
estudios
trinitarios

Julio - Diciembre          2023        Vol. LVII - Núm. 2

SUMARIO

ESTUDIOS

Guijarro, S., La cristología del Nuevo Testamento y 
	 la formulación de la fe trinitaria ............................................	273-300
Núñez Regodón, J., Gálatas: Estructura ternaria y 
	 teología trinitaria ..................................................................... 	301-323
Izquierdo Urbina, C., Hablar y callar sobre Dios ................. 	325-353
Hernández Peludo, G., Ministerio del Espíritu y ministros del 
	 Espíritu. La dimensión pneumatológica del ministerio ordenado 	355-402
Herrero-Hernández , F. J., Intuitu meritorum Christi. 
	 La soteriología del “último” Karl Rahner. ............................. 	403-427
Medellín Erdmann, R. A., De Oriente a Occidente. 
	 Dos concepciones trinitarias alternativas, y su posible síntesis .. 	429-477

NOTAS Y COMENTARIOS

Redondo Martínez, C., El amor es sinfónico ....................... 	479-506
Bibliografía General .......................................................... 	507-523

SALAMANCA





La cristología del Nuevo Testamento y 
la formulación de la fe trinitaria*               

Santiago Guijarro

Facultad de Teología de Salamanca

Resumen: El presente estudio explora la posibilidad de articular la 
cristología del Nuevo Testamento en torno al título ‘Hijo de Dios’, que 
desempeñó un papel decisivo en la reflexión trinitaria posterior. Para 
justificar esta propuesta, se comienza mostrando cómo este título fue 
adquiriendo una importancia creciente en los escritos neotestamentarios. 
Seguidamente, se analiza su relación con los demás títulos y afirmaciones 
sobre Jesús en el Nuevo Testamento para averiguar en qué medida estos 
pueden articularse en torno a una cristología de la filiación. Finalmente, una 
indagación sobre los orígenes de este título mostrará que tiene sus raíces en 
la misma vivencia filial de Jesús. El estudio concluye enunciando una serie 
de tesis que avalan la propuesta de que la cristología neotestamentaria puede 
articularse en torno a la filiación divina de Jesús.

Palabras clave: Hijo de Dios; Mesianismo cristiano; filiación; relaciones 
trinitarias; cristología trinitaria.

* Este y los cuatro siguientes artículos de este número quieren ser un 
homenaje póstumo al profesor Don Santiago del Cura Elena (1948-2022).

ESTUDIOS                                        Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 273-300



274	 SANTIAGO GUIJARRO	

Abstract: The present study explores the possibility of  articulating 
New Testament Christology around the title ‘Son of  God’, which played 
a decisive role in later Trinitarian reflection. To justify this proposal, it 
begins by showing how this title became increasingly important in the New 
Testament writings. Next, the relationship of  this title with the other titles 
and statements about Jesus in the New Testament is analyzed in order to 
find out to what extent these can be articulated around a Christology of  
sonship. Finally, an inquiry into the origins of  this title will show that it 
has its roots in the same filial experience of  Jesus. The study concludes by 
stating a series of  theses that support the proposal that New Testament 
Christology can be articulated on Jesus’ divine Sonship.

Keywords: Son of  God; Christian Messianism; Sonship; Trinitarian 
Relationships; Trinitarian Christology

El título ‘Hijo de Dios’ refleja mejor que ningún otro lo que 
los primeros cristianos creían acerca de Jesús. Ello se debe, 
probablemente, a que en la raíz de esta confesión de fe se halla 
una experiencia del propio Jesús1. Sin embargo, a pesar de su 
evidente interés para la cristología, la centralidad de este título 
no ha sido suficientemente desarrollada en los estudios sobre las 
primeras creencias cristianas2. Debido a ello, el presente trabajo, 

1 Así lo puso de manifiesto ya hace unos años M. Hengel: «Un punto de partida 
esencial [de esta afirmación] es la relación sin igual que Jesús mantiene respecto 
a Dios. Viene expresada en el término Abbá, padre querido, que es un modo de 
dirigirse a Dios totalmente inusitado en el judaísmo… Aun cuando sea probable 
que Jesús no se calificase a sí mismo expressis verbis como ‘Hijo de Dios’, en su filial 
relación con Dios como Padre tenemos, sin embargo, lo que constituye propiamente 
la raíz de este título postpascual», El Hijo de Dios. El origen de la cristología y la historia 
de la religión judeo-helenística, Salamanca 1978, 89.

2 Los trabajos sobre los inicios de la cristología explican su significado, su 
origen y su función. Sin embargo, no subrayan suficientemente su conexión con la 
experiencia filial de Jesús; tampoco resaltan su centralidad y su función catalizadora, 
ni el papel clave que tuvo en la formulación de la fe trinitaria.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 275

que dedico a mi querido amigo y compañero de claustro, el Prof. 
Santiago del Cura Elena, tiene como objetivo fundamentar las dos 
afirmaciones precedentes, señalando también sus implicaciones 
para una mejor comprensión del proceso a través del cual se 
formuló la fe trinitaria.

La reflexión que presento en estas páginas se inscribe en 
un proyecto académico orientado a elaborar un curso para los 
estudiantes de los primeros años del currículo teológico3. El tema 
del curso es el primer desarrollo de la cristología y su impacto en 
la formulación de la fe trinitaria. En el currículo de los estudios 
teológicos, esta temática suele abordarse casi siempre de forma 
fragmentaria en diversos tratados: cristología, trinidad, patrología, 
historia de la iglesia, etc. Sin embargo, el proyecto en el que se 
inscribe esta reflexión apuesta por abordar el tema de forma 
orgánica en una asignatura troncal que debería servir de base para 
la ulterior reflexión sistemática en dichos tratados. 

Así pues, este trabajo tiene como horizonte una reflexión 
teológica y se orienta a un fin pedagógico. Estas dos coordenadas 
exigen reducir la complejidad de la cristología neotestamentaria 
a dimensiones manejables. Su objeto es, por tanto, ofrecer una 
síntesis que ayude a comprender el proceso a través del cual se 
configuró la fe trinitaria, subrayando el papel decisivo que en 
ello tuvo el reconocimiento de Jesús como Hijo de Dios. En las 
páginas que siguen se presentan algunas de las cuestiones que 
podrían articular dicha síntesis4.

3 El proyecto ha sido promovido y financiado por la Pontificia Universidad 
Católica de Chile en el marco de un programa destinado al fortalecimiento de redes 
de colaboración académica internacional. La actividad central del programa es la 
colaboración entre el Prof. Samuel Fernández Eyzaguirre y quien esto escribe para 
revisar y mejorar el curso “Cristología y Trinidad”, que tiene una larga tradición en 
la Facultad de Teología de dicha universidad.

4 Una primera versión de estas reflexiones fue publicada en Teología y Vida 60 
(1999) 475-496.



276	 SANTIAGO GUIJARRO	

1.  Hijo de Dios en el Nuevo Testamento

‘Hijo de Dios’ no solo es uno de los títulos que aparece con 
más frecuencia en los escritos del NT, sino que se encuentra en 
todos los estadios de la tradición y en las diversas trayectorias. 
Esta constatación, sin embargo, no debe ocultar el hecho de que 
las convicciones de fe sobre Jesús se expresaron de formas muy 
diversas en las primeras generaciones cristianas. Tal riqueza se 
debe, sin duda, a que en estos estadios iniciales el cristianismo 
estaba en proceso de formación. Es importante reconocer esta 
riqueza inicial y el carácter maleable de estas primeras convicciones 
acerca de Jesús para entender adecuadamente la emergencia y 
posterior evolución del título Hijo de Dios5.

En los escritos del NT, esta afirmación sobre Jesús se 
encuentra a veces en fórmulas o expresiones tradicionales. 
Este hecho permite elaborar una descripción cronológica 
más detallada y observar con más precisión cómo se fueron 
incorporando matices y connotaciones. Dicha descripción puede 
hacerse analizando las diversas tradiciones después de haberlas 
identificado con ayuda de un análisis diacrónico de los textos. Sin 
embargo, en esta síntesis tomaremos como referencia los textos, 
aunque trataremos de identificar las tradiciones anteriores a ellos6.

a) Las cartas de Pablo

Las cartas paulinas (1Tes, Gál, 1Cor, 2Cor, Flm, Rom y Flp), 
escritas veinte años después de la muerte de Jesús, contienen las 

5 Una visión panorámica de las afirmaciones de fe sobre Jesús en el Nuevo 
Testamento puede verse en R. Penna, I ritratti originali di Gesù il Cristo, Cinisello 
Balsano 2010, 2 vols.

6 Esta es, básicamente, la opción que sigue Ch. Tuckett, Christology and the New 
Testament. Jesus and his Earliest Followers, Louisville 2001.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 277

menciones más antiguas sobre el título ‘Hijo de Dios’. Llama la 
atención, sin embargo, el hecho de que este título aparezca muy 
pocas veces en la correspondencia paulina. Comparado con el 
título ‘Cristo/Mesías’, que aparece 270 veces y el título ‘Señor’, 
que se aplica a Jesús 64 veces, las 15 referencias a Jesús como 
‘Hijo de Dios’ resultan llamativamente escasas7. A pesar de ello, 
estas pocas menciones poseen una especial relevancia en la visión 
que el grupo paulino tenía de Jesús.

Estas referencias indican, ante todo, que para aquellos 
primeros creyentes la filiación divina no era un atributo añadido, 
algo que Jesús primero no tenía y luego habría recibido, sino 
un rasgo constitutivo de su propia identidad. En el comienzo 
de la Carta a los Romanos (Rom 1,1-4), Pablo cita un credo 
tradicional según el cual Jesús habría recibido la condición filial 
en el momento de la resurrección. Sin embargo, al introducir 
dicho credo afirmando que todo lo que en él se dice se refiere 
al ‘su hijo (de Dios)’, la fórmula tradicional queda redefinida. 
Algunos pasajes que hablan de que Dios envió a su hijo para que 
asumiera la condición humana (Gal 4,4; Rom 8,3) parecen sugerir 
incluso que la relación filial de Jesús con Dios se remonta a un 
momento anterior a su encarnación8. En todo caso, para Pablo y 
sus comunidades, la filiación divina era un rasgo constitutivo de 
Jesús.

Por otro lado, las alusiones a Jesús como Hijo de Dios tienen 
un papel especialmente relevante en algunos pasajes en los que 
Pablo habla de su propia experiencia espiritual y de la vivencia 

7 Esta estadística está tomada de R. Penna, O. c., 180-188.
8 Si en estos pasajes se afirma la preexistencia de Jesús, o no, es objeto de debate. 

En la tradición judía se afirma que Dios envió a algunos personajes humanos sin 
que ello implique ningún tipo de preexistencia, pero también se habla del envío de 
la Sabiduría o del Espíritu preexistentes. Resulta difícil precisar cuál de estos dos 
modelos es el referente de Pablo. Véase Ch. Tuckett,O. c., 51-52; R. Penna, O. c., 187.



278	 SANTIAGO GUIJARRO	

de los creyentes en Jesús. En la Carta a los gálatas describe esta 
experiencia como una iniciativa de Dios, el cual “le reveló a su 
hijo” (Gál 1,16) y, más adelante, cuando habla de su vivencia 
como cristiano, afirma que vive “en la fe del Hijo de Dios” que le 
amó y se entregó por él (Gál 2,20). En la misma carta, hablando 
no ya de su propia experiencia, sino de la vivencia de los que 
creen en Jesús, afirma que Dios envió a su Hijo para que ellos 
recibieran la condición filial, y refuerza esta afirmación diciendo 
que Dios ha enviado el Espíritu de Jesús a sus corazones para 
que, como él, puedan llamarle abba, padre (Gál 4,1-7). La filiación 
divina de Jesús no solo es una clave fundamental para entender 
quién es, sino que es también la puerta de entrada a la vivencia de 
filiación de los creyentes. 

Algunas de las referencias paulinas a Jesús como Hijo de Dios 
proceden de la tradición y son, por tanto, anteriores a Pablo. 
Más arriba hemos mencionado el credo de Rom 1,3b-4a, que se 
articula en torno a dos afirmaciones: según la carne, Jesús fue un 
descendiente de David (Mesías); según el Espíritu, fue constituido 
Hijo de Dios desde el momento de (gracias a) la resurrección. 
Este credo representa probablemente la fe muchas comunidades 
judeocristianas de la primera hora, pues Pablo lo cita como 
carta de presentación al comienzo de su Carta a los Romanos9. 
Por otro lado, en el resumen de la fe de los tesalonicenses, que 
incluye también elementos tradicionales, se habla de Jesús como 
el ‘su Hijo (de Dios)’, y se relaciona la adoración del único 
Dios con la espera de la venida de Jesús (1Tes 1,9b-10). Estas 
fórmulas tradicionales revelan que Pablo y sus comunidades eran 
conscientes de que el reconocimiento de Jesús como Hijo Dios 
era un rasgo fundamental de la fe de los primeros grupos de 
discípulos.

9 R. Penna, Lettera ai Romani: I. Rm 1-5, Bologna 2005, 93.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 279

b) Los evangelios sinópticos

Los evangelios sinópticos (Mt; Mc y Lc) fueron escritos en 
el último tercio del siglo primero, veinte o treinta años después 
de las cartas de Pablo. Los tres forman parte de una misma 
tradición literaria y teológica que recuperó la memoria de Jesús 
para responder a la pregunta acerca de su identidad, aunque cada 
uno de ellos subraya aspectos particulares de dicha identidad10. 
Estos primeros relatos sobre Jesús presentan dos novedades 
importantes respecto a las cartas de Pablo. La primera de ellas 
se refiere a la formulación literaria. En las cartas se habla sobre 
Jesús, mientras que en los evangelios es Jesús mismo quien habla 
y actúa. En este sentido, la formulación narrativa de la memoria 
de Jesús ofrece unas posibilidades inéditas para responder a la 
pregunta por su identidad11. La segunda novedad se refiere al 
contenido y tiene una especial relevancia para nuestro tema, pues 
en estos relatos la afirmación de que Jesús es el Hijo de Dios se 
ha convertido en el rasgo central de su identidad.

El Evangelio según Marcos es el más antiguo de los tres y fue 
utilizado como fuente por los otros dos. La trama de este relato 
se centra en la progresiva revelación de la identidad de Jesús. Esta 
identidad permanece velada para los personajes del relato, pero no 
para los lectores, los cuales saben desde el comienzo que Jesús es 
el Hijo de Dios (Mc 1,11). Gracias a esta información privilegiada, 
los lectores irán descubriendo en las palabras y en las acciones 
de Jesús lo que esto significa, mientras contemplan cómo los 
discípulos, que tan entusiastamente le han seguido al comienzo, 
son incapaces de comprender el sentido de su mesianismo (Mc 
8,27-30). En la segunda mitad del relato, sin embargo, antes de 
ser testigos de una nueva revelación divina en la que se confirma 

10 S. Guijarro, Los cuatro evangelios, Salamanca 20163, 150-160.
11 S. Guijarro, Los evangelios: memoria, biografía, escritura, Salamanca 2012, 43-67.



280	 SANTIAGO GUIJARRO	

que Jesús es el Hijo de Dios (Mc 9,2-8), tanto los discípulos como 
los lectores escuchan de labios de Jesús que el sufrimiento y la 
muerte en cruz forman parte de su destino (Mc 8,31-33). Solo al 
final del relato se revela que asumir tal destino de muerte es un 
gesto de obediencia y que es esta actitud, precisamente, la que 
define a Jesús como hijo (Mc 14,32-42). Por eso, es en el relato 
de la pasión donde finalmente se aclara el sentido del mesianismo 
de Jesús: él no es un Mesías hijo de David, sino un Mesías Hijo 
de Dios (Mc 14,60-64). El relato de Marcos articula así de una 
forma original dos títulos cristológicos tradicionales, precisando 
qué tipo de Mesías es Jesús y explicando que el rasgo que mejor 
define su condición filial es la obediencia a la voluntad del Padre12.

Los otros dos sinópticos construyen su relato a partir del de 
Marcos, pero ambos lo hacen añadiendo algunos matices que 
desarrollan la comprensión de la condición filial de Jesús. En 
efecto, tanto para el Evangelio según Mateo, como para el Evangelio 
según Lucas, Jesús es, ante todo, el Hijo de Dios. Sin embargo, 
ninguno de los dos considera que esta identidad deba mantenerse 
oculta para evitar el peligro de que sea mal entendida. Todo lo 
contrario: en ambos relatos, las enseñanzas y las acciones de 
Jesús revelan abiertamente que él es el Hijo de Dios. Este título, 
de hecho, ocupa un lugar central en los dos relatos. Mucho más 
central, ciertamente, en el de Mateo, pero también en Lucas13.

Mateo y Lucas coinciden también en la forma de precisar 
un aspecto de la filiación de Jesús que en Marcos había sido 
introducido con cierta ambigüedad. En la visión del bautismo, 
la voz del cielo proclama: “Tú eres mi Hijo amado” (Mc 1,11), 
afirmando así algo que ya encontramos en las cartas de Pablo: que 
Jesús no comenzó a ser Hijo de Dios después de la resurrección, 

12 S. Guijarro, “La tradición sobre Jesús y la formación de la cristología”, en 
Revista Catalana de Teología 38 (2013) 49-73, aquí 63-71.

13 Ch. Tuckett, O. c., 120-123 y 138-144.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 281

sino que lo fue durante toda su vida. Sin embargo, lo que dice la 
voz celeste sobre la condición filial de Jesús es ambiguo, pues no 
precisa desde cuándo es Hijo de Dios. Mateo y Lucas lo aclaran 
incorporando, cada uno a su manera, la tradición de la concepción 
virginal. De este modo, desplazan, al tiempo que limitan, la 
afirmación que en el relato marquiano había quedado abierta, 
disponible para otros desarrollos, como el de la preexistencia que 
elaborarán con detalle escritos posteriores14.

Una tercera característica común a estos dos evangelios es 
que ambos han incorporado numerosas enseñanzas de Jesús 
que no se encuentran en Marcos. Según la opinión más común, 
estas enseñanzas proceden de una composición anterior que se 
conoce como Documento Q. La composición de este documento 
es posterior a las cartas de Pablo y anterior a los evangelios y 
constituye, por tanto, un testimonio muy valioso de cómo se 
entendió la filiación divina de Jesús en este periodo. Aunque la 
orientación fundamental de este documento es marcadamente 
escatológica, y aunque habla de Jesús sobre todo como el Hijo 
del hombre, el título Hijo de Dios ocupa un lugar importante en 
el relato de las tentaciones, que sirve de pórtico al documento 
en su forma final. El título no vuelve a aparecer en el resto del 
documento, pero este pasaje es la clave para entender los dichos 
de Jesús repartidos por todo el documento que hablan sobre 
su relación filial con Dios (Q 10,22; 11,2b-4; 6,35; 12,29)15. 
Esta combinación del título cristológico con los dichos es un 
testimonio de que los primeros grupos de seguidores de Jesús 

14 L. Hurtado, Señor Jesucristo. La devoción a Jesús en el cristianismo primitivo, Salamanca 
2008, 365-380. R.E. Brown, Introducción a la cristología del Nuevo Testamento, Salamanca 
2001, 146-149, identifica en esta reflexión un estadio de la primitiva cristología que 
fue recuperando hacia atrás las diversas fases de la vida de Jesús.

15 S. Guijarro, Los dichos de Jesús. Introducción al Documento Q, Salamanca 2014, 117-
134; Ch. Tuckett, O. c., 198-199.



282	 SANTIAGO GUIJARRO	

relacionaban ambas cosas o, lo que es lo mismo, de que su 
reconocimiento de la filiación divina de Jesús se fundaba en el 
recuerdo de su peculiar relación con Dios.

c) Los escritos de la tradición joánica

El cuarto evangelio y las cartas de Juan representan un nuevo 
estadio en la forma de entender la filiación divina de Jesús16. Su 
composición puede fijarse en el paso del siglo I al II d.C., es 
decir, treinta años después de la composición de Marcos. Juan 
utiliza tradiciones comunes a los sinópticos y es incluso posible 
que conociera el relato de Marcos. Aunque su visión de Jesús es 
diferente en muchos aspectos, coincide con los sinópticos en la 
importancia que estos otorgan a la filiación divina de Jesús.

La conclusión original del Evangelio según Juan revela que 
fue escrito: “para que creáis que Jesús es el Mesías Hijo de 
Dios” (Jn 20,31). En consonancia con esta intención, el relato 
joánico comienza mostrando cómo Juan Bautista y los primeros 
discípulos llegaron a reconocerle y confesarle como Hijo de Dios 
(Jn 1,34. 49) y, más adelante, al narrar su actividad pública, evoca 
repetidamente su filiación divina (Jn 3,16-18. 35-36; 5,17-29, etc.). 
De igual modo, en las Cartas joánicas, la confesión cristológica 
por excelencia es la que reconoce que “Jesús es el Hijo de Dios” 
(1Jn 4,5; cfr. 2,23; 3,23, etc). Puede decirse, entonces, que el 
reconocimiento de Jesús como Hijo de Dios constituye el sustrato 
básico de la cristología joánica. Tanto en el evangelio, como en 
las cartas, se utilizan otros títulos e imágenes para referirse a él 

16 En esta etapa habría que incluir también el testimonio de la Carta a los hebreos, 
pues aunque su fecha de composición podría ser algo anterior, su cristología 
de la filiación se desarrolla, como la de Juan, en términos de preexistencia. Sin 
embargo, por razones de brevedad, nos ceñimos aquí a los escritos joánicos. Sobre 
la cristología de la Carta a los Hebreos puede verse R. Penna, O. c., 280-293.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 283

(logos, pan de vida, enviado etc.), pero la filiación divina es el 
soporte de todas ellas17.

Esta centralidad de la filiación divina conecta al cuarto evangelio 
con los sinópticos, donde también esta constituye el sustrato 
básico de la cristología. Sin embargo, la forma de construir sobre 
este fundamento común es muy distinta en unos y otro. Uno 
de los rasgos más peculiares de la visión joánica es que Jesús se 
atribuye a sí mismo este título con mucha más frecuencia. En 
los sinópticos, Jesús reconoce solo en contadas ocasiones que 
es el Hijo de Dios: ante el sumo sacerdote (Mc 14,62-64 par.); 
o, de forma indirecta, en su oración (Mt 11,25-27 par.) o en 
su enseñanza (Mc 12,1-12 par.). Sin embargo, en el Evangelio 
según Juan, las referencias a sí mismo como el ‘hijo’, así como 
las alusiones a su relación con el ‘Padre’, son más frecuentes (Jn 
5,19-27; 11,14; 17, 1; etc.) Esta intensificación de la conciencia 
filial está relacionada con el hecho de que Juan presenta a Jesús 
como el Hijo único. Así, aunque los que crean en él podrán llegar 
a ser ‘hijos (tekna) de Dios’, solo Jesús es el ‘Unigénito (monogenés)’ 
(Jn 1,12. 14). Esta peculiar forma de ser Hijo se debe a que solo 
él estaba junto al Padre y compartía su gloria antes de la creación 
del mundo (Jn 1,1; 17,5)18.

Sobre la base de la cristología tradicional de la filiación, 
Juan ha construido una visión de Jesús que trata de desvelar 
cuáles son los fundamentos, los rasgos y las consecuencias de 
esta relación. La observación precedente muestra uno de los 
desarrollos de esta reflexión: Jesús era hijo de Dios ya antes de 
la creación del mundo y, por tanto, su filiación es única. Esta 
convicción refuerza la afirmación de su preexistencia, otra de las 
convicciones fuertes de la cristología joánica, que el evangelio 

17 R. Penna, O. c., 414-440.
18 L. Hurtado, O. c., 414-415.



284	 SANTIAGO GUIJARRO	

formula creativamente con la teología del logos (Jn 1,1-18)19. Esta 
teología del logos, preexistente primero y encarnado después, es la 
puerta de entrada al relato joánico y, en cuanto tal, constituye la 
clave para interpretar adecuadamente todas las afirmaciones que 
sobre él se hacen en dicho relato, incluidas las que le identifican 
como Hijo de Dios. 

Ahora bien, cuando tales afirmaciones se sitúan en este marco 
de la preexistencia del Hijo, las consecuencias comienzan a 
desplegarse de manera natural. Así, por ejemplo, cuando Jesús 
responde a la acusación de haber curado en sábado a un paralítico, 
diciendo que su actuación es un reflejo de la forma de actuar 
de Dios, el narrador comenta que los judíos le buscaban para 
matarle, “porque… llamaba a Dios padre suyo, haciéndose así 
igual a Dios” (Jn 5,17-18). Aunque la deducción de los adversarios 
no sigue una estricta lógica, el lector sabe que es correcta, porque 
este Jesús es el Logos que antes de su encarnación “estaba junto 
a Dios y era Dios” (Jn 1,1). Otros pasajes confirman lo acertado 
de esta interpretación, poniendo en boca de Jesús una rotunda 
afirmación de la unidad entre él y el Padre: “El Padre y yo somos 
uno” (Jn 10,30). Sin embargo, algunas declaraciones de Jesús 
sugieren que en esta relación debe introducirse un matiz de 
subordinación: “El Padre es mayor que yo” (Jn 14,28)20. Resulta 

19 R.E. Brown, O. c., 151-158, sitúa la teología de la preexistencia en la última 
fase de la evolución ‘hacia atrás’ de la cristología neotestamentaria. No obstante, 
aunque la cristología de la preexistencia se desarrolló en esta época más tardía, ya 
en las cartas paulinas encontramos indicios de ella (cfr. 1Cor 6,8; Gál 4,4); véase L. 
Hurtado, O. c., 148-156.

20 La aparente paradoja que presentan estas dos afirmaciones solo se puede 
resolver situándolas en el contexto cultural y religioso en el que nació el EvJn. El 
evangelista, en efecto, parece suponer aquí la figura el ‘agente’ o ‘enviado’, que, a 
todos los efectos, hacía presente a quien le enviaba, pero era distinto de él. Juan, sin 
embargo, aplica esta categoría a la relación entre Jesús y Dios de una forma peculiar. 
Véase Ch. Tuckett, O. c., 160-162.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 285

evidente que la comprensión de la filiación divina de Jesús ha 
experimentado en Juan una evolución sorprendente, que tendrá 
consecuencias decisivas para la discusión trinitaria de los siglos 
posteriores.

Al igual que en las etapas precedentes, también en esta las 
afirmaciones sobre la filiación divina de Jesús tienen una 
prehistoria, pues el cuarto evangelio parece haber utilizado 
una composición previa conocida como Fuente de los signos. 
Básicamente, dicha composición contenía una introducción 
narrativa (Jn 1,19-49), a la que seguían siete signos realizados por 
Jesús, que confirmaban lo afirmado inicialmente sobre él (los 
signos narrados en Jn 2-11), y una conclusión (Jn 20,30-31). Su 
composición podría remontarse a los años cincuenta y podría ser 
testigo, por tanto, de un desarrollo paralelo a las cartas paulinas 
o al Documento Q21.

Esta composición contenía, como se puede apreciar, los 
principales pasajes que hemos asignado al sustrato básico de la 
cristología de la filiación en el cuarto evangelio. Eso significa que 
su visión se haya a medio camino entre las tradiciones más antiguas 
reflejadas en los credos prepaulinos y las más evolucionadas 
del relato joánico. Al igual que en las cartas de Pablo y en los 
sinópticos, en la Fuente de los signos se afirmaba que Jesús era 
Hijo de Dios ya durante su vida. Esta afirmación suponía un 
avance con respecto a la confesión de Rom 1,3b-4a, según la cual 
Jesús habría sido constituido Hijo de Dios en el momento de su 
resurrección. Sin embargo, desde el punto de vista del Evangelio 
según Juan, esta afirmación resultaba insuficiente y debía ser 
desarrollada mostrando no solo que esta relación era anterior a 
la creación, sino también que revelaba la unión de Jesús con el 
Padre.

21 S. Guijarro, Los cuatro evangelios, 191-199 y 555-558.



286	 SANTIAGO GUIJARRO	

2.  La filiación divina de Jesús y la cristología                             
del Nuevo Testamento

El breve recorrido que hemos realizado tomando como 
referencia tres momentos clave de la cristalización literaria del 
Nuevo Testamento muestra, en primer lugar, que la cristología de 
la filiación se haya presente en todas las etapas de la tradición; no 
solo en aquellas en las que se compusieron los textos estudiados, 
sino también en las anteriores a ellos. En segundo lugar, este 
recorrido confirma que el reconocimiento de Jesús como Hijo 
de Dios fue una creencia central para los primeros seguidores 
de Jesús22. Finalmente, este recorrido permite constatar que 
tal convicción no solo fue adquiriendo un lugar cada vez más 
importante en la primitiva cristología, sino que su alcance y 
significado fue explicado y profundizado con el paso del tempo.

La amplia presencia y el progresivo desarrollo del título Hijo 
de Dios en el cristianismo naciente y en sus primeros escritos no 
justifican, sin embargo, que la cristología del Nuevo Testamento 
quede reducida al estudio de esta convicción sobre Jesús. 
Las afirmaciones sobre él en el cristianismo naciente son tan 
variadas y diversas que una opción de este tipo sería claramente 
reduccionista. Con todo, es necesario reconocer que la cristología 
neotestamentaria necesita encontrar un centro en torno al cual 
articular esta pluralidad. 

En la conclusión a su detallada reconstrucción de ‘los retratos 
originales’ de Jesús, Romano Penna se plantea esta misma pregunta 
y sugiere que una posible solución sería identificar aquellos 

22 Las creencias centrales de un grupo son aquellas que contribuyen de forma 
decisiva a configurar la identidad del mismo y tienen un papel decisivo en las 
decisiones, juicios y comportamientos de sus miembros; véase D. Bar-Tal, “Las 
creencias grupales como expresión de la identidad social”, en J.F. Morales y otros 
(eds.), Identidad social, Valencia 1996, 155-286.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 287

títulos o convicciones sobre Jesús más presentes en sus diversos 
escritos. El de ‘Hijo de Dios’ tiene estas características, pero no 
es el más repetido y además no se encuentra en algunos escritos 
significativos (Pastorales, 1Pe, Sant.). Al final, Penna concluye 
que lo que da unidad a la cristología del Nuevo Testamento es el 
mismo Jesús23. En su sencilla obviedad, esta conclusión apunta en 
la dirección adecuada, pues hace caer en la cuenta de que todas las 
afirmaciones sobre Jesús, todos los títulos honoríficos que se le 
dan en los escritos del Nuevo Testamento, están interconectados. 
Todos ellos se refieren a la misma persona y, por tanto, todos 
ellos confluyen y se complementan en el intento de expresar su 
identidad.

Los mismos escritos del Nuevo Testamento dan testimonio 
de la complementariedad de los títulos cristológicos. Un ejemplo 
elocuente de ello lo encontramos, precisamente, en el más citado 
de todos: el que identifica a Jesús como ‘Mesías’. Ya en las cartas 
de Pablo aparece casi como un cognomen que puede unirse al nomen 
Jesús, y también a otros títulos. En la conclusión de su estudio 
sobre el título Hijo de Dios, Adela Yarbro Collins y John Collins 
afirman que tanto en las cartas de Pablo, como en los evangelios 
sinópticos y en el cuarto evangelio los títulos ‘Hijo de Dios’ y 
‘Mesías’ son sinónimos y pueden considerarse equivalentes24. Joel 
Marcus, sin embargo, introduce un matiz interesante al estudiar la 
confesión de Jesús ante el sumo sacerdote (Mc 14,61-62). Observa 
que, en este pasaje, los dos títulos están en aposición restrictiva y 
que, en este tipo de construcción sintáctica, el segundo miembro 
precisa al primero indicando a qué clase pertenece. La pregunta 
del sumo sacerdote debería entenderse, por tanto, así: “¿Eres 
tú el Mesías Hijo del Bendito?” (y no así: “¿Eres tú el Mesías, 

23 R. Penna, O. c., 533-541.
24 A. Yarbro Collins and J.J. Collins, King and Messiah as Son of  God. Divine, Human, 

and Angelic Figures in Biblical and Related Literature, Grand Rapids 2008, 208-210.



288	 SANTIAGO GUIJARRO	

(es decir,) el Hijo del Bendito?)25. Si Joel Marcus tiene razón, en 
este y en otros pasajes (p.e. en Jn 20,30, que es la base de los 
desarrollos joánicos), el título ‘Hijo de Dios’ estaría precisando 
qué tipo de mesías es Jesús.

Estas consideraciones se podrían extender a otros títulos 
más o menos frecuentes en el Nuevo Testamento, observando 
cómo se complementan. En este sentido, la elección del título 
Hijo de Dios como eje en torno al cual articular una cristología 
del Nuevo Testamento parece una opción razonable, siempre y 
cuando incorpore las demás afirmaciones y títulos que definen a 
Jesús. En todo caso, es importante precisar que tal elección no 
se debe al hecho de que sea el título presente en más escritos, 
ni tampoco a que sea uno de los que tuvo un desarrollo más 
complejo entre los primeros creyentes en Jesús. La elección 
de este título está determinada, no solo por un interés que 
podríamos llamar ‘arqueológico’, el cual buscaría las expresiones 
más antiguas y sus primeros significados, sino también por un 
criterio que podríamos denominar ‘teleológico’, es decir, por un 
criterio que tiene en cuenta el papel que este título desempeñó 
en las discusiones cristológicas y trinitarias posteriores. Solo de 
este modo será posible establecer un vínculo más sólido entre 
las primeras expresiones de la fe cristiana y sus desarrollos en la 
reflexión de los siglos venideros. Esta opción metodológica, que 
estaría suficientemente justificada por las razones ya aducidas, 
quedaría reforzada si pudiéramos aclarar por qué fue este título, 
y no otro, el que desempeñó un papel decisivo en la cristología 

25 J. Marcus, “Mark 14:61: Are You the Messiah–Son-of-God?”, en Novum 
Testamentum 31 (1989) 125-141. En griego la aposición restrictiva se construye 
repitiendo el artículo delante del nombre en aposición. Mc 14,61: σὺ εἶ ὁ χριστὸς ὁ 
υἱὸς τοῦ εὐλογητοῦ; Jn 20,30: Ἰησοῦς ἐστιν ὁ χριστός ὁ υἱος τοῦ θεοῦ.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 289

y en la teología trinitaria de los siglos posteriores26. La respuesta 
a esta pregunta reside, probablemente, en el hecho de que dicha 
afirmación expresa, más y mejor que ninguna otra, la relación 
que existe entre Jesús y Dios. La metáfora de la filiación (y de la 
paternidad) tiene una capacidad que no poseen los otros títulos 
para expresar la relación entre Jesús y Dios, que fue un aspecto 
clave en el desarrollo de la cristología trinitaria. ‘Hijo de Dios’ 
alude a una relación orgánica que conjuga unidad y diferencia, 
y lo hace a través de una metáfora muy potente que admite 
ulteriores desarrollos.

Así pues, la elección del título ‘Hijo de Dios’ como elemento 
aglutinador de una cristología neotestamentaria capaz de explicar 
el papel de la devoción a Jesús en la configuración de la imagen 
trinitaria de Dios está suficientemente justificada. No obstante, 
todavía es posible reforzar esta opción observando cómo surgió 
y se configuró el mesianismo de Jesús.

3.  Origen y configuración del mesianismo filial de Jesús

Más arriba hemos expuesto de forma sucinta cómo aparece 
el título ‘Hijo de Dios’ en los primeros escritos cristianos. Dicha 
presentación tiene un carácter descriptivo, pues aunque ha ido 
tomando nota de la evolución que se refleja en tales escritos, no 
se ha preguntado por los factores que influyeron en ella ni por el 
origen de esta convicción acerca de Jesús. Llegados a este punto, 
sin embargo, debemos plantear estas cuestiones y observar estos 
datos desde una perspectiva genética. 

26 J. Pelikan, The Christian Tradition. A History of  the Development of  Doctrine: 1 
The Emergence of  the Catholic Tradition (100-600), Chicago 1971, 189-190, señala que 
el título Hijo de Dios tuvo una función catalizadora con respecto a otros títulos 
cristológicos.



290	 SANTIAGO GUIJARRO	

Nuestra indagación puede comenzar examinando la afirmación 
más antigua que conocemos sobre Jesús como Hijo de Dios. Esta 
se encuentra en el credo citado por Pablo al comienzo de la Carta 
a los romanos, que decía así:

“[Creo en Jesús (el Mesías)] de la estirpe de David según la 
carne, constituido Hijo de Dios con poder según el espíritu de 
santidad desde [por] la resurrección de entre los muertos” (Rom 
1,3b-4a).

El título Hijo de Dios se vincula aquí a la afirmación de que 
Jesús es el Mesías esperado por Israel: este Mesías de la estirpe 
de David ha sido constituido Hijo de Dios. La misma conexión 
entre esperanza mesiánica y confesión cristológica se encuentra, 
con diversas articulaciones, en los demás textos examinados. 
En las palabras que introducen este credo, por ejemplo, Pablo 
se presenta como siervo de Jesús ‘Mesías’ y afirma que ha sido 
constituido mensajero del evangelio de Dios acerca de su ‘Hijo’ 
(Rom 1,1-3a), vinculando así intuitivamente el reconocimiento de 
Jesús como Mesías y la afirmación de que es el Hijo de Dios. De 
igual modo, en los evangelios sinópticos y en el cuarto evangelio, 
el título Hijo de Dios se usa para precisar en qué sentido Jesús 
es Mesías. En todos estos casos el título ‘Hijo de Dios’ define y 
precisa el mesianismo de Jesús. 

A partir de esta constatación podemos preguntarnos: ¿Cuál 
es el origen de esta vinculación entre mesianismo y filiación? Y, 
dado que la expectativa mesiánica es un rasgo típicamente judío, 
podríamos precisar la pregunta: ¿Había en el judaísmo de aquella 
época expectativas sobre un Mesías Hijo de Dios? Y, en el caso 
de que así fuera: ¿Qué connotaciones tenía? Y, si no había tal 
expectativa: ¿Cuál pudo ser el origen de la confesión de fe que 
define a Jesús como un Mesías Hijo de Dios? 



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 291

La afirmación de Martin Hengel citada al comienzo de 
este estudio27 permite vislumbrar algunas respuestas a estas 
preguntas, pero su intuición necesita ser contrastada con un 
análisis detallado que examine tres cuestiones: a) cuáles eran las 
expectativas mesiánicas del judaísmo, que es el trasfondo sobre 
el que se elaboran las afirmaciones sobre Jesús; b) cómo fue la 
experiencia filial de Jesús y cómo pudo influir en la confesión 
mesiánica de filiación; y c) qué factores contextuales influyeron 
en la configuración y en el desarrollo de esta confesión mesiánica.

a) El trasfondo del mesianismo judío

Las expectativas mesiánicas del judaísmo del tiempo de Jesús 
no son fácilmente clasificables. Todas ellas se remiten de una u 
otra forma a una concepción sagrada de la monarquía, la cual 
había hecho madurar la esperanza de que Dios enviaría a un 
descendiente de David para liberar a su pueblo. Algunos pasajes 
de las Escrituras, como la promesa a David (2Sam 7) y los salmos 
de entronización del rey (Sal 2; 110), podían aducirse como 
fundamento de esta esperanza mesiánica. Sin embargo, las formas 
que adoptó el mesianismo judío en la época del segundo templo 
fueron muy variadas y no siempre tomaron como fundamento 
estos textos.

Para orientarnos en un panorama tan complejo, algunos 
autores han intentado elaborar una tipología. John Collins, por 
ejemplo, identifica cuatro paradigmas mesiánicos básicos: regio, 
profético, sacerdotal y celeste; pero reconoce que no todos 
estaban igualmente difundidos28. Sin embargo, se trata de una 
realidad tan variada y compleja que sería preferible hablar, como 

27 Véase nota nº 1.
28 J.J. Collins, The Scepter and the Star. Messianism in Light of  the Dead Sea Scrolls, 

Grand Rapids 1995, 18.



292	 SANTIAGO GUIJARRO	

hace Matthew Novenson de una ‘gramática del mesianismo’, es 
decir, un conjunto de rasgos a partir de los cuales se elaboraron 
las diversas formas de mesianismo. En realidad, cada mesías 
representa un tipo de mesianismo, en el que se combinan de 
forma única elementos de dicha gramática29.

De acuerdo con esta propuesta, para comprender el mesianismo 
de Jesús, tendríamos que averiguar si la afirmación de que es Hijo 
de Dios formaba parte de dicha gramática. La respuesta a esta 
pregunta, sin embargo, arroja un balance poco alentador. Sólo 
unos pocos textos procedentes de grupos marginales parecen 
aludir a un Mesías a quien se reconoce como Hijo de Dios. El 
Cuarto libro de Esdras pone en boca de Dios la expresión “mi hijo” 
en un contexto en el que se alude al Sal 2 (4 Esd 13, 37), pero 
este texto no es muy concluyente, pues solo nos ha llegado en 
traducciones al latín y al etiópico, y no es fácil identificar si en 
él se usaba la palabra ‘hijo’30. En los escritos de Qumrán hay 
también un pasaje que refleja una concepción del mesías como 
Hijo de Dios: “Yo haré alzarse tu semilla detrás de ti y estableceré 
el trono de su reino [por siem]pre. Yo seré para él un padre y 
él será para mí un hijo’. Esto (se refiere al) ‘retoño de David’ 
que se alzará con el Intérprete de la ley que [surgirá] en Sión 
en los últimos días” (4QFlor 10-12)31. En otro pasaje de dudosa 
interpretación (4QpsDanA [4Q246]), se encuentra también la 
expresión “Hijo de Dios”, que podría referirse al rey mesiánico: 
“Será llamado Hijo de Dios y le llamarán Hijo del Altísimo”32. 
En cualquier caso, la concepción del Mesías como Hijo de Dios 

29 M. V. Novenson, The Grammar of  Messianism. An Ancient Jewish Political Idim and 
Its Users, Oxford 2017, 11-26.

30 J.J. Collins, O. c., 186-188.
31 F. García Martínez, Textos de Qumrán, Madrid 1992, 184.
32 Existe todavía otro pasaje que podría aludir al hecho de que Dios hizo nacer 

al Mesías (1QSa), pero se trata de un texto incierto; véase J. J. Collins, O. c., 171-190.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 293

no parece haber sido tan importante en el judaísmo del segundo 
templo como lo fue después en el cristianismo.

Llegamos así a la conclusión de que el elemento más 
característico del mesianismo de Jesús tal como este fue 
entendido y formulado por sus primeros seguidores no era un 
elemento central de la gramática del mesianismo en su época, 
sino un elemento marginal. Esta sorprendente conclusión cobra 
sentido, si tenemos en cuenta otra interesante observación del 
estudio de Novenson citado más arriba. Este autor observa, en 
efecto, que las circunstancias históricas son un elemento decisivo 
en la definición de las diversas formas de mesianismo: “lo que los 
estudiosos llaman ‘mesianismo cristiano’ es una asimilación… de 
la tradición escriturística a las circunstancias vitales de un mesías 
concreto”33. Novenson ha identificado así una clave fundamental 
para entender el mesianismo en sus diversas formas. En el 
caso del mesianismo de Jesús, esta observación nos remite a su 
experiencia vital, en la cual encontramos ese elemento que no 
hemos podido encontrar en la gramática judía del mesianismo.

b) La vivencia filial de Jesús

Llegados a este punto, debemos retomar la afirmación de 
Martin Hengel citada al comienzo de este estudio: “en su (de 
Jesús) relación filial con Dios como Padre tenemos lo que 
constituye la raíz de este título (Hijo de Dios) postpascual”34. 
Durante muchos años, esta atinada sugerencia ha permanecido 
‘durmiente’, en el sentido de que no ha sido retomada ni 
desarrollada adecuadamente35. Sin embargo, todo lo que venimos 

33 M.V. Novenson, O. c., 207.
34 M. Hengel, O. c., 89.
35 J. J. Collins, O. c., 229, reconoce, de forma genérica, que “la identidad mesiánica 

de Jesús debe fundamentarse de alguna forma antes de su crucifixión”.



294	 SANTIAGO GUIJARRO	

diciendo acerca del título Hijo de Dios sugiere que puede ser clave 
para entender el mesianismo de Jesús. La única forma de explicar 
la importancia que tuvo la filiación divina en la configuración 
de dicho mesianismo después de la pascua es suponer que sus 
seguidores vieron en su experiencia filial un elemento clave para 
definir qué tipo de mesías era Jesús.

Esta experiencia de filiación fue muy importante para él, 
pues no solo está presente en sus oraciones, sino también en 
sus enseñanzas y en su forma de actuar. En sus oraciones, en 
efecto, Jesús se dirigía a Dios con una familiaridad poco común, 
utilizando una palabra aramea, abbâ (papá), que se conservó 
incluso en las comunidades de lengua griega (Rom 8, 15; Gál 4, 
4). Esta forma de orar revela una peculiar relación con Dios, que 
constituye uno de los rasgos más característicos de su vivencia 
religiosa. Por otro lado, esta misma palabra, que describe como 
ninguna otra su relación con Dios, se encuentra también en sus 
enseñanzas, las cuales hablan de Dios como un padre bondadoso 
que cuida de sus hijos y les proporciona lo que necesitan para 
vivir36. Finalmente, aunque este aspecto ha sido menos estudiado 
y reconocido, la relación filial de Jesús con Dios se expresa de 
una forma elocuente en su forma de actuar, que él justificaba 
aludiendo a la ‘imitación del padre’, la cual era, en la cultura 
mediterránea antigua, el rasgo que mejor caracterizaba a un hijo37.

La confesión de Jesús como Hijo de Dios conecta 
directamente con esta experiencia histórica de Jesús. Fue, con 
toda probabilidad, una confesión postpascual, pues no es 

36 J. Jeremias, Abba. El mensaje central del Nuevo Testamento, Salamanca 1981, 37-73. 
Estos dichos se encuentran en todos los estratos de la tradición: Marcos: Mc 11, 25; 
14, 36; Documento Q: Q 6, 36; 10, 21; 11, 2. 13; 12, 6. 30; Q/Mt 5, 45; material propio 
de Lucas y Mateo: Lc 12, 32; Mt 23,9; véase: J. Schlosser, El Dios de Jesús, Salamanca 1995.

37 S. Guijarro Oporto, “El comportamiento filial de Jesús”, en Idem, Jesús y sus 
primeros discípulos, Estella 2007, 65-95. 



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 295

razonable pensar que Jesús se diera a sí mismo este título, ni es 
tampoco probable que sus discípulos le reconocieran como tal 
antes de la pascua38. Sin embargo, esta afirmación sobre Jesús 
no tiene sus raíces en la experiencia pascual, sino en el mismo 
Jesús, pues en las más antiguas confesiones de fe, así como en los 
primitivos himnos cristianos, la experiencia de la resurrección no 
se relaciona con el título ‘Hijo de Dios’, sino con el de ‘Señor’: 
“Si tus labios confiesan que Jesús es Señor y crees en tu corazón 
que Dios lo resucitó de entre los muertos, te salvarás” (Rom 
10,9). Ciertamente, como se afirma en el credo de Rom 1,3b-4a, 
la confesión de Jesús como Hijo de Dios es postpascual, pero no 
lo son sus raíces ni su fundamento; estas hay que buscarlas en la 
experiencia filial de Jesús.

c) Factores que influyeron en el proceso

La configuración filial del mesianismo de Jesús es el resultado 
de un proceso impulsado por tres factores que contribuyeron a la 
formulación de esta confesión mesiánica en la época postpascual: 
la experiencia de la resurrección; la exégesis de las Escrituras; y 
los modelos contextuales de filiación divina.

La experiencia de la resurrección fue, sin duda, el factor más 
determinante en el desarrollo de la confesión que identificaba a 
Jesús como el Hijo de Dios. El credo prepaulino de Rom 1,3b-4a, 
al que ya hemos aludido varias veces, relacionaba directamente 
esta confesión con el hecho de la resurrección: “constituido Hijo 
de Dios a partir de la resurrección”. La experiencia del encuentro 
con el resucitado a la que aluden los relatos de apariciones supuso 

38 R. Brown, O. c., 104, observa que, aunque Jesús nunca utilizó el título de Hijo 
de Dios para referirse a sí mismo, “es probable que hablara y pensara de sí mismo 
como ‘el Hijo’, implicando una relación muy especial con Dios, que es parte de su 
identidad y condición”.



296	 SANTIAGO GUIJARRO	

una confirmación de las pretensiones de Jesús, las cuales habían 
sido radicalmente cuestionadas por su ignominiosa muerte 
en cruz. La experiencia pascual no solo resolvió la disonancia 
cognitiva que había provocado en sus discípulos y seguidores 
aquel final vergonzoso, sino que abrió la posibilidad de recuperar 
desde una nueva óptica la experiencia vital de Jesús. 

Es en esta recuperación de su experiencia vital donde se 
inscribe la irrupción del título ‘Hijo de Dios’ en la comprensión 
del mesianismo de Jesús después de la pascua. Este título, que 
no formaba parte de las esperanzas mesiánicas dominantes en 
el judaísmo, se revela, sin embargo, como un elemento clave en 
la comprensión del mesianismo del Resucitado. Ello se debe, 
como hemos visto, a que la relación filial de Jesús con Dios había 
sido clave en su experiencia vital. Pero dicha experiencia vital no 
explica por sí sola el impacto que tuvo el título ‘Hijo de Dios’ 
entre los primeros creyentes en Jesús. Solo desde la óptica de 
la experiencia pascual, que significaba la confirmación divina de 
las pretensiones de Jesús y de su experiencia vital, sus discípulos 
pudieron descubrir la densidad de aquella relación que él había 
expresado de tantas maneras y con absoluta convicción.

El segundo factor que influyó en este proceso fue el recurso 
a las Escrituras, las cuales contenían los elementos básicos 
de la esperanza mesiánica39. Algunos de sus textos, como la 
promesa que Dios hizo a David de un descendiente (2Sam 7), y 
los salmos que hablaban de la entronización del rey como ‘hijo 
de Dios’, o ‘engendrado por Dios’ (Sal 2; 110), contenían los 
elementos fundamentales para desarrollar una visión del Mesías 
Hijo de Dios. Sin embargo, como hemos visto, en el judaísmo 
no se desarrolló este modelo mesiánico. Este dato llamativo está 
relacionado con otro no menos llamativo que ha identificado 

39 J. J. Collins, O. c., 21-51.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 297

Larry Hurtado, el cual ha mostrado que estos salmos mesiánicos, 
apenas citados y comentados en el judaísmo del segundo templo, 
fueron centrales para los primeros cristianos, que los citaron y 
comentaron profusamente40.

Este es un hecho muy relevante, pues la confesión de Jesús 
como ‘Hijo de Dios’, así como los desarrollos que experimentó 
entre los primeros cristianos, se apoyan en la exégesis que estos 
hicieron de dichos textos. Este tipo de exégesis, que se conoce 
como ‘exégesis mesiánica’ o ‘exégesis cristológica’41, tenía como 
finalidad clarificar (o justificar) algún rasgo de la identidad de Jesús. 
Dicha exégesis partía de dos presupuestos: el primero es que en 
Jesús se habían cumplido las promesas de Dios; el segundo, que 
las Escrituras contenían sentidos aún no explicitados. Gracias 
a estos dos principios, la exégesis mesiánica pudo cumplir la 
importante función de vincular los elementos mesiánicos de 
las Escrituras con su realización histórica en Jesús de Nazaret, 
convirtiéndose así en un factor decisivo para la elaboración de la 
cristología de la filiación.

Finalmente, es necesario tener presente que entre los judíos, 
y sobre todo entre los griegos y romanos, existían diversos 
personajes que eran identificados como ‘hijos de Dios’42. La 
confesión de Jesús como Hijo de Dios se formuló y se desarrolló 
en diálogo con este contexto cultural.

En dicho contexto hay un aspecto que es especialmente 
relevante para la configuración y el desarrollo del título ‘hijo de 

40 L.W. Hurtado, “Early Christological Interpretation of  the Messianic Psalms”, 
en Salmanticensis 64 (2017) 73-100.

41 D. Juel, Messianic Exegesis. Christological Interpretation of  the Old Testament in Early 
Christianiy, Philadelphia 1992, 77-81; J. Marcus, The Way of  the Lord: Christological 
Exegesis of  the Old Testament in the Gospel of  Mark, Edinburg 1992, 69-75, 132-139.

42 A.  Yarbro Collins, “Mark and His Readers: The  Son of  God among  Jews”, 
Harvard Theological Review 92 (1999) 393-408; Idem, “Mark and His Readers: The Son of  
God among Greeks and Romans”, en Harvard Theological Review 93 (2000) 85-100.



298	 SANTIAGO GUIJARRO	

Dios’, un aspecto con el que los creyentes en Jesús tuvieron que 
confrontarse inevitablemente. El surgimiento del cristianismo 
y, por tanto, la composición de los primeros escritos cristianos, 
coincidió con el desarrollo de una ideología imperial en la 
que la designación del emperador como ‘hijo de Dios’ (Divi 
filius) ocupaba un papel central. Esta ideología experimentó 
una evolución significativa a lo largo del siglo primero, que se 
tradujo en la práctica del culto imperial. Los escritos del Nuevo 
Testamento testimonian el poderoso influjo de esta ideología y la 
necesidad de ofrecer propuestas alternativas. De este modo, los 
esquemas mesiánicos de las Escrituras, que habían sido adaptados 
a la vivencia histórica de Jesús, terminaron expresándose en un 
lenguaje y en unas categorías que también utilizaba la ideología 
imperial43.

4.  Conclusiones

El objetivo de las reflexiones precedentes ha sido identificar 
algunos criterios para elaborar una cristología neotestamentaria 
que tenga como horizonte la formulación de la fe trinitaria. 
Teniendo presente este horizonte, hemos propuesto que dicha 
cristología debería estructurarse en torno al título ‘Hijo de Dios’, 
pues tanto la cristología posterior, como los debates trinitarios, 
girarán en torno a él. Esta cristología podría definirse como una 
‘cristología de filiación’ o, desde otro punto de vista, como una 
‘cristología trinitaria’. En ambos casos, queda claro que la relación 
implicada en el título ‘Hijo de Dios’ ocupa un lugar central. 
Llegados, pues, al final de esta reflexión, proponemos ahora en 

43 Por fortuna contamos con un studio reciente que ha analizado esta 
problemática de forma detallada y sugerente: M. Peppard, The Son of  God in the 
Roman World. Divine Sonship in its Social and Political Context, Oxford 2011.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 299

forma de tesis algunos de los postulados que fundamentan y 
definen esta opción:

[1] ‘Hijo de Dios’ es un título cardinal de la cristología 
neotestamentaria. Aunque no es tan citado como otros (Mesías, 
Señor), expresa una convicción muy difundida entre los 
primeros seguidores de Jesús y ocupa un lugar importante en sus 
principales escritos. Esto significa que fue una creencia central de 
los primeros cristianos y, por tanto, una creencia que definía su 
identidad como grupo. 

[2] La cristología de la filiación experimentó un desarrollo 
significativo en la época del Nuevo Testamento, como se advierte 
al analizar cronológicamente sus escritos. En esta evolución y 
progresiva resignificación del título ‘Hijo de Dios’ intervinieron 
los siguientes factores: a) la gramática del mesianismo en el 
segundo templo; b) la experiencia histórica que Jesús tuvo de 
la filiación; c) la vivencia pascual de sus primeros discípulos; d) 
la exégesis mesiánica que relacionó los modelos mesiánicos y la 
experiencia vital de Jesús; e) el contexto cultural que modeló la 
comprensión y formulación de la filiación divina de Jesús.

[3] El título ‘Hijo de Dios’ forma parte de una constelación 
de afirmaciones y convicciones sobre Jesús que se fueron 
elaborando en los primeros estadios de la reflexión cristológica. 
Estas convicciones se expresaron en diversos formatos (himnos, 
credos, relatos, etc.), que añaden más variedad y matices a estas 
primeras expresiones de la fe en Jesús. Todas ellas, sin embargo, 
son afirmaciones acerca de la misma persona y pueden, por tanto, 
articularse en torno al título ‘Hijo de Dios’, que fue ocupando un 
lugar cada vez más central en la configuración de la fe cristiana.

[4] Existe continuidad entre la vivencia filial de Jesús y la 
formulación de la cristología neotestamentaria de la filiación. 
También existe continuidad entre la formulación neotestamentaria 
del mesianismo de Jesús en términos de filiación (Mesías Hijo de 
Dios) y el desarrollo de este título en la cristología trinitaria de 



300	 SANTIAGO GUIJARRO	

los siglos posteriores. Puede decirse, entonces, que la cristología 
que se articula en torno al título ‘Hijo de Dios’ es el resultado de 
un desarrollo homogéneo de la revelación de Dios en Jesús de 
Nazaret.

[5] El rasgo más característico del título ‘Hijo de Dios’ en 
relación a otros títulos y afirmaciones sobre Jesús es su capacidad 
para describir la relación entre Jesús y Dios. En su sentido más 
obvio, esta metáfora remite a una relación en la que se da, al mismo 
tiempo, la unidad y la diversidad; la semejanza y la distinción. No 
es una metáfora cerrada, sino abierta. En los escritos del Nuevo 
Testamento se encuentran ya germinalmente los desarrollos que 
más tarde conducirán a la formulación de la fe trinitaria.

[6] Debido a su carácter relacional, el título ‘Hijo de Dios’ 
permite articular de forma orgánica varias dimensiones de la 
primitiva teología cristiana. Este título no solo afirma algo 
acerca de Jesús (que es el Hijo), sino que también afirma algo 
fundamental acerca de Dios (que es Padre). Más aún, al establecer 
una relación particular entre ambos, este título afirma algo 
decisivo acerca de la relación del hombre con Dios. Tal confesión 
cristológica permite, por tanto, articular una reflexión en la que 
se encuentran teología (en el sentido primero de esta palabra), 
cristología, antropología y soteriología.

[7] La elección del título ‘Hijo de Dios’ como clave de la 
cristología neotestamentaria es, pues, una opción razonable. Esta 
opción permitirá establecer una relación orgánica con la cristología 
patrística y contribuirá a entender mejor el proceso a través del 
cual se llegó a la formulación de la fe trinitaria. En este sentido, 
puede decirse que una cristología neotestamentaria centrada en 
la filiación es clave para entender el paso del monoteísmo judío 
al trinitarismo cristiano.



Gálatas: estructura ternaria                                 
y teología trinitaria 
Una propuesta de lectura

Jacinto Núñez Regodón

Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: Tradicionalmente el estudio de la carta a los Gálatas se ha 
sustentado en dos principios: la creencia prácticamente unánime de que 
el núcleo central es la categoría de justificación, así como la estructura 
tripartita del escrito: historia (capítulos 1-2), teología (3 y 4) y moral (5-6).

El presente trabajo advierte del peligro de reduccionismo de la sola idea 
de justificación y propone ponerla en relación con otros núcleos temáticos 
no menos importantes. Por otra parte, trata de mostrar que la estructura 
tripartita se articula en torno a las categorías de evangelio, fe- justificación 
y libertad.

Finalmente, el autor propone que la primera parte tiene como 
protagonista a Dios Padre (“tuvo a bien revelarme que Jesús es su Hijo”), 
la segunda a Cristo (“hemos creído en Cristo Jesús”) y la tercera al Espíritu 
(“caminad según el Espíritu”). De esta forma se defiende una relación muy 
de fondo entre la estructura ternaria y la viva conciencia de la fe trinitaria.

Palabras clave: El problema gálata - Evangelio – justificación –justificación 
y fe - libertad y amor – Espíritu y libertad

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 301-323



302	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

Abstract: Traditionally, the study of  the Letter to the Galatians has been 
based on two principles: the virtually unanimous belief  that the central 
core is the category of  justification, as well as the tripartite structure of  the 
writing: history (chapters 1-2), theology (3 and 4), and morals (5-6).

This paper warns of  the danger of  reductionism of  the very idea of  
justification and proposes to relate it to other no less important thematic 
nuclei. On the other hand, it tries to show that the tripartite structure is 
articulated around the categories of  gospel, faith-justification and freedom.

Finally, the author proposes that the first part has as its protagonist 
God the Father (“He was pleased to reveal to me that Jesus is His Son”), 
the second Christ (“we have believed in Jesus Christ”) and the third the 
Spirit (“walk according to the Spirit”). In this way, a very fundamental 
relationship between the ternary structure and the living consciousness of  
the Trinitarian faith is defended.

Keywords: The Galatian Problem - Gospel - Justification - Justification 
and Faith - Freedom and Love - Spirit and Freedom

Introducción

La carta a los Gálatas ha sido considerada tradicionalmente 
como el documento que mejor recoge el genuino pensamiento 
del apóstol Pablo. Para Marción, rabioso paulinista, Pablo es el 
auténtico exponente del evangelio de la gracia y de la libertad, 
por lo que le resulta tan incómodo el texto de Gál 4,4 (“nacido 
de mujer, nacido bajo la ley”) que considera que no puede ser 
original.

Por otra parte, es bien conocida la simpatía de Lutero por Gál, 
a la que consideraba “su epístola, con la que se ha desposado, y 
que es su Catalina de Bora”. Él comentó sucesivamente la carta, 
en el marco de sus cursos universitarios, desde 1515-1516 en 
adelante, de los que surgió un primer comentario, a base de las 



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 303

notas tomadas por un estudiante aventajado, en 1519, y otro más 
largo, aparecido en 15351.

En esta misma tradición, F.C. Baur, fundador de la escuela de 
Tubinga, intentó construir a partir de Gál –especialmente de sus 
datos sobre la oposición entre Pablo y Pedro–- y de 1Cor –desde 
las noticias de los partidos, y especialmente el de Cefas– la historia 
del cristianismo primitivo como un antagonismo y equilibrio 
paulatino entre el cristianismo petrino, le Gálista y riguroso, y el 
paulino, liberado de la ley2.

La centralidad de Gál ha sido subrayada también, desde 
distintas perspectivas, por otros autores de primera línea, como 
es el caso de M. Heidegger3

Para esta tradición protestante, el punto neurálgico de Gál y, en 
general, del pensamiento paulino, sería el tema de la justificación 
por la fe. Aparte de la cuestión de si puede hablarse propiamente 
de un “centro” en la teología paulina4 ¿es la justificación por la fe 
“el” tema de Gál? El afán por encontrar un “centro” para toda 
la teología paulina y, más particularmente, para cada una de sus 
cartas ha terminado por ser rigorista y estar falto de la suficiente 
flexibilidad.

1 Cf. K. Bornkamm, Luthers Ausslegung des Galaterbriefes von 1519 und 1531, Berlin 
1963 y K. Hagen, Luther’s Approach to Scripture as seen in his ‘Comentaries on Gálatians’, 
1519-1538, Tübingen 1993, 112.

2 Cf. Ph. Vielhauer, Literatura cristiana primitiva. Introducción al nuevo testamento, los 
apócrifos y los padres apostólicos, Salamanca 1991, 122.

3 Cf. I. Chuecas, “Heidegger y San Pablo. La interpretación fenomenológica 
de Martin Heidegger a la carta a los Gálatas desde una perspectiva de exégesis 
bíblica”, en Teología y Vida XLIX (2008) 431-445, quien hace notar que el interés 
heideggeriano se encuentra en el tema de la experiencia religiosa, lo que explica que 
se fije sobre todo en los dos primeros capítulos de la carta.

4 Nos parece acertado el intento de M. J. Gorman, Apostle of  the Crucified Lord: A 
Theological Introduction to Paul and His Letters, Grand Rapids 2004, quien, sobrepasando 
la idea de “un” centro, propone 12 convicciones fundamentales de Pablo, que 
resume, a su vez, en estas tres: “alianza, cruciformidad y comunidad” (p.143).



304	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

En este artículo nos proponemos hacer una lectura continuada 
de Gál buscando las cuestiones que se entrecruzan con la de 
justificación, a partir del convencimiento de que el pensamiento 
de Gál es más que el solo tema de la justificación. Esta cuestión 
de la queda enriquecida precisamente cuando se la estudia en el 
conjunto de otros temas conexos con ella.

1.  Algunas cuestiones de estructura

Habitualmente se han venido aplicando a Gál las estructuras 
llamadas “temático-literarias”5, fundadas no tanto en observaciones 
formales sino en conceptos. Aunque no han faltado quienes 
han propuesto, para el cuerpo epistolar de Gál, una estructura 
bipartita6, la mayor parte de los exegetas distingue tradicionalmente 
en Gál tres partes fundamentales, ordenadas y proporcionadas. La 
primera, capítulos 1-2, sería la historia; la segunda, capítulos 3-4, la 
doctrina; y la tercera, capítulos 5 y 6, la ética.

El modelo tripartito epistolar, presente ya desde los inicios del 
s. XVII con Cornelio a Lapide, ha sido mantenido hasta el día de 
hoy7. No deja de ser significativo que siga siendo así aun después 
de los modernos acercamientos a Gál, particularmente desde el 
análisis retórico8.

5 Cf. A. Pitta, Disposizione e messaggio della lettera ai Galati. Analisi retorico- letteraria, 
Roma 1992, 13-23.

6 Cf. A. Viard, Saint Paul. Epítre aux Galates, Paris 1964, 13-14, quien divide el 
cuerpo de la carta en dos partes: 1) 1,6-5,12 (“El Evangelio excluye la ley mosaica”) 
y 2) 5,13-6,10 (“Libertad cristiana y ley de Cristo”). Como hace notar A. Pitta, 
“Disposizione...”, 16, la división bipartita aplica a Gál el esquema de otras cartas 
paulinas que se estructuran en torno a una primera parte de carácter doctrinal, que 
sirve de fundamento para la segunda parte, en la que se hace la aplicación ética.

7 Cf. R.Y.K. Fung, The Epistle to the Galatians, Grand Rapids 1988, 32, quien 
propone leer Gál según un esquema tripartito. 

8 Cf. A. Pitta, O. c., 21.



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 305

Como hemos justificado con algún detalle en otro lugar9, el 
marco epistolar externo de Gál se encuentra en 1,1-5 (praescriptum) 
y 6,11-18 (postcriptum). El praescriptum aúna características propias 
del epistolario paulino10 con algunos acentos específicos en 
esta carta11 y fórmulas provenientes del patrimonio de la iglesia 
primitiva12.

La acción de gracias, que en otras cartas suele seguir al saludo, 
se omite en Gál porque la situación epistolar no lo permite13. En 
su lugar, en el v. 6, ex abrupto, comienza el exordium, que termina 
en el v. 10 y que es un buen reflejo de la situación retórica de 
la carta. En sólo cinco versos (Gál 1,6-10) Pablo hace aparecer 
en el mismo escenario a los tres frentes “en litigio”: los propios 
Gálatas, los agitadores y él mismo, representados respectivamente 
por la sorpresa (vv. 6-7), la maldición (vv. 8-9) y la pregunta 
retórica con la que Pablo expresa su postura personal ante la 
situación (v. 10). La conjunción gár (“pues”) del v. 10, que remite a 
las microunidades de vv. 8-9 y vv. 6-7, cumple la función de situar 
la postura personal de Pablo frente a los agitadores y a los mismos 
Gálatas.

9 Cf. J. Núñez Regodón, El evangelio en Antioquía. Gál 2,15-21 entre el incidente 
antioqueno y la crisis gálata, Salamanca 2002, 27-45.

10 El saludo tripartito (“gracia y paz a vosotros” - “de parte de Dios nuestro 
Padre” - “y del Señor Jesucristo”) aparece literalmente así en las otras cartas 
paulinas, por ejemplo, Rom 1,7; 1Cor 1,3; 2Cor 1,2. Cf. F. Mussner, Der Galaterbrief, 
Freiburg - Basel - Wien 1981, 4 ed, 49.

11 Además de la especificación de no “de hombre” ni “por hombres” con 
que acompaña a su condición de “apóstol” (cf. Gál 1,1), está el hecho insólito de 
concluir el praescriptum con una doxología (v. 5).

12 Las expresiones de los vv. 4 y 5, probablemente prepaulinas, pueden reflejar el 
interés del apóstol por situar su discurso en un cuadro doctrinal de tradición eclesial 
(cf. R. Trevijano Etcheverría, “Gál 1,1-5 en Orígenes”, en Anuario de Historia de la 
Iglesia 8 (1999) 71-86, p. 74) y así unir posiciones, en ese momento tan distantes, con 
los Gálatas.

13 Cf. P.T. O’Brien, Introductory Thanksgivings in the Letters of  Paul, Leiden 1977, 
141.



306	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

Tras el v. 10, con el que se cierra el exordio, y el v. 13, en el 
que empieza claramente la primera parte de la carta, la parte 
narrativa (narratio), los vv. 11-12 cumplen la función propia de 
lo que la retórica clásica llama la propositio, es decir, aquel texto, 
normalmente breve, en el que el autor establece la tesis o 
argumento que pretende desarrollar14.

Por lo que se refiere a la narratio, dividida en varias unidades, 
la dificultad mayor está en saber dónde termina. ¿Termina en 
2,14 ó, por el contrario, pertenece también a ella Gál 2,15-21? 
La mayoría de los autores considera que en el v. 15 comienza 
algo nuevo. Sobre todo porque desaparece el género narrativo y 
comienza el argumentativo. Sin embargo, este salto no significa 
ruptura con la situación referida en los vv. 11-14, inmediatamente 
anteriores. Desde un punto de vista retórico, resulta brusca y falta 
de sentido la terminación interrogativa ad hominem del v. 14b. El 
v. 15 continúa en forma de reflexión lo que, según Pablo, estaría 
doctrinalmente implícito en el reproche a Pedro.

Por otra parte, este v. 15 extiende a todo el auditorio lo que 
en v. 14b estaba dirigido personalmente a Pedro. Por esta razón, 
creemos más apropiado subrayar el cambio de v. 15 antes que 
incluir toda la unidad de los vv. 15-21 en el marco de v. 14b, lo 
que significaría seguir interpretándola sólo en relación a Pedro15.

De los paralelismos de vocabulario resulta relevante la 
contraposición judío-gentil, presente tanto en el v. 14 (por dos 

14 Cf. J. N. Aletti, “Galates 1-2. Quelle function et quelle demonstration”, Biblica 
86 (2005) 305-323, quien cree que Gál 1,11-12 es la propositio de un argumento que 
llega a su climax en Gál 2, 14b-21, estableciendo en el v. 16 una especie de tesis del 
argumento de los caps. 3 y 4.

15 Cf., en otro sentido, A.M. Buscemi, “La struttura letteraria di Gal 2,14b-21”, 
SBF Liber Annuus 31 (1981) 59-74, especialmente pp. 63-64, para quien en 2,14b-
21 Pablo “retoma los datos fundamentales de Su animada discusión con Pedro en 
aquella ocasión”. En nuestra opinión, Gál 2,15 aprovecha el marco “dialogal” de 
2,14b pero ampliando el círculo de interlocutores de Pablo más allá de solo Pedro.



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 307

veces) como en el v. 15. El v. 15 continúa en forma nominal 
la antítesis judío-gentil que aparecía en el versículo anterior en 
formas adverbial y verbal. Desde el punto de vista formal, es sobre 
todo ese paralelismo el que justifica la relación literaria entre la 
perícopa de Gál 2,15-21 con la de Gál 2,11-14. La narratio termina, 
pues, en 2,21. El inicio, en Gál 3,1, de una nueva sección queda 
marcado por el vocativo con el que Pablo interpela directamente 
a los Gálatas (“Oh insensatos Gálatas”) y por los interrogantes 
retóricos de 3,1- 516.

Las últimas palabras de Gál 2,21 dan pie para pasar de la 
narración autobiográfica, que había comenzado en 1,13, al tema 
de la justificación, que se extiende a los largo de los capítulos 3 y 4, 
en lo que constituye la segunda parte de la carta; con la siguiente 
lógica argumentativa: a) primero, el argumento de hecho (3,1-5), 
que son las manifestaciones carismáticas, fruto de la aceptación 
de la fe; b) en segundo lugar, la argumentación escriturística 
(3,6-14), en torno a la figura de Abraham; c) en tercer lugar, la 
argumentación jurídica (3,16-18), en el sentido de que la promesa 
de Dios a Abraham tiene fuerza de testamento, y no puede ser 
anulada por la ley, “aparecida 430 años después”; d) finalmente, 
en un pasaje oscurísimo (3,19-29), se habla del papel de la ley en 
la economía salvífica.

A partir de la imagen del pedagogo, Pablo enseña que el 
bautismo hace pasar de esclavos a libres, adquiriendo el estatuto 
propio de un hijo (4,1-11). Recordando la historia de Agar y Sara, 
las dos mujeres de Abraham, subraya que los cristianos están en 
la línea de la libre y no de la esclava (4,21-31).

La tercera parte de la carta (5,1-6,10) comienza con esta 
temática de libertad-esclavitud con la que se acaba de cerrar la 
segunda. No hay signos gramaticales o estilísticos que marquen 

16 Cf. A.M. Buscemi, O. c., 416-417 y 420-421.



308	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

el comienzo de esta nueva parte. El concepto fundamental de la 
primera perícopa (5,1-15) es la libertad cristiana. En la segunda 
perícopa (5,16-26) el tema central es el Espíritu, que es el que 
interioriza la libertad conquistada por Cristo, de manera que 
libertad y Espíritu son dos realidades inseparables. En esta tercera 
parte, hay una última perícopa (6,1-10), cuyo comienzo se marca 
con el vocativo “hermanos”, en el que Pablo concreta en diversas 
direcciones la nueva vida en el Espíritu.

La relación entre las partes, no sólo desde el punto de vista 
formal sino también temático, resulta fluida y el paso de una a 
otra se hace suavemente, sin sobresaltos. Más adelante iremos 
notando algunas de estas relaciones. Pero ahora hay que observar, 
de un modo especial, el texto de Gál 2,16, en un doble sentido. 
Primero, porque del vocabulario “nuclear” de este versículo se 
encuentran luego ecos, desde varias perspectivas, en el resto de 
la carta. En segundo lugar, porque el pensamiento de Gál 2,16 
determina la estructura de toda la perícopa de Gál 3,1-14.

Por lo que se refiere al vocabulario de Gál 2,16 en el resto 
de la carta, hay que subrayar que la antítesis entre la justificación 
por “las obras de la ley” y por “la fe” se prolonga, con algunas 
variantes, a partir de Gál 3:

3,2:   “por las obras de la ley” 	 -  “por la escucha de la fe”
3,5:   “por las obras de la ley” 	 -  “por la escucha de la fe”

  3,11:  “por la ley”			   -  “por la fe”
3,12:  “la ley (no se funda)		  -  “en la fe”
3,21-22:  “la justicia... de la ley”	 -  “la promesa... por la fe”
3,23:  “la custodia de la ley”		 -  “la fe que había de 		

					           revelarse”.

Sin que se encuentren los dos términos ley y fe sino sólo uno 
de ellos, pueden añadirse las antítesis:



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 309

4,5:  “redimir a los que bajo la ley”		  - “recibir la 		
						          adopción”

5,4:  “en la ley” 				    -  “la gracia”
5,6:  “circuncisión-prepucio”		  -  “fe en el amor”
6,16:  “estar bajo la ley”			   -  “guiarse por el 	

						            espíritu”
6,15:  “circuncisión-prepucio”		  -  “nueva criatura”.

Si nos atenemos a las palabras ley y fe, en Gál 3 el grupo 
de palabras de fe se encuentra 16 veces; el de ley, 15 veces. En 
torno a las dos palabras ley y fe se sitúan otras palabras y frases, 
como “satélites” de aquéllas, que las repiten y comentan. Así, 
del lado de la palabra fe están las de la raíz dik (just-)17, huioí 
(hijos, de Abraham-de Dios), epaggelía (promesa), kleronomía 
(herencia) y eleuthería (libertad). Del lado de la palabra ley, están 
katára (maldición) y, sobre todo en el capítulo 4, doûlos (esclavo) 
y sinónimos. De hecho, en el clímax del argumento, en 4,31 y 5,1 
se encuentra la antítesis entre esclavitud y libertad, equivalente sin 
duda a la de “por las obras de la ley” y “por la fe” de Gál 2,16:

4,31:  “no somos hijos de la esclava” 	 -  “sino de la libre”
5,1:  “Cristo nos ha hecho libres” 		  -  “no os sujetéis a 	

						           la esclavitud”

Por lo que se refiere a la cuestión de cómo el pensamiento de 
Gál 2,16 determina la estructura de toda la perícopa de Gál 3,1-14, 
Gál 3,1-14 puede ser entendido como el argumento y desarrollo 
del pensamiento de Gál 2,1618, de la siguiente manera: la unidad 
de Gál 3,1-5 repite la antítesis “por las obras de la ley” - “por la 

17 Se encuentra la forma sustantiva en 3,6.21; 5,5 y la verbal en 3,8.11.24; 5,4.
18 Cf. L.G. Hong, The Law in Galatians, Sheffield 1993, 105; quien, más allá de 

la relación de Gál 2,16 con Gál 3,1-14, considera toda la perícopa de Gál 2,14b-
21, “el discurso de Pablo a Pedro en Antioquía”, como un sumario tanto de la 



310	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

fe” propia de Gál 2,16. Gál 3,6-9, tan concentrado en el tema de 
la fe de Abraham, desarrolla uno de los términos de la antítesis, 
el de la justificación por la fe. Por su parte, Gál 3,10-14 arguye en 
torno al otro elemento de la antítesis, es decir, la negación de la 
justificación por las obras de la ley.

Gál 2,16:

no “por las obras de la ley” 	   - justificación       - “por la fe en 	
						                 Cristo

Gál 3,1-5:

no “por las obras de la ley”	 - don del Espíritu  - “por la 		
						          escucha de la fe”

Gál 3,10-14: 			   Gál 3,6-9:

no “por las obras de la ley”		 “por la fe”

Vistas estas relaciones de tipo formal y temático, en adelante 
nuestro propósito será estudiar cada una de las tres partes de la 
carta, tratando de sustanciar sus elementos específicos para, luego, 
buscar la relación y armonía entre esos elementos característicos 
de cada una de las partes.

sección argumentativa de Gál 3-4 como de la parenética de Gál 5,1-6,10, de la 
forma siguiente:

Gál 2,14b-18:  Gál 3,1-14     +   Gál 5,1-12.
Gál 2,19-21:  Gál 3,23-4,31  +   Gál 5,13-6,10.
De este paralelismo formal, Hong deduce que el conflicto de Pablo con Pedro 

es en esencia el mismo que el de Galacia.



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 311

2.  Dios, evangelio y gracia

Con las tres palabras que conforman el epígrafe quedan 
señalados los tres elementos característicos de la primera parte de 
Gál. Un simple análisis estadístico sirve de confirmación. Por lo 
que se refiere a Dios, se habla de él como el que constituye apóstol 
a Pablo (1,1). Queda subrayada su condición de Padre19. Es a él al 
que Pablo ha tratado de agradar y ser fiel en su vida (1,10). Pero es 
sobre todo en 1,15 donde se subraya la centralidad de Dios: él es 
el que llamó a Pablo “desde el vientre de su madre”, el que tuvo a 
bien “revelar en mí a su Hijo” y el que le encomendó la tarea de 
“anunciarlo entre los gentiles”. No es exagerado afirmar que si 
en este versículo 15 se encuentra el verdadero punto de inflexión 
de la autobiografía de Pablo, es Dios el que queda realmente en 
el centro de la misma. Puede hablarse, pues, con toda razón de la 
primacía de Dios en la vida de Pablo.

Esta primacía queda señalada, en esta primera parte, con la 
referencia a la “gracia”. Toda la historia de la que Pablo se ocupa 
con detalle en estos dos primeros capítulos de la carta, tiene su 
arranque en el don de Dios. Pablo usa el término específico de 
gracia (charis) para hablar de su vocación y de su misión. En 1,15 
la gracia se dice de la vocación: “el que me llamó por su gracia”. 
En 2,9 se dice de la misión: “Santiago, Cefas y Juan, que pasan por 
ser las columnas, reconocieron la gracia a mí dada, y nos dieron a 
mí y a Bernabé la mano en señal de comunión, para que nosotros 
nos dirigiéramos a los gentiles”.

19 Cf. J. Suggit, “The Fatherhood of  God: Galatians 1: 3”, Neotestamentica 37 
(2003) 97-103, quien propone que en Gál 1,3 se entiende que Dios es el Padre de 
los creyentes porque él es el Padre de Jesús con el que aquéllos están unidos: “gracia 
y paz a vosotros de parte de Dios Padre de nosotros y del Señor Jesús”. 



312	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

Por eso, el evangelio predicado por Pablo es evangelio de Dios, 
evangelio de la gracia. El término “evangelio” aparece en los dos 
primeros capítulos de Gál en las siguientes ocasiones:

*	 1,6: “os habéis vuelto rápidamente a otro evangelio”
*	 1,7: “algunos pretenden pervertir el evangelio de Cristo”
*	 1,11: “el evangelio predicado por mí no es de hombres”
*	 2,2: “el evangelio que predico entre los gentiles”
*	 2,5: “para salvaguardar la verdad del evangelio en 		

	         beneficio vuestro”
*	 2,7: “se me ha confiado el evangelio de la incircuncisión”
*	 2,14: “no andaban acorde a la verdad del evangelio”.
	         El verbo “evangelizar” aparece un total de seis veces:
*	 1,8: “si se os “anuncia”20 un evangelio distinto al que os 		

	         hemos ‘anunciado’”
*	 1,9: “si alguien os anuncia un evangelio distinto”
*	 1,11: “el evangelio que os he ‘anunciado’”
*	 1,16: “para que lo ‘anuncie’ entre los gentiles”
*	 1,23: “el que en otros tiempos nos perseguía ahora 		

	          ‘anuncia’ la fe”.

Fuera de los dos primeros capítulos, el sustantivo evangelio 
no vuelve a encontrarse en toda la carta y el verbo “evangelizar” 
aparece sólo en 4,13 (“cuando por primera vez os ‘anuncié’ el 
evangelio”). Es significativa esta reducción de la terminología a sólo 
una parte de la carta. No se explica fácilmente que una cuestión tan 
importante como ésta desaparezca del desarrollo argumentativo 
de la carta. ¿O es que, en realidad, no desaparece, sino que se 
presenta bajo otra forma en el curso de la argumentación?

20 En esta ocasión y en otras a continuación pongo entre comillas el verbo 
“anunciar” para indicar que el original griego es el verbo “evangelizar” (forma 
media), que en griego es transitivo y en castellano no.



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 313

Exceptuando Gál 1,7, donde habla, de forma absoluta, del 
“evangelio de Cristo”, Pablo se refiere siempre al evangelio con 
matices concretos y personales21. En el versículo anterior ha 
hablado expresamente de “otro” evangelio. Más que negar la 
posibilidad teórica de que exista o no otro evangelio22, Pablo está 
interesado por caracterizar a sus contradictores en Galacia como 
agitadores y contrarios al evangelio que él había anunciado a los 
Gálatas y éstos habían recibido (1,8-9). Por lo que el apóstol mismo 
dice de ellos de forma explícita, el mensaje de los agitadores tiene 
que ver con la obligatoriedad de la circuncisión (cf. 5,12; 6,12-
13); y en eso presentan un evangelio contrario al que Pablo había 
predicado.

¿Qué es, entonces, lo que caracteriza el evangelio de Pablo? Una 
de las características del evangelio paulino es que no lo ha recibido 
a través de ninguna mediación humana, en lo que probablemente 
existe una referencia a los apóstoles de Jerusalén. Es lo que se dice 
en 1,11 bajo la expresión “por mediación de hombre”. Pero Pablo 
añade que tampoco es “a la medida humana”, una expresión con 
la que se está distanciando de los misioneros de Galacia que 
predicaban un evangelio sujeto a la práctica de la ley. El reverso es, 
como hemos advertido más arriba, no sólo que Pablo ha recibido 
el evangelio de Dios mismo sino que lo predica “a la medida de 
Dios”.

21 Cf. J.D.G. Dunn, Ni judío ni griego. Una identidad cuestionada, Estella 2018, quien 
habla del “evangelio anterior al Evangelio”con relación a la presencia de la tradición 
de Jesús en el mensaje de Pablo. 

22 K.A. Morland, The Rhetoric of  Curse in Galatians. Paul Confronts Another Gospel, 
Atlanta 1995, 142-143 piensa que quizás Pablo está jugando intencionadamente con 
las palabras al hablar primero de “otro evangelio” (v.6b) y añadir inmediatamente 
a continuación que “no hay otro” (v.7a); a la luz de 1Cor 15,39-41, propone que el 
primer adjetivo se refiere a algo de naturaleza o cualidad diferente y el segundo a 
algo númericamente distinto. El apóstol negaría, pues, que haya más de un evangelio 
pero denunciaría que se estaba viciando la naturaleza del único evangelio.



314	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

Hay que entender el sentido en paralelismo con el de aquella 
otra expresión, de marcado énfasis personal, en la que habla del 
evangelio “predicado por mí” y que se refiere a la aceptación divina 
de los gentiles en cuanto gentiles, es decir, fuera de la alianza de 
la ley23. Lo confirma Gál 1,15-16. La construcción gramatical no 
admite duda: la vocación de Pablo es para el apostolado y, en 
concreto, para la evangelización de los gentiles24. Los ecos de Is 
42,7; 49,1 y Jer 1,5 que subyacen en el texto, indican que Pablo 
entendió su conversión como una llamada profética a ser “luz de 
las naciones”25.

Ya en el encuentro de Jerusalén, lo característico del evangelio 
de Pablo, que él presenta ante los apóstoles, es que lo predica “entre 
los gentiles” (Gál 2,2). En el mismo contexto se especifica como 
evangelio “de la incircuncisión” (2,7), “de los gentiles” (2,8a), “a 
los gentiles” (2,8b). Este énfasis corrobora que la especificidad de 
la misión de Pablo es el anuncio del evangelio a los gentiles.

La defensa que Pablo hace de la causa de los gentiles no es 
ocasional ni táctica sino que tiene un objetivo claro: “para que se 
mantenga la verdad del evangelio” (Gál 2,5b), expresión que no 

23 Cf. D.J. Verseput, “Paul’s Gentile Mission and the Jewish Christian Community. 
A Study of  the Narrative in Galatians 1 and 2”, en New Testament Studies 39 (1993) 
36-58, especialmente pp. 38-39, quien piensa que Gál 1,13-2,10 es el desarrollo de 
sólo Gál 1,11 y no de 1,12. 

24 Cf. F. Hahn, Mission in the New Testament, London 1965, especialmente p. 98, 
para quien el concepto de apostolado de Pablo es simultáneo al momento de la 
conversión; en el mismo sentido, J. Dupont, “La conversion de Paul et son influence 
sur sa conception du salut par la foi”, en Foi et salut selon S. Paul. Épitre aux Romains 
1,16. Colloque oecumenique de 1’Abbayé de Saint Paul hors les Murs, 16-21 avril 1968, Roma 
1970, 67-88, y S. Kim, The Origin of  Paul Gospel, Tübingen 1981, 56- 66. En Gál 
1,15-16 esta conexión está marcada por la secuencia de los verbos llamar - revelar - 
evangelizar y subrayada por el adverbio “enseguida”.

25 Cf. K.O. Sandnes, Paul-One of  the Profets? One Contribution to the Apostle Self-
understanding, Tübingen 1991, 61-65.



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 315

cabe entender de manera atemporal26 sino dentro del contexto 
polémico en que se encuentra. En base a él se puede comprender 
como antítesis del “otro” evangelio que había denunciado entre 
los agitadores de Galacia (cf. 1,6).

En el contexto de la asamblea de Jerusalén, la verdad del 
evangelio está en relación con la libertad que algunos falsos 
hermanos habían querido negar con la imposición de la 
circuncisión (cf. Gál 2,4-5). Cuando Pablo vuelve a repetir la 
fórmula, a propósito del incidente de Antioquía, el problema 
puntual que está a la base es la separación de mesa entre judíos y 
gentiles. Pero, más allá de la circuncisión o de las comidas, en Gál 
2,14 Pablo contrapone la verdad del evangelio al intento global 
de “judaizar”. Parece, pues, que para el apóstol la verdad del 
evangelio se manifiesta en la libertad de los gentiles respecto de 
la ley judía27. Sólo desde esa libertad es posible mantener y hacer 
efectiva la comunión entre “los gentiles” y “los de la circuncisión” 
(2,9).

Conviene retener, antes de pasar al punto siguiente, esta 
relación apenas señalada entre evangelio y libertad, pues este tema 
de la libertad será uno de los puntos centrales de la tercera parte.

3.  Cristo, fe y justificación

Como hemos advertido más arriba a propósito de la estructura 
de la carta, el texto de Gál 2,16, aunque se encuentra dentro de la 
primera parte, contiene nuclearmente lo que va a desarrollarse en 
la segunda parte de la carta, es decir, de 3,1 a 4,31. En ese texto, 

26 Cf. F. Mussner, O. c., 111 n. 58, para quien “dicho brevemente, “la verdad del 
evangelio” consiste en la “lógica” del evangelio”.

27 Cf. F. Pastor Ramos, La libertad en la carta a los Gálatas, Madrid - Valencia 1977, 
51-75 y especialmente p. 62, pp. 68-70 y pp. 74-75, a propósito de “libertad” en 
Gál 2,4.



316	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

tan cargado de sentido, de Gál 2,16 se encuentran juntas las tres 
palabras con las que hemos dado título a este nuevo apartado de 
nuestro trabajo, a saber: Cristo, fe y Justificación.

No es la primera vez que aparece en la carta el nombre de 
Cristo. De las presencias anteriores conviene subrayar la de Gál 
1,7, en la que se usa la expresión “evangelio de Cristo”, en lo que 
parece ser un uso epexegético del genitivo, en el sentido de que 
el evangelio es Cristo mismo. Ésa es precisamente la “revelación” 
que Pablo ha recibido del Padre, según el texto de Gál 1,15. Lo 
que en la cristofanía de Damasco se le ha comunicado al apóstol 
tiene que ver directamente con Jesús, del que se da a conocer 
su condición de Hijo. Jesús es el Hijo. Ésta es la revelación que 
Pablo ha recibido y este mismo es el contenido del evangelio que 
él anuncia. 

Ahora se da un paso más. Del evangelio de Cristo se pasa a 
la fe en Cristo. Si en un primer momento se hablaba del anuncio 
de Cristo (evangelio) ahora se habla de la acogida de ese anuncio 
(fe de Cristo). Éste es el sentido que late en la expresión “ser 
justificados por la fe de Cristo”, característica de Gál 2,16. El 
lenguaje “ser justificado” es judío, lo que apoya la idea de su 
uso judeocristiano, que Pablo ha conocido probablemente en 
Antioquía. Pero la formulación precisa del versículo 16 puede 
ser personal de Pablo. Así lo sugiere el hecho de Pablo sustituye 
fácilmente el lenguaje de justificación por otros; como el del don 
del Espíritu en Gál 3,2.5, como veremos más adelante.

En Gál 2,16 el lenguaje de justificación aparece, en forma 
verbal, por tres veces. La forma verbal (verbo dikaioô) vuelve a 
aparecer en 2,17; 3,8; 3,11; 3,24 y, ya en la tercera parte, en 5,4. 
Se encuentra el sustantivo “justificación” (dikaiosýne) en 2,21; 3,6; 
3,21 y, de nuevo en la tercera parte, en 5,5.

La idea de justificación, que se dice de la acción por la que Dios 
capacita al hombre para que pueda presentarse y permanecer ante 
él, estaba asociada en el cristianismo primitivo al perdón de los 



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 317

pecados. Pero en Pablo la justificación va a asociada a la fe, como 
hemos tratado de probar en otro lugar28.

La idea de la fe, que había aparecido ya en Gál 1,23 pero no 
con el sentido de la fe personal, entra de lleno en la argumentación 
del apóstol a partir de Gál 2,16. Sólo en este versículo aparece dos 
veces el sustantivo “fe” (pístis) y una el verbo “creer” (pisteouo). En 
lo que sigue el sustantivo se encontrará, además de 2,20, un total 
de 14 veces en la segunda parte y 4 veces más en la tercera. Por 
su parte, el verbo tendrá sólo 2 presencias más (3,6.22). De este 
breve repaso estadístico resulta evidente que el tema de la fe es 
central en la segunda parte, como lo era el evangelio en la primera.

La dificultad de la expresión “fe de Cristo” de Gál 2,16 se 
encuentra sobre todo en el genitivo, que puede ser interpretado 
alternativamente como subjetivo u objetivo. ¿Se refiere Pablo a la 
fe de los cristianos en Cristo (genitivo objetivo) o a la propia fe 
“personal” de Cristo (genitivo subjetivo)?

Para quienes defienden el sentido subjetivo la mayor dificultad 
se encuentra precisamente en Gál 2,16, que es el punto de partida 
de la expresión paulina y donde el dilema se resuelve claramente 
en el sentido de fe en Cristo. La razón fundamental es que en ese 
mismo versículo, además de la expresión “fe de Cristo” en debate, 
se habla expresamente de creer en él: “hemos creído en Cristo 
Jesús”. No resulta convincente negar el sentido objetivo de la fe 
en esa frase29. El que en un sentencia tan compacta la oración 
principal oriente claramente en sentido objetivo, determina el 
significado de la otra expresión “fe de Jesucristo” hasta hacerla 
equivalente a la de “fe en Jesucristo”. La misma equivalencia entre 

28 Cf. J. Núñez Regodón, “La idea prepaulina y paulina de justificación. A 
propósito de 1Cor 1,30; 6,11”, en J. Fernández Sangrador - S. Guijarro Oporto 
(coords.), Plenitudo Temporis. Miscelánea Homenaje al Prof. Dr. Ramón Trevijano Etcheverría, 
Salamanca 2002, 219-231.

29 Recientemente, en este sentido, P. Ellingworth, “A note on Galatians 2.26”, en 
Bible Translator 56 (2005) 109-110.



318	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

la forma verbal (“los que creen”) y la expresión “por la fe de 
Jesucristo” se encuentra en Gál 3,22.

Se ha argüido que desde el punto de vista teológico el sentido 
objetivo de la expresión “fe de Jesucristo” presentaría las “obras 
de la ley” y la “fe en Cristo” como dos acciones alternativas del 
ser humano, cuando el contraste debiera estar entre la acción del 
hombre (“obras de la ley”), por una parte, y, por otra, la acción de 
Dios (“fe de Jesucristo”)30. Es significativo que las formulaciones 
con “fe de Cristo” ocurren sólo en contextos donde se encuentran 
en antítesis con “las obras de la ley”, en los que la antítesis misma 
demuestra que la fe no debe ser entendida como una (nueva) 
“obra”; sino que la fe se presenta como la respuesta del hombre 
a una oferta de gracia de parte de Dios. Por otro lado, si Pablo 
hubiera querido establecer la antítesis entre el hombre y Cristo, 
¿no le hubiera resultado más fácil hablar del érgon Christoû antes 
que usar una expresión tan sujeta a la ambigüedad?

El sentido de la fe no como algo humano autónomo sino 
como respuesta y acogida está implícito en los textos ya de Gál 
3,2.5 donde se habla de la “escucha (akoé) de la fe”; una expresión 
paralela a la de Rom 1,5 hypakoé písteos (“la obediencia de la fe”), 
donde se trata seguramente de un genitivo epexegético. De esta 
forma, la fe supone por parte del hombre la respuesta al amor de 
Dios manifestado en Cristo.

30 Cf.J.L. Martyn, “Events in Galatia: Modified Convenantal Nomism versus 
God’s Invasion of  the Cosmos in the Singular Gospel: A Response to J.D.G. Dunn 
and B. R. Gaventa”, en J.M. Bassler (ed.), Pauline Theology 1, Minneapolis 1991, 160-
179, especialmente p.168; para F. Marín Heredia, “‘Por pura gracia’ (Gál 2,16)”, en 
Carthaginensia 12 (1996) 153-163, pp. 160-161, en la antítesis “por las obras de la ley”-
“por la fe de Cristo” Pablo estaría usando la doble forma de testamento introducida 
por el emperador Augusto: el testamento “per legatum”, con acta notarial (“por 
las obras”), y el testamento “per fidei commissum”, por encomienda a la buena fe 
de un tercero (“por la fe de Cristo”= “por el ministerio fideicomisario de Cristo”).



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 319

El carácter crístico de la fe resulta particularmente explícito 
en Gál 2,20. En este texto el apóstol convierte en experiencia 
personal y mística la obra salvadora de Cristo, reflejada en la 
fórmula, probablemente tradicional, de “me amó y se entregó 
por mí”. Si la fe es el camino de la justificación, el amor es la 
experiencia del justificado. Esta nueva situación es el resultado de 
la acción obrada por el Padre en Cristo, “quien nos ha liberado de 
la maldición de la ley, haciéndose por nosotros maldición” (3,13). 

En la lógica de este esquema, la justificación queda dentro 
de un proceso que tiene que ver directamente con la salvación 
obrada por Dios en Cristo y la acogida por parte del hombre. 
Esta comprensión procesual, dinámica, de la justificación se 
observa también en la estrecha relación que establece Gál entre 
la justificación y el don del Espíritu. En efecto, el paralelismo 
entre Gál 2,16 (la contraposición fe-obras de la ley en torno a la 
idea de justificación) y Gál 3,2.5 (la contraposición fe-obras de 
la ley en torno al don del Espíritu) indica que justificación y don 
del Espíritu no son sólo inseparables para Pablo sino dos modos 
distintos de expresar la misma cosa31. No obstante, la justificación 
y el don del Espíritu son dos realidades conceptualmente distintas. 
La justificación (“ser justificado”) remite a un status y a una relación 
que sólo Dios puede “ver”. El don del Espíritu, sin embargo, 
se verifica en la experiencia de los propios Gálatas, pues la obra 
del Espíritu produce efectos visibles (“realiza prodigios entre 
vosotros”). Así se explica que, desde el punto de vista retórico, 
Pablo no pueda preguntar a los Gálatas si han sido justificados 
por la fe o por las obras de la ley; al tiempo que sí puede declarar; 
citando la Escritura, que fue la fe la que consiguió para Abraham 
la justificación.

31 Cf. L.F. Ladaria, “Espíritu y justificación. A propósito de Gál 2,16; 3,2.5”, en 
Estudios Eclesiásticos 55 (1980) 111-115, para quien el paralelismo de esos versículos 
indica que justificación y don del Espíritu no son sólo inseparables para Pablo sino 
dos modos distintos de expresar la misma cosa.



320	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

4.  Espíritu, libertad y amor

Con esta referencia al Espíritu podemos entrar ya en el 
comentario de la última parte de la carta, centrada en el tema del 
Espíritu y de la libertad. Como ya hemos indicado, la alternativa 
esclava-libre de 4,31, que cerraba la segunda parte, se prolonga en 
5,1 de la siguiente manera: “para que gocemos de libertad Cristo 
nos ha hecho libres; manteneos, pues, firmes y no os dejéis sujetar 
al yugo de la esclavitud”. Toda la perícopa 5,1-15 desarrolla el 
tema de la libertad. En la primera parte de la perícopa la libertad 
viene presentada como contrapunto a la ley, de la que se vuelve 
a hablar en los vv. 4 y 5. Esta comprensión de la libertad como 
liberación de la ley es la que ya encontramos en el texto de Gál 2,4. 
Se trata, en efecto, de la contraposición entre ley y libertad. Pero 
la argumentación del apóstol sigue, a partir del v. 6, presentando 
positivamente la libertad como un dinamismo interior que anima 
al creyente al amor: “pues en Cristo Jesús ni vale la circuncisión 
ni vale prepucio, sino la fe que actúa por la caridad” (v. 6). El 
término último de la libertad es el amor, precepto en el que se 
resumía toda la ley. “porque toda la ley se resume en este solo 
precepto: “amarás a tu prójimo como a ti mismo”” (5,14).

La libertad no hace de los creyentes personas sin ley32, más 
allá del bien y del mal, sino que positivamente los hace esclavos 
a unos de otros por amor: “cuidado con tomar la libertad como 
pretexto para servir a la carne, antes bien, haceos esclavos unos 
de otros por amor” (Gál 5,13). Esta esclavitud del amor es la 
suprema libertad. Este mismo pensamiento es el que está a la 

32 Es significativo que en Gál 6, 2 el apóstol hable explícitamente de “cumplir la 
ley de Cristo”. Este texto es paralelo al de 1Cor 9, 21: “con los que están fuera de 
la ley me hago como si estuviera fuera de la ley, para ganarlos a ellos, no estando yo 
fuera de la ley de Dios”.



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 321

base de la conocida frase de Agustín: “ama y haz lo que quieras” 
(“Ama Deum et fac quod vis”).

Lo característico de esta sección de la carta a los Gálatas es la 
relación entre libertad y Espíritu. Esta relación tiene en el texto de 
2Cor 3,17 una formulación antológica: “donde está el Espíritu del 
Señor hay libertad”. La mención del Espíritu no es nueva en Gál. 
Había aparecido ya en 3,2.5, donde ya vimos que se hablaba del 
don de Espíritu como sinónimo de justificación. Más adelante, en 
3,14 se explicita que la promesa hecha a Abraham es “la promesa 
del Espíritu”. Desde un punto de vista estrictamente gramatical 
he epanggelía toû pneúmatos puede significar “lo que el Espíritu ha 
prometido”. Pero esta interpretación no encaja con el argumento 
de Pablo en Gál 3,1-5. También queda excluida la posibilidad de 
que el apóstol remita la promesa al futuro, pues el texto testifica 
que los Gálatas han recibido ya el Espíritu33. La expresión significa, 
más bien, que el Espíritu mismo es la promesa34. El genitivo tiene, 
pues, sentido epexegético: el Espíritu prometido en el pasado ha 
sido ahora derramado sobre los creyentes. En Gál 3,22 se dice 
expresamente que lo que fue prometido ha sido ya dado a los 
creyentes35.

¿Pero dónde y cómo se dio a Abraham, en su momento, esa 
promesa del Espíritu? En ningún lugar lo dice Pablo expresamente, 
aunque está implícito en la idea, ya sugerida a propósito del 

33 Cf. B. Byrne, “Sons of  God” - “Seed of  Abraham”. A Study of  the Sonship of  God 
of  All Christian in Paul against the Jewish Background, Roma 1979, 156-157, que remite 
a Rom 8,23; 2Cor 1,22; 5,5; Ef  1,14, donde se habla del Espíritu como “prenda” 
o “primicia”; pero en esos textos el esquema es ahora-después y no, como en Gál, 
antes-ahora.

34 Cf. F. Mussner, O. c., 235. 
35 El aoristo subjuntivo “fue dada” de 3,22 es paralelo al “habéis recibido” de 

Gál 3,2 y, entendido como un pasivo divino, se corresponde también con “el que 
comunica” de Gál 3,5. Por estas correspondencias se deduce que el contenido de la 
promesa implícito en Gál 3,22 no puede ser otro que el Espíritu.



322	 JACINTO NÚÑEZ REGODÓN	

paralelismo entre Gál 2,16 y 3,2.5, de que la justificación y el don 
del Espíritu son una misma cosa: por la fe los Gálatas han recibido 
el Espíritu (Gál 3,2.5.); por la fe Abraham fue justificado (Gál 
3,6). La partícula kathos (“como”) con que se abre el v. 6 establece 
un paralelismo tanto entre la fe de éste y la de aquéllos como entre 
el don del Espíritu y la justificación, concedidos, respectivamente, 
a uno y otros por la fe.

Pero volvamos a la presencia del Espíritu en la tercera sección 
de Gál, sobre todo en Gál 5,18-26. Pablo habla del Espíritu que 
interioriza la libertad que Cristo nos ha conquistado y capacita 
e impulsa a utilizar la libertad para el amor. El Espíritu es el 
protagonista imprescindible de una vida cristiana vivida en 
libertad. El párrafo comienza y termina con la misma exhortación: 
“caminad según el Espíritu” (5,16), “procedamos según el 
Espíritu” (5,25), y en el decurso del párrafo el apóstol utiliza hasta 
siete veces el vocablo pneuma. Echa mano el apóstol de una lista 
de vicios frente a los que opone “el fruto del Espíritu”, que se 
concreta en el amor, con el que se abre la lista de 5,22-23.

Conclusión

El estudio de las páginas precedentes demuestra claramente 
que la carta a los Gálatas no puede reducirse al tema de la 
justificación. Ésta es, sin duda, una categoría fundamental en el 
pensamiento paulino y probablemente en Gál más que en ningún 
otro escrito del apóstol. Pero sólo se conoce el verdadero sentido 
de esta categoría cuando se la pone en una órbita de relaciones. 

A modo de resumen pueden enumerarse las siguientes 
relaciones binarias: evangelio y libertad / vocación y gracia / 
misión y gracia / evangelio y fe / fe y justificación / justificación 
y don del Espíritu / fe y libertad / libertad y amor / Espíritu y 
libertad / fe y amor.



	 GÁLATAS: ESTRUCTURA TERNARIA...	 323

El principio unificador de esta constelación de relaciones 
puede ser, sin duda, el esquema trinitario36. Las tres partes de 
Gál pueden ser asignadas, respectivamente, al Padre, al Hijo y al 
Espíritu. Al Padre queda asociado principalmente el evangelio. Al 
Hijo, la fe. Al Espíritu, la libertad.

36 Para W. Popkes, “Two Interpretations of  ‘Justification’ in the New Testament. 
Reflections on Galatians 2:15-21 and James 2:21-25”, en Studia Theologica 59 (2005) 
129-146, Pablo argumenta desde un esquema trinitario (Padre, Cristo y Espíritu) 
y Santiago se focaliza sólo en Dios; ésta será la razón de la diferencia de sus 
perspectivas.





Hablar y callar sobre Dios

César Izquierdo Urbina

Universidad de Navarra
Pamplona

Resumen: La relación entre palabra y silencio está en la base de cualquier 
comunicación humana. La teología, en cuanto palabra sobre Dios, necesita 
de la palabra y del silencio de una manera especial. Frente a la ceguera de 
una razón demasiado corta, insensible a la realidad de Dios, la teología 
debe hablar de Dios a partir de la revelación divina que se manifiesta 
como palabra, pero también como silencio. La teología debe referirse a 
Dios estrictamente como Dios, no simplemente como un ser más perfecto 
y elevado. La afirmación positiva sobre Dios debe ir acompañada de la 
negación para liberar nuestro modo de conocerlo de toda contaminación 
de lo no-divino. Teología positiva y teología negativa son acercamientos 
complementarios en el discurso teológico.

Palabras clave: Revelación, discurso teológico, Teología negativa, Analogía, 
Silencio, Palabra

Abstract: The relationship between word and silence is at the basis of  
any human communication. Theology, as a word about God, needs word 
and silence in a special way. Faced with the blindness of  a reason that is 
too short, insensitive to the reality of  God, theology must speak of  God 

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 325-353



326	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

on the basis of  divine revelation that manifests itself  as a word, but also 
as silence. Theology must refer to God strictly as God, not simply as a 
more perfect and elevated being. Positive affirmation about God must be 
accompanied by denial in order to free our way of  knowing Him from all 
contamination of  the non-divine. Positive theology and negative theology 
are complementary approaches in theological discourse.

Keywords: Revelation, Theological Discourse, Negative Theology, 
Analogy, Silence, Word

En el documento Teología hoy: Perspectivas, principios y criterios que 
la Comisión Teológica Internacional publicó en 2012 se alude al 
“sentimiento de vacío y de ausencia de Dios que muchas personas 
sienten hoy y que imbuye buena parte de la cultura moderna”1. 
Ese vacío y ausencia es lo que explica el silencio sobre Dios que 
parece haberse impuesto en la cultura tanto intelectual como 
popular en la que vivimos. En nuestro mundo ese silencio es 
interpretado por muchos como una consecuencia lógica ante lo 
ausente o inexistente. Se calla sobre Dios porque es irrelevante, 
bien porque, si existe, está escondido y ausente (deísmo) o bien 
porque es irreal o, más radicalmente, por carecer de sentido 
(ateísmo). Y no faltan quienes, para interesarse por Dios, ponen 
unas condiciones que exigirían que Dios se hiciese patente de una 
manera tal que, en último término, dejaría de ser Dios.

1 Teología hoy: Perspectivas, principios y criteriosn. 98. El documento había sido 
preparado por una subcomisión presidida por el profesor Santiago del Cura 
Elena, y de la que formaban parte Bruno Forte, Savio Hon Tai-Fai, SDB, Antonio 
Castellano, SDB, Tomislav Ivancic, Thomas Norris, Paul Rouhana, Leonard Santedi 
Kinpupu, Jerzy Szymik y Thomas Söding.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 327

“Deus absconditus”

“Vere Tu es Deus absconditus!” Las palabras de Isaías 45,15 
adquieren en cada época un significado característico. Para el 
creyente de nuestro tiempo, el Dios escondido es el Dios del 
silencio en la medida en que no está a disposición del hombre. 
Desde su propia conciencia de existir ante Dios, es testigo de que 
Dios calla y el mundo calla sobre Dios. Experimenta la dificultad 
de hablar de Dios porque para muchos se ha convertido en asunto 
privado, sin relevancia alguna en el terreno de encuentro común, 
en tema sobre el que no es posible un verdadero diálogo. Como 
consecuencia, observa que el vacío de Dios lo ocupa el hombre: 
el mundo está lleno del hombre, y parece que solo al hombre le 
compete la tarea titánica de dar sentido y coherencia a la realidad, 
a toda la realidad. 

La situación actual constituye un desafío, no solo para el 
creyente sino también para la teología que es, por esencia, palabra 
sobre Dios. Ese desafío lleva a poner de relieve a Dios frente a 
la ceguera de una razón demasiado corta, y, al mismo tiempo, a 
referirse a Dios estrictamente como Dios, no simplemente como 
un ser más perfecto y elevado. Dios existe, pero es Dios; existe 
como Dios y es necesario acudir a la negación para liberar nuestro 
modo de conocerlo de toda contaminación de lo no-divino. El 
mismo documento de la Comisión Teológica Internacional 
anteriormente citado recuerda que la razón iluminada por la 
fe tiene unos “límites intrínsecos de su actividad. Por ello, la 
teología cristiana puede tomar la forma de la teología «negativa» 
o «apofática»”2.

El comienzo de un libro clásico de la teología del siglo XX como 
es la obra de Jean Daniélou Dios y nosotros, plantea directamente 
el asunto que aquí nos interesa. Todo lo que decimos de Dios, 

2 Teología hoy: Perspectivas, principios y criterios n. 96.



328	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

afirma el autor, nos parece insignificante apenas lo decimos, 
al compararlo con lo que realmente es. Por eso, “cada vez que 
decimos algo, querríamos negarlo. Y al mismo tiempo es cierto 
que todo lo que decimos de Él es verdad y, no obstante, nada de 
eso es verdad”3.

Hablar de Dios y callar sobre Dios: no se trata solamente de 
que las palabras necesiten el silencio para “cargarse” de significado 
y así poder decir algo sobre cualquier cosa4, sino que –en el caso 
de Dios– el silencio es imperado porque “de Deo non possumus scire 
quid est”5. Esta afirmación tan radical tiene su continuidad natural 
en el silencio, en un cierto “no poder hablar de Dios”, ya que 
no se puede hablar de lo que no se conoce. Pero ese silencio no 
viene exigido solamente por el desconocimiento, sino que es el 
modo de reconocer y alabar lo oculto de Dios. Así lo expresa el 
mismo Tomás de Aquino con expresiones densas: callamos no 
porque no sepamos o podamos decir nada de él, sino porque lo 
que digamos es esencialmente imperfecto6.

Ahora bien, el silencio sobre Dios es siempre algo penúltimo; 
dicho de otro modo, la última palabra sobre Dios no es el silencio 
porque la negatividad, insustituible cuando nos referimos al mismo 
Ser último, al Ser de los seres, se abre a una positiva afirmación 

3 J. Daniélou, Dios y nosotros, Madrid 2003, 39.
4 C. Izquierdo, “Palabra (y silencio) sobre Dios”, Scripta Theologica 41 (2009) 

946-947: “Las palabras se cargan en el silencio, y una vez pronunciadas necesitan de 
nuevo el silencio del que escucha para poder penetrar en la riqueza que transmiten. 
Sin el silencio, la palabra quedaría huérfana, al mismo tiempo que sin la palabra, 
también el silencio sólo podría significar y producir un sentimiento de vacío”.

5 I, q. 1, a.7 ad 1.
6 “In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 ad 6: “Deus honoratur silentio, non quod nihil 

de ipso dicatur vel inquiratur, sed quia quidquid de ipso dicamus vel inquiramus, 
intelligimus nos ab eius comprehensione defecisse”. Otros textos a este respecto 
son: In De divinis nominibus, cap. 1, 2,3: “Venerantes indicibilia deitatis casto silentio, 
quod quidem dicit, quia occulta per hoc veneramur quod ea non scrutamur et 
ineffabilia per hoc quod ea silemus”. Cf. In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 arg. 6.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 329

a partir de los efectos. Citemos ahora completo el texto de la 
Summa en el que santo Tomás afirma que no podemos saber qué 
es Dios: “Aun cuando no podamos decir de Dios qué es, en esta 
doctrina sagrada (la teología) tomamos sus efectos, de naturaleza o 
de gracia, como sustituto de la definición para poder analizar lo 
que en esta doctrina se dice de Dios”7. A partir de los efectos es 
como se puede conocer y hablar de Dios, a quien nadie ha visto 
nunca ni puede ver. El principio de causalidad y el principio de 
semejanza proporcionan el fundamento para que se pueda hablar 
verdaderamente de Dios con una palabra que no desmiente el 
principio de que “no podemos decir de Dios qué es”.

¿Dios, objeto de conocimiento?

Lo que antecede es la vía metafísica que parte de lo sensible 
para remontarse a su causa y ejemplar. Esta argumentación 
supone la continuidad entre lo real, el conocimiento que de ello 
podemos tener y la palabra que expresa esa realidad mediante 
el conocimiento. Somos conscientes de que la metafísica no 
encuentra un reconocimiento suficiente por parte de la mentalidad 
científica que, en parte, va fagocitando la actividad filosófica. Y sin 
embargo, debe ser reivindicada tanto por su consistencia y validez 
intrínseca como por las consecuencias que su negación tendría 
para el hombre y la sociedad. Sin la verdad de las cosas, sin el ser, 
que es el alma de la metafísica, no quedaría más que –en último 
término– una lucha por el poder como ha puesto lúcidamente de 
manifiesto J. Ratzinger8. 

7 Summa Theologiae, I, q. 1, a.7 ad 1: “Licet de Deo non possimus scire quid est, 
utimur tamen eius effectu, in hac doctrina, vel naturae vel gratiae, loco definitionis, 
ad ea quae de Deo in hac doctrina considerantur, sicut et in aliquibus scientiis 
philosophicis demonstratur aliquid de causa per effectum, accipiendo effectum loco 
definitionis causae”.

8 Cf. J. Ratzinger, Verdad, valores, poder, Madrid 1995.



330	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Existen, además, otros modos de hablar de Dios que no piden 
el recurso inmediato a la metafísica, aunque al final deben estar 
abiertos a ella. Tanto a nivel lógico como ético es posible una 
cierta palabra sobre Dios. 

Desde el punto de vista lógico, podemos llamar “Dios” a lo 
absolutamente trascendente que está más allá del límite de lo 
cognoscible. Este límite no puede ser fijado a posteriori o desde 
aquí porque siempre cabe un más allá, a no ser que se ponga ese 
límite en unas condiciones determinadas de conocimiento a partir 
de las cuales se considera irreal todo lo que no las cumpla. Pero 
solo una decisión arbitraria (voluntarista) podría establecer algo 
así. Cabe la posibilidad de no reconocer la existencia de algo que 
trascienda a todo, pero en cambio es más difícil negar su realidad 
o posibilidad. No hay forma de excluir la posibilidad absoluta de 
que exista un tipo de realidad distinta de la realidad conocida. Más 
bien, la trascendencia de lo inmediato, cuyo límite –se defina como 
se defina– está ahí, ofreciendo la posibilidad de franquearlo, remite 
a una trascendencia última como fundamento y fuente de toda la 
realidad. El nombre de esa trascendencia es “Dios”. Por definición, 
Dios no pertenece al mundo y, por esa razón, no hay forma de 
conocimiento-control científico sobre la realidad de Dios.

En cuanto a la implicación de Dios en la ética, no parece que 
haya más salidas que una ética del bien y del mal o una ética del 
sujeto. La primera implica a la metafísica y determina la moralidad 
por la naturaleza misma de las cosas. La segunda en cambio 
depende de condiciones formales que determinan que el sujeto 
actúe bien o mal. Hoy no es tan fácil señalar la bondad o maldad 
moral por el puro objeto moral, porque somos conscientes de que 
la percepción moral depende de factores de los dos campos y no 
existe una separación tan tajante entre lo objetivo y lo subjetivo. 
Pero se puede afirmar en cambio que una ética que merezca 
realmente ese nombre no puede ser sola o primordialmente 
formal, sino que necesita acceder al bien trascendente, al bien 



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 331

que lo es ante Dios. Solo lo que se mantiene ante Dios es capaz 
de presentarse como algo dotado de validez universal y perenne; 
solo lo que participa del carácter absoluto de Dios puede liberar al 
hombre de perderse en un mar de juicios morales contrapuestos 
(relativos) y, en consecuencia, del riesgo de la arbitrariedad de los 
poderosos que –en el campo de la moral y de la acción– no son 
solamente quienes manejan la economía, la política o los media, 
sino también los intelectuales capaces de construir ideologías para 
justificar el proceder y los posibles abusos de aquellos. 

A la luz de lo que se viene diciendo, ¿cuál es la respuesta a 
la pregunta de si Dios puede ser Dios objeto de conocimiento? 
La respuesta debe atender a diversos aspectos. Por un lado, si se 
entiende el objeto como algo delimitado, Dios no puede ser de 
ninguna manera objeto de conocimiento. Pero si, en cambio, al 
referirnos al objeto expresamos simplemente que lo conocido es 
distinto del sujeto y que por tanto no puede ser objeto de conciencia 
sino de palabra interior, entonces tiene algún sentido hablar de un 
conocimiento “objetivo” de Dios: no, porque ese conocimiento 
lo exprese adecuadamente sino en cuanto lo real conocido está 
en el sujeto distinguiéndose de él. Eso es lo que decimos cuando 
afirmamos, con santo Tomás, que “Dios no tiene nombre o que 
está por encima de todo nombre, porque su esencia supera todo lo 
que de Dios podemos entender o expresar con nuestras palabras”9.

Santo Tomás ha presentado esta cuestión de un modo muy 
original cuando, al tratar de la “sacra doctrina”, no se pregunta si 
Dios es el objeto sino solamente si es el sujeto de la teología. 
No nos detenemos en la respuesta que da el Santo Doctor, sino 
simplemente en el hecho de que, al tratarse de Dios, solo tiene 
sentido un discurso en el que Dios mismo aliente sobre lo que de 
él podemos decir. No importa, en consecuencia, tanto lo que el 
hombre piense, comprenda o forme sobre la noticia que pueda 

9 Summa Theologiae, I, q.13, a.1 ad 1.



332	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

tener de Dios, sino la fidelidad para pensar y hablar como eco del 
sujeto que es el mismo Dios.

Hablando –en 2006– a los miembros de la Comisión Teológica 
Internacional, Benedicto XVI se refirió a esta cuestión: 

“Santo Tomás de Aquino dice que en la teología Dios no es 
el objeto del cual hablamos. Esta es nuestra concepción normal. 
Pero en realidad, Dios no es el objeto: Dios es el sujeto de la 
teología. Quien habla en la teología, el sujeto hablante, debería 
ser Dios mismo. Y nuestro hablar y pensar debería servir 
únicamente para que el hablar de Dios y la Palabra de Dios 
puedan ser escuchadas y puedan encontrar espacio en el mundo. 
Así nos encontramos invitados a un camino de purificación, 
para que nuestras palabras sean solo instrumento mediante el 
cual Dios pueda hablar, y así Dios sea realmente no objeto, sino 
sujeto de la teología”10.

Así pues, la condición del hombre abierto a la manifestación 
de Dios no le hace capaz de enfrentarse a él como a un objeto del 
que de alguna manera se pueda enseñorear. Puede hablar de Dios 
con temor y respeto, con la conciencia de que conoce algo de la 
verdad de Dios pero solamente en la medida en que está abierto a 
dejarse medir por esa misma verdad; a hablar y a guardar silencio, 
al mismo tiempo.

Misterio y revelación

La noción de misterio proporciona, en este contexto, su enorme 
potencial hermenéutico. Los misterios se hallan presentes en las 
religiones en cuanto apuntan alo desconocido de la divinidad 

10 Benedicto XVI, Homilía durante la Misa con los miembros de la CTI (6.X.2006). 
Citado por S. Del Cura Elena, “Dios como “sujeto” de la teología: su relevancia 
en una cultura postcristiana y postsecular”, en Estudio Agustiniano 45 (2010) 19-20.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 333

que, por un lado, inspira sobrecogimiento y temor como reacción 
ante la grandeza y poder divino, y por otro, resulta enormemente 
atrayente y subyugador por la promesa que encierra de luz y de 
beneficio (el mysterium tremens et fascinans de R. Otto11).

Pero el misterio tiene en la fe cristiana un sentido completamente 
original porque no solo se refiere a lo numinoso de Dios y al orden 
de lo divino sino que implica al mismo tiempo la revelación del 
propio misterio. La realidad única de Dios es de tal densidad que 
ninguna otra realidad puede compararse con ella. Al mismo tiempo, 
solo conocemos esta realidad en cuanto es revelada. El contenido 
de la revelación es el misterio de Dios, y más concretamente el 
misterio del Padre: el Deus absconditus, a quien nadie vio jamás, 
que nos ha sido revelado por el Hijo único, “que está en el seno 
del Padre” (Jn 1,18). Este es el misterio “mantenido en silencio 
(gesigemenou) por tiempos eternos y manifestado ahora” a los 
gentiles, a los apóstoles y profetas (Ro 16, 25-26; cfr. Ef 3, 5; Col 
1,26).

La invisibilidad y el silencio que caracterizan –para nosotros– 
el misterio de Dios –del Padre– se abren como revelación en 
Cristo que es Hijo, “Imagen del Dios invisible” (Col 1,15) y 
Palabra encarnada (Jn 1,14). Esta revelación no es alcanzada por 
la capacidad o esfuerzo humanos, sino que se abre desde dentro, 
de Dios “movido por su gran amor” (DV 2). En Cristo, Palabra 
e Imagen, el misterio se abre y se comunica, pero sin dejar de 
ser misterio: Cristo es a la vez misterio y revelación de Dios. El 
silencio fontal del Padre es también silencio final y así, según la 
célebre expresión de S. Juan de la Cruz, una vez que ha dicho su 
Verbo, Dios se ha quedado mudo: Dios, al darnos a su Hijo, su 

11 R. Otto, Lo santo: la racional y lo irracional en la idea de Dios, Madrid 1994, 22-37; 
51-66..



334	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Palabra –“que no tiene otra”– “ha quedado como mudo, y no 
tiene más que hablar”12.

La revelación que contiene y da a conocer la verdad de Dios 
es revelación del misterio de Dios y, a la vez, de su designio 
salvador. La revelación del misterio no es solo manifestación de 
lo incognoscible, o el horizonte totalmente inalcanzable de Dios, 
sino más bien el lugar donde la presencia personal de Dios se 
hace histórica, cierta e inmediata en el mundo y en la vida de los 
hombres13. Es principalmente el “misterio de su voluntad” (Ef 
1,9) y, en último término, el “misterio de Cristo” (Ef 3,4) o, como 
afirma el Vaticano II refiriéndose a lo que Cristo manifiesta al 
hombre, “el misterio del Padre y de su amor” (Gaudium et Spes 22).

Los misterios cristianos han sido –y siguen siendo– los más 
combatidos por los defensores de una racionalidad autolimitada 
que ve en ellos una pretensión inaceptable de aportar luz y 
conocimiento a lo humano en lugar de limitarse a dar consuelo o 
a hablar simbólicamente de “lo divino” del propio hombre. San 
Juan Pablo II escribió en Fides et Ratio que la resistencia de la 
razón a aceptar la posibilidad de la revelación y de los misterios 
la convierte en razón truncada y débil, cerrada a la búsqueda 
metafísica de las preguntas últimas del hombre, y concentrada 
“en los problemas particulares y regionales, a veces incluso 

12 San Juan de la Cruz, Subida al Monte Carmelo II, 22, 3.4. Orígenes, por su 
parte, presenta una doctrina de la unidad interna de la Palabra que se muestra en 
un movimiento ascendente: “Toda palabra de Dios, que en el comienzo estaba 
en Dios…, es algo distinto de las palabras. La palabra es algo uno compuesto 
de múltiples sentencias, pero ninguna de esas palabras es Palabra: El que habla 
las cosas verdaderas, aun cuando hablase sobre todo y no dejase fuera nada, sólo 
diría, sin embargo, una sola. Los santos, que siempre se atienen únicamente a la 
Palabra Única como meta, no hablan mucho”. Todas las palabras de la Escritura 
son, de esta manera, una única Palabra, “pues todo se recapitula en Ella como en la 
Cabeza Única” (In Ioh. V, 4-6; citado por H.U von Balthasar, “Palabra y silencio”, 
en Verbum Caro. Ensayos teológicos I, Madrid 1964, p. 174 s.

13 A. Manara, La fede e i suoi fondamenti, Roma 1994, 23-24



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 335

puramente formales” (FR 61). Además, relaciona el inagotable 
deseo de conocer que tiene el hombre, con su “constante apertura 
al misterio” (FR 71). Esa apertura puede ser confirmada o 
negada, con efectos consiguientes sobre la misma razón. Por eso, 
la encíclica anima a la reflexión filosófica “para que no se cierre 
el camino que conduce al reconocimiento del misterio” (FR 51).

Desde un punto de vista formal, revelación y misterio son 
nociones correlativas que se exigen mutuamente, y entre las 
cuales hay una cierta relación dialéctica: hay revelación porque 
existe el misterio, pero al mismo tiempo en la medida en que no 
es totalmente misterio; y sabemos del misterio porque ha sido 
revelado, pero esa revelación deja el misterio intocado. Misterio y 
revelación son, por tanto, correlativos, pero no se oponen14. Así, 
por ejemplo, no se trata de que cuanta menor sea la revelación, 
mayor será el misterio, y cuanto más clara la revelación, menor 
sea el misterio. Junto a ello es necesario superar la tendencia a 
entender el misterio en contraposición al conocimiento, y dar un 
paso en cambio en la dirección del amor que es razón tanto de lo 
oculto como de la revelación de Dios.

La revelación solo puede ser una donación amorosa de Dios 
que nunca está del todo “disponible” para el hombre; da a conocer 
el misterio de Dios, y se adquiere mayor conciencia del misterio 
cuanto se conoce mejor la revelación de Dios. Sólo en algunos 
planteamientos filosóficos sobre la revelación, como el hegeliano, 
se trata de anular el misterio a base de reducir la revelación a 
filosofía. De esta cuestión se ocupó el concilio Vaticano I al enseñar 
que “los misterios divinos por su propia naturaleza van siempre 
más allá del entendimiento creado, de modo que aún después de 

14 W. Kasper, Revelación y misterio, en Id., Teología e Iglesia, Barcelona 1989, pp. 
187-203.



336	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

la entrega de la revelación recibida en la fe, permanecen ocultos 
bajo el velo de la misma fe y de una cierta oscuridad” (Dei Filius)15.

Así pues, la revelación abre el misterio, lo manifiesta y da a 
conocer, pero al mismo tiempo lo oculta, es “re-velatio”. Nos da 
a conocer el misterio de Dios y de su amor salvador a través de 
imágenes y de palabras humanas que son signos esencialmente 
imperfectos de la realidad que expresan. Aceptamos la verdad 
que contienen pero sabiendo que esa realidad increada supera 
completamente cualquier expresión o signo creados. 

De manera palpable se puede apreciar lo anterior en Cristo, 
Hijo y Verbo encarnado. Por la encarnación, Dios se hace visible 
y audible en Cristo, imagen perfecta del Padre y Verbo eterno. 
Pero el “arropamiento” de carne del Verbo eterno es a la vez 
manifestación y ocultamiento. Manifestación porque “el Logos se 
hizo carne y habitó entre nosotros” (Jn, 1,14), y le hemos visto, 
oído, tocado (cf. 1Jn 1,1s). Ocultamiento porque sin la luz de la 
fe, en su encarnación el Verbo –Jesús de Nazaret– no sólo no 
se manifiesta como Dios sino que incluso se manifiesta como 
no-Dios. Sin la Revelación (que resulta ser el mismo Jesucristo), 
y la gracia del initium fidei, seguiría siendo impensable que haya 
un hombre que sea realmente Dios. De hecho ante el Verbo 
encarnado es posible y real la incredulidad, la ceguera que no 
reconoce la divinidad de Cristo ni, por consiguiente, tampoco la 
humanidad de Cristo como signo de la divinidad.

El silencio, vía de revelación de Dios

Dios no puede dejar de ser “Deus absconditus”, para convertirse 
plenamente en “Deus revelatus”. El silencio de Dios que percibe 
el hombre hunde sus raíces en el “misterio escondido”, en la 

15 Concilio Vaticano I, Constitución Dogmática Dei Filius, cap. 4 (DH 3016).



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 337

realidad insuperable de Dios que sólo se explica desde sí mismo, 
sin relación necesaria a sus criaturas. 

El silencio de Dios, en este sentido, es una forma de 
manifestarse porque apunta a la presencia y acción de Dios que se 
muestran para el hombre atento, no de acuerdo con las exigencias 
de la necesidad, sino de la libertad amorosa que pide ser acogida 
de manera abandonada e incondicional. El silencio, entonces, es 
el que acompaña a la entrega total. “Jesús no sólo habló; no sólo 
nos dejó palabras. Se entrega a sí mismo. (…) Su palabra es algo 
más que un simple hablar; es carne y sangre «para la vida del 
mundo» (Jn 6,51)”16.

Al comprender que Dios se revela también por el silencio, el 
hombre entiende que no es posible hallar una respuesta total que 
satisfaga plenamente a su intelecto ni a sus preguntas sobre Dios 
y sobre su misterio. De ese modo, aprende que el conocimiento 
no es la suprema instancia de acercamiento a la realidad y, al 
saberlo, está en condiciones de vivir –y en el fondo, también de 
conocer más profundamente– según sus auténticas capacidades. 
Como recordó el mismo Benedicto XVI, la tentación de reducirlo 
todo a conocimiento es siempre la tentación del hombre, desde 
el Paraíso, porque considera que únicamente el conocimiento le 
confiere el poder17. Pero la realidad de las cosas, y más aún la 
realidad de los hombres y de modo insuperable la realidad de 
Dios, va más allá de lo que el conocimiento puede conquistar. 

El fondo último de la realidad es inexpresable, y se requiere el 
amor para ponerse en el nivel de comprensión y acogida. Y este 
es el problema del hombre que 

“quiere tomar por sí mismo del árbol del conocimiento el 
poder de plasmar el mundo, de hacerse dios, elevándose a su 

16 Benedicto XVI, Homilía (20.III.2008).
17 Cf. Benedicto XVI, Homilía (8.XII.05).



338	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

nivel, y de vencer con sus fuerzas a la muerte y las tinieblas. 
No quiere contar con el amor que no le parece fiable. Más 
que el amor, busca el poder, con el que quiere dirigir de modo 
autónomo su vida. Al hacer esto, se fía de la mentira más que de 
la verdad, y así se hunde con su vida en el vacío, en la muerte”18.

Al silencio por el que Dios se revela, corresponde el hombre 
también con cierto silencio que es el que modula toda investigación 
y palabra sobre Dios, y de este modo se convierte en una forma 
insustituible de honrar a Dios. Ese silencio no es la pura negación 
de la palabra, ni indicio de desinterés o adormecimiento, sino el 
silencio activo, el silencio del asombro, del reconocimiento de 
la grandeza ante la que se encuentra, de la renuncia a reducir a 
medidas pequeñas lo que supera toda medida. Es el silencio de 
quien se dispone a escuchar, el silencio que es “un mirador que 
permite captar toda la amplitud de nuestro límite y, sin embargo, 
no padecerlo como línea última”19. Por esta vía, el silencio se 
convierte en doxología, en la alabanza que el intelecto humano 
debe tributar a la fuente de toda comprensión. “Se honra un 
secreto cuando se guarda silencio sobre él“, afirma S. Tomás, a 
quien se deben también las siguientes palabras: “Dios es honrado 
con el silencio, no porque no se pueda decir o investigar nada sobre 
Él, sino porque cualquier cosa que digamos o nos preguntemos 
sabemos que está muy lejos de su verdadera comprensión”20.

“Apofatismo” oriental

En el ya citado documento Teología hoy: Perspectivas, principios 
y criterios la Comisión Teológica Internacional recomienda a la 

18  Ibidem.
19 R. Andrés, “De los modos de decir en silencio”, en R. Andrés, No sufrir 

compañía. Escritos místicos sobre el silencio, Barcelona 2010, 11.
20 In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 ad 6.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 339

teología católica “enraizarse en la gran sabiduría de la tradición 
de la Biblia, conectar con la sabiduría de las tradiciones del 
cristianismo oriental y occidental, y buscar establecer un puente 
con todas las tradiciones de sabiduría”21. El consejo es claro en casi 
todos sus puntos. Sin embargo, en lo que se refiere al “cristianismo 
oriental” es oportuna alguna precisión. Las semejanzas y los 
contrastes entre el oriente ortodoxo y el occidente católico, en lo 
que respecta al conocimiento y discurso sobre Dios, enriquecen 
la comprensión teológica de la cuestión.

Uno de los temas de fondo de las diferencias entre católicos 
y ortodoxos es el modo de conocer a Dios y la posibilidad de 
una auténtica teología, es decir de un discurso verdadero sobre 
Dios. Las posturas parecen, de entrada, perfectamente marcadas: 
la teología oriental sería apofática y su expresión natural es la 
espiritualidad y la mística. La teología occidental, en cambio, 
preferiría la afirmación, y es, en consecuencia, principalmente 
catafática, con un discurso racional que no se abre espontánea e 
inmediatamente –lo hace en un segundo momento– al afecto y al 
encuentro místico con Dios22.

Aunque ese planteamiento es cómodo y simple, no corresponde 
a la realidad que está mucho más llena de importantes matices. Uno 
de ellos es el hecho de que el oriente ortodoxo no es uniforme 
sino que dentro de él conviven tendencias bastante dispares 
en lo que se refiere a la posibilidad de hablar de Dios. Una de 
ellas, que podemos considerar rígida, subraya especialmente el 
apofatismo entendido de manera radical. Según los autores que 
la representan23, Dios no puede ser alcanzado realmente, ni por 

21 Número 99.
22 Retomo aquí algunas ideas de un artículo anterior: C. Izquierdo, “The 

“Apophatic” East and the “rationalist” West”, en M. Dobrzeniecki- M. Raczynski-
Rozek (eds.), Teologia między Wschodem a Zachodem, Kraków 2019, 65-78.

23 Cf. P. Deseille, De l’Orient à l’occident. Orthodoxie et christianisme, Genève 2017. La 
obra recoge la experiencia y las reflexiones del P. Placide Deseille (Archimandrita 



340	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

imágenes, ni por sentimientos propios, ni por conceptos ni por 
razonamientos. “Solo la fe pura y la contemplación, que no es 
sino la fe que deviene conciencia experimental de su objeto, son 
de alguna manera proporcionadas (a Dios)”24. La gran figura a la 
que estos autores se remiten es Gregorio Palamas (1296-1359) 
que afirma: “la naturaleza divina debe ser considerada al mismo 
tiempo como imparticipable y en un cierto sentido participable. 
Llegamos a la participación de la naturaleza divina y con todo resta 
ella totalmente inaccesible. Es necesario que afirmemos ambas 
cosas a la vez y que establezcamos su antinomia como criterio de la 
piedad”25, esto es de la verdadera fe. Es necesario, en consecuencia, 
afirmar la inaccesibilidad de la naturaleza divina y al mismo 
tiempo la participación en ella. La solución a esta dificultad viene 
con la distinción palamita entre la esencia de Dios “inaccesible, 
incognoscible, incomunicable y las energías u operaciones divinas, 
fuerzas naturales e inseparables de la esencia en las que Dios 
procede en el exterior, se manifiesta, se comunica, se da”26.

La otra tendencia dentro de la ortodoxia está más abierta 
a la teología católica y, en consecuencia, no subraya en exceso 
el apofatismo. Más aún, invita a adquirir conciencia de que un 
apofatismo sin el necesario contrapeso acaba acercándose a una u 
otra forma de agnosticismo o, al menos, de nominalismo. Lo avisó 
ya Boulgakof  hace muchos años cuando escribía: “La teología 

Placide, fallecido en enero de 2018), francés formado desde su adolescencia en 
la espiritualidad cisterciense, y él mismo monje cisterciense durante 35 años que, 
tras un largo proceso, decidió pasarse al oriente, es decir, incorporarse a la Iglesia 
ortodoxa junto con todo el monasterio del que era abad.

24 Id., 189.
25 Citado por V. Lossky, Teología mística de la Iglesia de oriente, Barcelona 1982, 53. 

El texto de Palamas en PG 150, 932 D.
26 Ibid. Sobre las vicisitudes del palamismo, su escasa importancia para algunos 

teólogos ortodoxos (Trembelas y otros) y a la vez su reivindicación por otros 
(Lossky, Staniloaë etc) cfr M.M. Garijo Guembe, “Palamismo”, en X. Pikaza y N. 
Silanes, Diccionario teológico El Dios cristiano, Salamanca 1992, 1029-1042.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 341

apofática sin la catafática está vacía y acaba, en fin de cuentas, 
en el ateísmo práctico que encontramos una y otra vez en el 
agnosticismo”27.

Quizás el aviso de Boulgakof  ha influido en un autor como 
Evdokimov que presenta una postura más equilibrada ya que 
admite la teología catafática aunque, afirma, se debe completar con 
el método apofático. “La teología positiva no está desvalorizada, 
sino situada precisamente en sus propias dimensiones y en sus 
propios límites”28. Cita un texto apofático de san Gregorio de 
Nisa: “Los conceptos crean unos ídolos de Dios; solo el asombro 
capta algo”29. Los misterios “simples, absolutos e incorruptibles 
de la teología se revelan en la tiniebla hiperluminosa del silencio”30. 
Esto, insiste Evdokimov, no es agnosticismo porque gracias a 
este no-conocimiento, a través de una “intuitividad primordial 
y simple”, se conoce más allá de toda inteligencia. La teología 
negativa es una superación, pero que nunca se aparta de su base 
que es teología positiva de la revelación. Y señala: la vía negativa 
no es una vía negadora, porque la negatividad no es negación. “La 
afirmación triunfa a través de la negación”31.

Los occidentales han tratado de encontrar una vía en la que 
la negación y la afirmación en el conocimiento de Dios no se 
excluyan mutuamente sino que se encuentren dialécticamente. 
La distinción tomasiana32 entre res praedicata y modus significandi 
rige el discurso sobre Dios. La perfección del ser (res praedicata) 

27 S. Boulgakof, Le Paraclet, Paris 1946, 346.
28 P. Evdokimov, La conoscenza di Dio secondo la tradizione orientale, Roma 1983, 

25; L’Orthodoxie, Paris 1979, 54-55. Cfr. P. Tremblas, Dogmatique de l’Église orthodoxe 
catholique, I, Bruges 1966, 175-176.

29 De vita Moysis PG 44, 377 B; In Cant PG 44, 1028 D.
30 El texto es de la Teología mística de Dionisio, cit. por P. Evdokimov, L’Orthodoxie, 

54.
31 P. Evdokimov, La conoscenza di Dio, cit., 25.
32 I, q. 13 ad 3.



342	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

constituye el momento afirmativo mientras que el modo como 
se predica de Dios (modus significandi) es el negativo. Todo este 
planteamiento forma parte del proceder según la analogía que 
está lejos, a la vez, de una identificación de esencias que llevaría al 
panteísmo y de una total equivocidad que pondría en la ruta del 
agnosticismo.

Deseille y la corriente teológica ortodoxa en la que se sitúa no 
acepta el planteamiento católico al que acusa de no respetar la 
absoluta inaccesibilidad de la esencia divina33. Más aún, se insiste 
una y otra vez en que el apofatismo es lo que caracteriza a la 
ortodoxia ya desde los Padres griegos. “El apofatismo constituye 
el carácter fundamental de toda la tradición teológica de la Iglesia 
de oriente”34. 

A la luz de las diversas posiciones, no parece lógico conformarse 
con una distribución de roles como si de verdad occidente 
se caracterizara por la tendencia a un uso exclusivo y excesivo 
de la razón, en tanto que lo propio de oriente sería el sentido 
profundo –no racional– del misterio y una selecta (y exclusiva) 
espiritualidad. Puede que, en ocasiones, se hayan dado excesos 
en uno u otro lado, pero de ninguna manera esa distribución 
marca una auténtica oposición. Los Padres latinos, empezando 
por san Agustín (a quien Deseille critica duramente), tienen una 
plena conciencia del misterio de Dios y saben que sus discursos 
son siempre aproximaciones a la realidad divina que les supera 

33 P. Deseille, De l’orient à l’occident, cit, p. 181: “La ausencia en occidente de 
la distinción entre la esencia divina imparticipable y las energías que son la 
proyección eterna de esta esencia y la vida divina que se comunica a las criaturas, 
deja siempre a los ortodoxos la impresión de que el cristianismo occidental oscila 
permanentemente entre una confusión panteísta entre los hombres y Dios y una 
interpretación puramente metafórica de la divinización que la vacía de su contenido 
real y reduce la vida espiritual a una mera vida moral elevada”.

34 V. Lossky, O. c., 21.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 343

totalmente35. A su vez, no parece fácilmente defendible que los 
Padres griegos, empezando por los capadocios y de manera 
especial por el “apofático” Gregorio de Nisa se hayan sentido 
cohibidos a la hora de expresar racionalmente (teológicamente) 
el misterio trinitario. Precisamente, los siete primeros concilios 
ecuménicos en los que se forjó la terminología dogmática para 
expresar el misterio trinitario y la cristología fueron protagonizados, 
fundamentalmente, por obispos orientales que no temían 
proponer una renovación terminológica para lograr un discurso 
teológico “ortodoxo”, fiel a la fe recibida. De hecho, la crítica 
harnackiana de haber helenizado el cristianismo se dirigiría, sobre 
todo, a la aportación de los orientales que introdujeron términos 
como “hypóstasis”, “ousía”, “physis”, “energeia” etc. Lo que sucede 
es que la nueva terminología no solo no suponía ningún tipo de 
helenización sino, al contrario, una verdadera des-helenización ya 
que de ese modo se cerró el camino a toda comprensión mítica de 
la unidad y pluralidad en Dios y en Cristo36.

Leyendo a Gregorio de Nisa 

La tesis de que oriente es apofático y occidente es racionalista 
queda contradicha por diversos argumentos. Aquí nos limitaremos 
a presentar un texto especialmente significativo de un maestro 
del pensamiento especialmente relevante en la cuestión que nos 
ocupa, como Gregorio de Nisa, el Padre oriental interpretado con 
frecuencia en una línea muy apofática. El Niseno ha afrontado en 

35 Así se puede apreciar en este texto de Agustín de Hipona: “En el principio 
era la Palabra. Esto sólo puede entenderse sin palabras; no se entiende con palabras 
humanas. La Palabra es una cierta forma sin forma, pero que es la forma de todas 
las cosas que tienen forma… Todo se encuentra en Ella; y, sin embargo, como es 
Dios, todo se encuentra asimismo por debajo de Ella” (Sermo 117; PL 38, 662-671).

36 Cfr. A. Amato, Jesús el Señor, Madrid: 22009, 265-268; 339-340.



344	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

diversos textos la cuestión del conocimiento de Dios que puede 
expresarse en palabras y mediante el silencio. Aquí nos limitamos 
la enseñanza que expresa en una de sus obras, las Homilías sobre el 
Cantar de los Cantares.

En su comentario, san Gregorio de Nisa comenta algunas 
imágenes del Cantar de los Cantares que le sirven para declarar 
la belleza del Verbo esposo y de la esposa que es la Iglesia. Para 
nuestro propósito son especialmente relevantes dos de estas 
imágenes: los dientes y las “gotas de la noche”37.

Gregorio se refiere a los dientes a partir de Cant 4,2: “Tus 
dientes, un rebaño de ovejas esquiladas que salen de bañarse”. En los 
dientes, Gregorio ve en primer lugar una manifestación de belleza: 
“Se justifica el elogio de los dientes por su solidez, armoniosa 
colocación, firme, igual y bien definida en las encías”. (Por eso 
mismo muestra su perplejidad por la comparación que hace el 
texto bíblico entre los dientes y un rebaño de cabras38). 

La función de los dientes es triturar el alimento para que pueda 
ser asimilado por el organismo. El alimento sólido del que vive y 
con el que se alimenta la Iglesia son los misterios cuya noticia nos 
es dada en los dogmas. Por esa razón, Gregorio señala que “la 
Iglesia necesita dientes para que con su explicación esclarezca los 
dogmas. Lo mismo decimos de aquellos que con sus explicaciones 
nos declaran los misterios”39. Encontramos aquí una alusión a la 
acción catequética de los pastores, pero también al servicio que 

37 Tomo aquí algunas ideas de un escrito anterior: C. Izquierdo, “Credere nella 
Chiesa. La simbologia ecclesiale di Gregorio di Nissa”, en G. Pasquale - C. Dotolo 
(edd.), Amore e verità. Sintesi prospettica di Teologia Fondamentale. Studi in onore di Rino 
Fisichella, Città del Vaticano, 2011, 590-594.

38 Gregorio de Nisa, Homilías sobre el Cantar de los Cantares VII, 8. Citamos 
por la edición española de Teodoro H. Martín: San Gregorio de Nisa, Semillas de 
contemplación. Homilías sobre el Cantar de los cantares. Vida de Moisés: historia y contemplación, 
Madrid 2001, 102.

39 Ibid.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 345

prestan los doctores (los teólogos). Quienes cumplen el oficio 
de dientes en la Iglesia “desmenuzan los misterios divinos, para 
que este alimento espiritual sea bien asimilado por el cuerpo de la 
Iglesia. Reciben en su boca el pan duro y compacto de la Palabra 
y por su examen minucioso lo hacen digerible a las almas que lo 
reciben”. De este modo, “nos hacen más suave el alimento sólido 
de las enseñanzas divinas masticándolas”. 

El Niseno muestra un acercamiento a la comprensión de la 
fe y al servicio de la teología que vale la pena poner de relieve. 
Respecto a la fe, hay que subrayar el modo como la relaciona con 
la asimilación. La fe no es un movimiento ciego de la persona en 
la dirección de lo incognoscible, ni tampoco una mera disposición 
moral. Los misterios, afirma Gregorio, deben ser declarados, de 
forma que el alimento de la fe –y aquí se trata sobre todo del 
alimento para la inteligencia– sea bien asimilado por los fieles. 
Esa es la tarea de los pastores y de los doctores (por entonces 
identificados en la práctica): desmenuzar los misterios, examinarlos 
minuciosamente, “masticarlos” para convertirlos en alimento 
suave, explicarlos. Así nos encontramos con un primer servicio 
tanto del ministerio pastoral como del oficio teológico: facilitar el 
desarrollo de la fe en cuanto acceso y vida de los misterios. Este 
es, sin duda, un cometido que precede a otros que tendría que 
desempeñar más tarde la teología: el primer servicio que presta la 
teología se dirige a la inteligencia de la fe, a la catequesis, diríamos 
hoy. Este servicio es anterior a todo desarrollo crítico exigido por 
el diálogo con el pensamiento científico y filosófico40.

En relación con el servicio a la inteligencia de la fe, la función 
de los “dientes” que mastican los dogmas para convertirlos en 
alimento más apropiado para todos recibe una aportación de 
singular belleza con el comentario de Gregorio al “rocío de la 
noche” y a las “gotas de la noche” (Cant 5,1) de las que trata en 

40 XI, 8, p. 144.



346	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

la homilía XI. El texto es muy conocido, pero vale la pena citarlo 
entero41:

“Las gotas de la noche prolongan la idea de nuestra meditación 
precedente. El que entra en el santuario de las realidades universales, 
incomprensibles, no puede en modo alguno conocer una lluvia o torrente de 
conocimiento; ha de contentarse con que la verdad se revele a gotas con ideas 
todavía débiles y oscuras: son las gotas del Verbo que caen una a una por 
mediación de los santos y de los hombres inspirados”.

En esas palabras el Niseno pone de manifiesto con gran 
belleza y profundidad, y de manera muy realista, el modo como 
tiene lugar el conocimiento de Dios. Frente al optimismo ilusorio 
de una teología demasiado afirmativa, la imagen de las gotas de 
la noche subraya el carácter trabajoso, comprometido y oscuro 
del conocimiento de Dios que nunca es “una lluvia o torrente de 
conocimiento”, sino “gotas con ideas todavía débiles y oscuras” 
que nos vienen del Verbo.

Tras las “gotas de la noche” encontramos ideas cercanas a 
la tiniebla luminosa de la Vida de Moisés42. El mismo Gregorio 
las relaciona explícitamente en la homilía XI. A Moisés –leemos 
allí– Dios se le mostró primero en la luz, después le habló en la 
columna de fuego, y finalmente contempló a Dios en la tiniebla. 
Tiniebla luminosa y gotas de conocimiento son símbolos de la 
atmósfera espiritual en que tiene lugar el encuentro del creyente 
con Dios, encuentro en que el alma adquiere noticia cierta de su 
presencia y al mismo tiempo se abandona en su acción. 

El alma, como la esposa del Cántico, se va hermoseando 
conforme se acerca a la fuente de luz. Entonces, “envuelta en 
la noche divina”, el Esposo está con ella, pero no se deja ver. 

41 XI, 8, p. 144.
42 Cfr. Gregorio de Nisa, Sobre la vida de Moisés, 46, 162-166, ed. de L.F. Mateo 

Seco, Madrid 1993, 90; 170-172.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 347

“No obstante, él da al alma cierta señal de su presencia sin que 
sea claramente conocido, pues está velado por su naturaleza 
invisible”. Entonces el Verbo llama a la puerta. 

“Entendemos aquí por puerta –escribe el Niseno– el conocimiento 
impreciso de los misterios inefables; por ella se adentra en lo que busca. La 
verdad que está fuera de la naturaleza nuestra llama a la puerta de su 
inteligencia para alcanzar un conocimiento imperfecto, como dice el apóstol 
Pablo (1Co 3,12) con alegorías y comparaciones: Ábreme. Con la llamada 
inspira nueva manera de abrir, pues son como verdadera llave las expresiones 
que abren y hacen penetrar en lo que está oculto: hermana, amiga, paloma 
perfecta”43.

La recompensa del alma por abrir y dejar entrar al Esposo será 
“el rocío que cubre mi cabeza y las gotas de la noche que caen 
de mis bucles”. Mediante la imagen de los bucles “que caen de la 
cabeza del universo”, continúa el Capadocio, se está representando 
simbólicamente a los profetas, a los evangelistas y a los apóstoles. 
“Todos ellos en cuanto les sea posible saquen de la oscuridad los tesoros ocultos 
e invisibles y vengan a ser para nosotros río lleno de agua. Pero en relación 
con la realidad no son más que gotas de rocío, aunque se desborden por su 
grandeza y la importancia de su doctrina”44. Pablo, afirma Gregorio, 
fue uno de estos ríos; pero su sublime enseñanza que se desborda 
como las olas “es tan sólo una gota de rocío en comparación con 
el Verbo verdadero”45.

Gotas de rocío, en relación con la realidad, aunque para 
nosotros sean ríos de agua: de esa forma, el Niseno expresa la 
diferencia entre la realidad de Dios –de su Palabra encarnada– 
y la percepción humana. La más rica y fecunda plasmación 
doctrinal de los misterios no deja de ser una lejanísima aunque 

43 XI, 7, p. 143 s.
44 XI, 8, p.144.
45 Ibid.



348	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

verdadera percepción de la realidad de Dios. Gotas de rocío son 
las proposiciones de la fe, las fórmulas y las imágenes a través de 
las cuales llegamos a la realidad.

El discurso del Niseno es una expresión profunda, aunque 
todavía no formalizada, de la necesaria dimensión apofática de 
la teología46. Conocemos verdaderamente los misterios, pero su 
realidad está mucho más allá de nuestro conocimiento. Lo que 
afirmamos de Dios es verdadero, pero la verdad de Dios supera 
absolutamente nuestras afirmaciones. Por esta razón, el hablar 
sobre Dios debe ir necesariamente acompañado del silencio 
sobre Dios. ¿No es esto una anticipación de lo que los medievales 
expresaron más tarde con una típica formulación conceptual, 
alejada de imágenes: “perceptio divinae veritatis tendens in ipsam”? Lo 
que ya sabemos es un anticipo de la realidad de los misterios que 
se mostrará más allá de la fe, en sí misma, y alberga también lo que 
todavía no sabemos ni podremos saber hasta la escatología. Lo 
que no sabemos es un secreto que está escondido para nosotros; 
de ello afirma santo Tomás (con una expresión que podría ser 
perfectamente del Niseno): “Secreta per silentium honorificantur: (…) 
tibi silet laus, Deus, id est ipsum silentium laus est tua”47.

Los textos de Gregorio de Nisa que hemos examinado nos 
hacen comprender lo inadecuado de clasificaciones cómodas 
pero inciertas como la del oriente apofático y del occidente 
racionalista. Tras las formas originales con las que se expresa, 
se encuentra una sólida afirmación del conocimiento de Dios 
y una fuerte conciencia de los límites de ese conocimiento. El 
Niseno ha conocido el misterio y penetrado en su profunda y 
luminosamente oscura realidad. 

46 Cf. M.A. Vannier, “Aux sources de la voie negative”, en Revue des Sciences 
Religieuses 72 (1998) 411-414.

47 Tomás de Aquino, In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 arg. 6.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 349

¿Cómo es posible hablar de Dios?

Al hablar de cualquier cosa, se pone en acto la relación entre la 
misma realidad, el conocimiento que se tiene de ella y la palabra 
que la expresa: “Las palabras son signos de los conceptos, y los 
conceptos son semejanzas de las cosas”48. Entre ellos la relación 
es de semejanza (entre concepto y la realidad) y de signo (entre 
la palabra y el conocimiento). No están al mismo nivel, sino que 
cada uno se halla en un nivel que trasciende respecto al anterior 
por lo que se puede decir que hay una especie de “pérdida” en 
el conocimiento en relación con la realidad, y en la palabra en 
relación con el conocimiento, que es mayor aún en relación con la 
realidad. Esto se traduce en que la palabra está cargada de silencio 
porque solo es palabra en la medida en que no lo dice todo. Al 
decir lo que algo es, digo también que es más que lo que digo. 
Más allá de lo que afirmo está la cosa misma, en su ser propio, 
aún no reducida a palabra. El silencio que acompaña a la palabra 
indica que la realidad trasciende siempre e inevitablemente al 
lenguaje. “El lenguaje sólo puede ocuparse significativamente de 
un segmento de la realidad particular y restringido. El resto –y, 
presumiblemente la mayor parte– es silencio”49.

Al hablar de Dios, lo anterior adquiere una profundidad 
insospechada porque la “realidad” de la que hablamos no está 
en nuestro horizonte de representación y de comprensión sino 
que se trata del que está más allá de todo lo representado y de 
toda palabra capaz de expresarlo. G. Steiner afirma que “lo que 
está más allá de la palabra del hombre nos habla elocuentemente 
de Dios”50. Esa elocuencia se refiere naturalmente a la teología 
negativa, que es fundamental, y a la vez, radicalmente insuficiente. 

48 Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 13, a.1.
49 G. Steiner, Ensayos sobre el lenguaje, la literatura y lo inhumano, Barcelona 2003, 

p. 38.
50 Ibidem.



350	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Pero el silencio que está “más allá de la palabra del hombre” se 
abre en Palabra de revelación en la que Dios se manifiesta y a la 
vez se oculta.

Dos expresiones clásicas en los escritos tomasianos siguen 
siendo de permanente actualidad porque permiten comprender 
todavía mejor la palabra y el silencio sobre Dios. En ambas, aparece 
plasmada la distancia entre el conocimiento y la afirmación, por un 
lado, y la realidad de Dios o de los misterios, por otro. En relación 
con el acto de fe, escribe santo Tomás: “Actus credentis non terminatur 
ad enuntiabile, sed ad rem”51. Es decir, el contenido de la fe no son 
palabras, sino la realidad que las palabras expresan, y esa realidad 
–que está más allá del enuntiabile (las palabras) por la que se accede 
a ella– es lo que la fe confiesa. Algunos autores interpretan este 
texto tomasiano en una línea progresivamente apofática, como si 
las palabras –las fórmulas dogmáticas, por ejemplo– fueran meros 
símbolos de una realidad que en el fondo sería incognoscible. No 
es difícil ver el riesgo de un cierto agnosticismo teológico que 
corre esa interpretación. 

La segunda expresión ya ha sido citada anteriormente y se 
refiere a la definición de “articulus fidei” que santo Tomás presenta 
como “perceptio divinae veritatis tendens in ipsam”52. Aquí se trata del 
conocimiento que solo es tal en la medida en que mantiene viva 
una tensión a la realidad conocida, por tanto, en la medida en 
que es percepción limitada y dotada de un dinamismo intrínseco 
a la misma realidad. Nada más lejos, pues, de toda forma de 
racionalismo que es, en definitiva, un deseo de dominar sobre lo 
conocido. La tensión a la realidad muestra el carácter esencialmente 
provisional del conocimiento que tenemos de Dios, tensión que 

51 II-II, q.1, a.2 ad 2.
52 Summa Theologiae, II-II, q. 1, a. 6 sed contra que la atribuye a S. Isidoro de Sevilla, 

lo mismo que S. Buenaventura, III Sent., d. 24, a. 3, q. 2; parece sin embargo que se 
debe a Guillermo de Auxerre (Summa Aurea, lib III, tr. 3, c 2, q 1). 



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 351

se traduce como tendencia imparable a la realidad a la que solo se 
llegará en la donación escatológica del mismo Dios. 

En la vía de la afirmación-negación de Dios, los elementos 
que permiten avanzar y al mismo tiempo respetar el misterio son 
los ya aludidos res praedicata y modus significandi de los que Tomás 
de Aquino se ha ocupado en diversos lugares de su amplia obra. 
“En los nombres que se dan a Dios hay que tener presente lo 
siguiente: Las mismas perfecciones expresadas, como bondad, 
vida, y otros; y el modo de expresarlas”53. El momento afirmativo 
se refiere a las perfecciones que corresponden a Dios de manera 
única y primera, y solo secundariamente y de manera creada a las 
criaturas. En cambio el modo de expresar esas perfecciones es el 
propio de las criaturas y, en consecuencia, se debe negar en Dios. 

Dios ha hablado realmente y se ha manifestado como el Padre 
amoroso que en Cristo se da a conocer a sus hijos para introducirlos 
en su intimidad (cfr. DV 2). Es legítima, por tanto, la afirmación y 
enunciación de la realidad de Dios, aunque siempre se deben tener 
en cuenta cautelas que impidan los excesos de una via affirmationis 
incontrolada que llevaría a un fantasmagórico ser glorioso.

En consecuencia, es necesario callar sobre Dios en cuanto que 
sólo así reconocemos que es totalmente Otro, pero también es 
necesario hablar de Dios positivamente a partir de lo que Él mismo 
ha manifestado. Silencio y palabra sobre Dios son inseparables. 
Balthasar lo ha expresado así: “La palabra de Cristo, el cual habla 
en ella como ningún otro habló antes, como sólo habla el que 
tiene poder, es, sin embargo, un puente colgante entre la falta de 
palabra del mundo y la sobre-palabra del Dios Padre”54.

53 Summa Theologiae, I, q. 13 ad 3: “In nominibus igitur quae Deo attribuimus, 
est duo considerare, scilicet, perfectiones ipsas significatas, ut bonitatem, vitam, et 
huiusmodi; et modum significandi. Quantum igitur ad id quod significant huiusmodi 
nomina, proprie competunt Deo, et magis proprie quam ipsis creaturis, et per prius 
dicuntur de eo”. 

54 H.U. Balthasar,“Palabra y silencio”,177.



352	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Terminemos volviendo a considerar el documento Teología hoy: 
Perspectivas, principios y criterios. En él se presenta equilibradamente 
la función apofática y catafática del método teológico. La teología, 
nos dice, habla de manera verdadera sobre Dios, y al hacerlo 
aplica la vía negativa –“dimensión fundamental de todo discurso 
auténticamente teológico”– junto con la afirmativa y la de la 
eminencia. Lo definitivo es la posibilidad de hablar con verdad 
sobre Dios a partir de sus obras y sobre todo de su palabra de 
revelación. A propósito de la teología afirmativa, el documento 
de la CTI dice55:

“La teología afirmativa es posible como resultado de la escucha 
obediente de la Palabra, presente en la creación y en la historia. El misterio 
de Dios revelado en Jesucristo por el poder del Espíritu Santo es un misterio 
de éxtasis, amor, comunión y morada mutua de las tres personas divinas; 
es también un misterio de kenosis, la renuncia a la forma de Dios por 
Jesús en su encarnación, para poder tomar la forma de un esclavo (cf. Flp 
2,5-11); y un misterio de theosis, los seres humanos son llamados a 
participar en la vida de Dios y a compartir su «naturaleza divina» (2Pe 
1,4) por medio de Cristo, en el Espíritu”.

Junto a ella, el “camino negativo y del mutismo, se refiere 
a un sentido de asombro ante el misterio trinitario en el que 
está la salvación”. La teología, en último término, está llamada 
a reconocer la prioridad absoluta de Dios, a no querer poseer 
sino ser poseída por Dios, a estar atenta a lo que el Espíritu está 
diciendo a las iglesias por medio del «conocimiento de los santos». 
Finalmente, la teología implica un esfuerzo por la santidad y una 
conciencia aun más profunda de la trascendencia del Misterio de 
Dios”.

55 N. 98.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 353

Según la famosa afirmación de Orígenes, hablar de Dios resulta 
peligroso. Pero la teología lo hace gracias al Verbo Logos fuente 
de revelación y de toda palabra verdadera que da lugar al intellectus 
y al affectus fidei. Cuando esta palabra resuena en nuestro tiempo 
se iluminan las mentes y se encienden los corazones. En medio 
de poderosas tinieblas y de silencios impuestos sigue abierto el 
camino en el que, quienes seriamente buscan la verdad, se ven 
orientados y atraídos por la presencia cierta del mismo Dios 
que, con su Palabra y su Espíritu, los guía hacia la verdad plena. 
Entonces, el mundo se vuelve más habitable y la esperanza vuelve 
a ser un verdadero motor para la humanidad.





Ministerio del Espíritu y 
ministros del Espíritu.
La dimensión pneumatológica 
del ministerio ordenado

Gaspar Hernández Peludo

Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: El objeto de este artículo es mostrar cómo la dimensión 
pneumatológica del ministerio ordenado contribuye a ofrecer un 
planteamiento integral del sacramento del orden que armoniza la dimensión 
cristológica y eclesiológica del mismo, así como la identidad, el ministerio 
y la vida de los ministros. Para ello, partiendo de la relación Cristo-Espíritu 
como fundamento, se explicita en qué sentido el ministerio ordenado es 
“ministerio del Espíritu” en cuanto el Espíritu está en su origen, como 
agente y don del sacramento (ministerio por  el Espíritu), garantiza la 
eficacia de su ejercicio destinado a la comunicación del Espíritu a los otros 
(ministerio para el Espíritu) y anima la existencia entera del ministro con su 
dinamismo transformador y los estilos de su acción ministerial en el cada 
época (ministerio según el Espíritu).

Palabras clave: Cristología pneumatológica, ministerio ordenado, epíclesis, 
espiritualidad ministerial, estilos ministeriales.

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 355-402



356	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Abstract: The purpose of  this article is to show how the pneumatological 
dimension of  the ordained ministry contributes to offering a comprehensive 
approach to the sacrament of  Holy Orders that harmonizes the Christological 
and ecclesiological dimensions of  the sacrament of  Holy Orders, as well 
as the identity, ministry and life of  ministers. To this end, starting from 
the relationship between Christ and the Spirit as its foundation, it is made 
explicit in what sense the ordained ministry is “ministry of  the Spirit” 
insofar as the Spirit is at its origin, as an agent and gift of  the sacrament 
(ministry by the Spirit), it guarantees the effectiveness of  its exercise aimed 
at communicating the Spirit to others (ministry for the Spirit) and enlivens 
the entire existence of  the minister with its transforming dynamism and the 
styles of  his ministerial action in each age (ministry according to the Spirit)

Keywords: Pneumatological Christology, ordained ministry, epiclesis, 
ministerial spirituality, ministerial styles.

El redescubrimiento de la dimensión pneumatológica ha renovado 
la teología católica contemporánea y, en particular, la teología del 
ministerio ordenado, frente a las críticas de “cristomonismo”. 
Entre los factores que han contribuido a ello podemos destacar: 
una nueva profundización en los textos neotestamentarios que 
relacionan el Espíritu con el ministerio de Jesús, el ministerio 
apostólico y los ministerios en la comunidad cristiana1; los 
estudios sobre el ministerio en la etapa patrística2; la reforma 

1 Entre los muchos trabajos puede ser representativo el del exégeta Th. Söding, 
“Geist und Amt. Übergänge von der apostolischen zur nachapostolischen Zeit”, 
en Th. Schneider - G. Wenz (hrgs.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge I. 
Grundlagen und Grundfragen, Freiburg i. B. 2004, 180-263. 

2 En el ámbito español merece destacarse AA.VV., Teología del sacerdocio XVII. 
La pneumatología en los Padres, Burgos 1983; I. Oñatibia, “Introducción al estudio de 
la doctrina de los santos Padres sobre el ministerio sagrado”, en Teología del sacerdocio 
I. Orientaciones metodológicas, Burgos 1969, 93-122. En ámbito italiano podemos señalar: 
L. Padovese, I sacerdoti dei primi secoli. Testimonianze dei Padri sui ministeri ordinati, Casale 
Monferrato 1992; E. Cattaneo, I ministeri nella Chiesa antica. Testi patristici dei primi tre 
secoli, Roma 1997; T. Citrini, Presbiterio e presbiteri, vol. 1-2, Milano 2010.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 357

litúrgica plasmada en el Ritual de Órdenes, singularmente en su 
segunda edición típica (1989)3, y un nuevo planteamiento de la 
teología del ministerio a partir de las fuentes litúrgicas de Oriente 
y Occidente donde adquiere un especial relieve el Espíritu Santo4; 
la progresiva explicitación de la dimensión pneumatológica en los 
documentos magisteriales sobre el ministerio ordenado, desde el 
Concilio Vaticano II5, pasando por la exhortación Pastores dabo 
vobis (1992)6 y el Catecismo de la Iglesia Católica (1997)7, hasta la última 

3 Cf. A. García Macías, El modelo de presbítero según la actual Prex ordinationis 
presbyterorum, Toledo 1995; Íd., “El ministerio presbiteral. Teología desde la 
liturgia”, en Phase 294 (2009) 499-527; S. Pié-Ninot, “Plegaria de ordenación de los 
presbíteros. Nueva edición del Ritual”, en Phase 186 (1991) 471-490. 

4 Cf. P.F. Brandshaw, Ordination rites of  the Ancient Churches of  East and West, 
New York 1990; A.M. Triacca, “Presbyter, Spiritus Sancti vas. ‘Modelli’ di presbitero 
testimoniati dall’eucologia. (Approccio metodologico alla ‘lex orandi’ in vista della 
‘lex vivendi’)”, en S. Felici (ed.), La formazione al sacerdozio ministeriale nella catechesi e nella 
testimonianza di vita dei Padri, Roma 1992, 193-236; G. Ferraro, Ministri di salvezza. Per 
una teologia del ministero ordinato a partire dall’esegesi delle preghiere di ordinazione, Caltanisetta 
2003; E. Cattaneo, Il sacramento dell’ordine a partire dalle fonti, Cinisello Balsamo 2004; 
S. K. Wood, El sacramento del orden. Una visión teológica desde la liturgia, Barcelona 2008, 
orig. ingl. 2007; G. Frausini, Il sacramento dell’ordine. Dacci oggi il nostro pane degli apostoli, 
Assisi 2017; Íd., La teologia del sacramento dell’ordine. Nel iter di revisione postconciliare dei riti 
di ordenazione, Assisi 2019.

5 Se ha lamentado el olvido pneumatológico de la SC, poco a poco superado 
en cuanto al Orden se refiere en ChD 2, AG 3,4 y, sobre todo, en PO con 34 
referencias al Espíritu: cf. M. Caprioli, “Lo Spirito Santo e il sacerdote. In margine 
al dibattito conciliare sul Decreto Presbyterorum Ordinis”, en Teresianum 41 (1990) 
589-616; M. Ponce Cuéllar, Teología del sacerdocio ministerial. Llamados a servir, Madrid 
2016, 213.

6 La mayor riqueza pneumatológica de esta exhortación se expresa signi-
ficativamente en los capítulos II y III dedicados a presentar la naturaleza-misión 
y la espiritualidad de los presbíteros, titulados respectivamente: “El Señor me ha 
ungido y me ha enviado” y “El Espíritu del Señor está sobre mí”, remitiendo a las 
palabras de Jesús al inicio de su ministerio público en Lc 4,18 citando Is 61,1. Cf. 
A.M. Triacca, “Spirito Santo e ‘dinamismi’ del ministero ordinato. In margine al 
linguaggio della Pastores dabo vobis”, en Salesianum 55 (1993) 271-294.

7 Cf. CCE 875-879; 1536-1600.



358	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ed. del Directorio para el ministerio y vida de los presbíteros (2013)8 y el 
actual magisterio del Papa Francisco9; o el relieve de esta temática 
en el diálogo ecuménico reflejado en textos tan importantes como 
El Espíritu Santo, la Iglesia y los sacramentos del Grupo de Dombes 
(1980) o el más reciente Documento de Rávena entre la Iglesia 
católica romana y la Iglesia ortodoxa (2007)10. 

En la teología posconciliar la dimensión pneumatológica del 
ministerio ha ido estrechamente ligada a la eclesiológica: “la 
comprensión cristológica, que algunos consideraban saturada de 
dificultades, intenta transformarse en pneumatológica, al mismo 
tiempo que eclesiológica, dado que enuncian así la cuestión esencial: 
¿qué carismas y qué funciones suscita el Espíritu en la Iglesia 
para hacer a Cristo presente y continuar así lo que fue la misión 
apostólica?”11. No obstante, en los planteamientos más extremos 
esta visión pneumatológica tiende a oponerse a la cristológica. 
La necesidad del ministerio en la Iglesia no provendría de su 
institución por parte de Cristo para ser mediación sacramental de 
la gracia sino de la exigencia de coordinar los distintos carismas 
que el Espíritu suscita en la comunidad. Entre ellos está el 
ministerio, que derivaría en último término de la comunidad, si 

8 =DMVP Al presentar la identidad del ministerio presbiteral este Directorio 
dedica un apartado explícito a exponer su dimensión pneumatológica (cf. nn. 9-12). La 
dimensión pneumatológica tiene menos relevancia en los documentos equivalentes 
como Apostolorum Succesores. Directorio para el ministerio y vida de los Obispos=AS (2004) 
o en el Directorio para el ministerio y vida de los Diáconos permanentes=DMVD (1998). 

9 Un tema muy reiterado en Francisco al hablar del ministerio ordenado es 
la teología de la unción: ungidos para ungir al santo pueblo fiel de Dios. Cf. J.M. 
Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados. Palabras a los sacerdotes en la misa crismal 
(1999-2013), Madrid 2020. 

10 Cf. Comisión mixta internacional para el diálogo teológico entre la Iglesia 
católica romana y la Iglesia ortodoxa, Comunión eclesial, conciliaridad y autoridad. 
Consecuencias eclesiológicas y canónicas de la naturaleza sacramental de la Iglesia, Rávena 
13.X.2007. 

11 S. Dianich, Teología del ministerio ordenado. Una interpretación eclesiológica, Madrid 
1988, 101.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 359

bien este acontecimiento es interpretado por ella como “don del 
Espíritu” que la funda y va formando en la historia12. De este 
modo, en nombre del Espíritu, se relativiza la sacramentalidad 
del ministerio –como expresión de la precedencia y gratuidad del 
don salvífico de Cristo– con el riesgo de reducirlo a una función 
al servicio de la comunidad13. 

Otros planteamientos más equilibrados han destacado esta 
dimensión pneumatológica pero subsumiéndola a la cristológica 
(J. Ratzinger; P. Rodríguez; M. Ponce Cuéllar…) o a la eclesiológica 
(W. Kasper; G. Greshake; S. Dianich; E. Castellucci…) y sin que 
tenga en ellos una función realmente estructurante. La finalidad 
de estas páginas es mostrar –en línea con algunas publicaciones 
del prof. Santiago del Cura14– cómo la dimensión pneumatológica 
es una dimensión específica, en relación con la cristológica y 
eclesiológica, para comprender el ministerio ordenado, que puede 
ayudar a vincular armónicamente estas dos últimas evitando su 
contraposición o mera yuxtaposición. En efecto, el ministro 
ordenado no sólo actúa “in persona Christi” como representación 

12 Para una síntesis de estos planteamientos de teólogos posconciliares como E. 
Schillebeeckx, H. Küng, J. Moingt, Ch. Duquoc, L. Boff  o J.I. González Faus y de 
sus tesis en común cf. M. Ponce Cuéllar, El sacerdocio ministerial, XXXVss. En esta 
línea más recientemente cf. G. Bausenhardt, Das Amt in der Kirche. Eine not-wendende 
Neubestimmung, Freiburg i.B. 1999. 

13 Cf. E. Castellucci, “A trent’anni del decreto PO. La discussione teologica 
postconciliare sul ministero presbiterale”, en La Scuola Cattolica 124 (1996) 3-68; 
195-261; K.H. Menke, Sacramentalidad, esencia y llaga del catolicismo, Madrid 2014. 

14 Cf. “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, en Comisión 
Episcopal del Clero, Congreso de Espiritualidad Sacerdotal, Madrid 1989, 73-119; “En la 
fuerza del Espíritu Santo. Dinamismo pneumatológico y espiritualidad sacerdotal”, en 
Theologica 45 (2010) 59-92. Otro autor español ha que desarrollado esta dimensión 
pneumatológica del ministerio es I. Oñatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, en D. 
Borobio (dir.), La celebración en la Iglesia II. Los sacramentos, Salamanca 2008, 5 ed., 593-
652 (pp. 634-636); Íd., “La espiritualidad del presbítero desde la sacramentalidad del 
ministerio”, en Surge 47 (1989) 3-20. 



360	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

sacramental de Cristo Cabeza y Pastor ante la Iglesia15 e “in nomine 
totius Ecclesiae” como representación sacramental de toda la Iglesia 
ante su Señor, sino también “in munere/in potentia Spiritus Sancti” 
ejerciendo así lo que el Apóstol llama el “ministerio del Espíritu 
(διακονία τοῦ Πνεύματος)” (2Co 3,8).

Esta expresión se encuentra en 2Co, una de las primeras 
reflexiones cristianas sobre el ministerio16 y dentro de una sección 
(cf. 2Co 2,14-4,6) donde por siete veces aparece el término Pneûma, 
más de la mitad que en el resto de la carta. El Apóstol explicita 
el sentido del “ministerio del Espíritu” en controversia con los 
misioneros judeocristianos que comprendían “pneumáticamente” 
su ministerio a partir de la gloria, la espectacularidad y la 
representación del Cristo “carismático”17. Frente a ellos presenta 
el ministerio apostólico como “ministerio del Espíritu” (1) 
porque es un don de Dios que “capacita” al apóstol para ser 
“ministro de una nueva alianza”, no de la “letra que mata” sino 
“del Espíritu que da vida” (2Co 3,6); (2) porque el Espíritu actúa 

15 Trataremos aquí del ministerio ordenado como una unidad en sus tres órdenes, 
sin entrar en la compleja discusión sobre si el diácono actúa “in persona Christi” y en 
qué sentido. A partir del CCE 875 y del motu proprio de Benedicto XVI Omnium 
in mentem (2009) algunos teólogos tienden a reservar dicha expresión al obispo y al 
presbítero, si bien otros consideran que el diácono, en tanto que representa también 
sacramentalmente a Cristo ante la Iglesia, actúa “in persona Christi servitoris”. Cf. S. 
del Cura, “El ministerio ordenado. Renovación y profundización de su teología en 
la estela del Vaticano II”, en V. Vide -J.R. Villar (dirs.), El Concilio Vaticano II. Una 
perspectiva teológica, Madrid 2013, 239-300, p. 284-287; Íd., “Cuestiones pendientes en 
la teología actual del diaconado: comentario y valoración”, en Burgense 57 (2017) 11-
72; Íd., “La teología del diaconado como tarea inacabada: su reflejo en la recepción 
de intervenciones recientes”, en G. Tejerina Arias - G. Hernández Peludo (coords.), 
Glorificatio Dei, sanctificatio hominum. Homenaje al prof. J.M. de Miguel González OSST, 
Salamanca 2017, 683-750.

16 Cf. S. Guijarro, Servidores de Dios y esclavos vuestros. La primera reflexión cristiana 
sobre el ministerio, Salamanca 2011; P. García Moreno, Paulus pastor. El ministerio del 
Espíritu, Valencia 2008, 77-89. 

17 Cf. P.B. Duff, Moses in Corinth: The Apologetic Context of  2 Corinthians 3, Leiden 
2015; M. Thrall, The Second Epistle to the Corinthians, Edinburgh 1994/2000. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 361

a través del ministerio apostólico redactando con su tinta la “carta 
de Cristo” que es la comunidad (cf. 2Co 3,3-4); y finalmente (3) 
porque transforma paulatinamente la persona misma del ministro 
a imagen de Cristo para que pueda reflejar su gloria en el mundo 
a cara descubierta, a diferencia de Moisés (cf. 2Co 3,17-18; 4,6), 
gloria que resplandece paradójicamente, a imitación del Señor 
crucificado, “en la debilidad” del apóstol (2Co 12,9; 4,7)18. Estas 
tres acepciones del “ministerio del Espíritu” nos servirán a 
continuación para sistematizar algunos aspectos de la dimensión 
pneumatológica del ministerio ordenado. 

Por eso, partiendo de la relación Cristo-Espíritu como 
fundamento para un correcto planteamiento de la dimensión 
pneumatológica del ministerio (1), detallaremos a continuación en 
qué sentido el ministerio ordenado es “ministerio del Espíritu” en 
cuanto el Espíritu está en el origen del mismo, como agente y don 
del sacramento (2), garantiza la eficacia de su ejercicio destinado 
a la comunicación del Espíritu (3) y anima la existencia entera del 
ministro con su dinamismo transformador (4). 

1.  La relación Cristo-Espíritu como fundamento 

El límite de los planteamientos arriba indicados que 
contraponen la dimensión pneumatológica del ministerio a la 
cristológica es no articular suficientemente la relación Cristo-
Espíritu, estableciendo una especie de “hiato” entre la misión 
del Hijo en la carne y la misión del Espíritu en la Iglesia tras 
la glorificación de Jesús19. De ahí la necesidad de encontrar un 

18 Cf. T.B. Savage, Power through Weakness. Paul’s Understanding of  the Christian 
Ministry in 2 Corinthians, Cambridge 1996. 

19 Cf. Así lo puso de relieve, a propósito de la propuesta de E. Schillebeeckx, 
R. Blázquez, “La teología de una praxis ministerial alternativa”, en Salmanticensis 31 
(1984) 113-135; M. Ponce Cuéllar, O. c., LI.



362	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

equilibrio entre los fundamentos cristológicos y pneumatológicos 
del ministerio ordenado radicán-dolo en el mismo Cristo de la 
historia y no sólo en el Señor glorificado o en el Espíritu Santo20, 
en otras palabras, un equilibrio entre la cristología pneumatológica 
(según la cual el Espíritu actúa en y sobre Jesús durante toda su vida 
terrena: encarnación, unción y sacrificio pascual) y la pneumatología 
cristológica (según la cual Cristo una vez glorificado es la fuente y 
el dispensador del don del Espíritu) 21. El Espíritu une el tiempo de 
Cristo y el tiempo de la Iglesia:

“Aplicándolo a nuestro tema podemos decir que el Espíritu 
actúa en la Iglesia renovándola desde dentro pero en continuidad 
con su actuación en los hechos y palabras de Cristo relativas a 
su fundación y constitución. Es el mismo sujeto –el Espíritu– 
quien actuó en Cristo y en sus acciones y quien actúa ahora en 
la Iglesia. Es, por tanto, co-responsable de los pasos dados por 
Cristo para fundar la Iglesia, entre los que hay que contar la 
elección de los Doce”22.

Ya desde el inicio de su ministerio “con la fuerza del Espíritu” 
(Lc 4,14), el Señor eligió a sus discípulos (cf. Mc 1,16-20 y 

20 Cf. Y.M. Congar, Ministère et communion ecclésial, Paris 1971, 93ss. 
21 La unción (cristología del Espíritu) presupone la encarnación (cristología 

del Logos) y es su consecuencia. Sólo si aquel sobre quien desciende el Espíritu 
es el Hijo humanado su unción no niega su divinidad y unidad personal (vs. el 
adopcionismo arriano o el difisismo nestoriano) y puede ser salvadora para nosotros. 
Cf. L.F. Ladaria, “Humanidad de Cristo y don del Espíritu”, en Estudios Eclesiásticos 
51 (1976) 321-345; “Cristología del Logos y cristología del Espíritu”, en Gregorianum 
61 (1980) 353-360; “La unción de Jesús y el don del Espíritu”, en Gregorianum 71 
(1990) 447-471, recogidos con otros artículos sobre el tema en Íd., Jesús y el Espíritu: 
la unción, Burgos 2013. Sobre este aspecto en los Padres cf. G. Hernández Peludo, 
“Encarnación y unción del Hijo. La aportación de San Cirilo de Alejandría”, en: M. 
Aróztegui - A. Cordovilla - J. Granados- G. Hernández (eds.), La unción de la Gloria: 
en el Espíritu por Cristo al Padre. Homenaje a Mons. L.F. Ladaria sj., Madrid 2014, 21-55.

22 M. Ponce Cuéllar, O. c., 249. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 363

par.) y, de entre ellos, constituyó a Doce –símbolo del pueblo 
de la nueva Alianza que había venido a congregar– para que 
estuvieran con Él y enviarles a predicar y a sanar (cf. Mc 3,13-
16; Lc 6,12-16) comunicándoles la propia “exousía” que animaba 
su misión salvadora (cf. Mc 6,7; Mt 10,1). Entre ellos asignó un 
lugar singular a Pedro (cf. Mt 16,13-20; 14,28ss; Mc 8,27-9,1; 
Lc 22,31-34; Jn 6,67-71; 21,15-24). Testigos privilegiados de sus 
palabras y signos, objeto de la intimidad y especial dedicación del 
Maestro durante su vida, en vísperas de su muerte les entrega 
el testamento de su amor, el mandato memorial de la eucaristía 
(cf. 1Co 11,23-26 y par.), junto con la promesa del Espíritu (cf. 
Jn 14-16). Estos indicios muestran cómo Jesús, análogamente a 
como hizo con la Iglesia y los otros sacramentos, fue instituyendo 
progresivamente a lo largo de su vida, al ritmo del Espíritu que 
marcaba sus horas, el sacramento del ministerio apostólico que 
tiene en el misterio pascual su fuente definitiva. En él –según 2Co 
5,18– la reconciliación de los hombres con Dios y el “ministerio 
de la reconciliación” (διακονία τῆς καταλλαγῆς) se dieron juntos. 

Es significativo que entre la consumación de la misión terrena 
de Cristo y los comienzos de la misión del Espíritu en la Iglesia se 
sitúe en el NT el envío de los Apóstoles por el Señor resucitado 
con la fuerza del Espíritu, haciéndoles así partícipes de su unción, 
injertándoles en su propia misión y comunicándoles su autoridad/
poder para continuarla (cf. Mt 28,16-20): “como el Padre me ha 
enviado así os envío yo…y exhaló en ellos el Espíritu Santo” (Jn 20,21-22; 
cf. Jn 17,17-19). Lo que Juan coloca en el Cenáculo la tarde de 
Pascua se realiza según Lucas el día de Pentecostés (cf. Hch 2). 
Desde los Padres mucho se ha discutido sobre el sentido de esta 
diferencia temporal y su significado teológico23 pero sí hay algo 
coincidente. Se trata de un momento capital en la institución del 

23 Para este punto, cf. G. Hernández Peludo, Cristo y el Espíritu según el In Ioannis 
Evangelium de san Cirilo de Alejandría, Salamanca 2009, 413-420.



364	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ministerio apostólico donde se expresa especialmente la relación 
Cristo-Espíritu. A su luz, la secuencia Cristo-Iglesia-Apóstol –
según la cual la comunidad eclesial movida por el Espíritu “hace” 
el ministerio apostólico, eligiendo los ministros que la congreguen 
en torno a Cristo Señor –debe ser precedida y completada por 
la secuencia Cristo-Apóstol-Iglesia– según la cual Cristo por su 
Espíritu constituye a sus Apóstoles para prolongar en su nombre 
y con su autoridad su presencia y misión salvadoras en la Iglesia y 
en el mundo (cf. Jn 13,20; 14,8-9; Mt 10,40). 

Esta relación Cristo-Espíritu en la institución del ministerio 
apostólico dentro de la Iglesia nos ayuda a comprender 
también cómo esta no es solo la prolongación del misterio de la 
encarnación (por el que la Iglesia aparece unida estrechamente 
a Cristo como su cuerpo extendido en la historia) sino también 
del misterio de su unción (por el que se distingue de Él como 
su esposa llamada a responderle y acogerle en el Espíritu). El 
ministerio apostólico garantiza a la vez la distinción de Cristo 
respecto a la Iglesia, en cuanto representación sacramental de la 
figura objetiva de Cristo que la precede y salva, y la unión de la 
Iglesia con su Señor, en cuanto representación sacramental de la 
entera comunidad congregada. Y todo ello por el Espíritu que 
anima ambos dinamismos.

Por eso, Apóstol y Espíritu son principios coinstituyentes de 
la Iglesia de Cristo: “hemos decidido el Espíritu Santo y nosotros” (Hch 
15,28). En el NT vemos cómo desde el principio los Apóstoles 
eligieron colaboradores en el ministerio apostólico recibido de 
Cristo (cf. Hch 6,1-4; 14,23-24). En Hch algunos pasajes atribuyen 
al Espíritu (cf. Hch 13,2; 20,28) y otros a los apóstoles (Hch 
14,23) la institución de estos colaboradores. Su denominación y 
forma aún no está fijada en el NT (cf. 1Co 12,28; Ef  4,11-12; 
Hch 20,17.28) pero siempre se atribuye su origen a Dios Padre, al 
Hijo glorificado y al don de su Espíritu (cf. 1Co 12,1-11; Ef  4,6-
11; Hch 20,28). Eso sí: la participación en esta misión apostólica 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 365

se comunica mediante el rito de la imposición de las manos que 
expresa la comunicación del Espíritu (cf. Hch 6,6; 13,3; 1 Tim 4,14; 
2 Tim 1,6). Pocos años más tarde Clemente Romano resumirá este 
recorrido en su “cadena de envíos” mostrando el origen divino 
del ministerio eclesiástico, en el envío del Hijo por el Padre, de 
los Apóstoles por Cristo y de los “varones probados” (epíscopos 
y diáconos) por los Apóstoles “con la certidumbre del Espíritu 
Santo”24. A principios del s. II S. Ignacio de Antioquía hablará ya 
claramente de la tríada ministerial (obispo, presbíteros y diáconos) 
como principio de unidad armónica de la Iglesia en un solo cuerpo 
y en un solo Espíritu25. Entendemos así la enseñanza conciliar 
que articula Cristo-Espíritu en la comprensión del ministerio 
apóstolico, figura originaria de todo ministerio eclesiástico:

“Cristo, a quien el Padre santificó y envió al mundo (cf. Jn 
10,36) ha hecho partícipes de su consagración y misión, por medio 
de sus Apóstoles, a los sucesores de éstos, los Obispos, los cuales 
han encomendado legítimamente el oficio de su ministerio en 
distinto grado, a diversos sujetos en la Iglesia. Así el ministerio 
eclesiástico, de institución divina, es ejercido en diversos órdenes 
por aquellos que ya desde antiguo vienen llamándose obispos, 
presbíteros y diáconos” (LG 28; cf. PO 2,a-b). 

2.    Un ministerio “por” el Espíritu. El Espíritu como origen                            
de la realidad sacramental del orden

 El ministerio ordenado como “ministerio del Espíritu” puede 
entenderse, en primer lugar, como ministerio “por” el Espíritu 

24 1 Clem 42,1-5; 44,1-2. Al origen divino del ministerio eclesiástico, expresión 
de la voluntad de Dios y ya prefigurado en el AT (cf. Is 60,17 LXX; Nm 17: cf. 1 
Clem. 42,5-43) añade Clemente el “consentimiento de la comunidad” en la elección 
de sus ministros (cf. 1 Clem 44,3).

25 Cf. Tral. III, 1-2; Esm. VIII, 1; Ef. III, 2-IV,2; Magn. III, 1-3; VI,1; VII,1. 



366	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

en el sentido de que tiene en el Espíritu su origen como hecho 
histórico pero también como realidad teológica, lo que explica 
la realidad sacramental del orden. Para ello veremos en este 
apartado (1) la radicación trinitaria del ministerio ordenado, (2) 
cómo el Espíritu es el “agente” que obra el ministerio eligiendo, 
consagrando y enviando al candidato, (3) y además el “don” o 
gracia sacramental específica de la ordenación.

2.1.  El ministerio ordenado radicado en el misterio trinitario

Cada vez más los tratados y ensayos sobre el Orden van 
incorporando esta perspectiva, inseparable del redescubrimiento 
de la dimensión pneumatológica del mismo26. Este enfoque 
fue recogido magisterialmente por Juan Pablo II en PDV 12 
presentando la identidad del ministerio sacerdotal radicada, como 
toda identidad cristiana, en el misterio trinitario (cf. PDV 12,a):

“El presbítero, en virtud de la consagración que recibe con 
el sacramento del Orden, es enviado por el Padre, por medio de 
Jesucristo, con el cual, como Cabeza y Pastor de su pueblo, se 
configura de un modo especial para vivir y actuar con la fuerza 
del Espíritu Santo al servicio de la Iglesia y por la salvación del 
mundo” (PDV 12,b).

Entre los teólogos católicos que han desarrollado este 
enfoque destaca G. Greshake. Según él, el ministerio ordenado 
se fundamenta en el designio de Dios de integrar a todos los 
hombres en la “communio” que Él mismo es y que ha sido rota por 
el pecado. De ahí las misiones histórico-salvíficas del Hijo y del 
Espíritu que tienen su fuente en Dios Padre y son prolongadas 

26 Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 64-65; E. Castellucci, Il ministero 
ordinato, 307-309. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 367

por el ministerio apostólico. Estas explican respectivamente 
la representación cristológica y eclesiológica del ministerio: la 
misión del Hijo, enviado por el Padre con una “auctoritas” que 
subraya la diferencia o contraposición con la Iglesia; y la misión 
del Espíritu, enviado también por el Padre como común amor del 
Padre y del Hijo y que integra en la “communio”. A propósito de 
esta última explica:

“A consecuencia de este movimiento de la communio obrada 
por el Espíritu, el elemento característico de la misión del Hijo, 
esto es, la potestad (ἐξουσία) que le es conferida por el Padre y 
con la que Él se presenta a los hombres queda ‘sublimada’ a una 
unidad mayor (sin que por ello desaparezca sencillamente). Por 
consiguiente, en el Espíritu Santo la ‘precedencia’ absoluta de 
Cristo frente a la Iglesia (y a la humanidad), que fundamentaba 
la ‘diferencia’ queda elevada a una unidad superior: Cristo se 
convierte en el principio vital de cada uno de los creyentes y de 
su propio ‘cuerpo’ que es la Iglesia”27.

Si en virtud del primer movimiento cristológico la Iglesia 
aparece como “Esposa”, distinta de Cristo, en el segundo 
movimiento pneumatológico aparece como “Cuerpo”, unido 
inseparablemente a Él. El Pueblo de Dios está así marcado 
por la “figura objetiva” de Cristo y por la “vida interior” del 
Espíritu. El ministerio ordenado se sitúa de este modo en el 
punto de intersección de ambos movimientos. Si el ministerio se 
comprende sólo cristológicamente queda aislado bajo el signo de 
la auctoritas-potestas. Si se comprende sólo pneumatológicamente 
es un servicio más entre los servicios de la comunidad. Por tanto, 
para comprender el ministerio –siempre según Greshake– habría 
que evitar tanto partir sólo de Cristo (tendencia de la teología 

27 G. Greshake, Ser sacerdote hoy. Teología, praxis pastoral y espiritualidad, Salamanca 
2003, tr. 2ª ed. alemana, 159-160.



368	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

occidental) como partir sólo de la comunidad carismática obra 
del Espíritu (tendencia de la teología protestante) para tomar 
como punto de partida al Padre “que en unidad indivisible envía 
a Cristo y al Espíritu para crearse un pueblo”. Si bien en esta 
fundamentación trinitaria “en último término no es de importancia 
por qué elemento se comience para llegar a la comprensión”, por 
la representatividad cristológica o por la pneumatológico-eclesial, 
hay “mediación mutua”, una lleva a la otra28.

La acción del ministro “in persona Christi” supone la disposición 
de los creyentes, el libre asentimiento de la comunidad, suscitado 
por el Espíritu, para dejarse plasmar por Él y al mismo tiempo 
la conformidad para tener como ministro a una determinada 
persona. En el acto de la ordenación aparece paradigmáticamente 
cómo el ministerio ordenado es ministerio de Cristo y de la Iglesia. 
Si el asentimiento de la Iglesia hace que el candidato sea apto 
para el ministerio e idóneo para actuar en nombre de la Iglesia 
(convirtiéndole en este sentido en “materia” del sacramento) la 
mediación de los ministros autorizados, por la imposición de las 
manos y la oración, le conceden de parte de Cristo la misión y la 
capacitación por el Espíritu (le dan “forma”). Por eso, concluye 
Greshake:

“Tan sólo cuando la Iglesia reconoce (cristológicamente) 
en la acción del ministerio la primacía del don indisponible de 
Dios, y cuando se ve representada (pneumatológicamente) en 
el ministerio, entonces puede experimentarse a sí misma como 
obra del Dios Trino y Uno, en la que los ministros y los laicos 
no son personas contrapuestas sino hermanos con diversas 
funciones”29.

28  Cf. Ibíd., 164-165.
29 Ibíd., 176. El misterio trinitario es así no sólo fundamento del ministerio 

ordenado sino también de la comunión de la Iglesia entera, ministros y fieles.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 369

Con este planteamiento Greshake ofrece una equilibrada 
síntesis teológica de la doble representatividad cristológica y 
eclesial del ministerio ordenado fundada en la economía trinitaria. 
No obstante, considero que en él la dimensión pneumatológica 
del ministerio se asocia fundamentalmente a su representatividad 
eclesial y menos a la cristológica. El teólogo alemán tiene en su 
concepción del ministerio el mismo límite que en su planteamiento 
trinitario30: acentúa tanto la communio en Dios que puede relativizar 
la taxis trinitaria expresada en la economía, dato igualmente 
originario que el primero. La misión del Espíritu no “sublima” la 
“autoridad” de la misión del Hijo sino que está íntimamente unida 
a ella. La misión del Hijo se realiza en el Espíritu –que anima 
su “auctoritas”– y este es enviado como plenitud de la autoridad 
de Cristo y para introducirnos en Él. Así el Espíritu actúa ya en 
la representación cristológica del ministerio (el don del Espíritu 
constituye a una persona representación sacramental de Cristo ante 
la comunidad) y no sólo en la eclesiológica. El Espíritu está ya en 
el movimiento descendente de la donación divina de la salvación 
que posibilita precisamente la respuesta humana en la fe a dicho 
don dentro de la comunidad eclesial. Aunque Greshake reconoce 
su “mediación mutua” parece dar prioridad al asentimiento eclesial 
al ministerio (movimiento ascendente) respecto a la consagración 
cristológica en la ordenación (movimiento descendente), como 
si esta segunda –mediada por los ministros autorizados en la 
imposición de las manos– ratificara la primera. La elección divina 
es mediada, sí, en la comunidad eclesial, pero su precedencia y 
primacía deben conservarse. Es Dios Padre quien elige y llama, 
consagra y envía por el Espíritu de Cristo. 

30 Cf. L.F. Ladaria, El Dios vivo y verdadero. El misterio de la Trinidad, Salamanca 
2015, 5 ed., 416-424; Íd., La Trinidad, misterio de comunión, Salamanca 2013, 3 ed., 
147-160, a propósito esp. de la obra de G. Greshake, El Dios uno y trino. Una teología 
de la Trinidad, Barcelona 2001. 



370	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Precisamente esta precedencia y gratuidad en la fontalidad del 
misterio trinitario permiten comprender mejor la sacramentalidad 
del ministerio ordenado. Tal como ha mostrado reiteradas veces 
S. del Cura: 

“La sacramentalidad del ministerio ordenado expresa sobre 
todo, la precedencia de Dios Padre en algo que nos viene dado. 
Implica una vinculación originaria y fundante con Jesucristo, 
verdadero sacramento del encuentro con Dios, en la verdad de 
su condición humana y divina. Y hace de este ministerio un don 
del Espíritu Santo, una realidad carismática, un acontecer de 
gratuidad. Por tanto, sólo redescubriendo la radicación trinitaria 
será posible superar el déficit pneumatológico en la teología y en 
la vivencia del ministerio sacerdotal”31.

2.2.  El Espíritu como “agente” del ministerio

El ministerio ordenado como don del Espíritu Santo nos 
ayuda a entender mejor también su sacramentalidad. No hay 
sacramentalidad sin el Espíritu32. El Espíritu está en el origen del 
ministerio no sólo a nivel histórico33 sino también como realidad 

31 S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 65; Íd., “La sacramentalidad del 
ministerio ordenado: alcance teológico y relevancia espiritual”, en Revista Española de 
Teología 70 (2010) 293-332; Íd., “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”.

32 A diferencia de la concepción protestante de una inmediatez del Espíritu 
al hombre, la sacramentalidad implica una actuación del Espíritu mediada a 
través de la humanidad glorificada de Jesús que es el analogado principal de toda 
sacramentalidad. El Espíritu hace posible esa relacionalidad -característica de toda 
sacramentalidad- que une signo y significado, lo visible y lo invisible, lo presente 
y lo futuro, la carne y Dios. Cf. K.H. Menke, O. c., En la teología oriental se ha 
acentuado mucho la dimensión pneumatológica de la sacramentalidad hasta el 
punto de afirmar que lo central de un sacramento es la epíclesis cf. P. Evdokimov, 
L’Esprit Saint dans la tradition orthodoxe, Paris 1969, aquí p. 77. 

33 Además de lo dicho en el aptdo. primero de este trabajo cf. PO 11, a; PDV 
15,b. El Espíritu está en el origen de la estructura ministerial de la Iglesia (cf. 1Co 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 371

teológica. Esto significa que el ministerio es don del Espíritu –
no un derecho individual o un reconocimiento de los méritos o 
cualidades de una persona– y obra del Espíritu que, por eso, se 
colaciona a través de una celebración litúrgica, de un acto orante, 
en el que se suplica su actuación sobre un candidato – y no 
solamente una decisión de la Iglesia preocupada por garantizar 
su estructura. 

La lex orandi, expresión de la fe de la Iglesia, acredita esta 
actuación del Espíritu en el ministerio34. En la liturgia de ordenación 
vemos cómo el Espíritu es quien elige y llama, consagra y envía 
al ordenado:

a) El Espíritu elige y llama. El rito de la ordenación comienza 
con la llamada de los candidatos inmediatamente precedida por 
la proclamación del Evangelio, lo que indica que la llamada al 
ministerio está ligada a la Palabra, a la iniciativa divina. Esta 
iniciativa se expresa a su vez en el “elegimos para el orden de…” que 
pronuncia solemnemente el obispo ante la solicitud de la santa 
Madre Iglesia y que es respondido con la aclamación de acción 
de gracias dirigida a Dios, fuente de la elección y la llamada35. En 

12,11ss); Juan Crisóstomo, Diálogo del sacerdocio III, 4 (BPa 57, 75-76): “El sacerdocio 
se ejerce en la tierra pero tiene el rango de las realidades celestes. Y con razón. 
Pues ni un hombre, ni un ángel, ni un arcángel, ni ninguna otra potencia creada, 
sino el Paráclito mismo dispuso este orden y persuadió a los que aún permanecen 
en la carne a reproducir el ministerio de los ángeles”. Así lo atestiguan también las 
Plegarias de Ordenación: “Para formar el pueblo sacerdotal, tú dispones con la fuerza 
del Espíritu Santo en órdenes diversos a los ministros de tu Hijo Jesucristo” (PR 131 
para los presbíteros); “Así también, en los comienzos de la Iglesia, los apóstoles de 
tu Hijo, movidos por el Espíritu Santo, eligieron, como auxiliares suyos en el ministerio 
cotidiano, a siete varones acreditados ante el pueblo…” (PR 207 para los diáconos). 

34 Para lo que sigue cf. E. Cattaneo, Il sacramento del ordine a partire dalle fonti; E. 
Lodi, “Per una mistagogia agli «ordinati»”, en Rivista di pastorale liturgica 155-4 (1989) 
35-43 y obras cit. en la not. 4.

35 Cf. J.F. Puglisi, “Il ministero ordinato”, en A. Grillo- M. Perroni - P. Tragan (a 
cura di), Corso di Teologia sacramentaria, 392: “Gracias a la actividad del Espíritu Santo 



372	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Hch vemos cómo esta elección y llamada es obra del Espíritu (cf. 
Hch 1,2; 13,2). La elección de Matías para el colegio apostólico 
fue realizada por una profecía (cf. Hch 1,16ss), hecho que 
interpreta S. Juan Crisóstomo como acción del Espíritu que habla 
por los profetas36. El mismo Crisóstomo afirma de S. Ignacio de 
Antioquía que el Espíritu Santo lo puso allí en lugar de Pedro 
para seguir edificando la Iglesia. Por ello, aunque intervienen 
hombres en la designación y elección de los candidatos, su valor 
es solamente instrumental porque es el Espíritu quien elige 
realmente y mueve a que éstos lo acepten37. La “divina dignatio” por 
la que son elegidos los ministros, según S. Cipriano, se relaciona 
con el Espíritu Santo38. A partir de aquí puede profundizarse 
en una teología de la vocación al ministerio ordenado animada 
pneumatológicamente39. 

en este proceso ritual, la vocación al ministerio ordenado es comprendida en su 
objetividad. El llamado no «se hace» obispo, presbítero o diácono…sino (la persona) 
es «llamada» positivamente por la Iglesia, es a veces constreñida, contra su voluntad, 
cosa que asegura que la llamada es de Dios”; S. del Cura, “La sacramentalidad del 
sacerdote”, 92: “Al hablar del ministerio según los ritos de ordenación sacramental 
nos encontramos, pues, en una atmósfera ‘pneumática’, en el ámbito de los dones 
del Espíritu, de lo recibido, de la gratuidad… Se trata de un don del Espíritu, que 
la Iglesia necesita, que debe ser pedido con intensidad y que debe acogerse con 
agradecimiento”.

36  Cf. Hom. 5 in Epist. I ad Tim.,1 (PG 62,526).
37 Cf. In S. Martyrem Ignatium, 4 (PG 50,591). Cf. P.G. Álvarez de Sousa, 

“Pneumatología de los textos sacerdotales de san Juan Crisóstomo”, en Teología del 
sacerdocio 17, Burgos 1983, 61-78.

38 Cf. M. Guerra, “El sacerdocio, obra de la ‘dignatio divina’ y del Espíritu Santo 
según san Cipriano”, en Teología del sacerdocio 17, 9-40, esp. p. 23-27.

39 Cf. E. Branconzzi (a cura di), Chiamati da chi? Chiamati a che cosa? Teologia della 
vocazione al ministero ordinato, Assisi 2017. La vocación al ministerio es fruto de la 
iniciativa divina (“Dios es quien llama” Hb 5,4), mediada por la Iglesia (con sus 
necesidades y criterios objetivos de discernimiento, aspecto que primaba en la 
etapa patrística) y de la respuesta subjetiva del llamado en su libertad (aspecto más 
destacado en la actualidad). Todo ello posibilitado y movido por el Espíritu Santo. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 373

b) El Espíritu consagra, como puede verse en el canto del Veni 
Creator, recomendado al inicio de los ritos de ordenación del 
obispo y que introduce toda la celebración en una atmósfera 
pneumatológica (cf. PR 35). Singularmente aparece esta actuación 
del Espíritu en el momento central de la ordenación: en la 
imposición de las manos, gesto que ya desde el NT expresa la 
transmisión del Espíritu40, unida a la plegaria de ordenación cuyo 
núcleo es la epíclesis o invocación del Espíritu sobre el candidato. 
El silencio del pueblo en este momento es también participación en 
la invocación al Espíritu, como explica la Traditio apostolica41. En la 
ordenación del obispo la plegaria de ordenación está acompañada 
por el signo del Evangeliario abierto sobre su cabeza, que ha sido 
interpretado por los Padres como expresión visible del misterio 
de Pentecostés, de la lengua de fuego del Espíritu que capacita 
para el anuncio de la Palabra42. Las unciones con el santo crisma 
en la cabeza o en las manos son ritos explanativos que desarrollan 
la acción consecratoria del Espíritu para el ministerio sacerdotal. 
Además de otras oraciones, la bendición final prolonga el sesgo 
epiclético que caracteriza el rito central de la ordenación sobre 
los ordenados y sobre el pueblo a ellos confiado. A la luz de lo 
dicho el Espíritu aparece, pues, como la unción que consagra a la 
persona llamada y elegida, transformándola en lo más íntimo de 

40 En una rúbrica de la liturgia de la Iglesia armena a propósito de la imposición 
de la mano del obispo: “el obispo impone la mano derecha sobre la cabeza del 
ordenado, lo cual significa que el dador de la potestad y de la gracia es el Espíritu 
Santo”. Cf. H. Denzinger (ed.), Ritus Orientalium, coptorum, syrorum et armenorum in 
administrandis sacramentis, Graz 1961, II, 307. La imposición de manos se ha asociado 
también en los Padres al binomio mano-Espíritu en el orden, como en el bautismo 
agua-Espíritu cf. Gregorio Nacianceno, Oratio 43,78 cit. por I. Oñatibia, “Ministerios 
eclesiales: orden”, 634-635.

41 Traditio Apostolica, 2 (a propósito de la ordenación del obispo): “Omnes autem 
silentium habeant orantes in corde propter descensionem Spiritus”.

42 Cf. Severiano de Gábala, Fragmenta Act. Apost. (en Teofilacto, Catenae: PG 
125,533A-B); Cirilo de Alejandría, In Io. XII (PG 74,717A-B). 



374	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

su ser y comunicándole la gracia y la potestad para desempeñar el 
ministerio. 

c) El Espíritu envía. El Espíritu hace partícipe al ordenado no 
sólo de la unción de Jesús sino también de su misión, a la que se 
ordenaba la primera (cf. Lc 4,16; Jn 10,36; 20,20-22; PO 2; PDV 
18). El Espíritu es el “otro Paráclito” y a su vez el “otro Enviado” 
por el Padre para prolongar la consolación y la misión salvadora 
del Hijo. Su identidad personal está marcada por la “procedencia” 
(ἐκπορευσις) y, por ende, por un dinamismo de salida, de éx-
tasis que imprime en aquellos que lo reciben. Así se expresa en la 
“aitêsis” de las plegarias de ordenación y en el “ite missa est” con el 
que concluye toda celebración eucarística pero que, en la liturgia 
de la ordenación, tiene un marcado significado misionero para el 
ordenado.

El Espíritu como origen del ministerio ordenado a nivel 
histórico y teológico aparece singularmente en la sucesión 
apostólica. El sacramento del orden es el “sacramento del 
ministerio apostólico” (CCE 1536) recibido en plenitud por 
los obispos como sucesores de los Apóstoles pero participado 
de diverso modo por los presbíteros y diáconos. G. Frausini ha 
propuesto en la sucesión apostólica una “tercera vía” que integre 
las dimensiones cristológica y eclesiológica del ministerio. La 
sucesión implica una doble continuidad: diacrónico-horizontal 
(que vincula al origen histórico del ministerio en la misión 
confiada por Cristo a los apóstoles) y sincrónico-vertical (de 
carácter pneumatológico). A propósito de esta última afirma:

“la segunda continuidad tiene como protagonista el 
Espíritu Santo porque la sucesión apostólica en el ministerio es 
un lugar privilegiado de la acción y de la transmisión del Espíritu 
Santo. No es la sucesión apostólica una herencia transmitida de 
padre a hijo sino un don que viene de lo alto por la plegaria de 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 375

aquellos que ya están constituidos en el ministerio de la sucesión 
apostólica y de toda la Iglesia”43.

La continuidad histórica debe ir unida a la sacramentalidad 
de la sucesión que es su componente vertical, cristológica y 
pneumatológica. Desde antiguo la comunicación del Espíritu 
se vinculó a la sucesión apostólica que conservaba íntegra –por 
la acción de este mismo Espíritu– la Tradición recibida de los 
Apóstoles en las Iglesias44. La sucesión apostólica permite a la 
Iglesia en todo tiempo, por un lado, estar enraizada fielmente 
en los orígenes apostólicos y tender, por otro, creativamente a 
su cumplimiento escatológico dinamizado por la celebración 
eucarística. Por eso, el dinamismo del Espíritu en la sucesión 
apostólica no es de carácter “conservativo” sino “misionero”, 
para hacer llegar la fe recibida de los apóstoles hasta los confines 
de la tierra45.

2.3.  El Espíritu como “don” del ministerio 

Además de agente del ministerio el Espíritu es el “don” que 
con él se comunica. Esto ayuda a clarificar la condición carismática 
del ministerio ordenado así como la gracia sacramental específica 
del orden.

S. Pablo exhorta a Timotero a reavivar “el carisma (χάρισμα) 
de Dios que hay en ti por la imposición de mis manos” (2Tim 2,6). 
El ministerio ordenado tiene, pues, una condición carismática, al 

43 G. Frausini, Il sacramento dell’ordine…, 218; Benedicto XVI, Audiencia general, 
10.V.2006.

44 Cf. Ireneo de Lyon, Adv. Hae. III, 1-4; Tertuliano, De praescriptione haereticorum 
XXXII,1; Clemente de Alejandría, Quis dives salvetur, 42,2. En este sentido podría 
interpretarse el pasaje de Basilio de Cesarea, Epistola 188= Epístola Canónica I a 
Anfiloquio (PG 32,668: en Y. Courtonne, Saint Basile. Lettres II, Paris 1961,123).

45 Cf. G. Frausini, O. c., 222-223.



376	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

recibir por la imposición de manos un “carisma”, un don estable del 
Espíritu Santo. El ministerio es un “carisma institucional” desde la 
gratuidad: “tiene en sí mismo la permanencia de lo instituido y la 
gratuidad del carisma gratuito otorgando por Dios”46. Por tanto, 
la contraposición frecuente entre ministerio y carisma no tiene 
fundamentación ni exegética ni teológica47. En las cartas paulinas 
el ministerio apostólico figura entre los “carismas” suscitados 
por el Espíritu, más aún, es el primero de ellos (cf. 1Co 12,11-
28; Ef  4,7). Sin duda, la acción del Espíritu en la Iglesia no está 
restringida al ministerio sino que distribuye permanentemente 
dones y carismas entre los fieles para contribuir a la renovación 
y embellecimiento de la Esposa de Cristo (cf. LG 4; 12,2). De 
ahí el “contraste” y “tensión” entre ministerio institucional y 
los carismas de los fieles a lo largo de la historia. Ahora bien, 
ministerio y carismas tienen su fuente en el mismo Espíritu que 
suscita la diversidad en la unidad. Lo propio del “carisma” del 
ministerio ordenado en cuanto primero de ellos es justamente 
promover, discernir e integrar el resto de carismas suscitados por 
el Espíritu para que sirvan a la edificación del cuerpo de Cristo 
en la comunión (cf. Ef  4,12ss). Ya que el Verbo se hizo “carne” 
todo don espiritual, testimonio personal o misión especial se ha 
integrar en el testimonio apostólico que remite a Cristo y en el 
camino de la Iglesia fundado en esta misión apostólica. El carisma 
ha de ser discernido desde la “carne” de Cristo (cf. 1Jn 4,18) 
para evitar todo subjetivismo y arbitrariedad. El discernimiento 
ministerial es criterio de autenticidad del carisma si bien este ni 
ha sido producido ni puede ser administrado por él, es dádiva 
fecunda, indisponible y desbordante del Espíritu. En este sentido, 

46 R. Arnau, Orden y ministerios, Madrid 1995, 238-239. 
47 Cf. S. del Cura, “Carismas y ministerios”, en V.Mª Pedrosa et alii (dir.), 

Nuevo Diccionario de Catequética, vol. I, Madrid 1999, 232-247; Íd., “En la fuerza del 
Espíritu…”, 75, not. 47 con referencias bibliográficas. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 377

como don del Espíritu para el bien de la Iglesia todo carisma 
tiene una representatividad eclesial pero siempre que se inserte 
en la figura de Cristo mediada y garantizada objetivamente por el 
ministerio ordenado48.

El carisma del Espíritu recibido en el sacramento del orden 
tiene un doble efecto íntimamente relacionado, según la teología 
clásica: el carácter y la gracia sacramental. Sobre el carácter en 
relación al Espíritu hablaremos en el próximo apartado. La gracia 
sacramental –como enseña el CCE 1129– es “la gracia del Espíritu 
dada por Cristo y propia del sacramento”. En el caso del Orden 
esta gracia propia del Espíritu es “ser configurado con Cristo 
Sacerdote, Maestro y Pastor de quien el ordenado es constituido 
ministro” (CCE 1585; cf. 1581). El análisis de la epíclesis de las 
plegarias de ordenación del actual Ritual de Órdenes y de las liturgias 
antiguas puede ayudarnos a explicitar un poco más esta gracia del 
Espíritu en cada uno de los grados del Orden:

a) para el obispo se pide –según el PR 47– “el Espíritu de gobierno 
(Spiritum principalem) que diste a tu Amado Hijo Jesucristo y que Él, 
a su vez, comunicó a los santos Apostóles quienes establecieron 
la Iglesia como Santuario en cada lugar”. Esta fórmula se inspira 
en la Traditio Apostolica, 3 recogida por otras fuentes litúrgicas49. La 
expresión se basa en el Sal 51 (50), 14: “spiritu principali confirma me”. 
En hebreo (ruah nedibah) hace referencia al Espíritu de obediencia 
generosa y de pronta magnanimidad para cumplir los mandatos de 
Dios, relacionado con el “corazón atento/que escucha” que pide 
Salomón para gobernar al pueblo (cf. 1Re 3,9). En griego (πνεῦμα 
ἡγεμονικόν) indica el Espíritu de dominio y fuerza que conviene 
a un guía. En latín (spiritus principalis) es el Espíritu del cabeza y 

48 Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 176-179.
49 La Traditio apostolica, 3 relaciona este “Espíritu de soberanía” con el “Espíritu 

del supremo sacerdocio” que recibe el obispo como plenitud del ministerio sagrado. 
Cf. CCE 1586.



378	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

vigilante de la comunidad50. El “Spiritus principalis” se relaciona con 
la plenitud del Espíritu recibida de Cristo por los Apóstoles para 
la edificación de la Iglesia como santuario de Dios en un lugar, en 
clara alusión al Espíritu que ha de guiar al Obispo como pastor de 
una Iglesia local y principio visible de unidad ella (cf. LG 23);

b) para el presbítero se suplica –según el PR 131– el “Espíritu 
de santidad” (Spiritum sanctitatis) acentuando así el ministerio de 
santificación del presbítero. Esta fórmula se inspira de nuevo 
en el Sal 51 (50),13 recogida por el Sacramentario Veronense. En 
este mismo sentido aparece en la liturgia bizantina citada por el 
CCE 1587. En la Traditio Apostolica, 7, sin embargo, se pide el 
“spiritum gratiae et consilium presbyterii” asociando al Espíritu con la 
colaboración y el consejo que el presbítero dentro del presbiterio 
presta al obispo en el gobierno pastoral, prefigurado en la 
participación del “Espíritu de Moisés” que se dio a los setenta 
ancianos para ayudarle a gobernar a su pueblo51. Se expresa así 
en la epíclesis la identidad del presbítero como colaborador del 
orden episcopal en la fraternidad del presbiterio52;

c) finalmente, para el diácono se pide “el Espíritu Santo para 
que fortalecido con tu gracia de los siete dones desempeñe con 
fidelidad el ministerio” (PR 207). Esta eucología se inspira en el 

50 Cf. G. Ferraro, O. c., 56-63; A. Santantoni, L’ordinazione episcopale. Storia e teologia 
dei riti dell’ordinazione nelle liturgie dell’Occidente, Roma 1986.

51 Cf. Nm 11,16-25. Parte anamnética de la plegaria de ordenación de los 
presbíteros en PR 131. 

52 Cf. PO 7-8. Precisamente estos números del decreto conciliar recogen en 
nota todas las fuentes litúrgicas antiguas donde –con diversas variantes– se pide 
este Espíritu de gracia, de consejo, de magnanimidad del presbiterado. Ver esp. las 
not. 59 y 60 de PO 7. Para este punto, además de las obras cit. en not. 4, G. Ferraro, 
Ravviva il dono di Dio. Catechesi liturgica sul sacerdozio ministeriale, Cinisello Balsamo 
1986; S. K. Wood, O. c., 122-123 destacando el énfasis pneumatológico de la actual 
plegaria de ordenación de los presbíteros, que menciona al Espíritu hasta 5 veces; 
R. Arnau, O. c., 86-97.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 379

Sal 104 (103),30 sobre el envío del Espíritu que recrea, en Is 11,1-
2 (LXX y Vulg.) sobre el Espíritu septimorfe y en la expresión 
de Ef  4,12: “εἰς ἐργον διακονίας”. La antigua plegaria de la 
Traditio Apostolica, 8 pide para el diácono el “Spiritus gratiae et 
sollicitudinis et industriae”. De este modo se explicita de nuevo a 
partir de la epíclesis del sacramento la gracia del diaconado: el 
Espíritu septiforme –como siete fueron los primeros “diáconos” 
de la Iglesia según Hch 6,1-6– que fortalece para “la obra del 
ministerio”, del servicio al Pueblo de Dios en el ministerio de la 
Palabra, la liturgia y la caridad, con el amor y la solicitud generosa 
esp. por los pobres, a imitación de Cristo siervo (cf. LG 29)53.

3.   Un ministerio “para” el Espíritu.                                                                         
El Espíritu en el ejercicio del ministerio ordenado

El ministerio ordenado es ministerio “del” Espíritu, en segundo 
lugar, porque es un ministerio “para” la comunicación del Espíritu 
a los otros. Esto se manifiesta especialmente en el carácter 
como sello del Espíritu y potestad espiritual para el servicio a 
la edificación del pueblo de Dios (1), presencia del Espíritu que 
garantiza la eficacia del ministerio en su triple munus (2) y permite 
la unidad armónica de las relaciones dentro de la Iglesia como 
“ministerio de comunión” (3).

53 PR 207 en la parte anamnética habla del “cuidado de los pobres” y del 
“servicio al altar”. Cf. S.K. Wood, O. c., 174-176; 189-195 (subrayando lo específico 
del diaconado respecto a los otros dos órdenes en el ejercicio de la caridad derivado 
del servicio al altar); 201-202 (explicitando la gracia sacramental del diaconado). 
Sobre la actual discusión sobre la identidad teológica del diaconado cf. la not. 15 
de este trabajo. 



380	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

3.1.  El carácter del Orden, sello del Espíritu y potestad ministerial

La dimensión pneumatológica ayuda a comprender e 
integrar mejor el aspecto cristológico y eclesiológico del carácter 
ministerial. De hecho, muchos de los tratados actuales sobre el 
ministerio exponen la dimensión pneumatológica del mismo al 
hablar del carácter54. Éste se define como “sello del Espíritu” que 
graba en una persona los “caracteres” de Cristo Cabeza como 
Siervo y Pastor como Esposo de su Iglesia, rasgos que el Espíritu 
había ido asimilando progresivamente a través del cuerpo de 
Jesús55. En cuanto sello, el carácter tiene un valor definitivo en el 
tiempo, expresión de la irrevocabilidad del don de Dios (cf. Rom 
11,29), y totalizante para la persona, transformando su ser más 
profundo al constituirlo en signo sacramental de Cristo Señor 
por, ante y para la Iglesia y del conjunto de la Iglesia por, ante y 
para su Señor. En cuanto carisma del Espíritu el carácter no se 
reduce a algo estático (signum configurativum diría la escolástica), 
es una realidad relacional, que pone al ministro en una relación 
nueva con Cristo y con la Iglesia, y dinámica ya que implica 
un dinamismo permanente (signum obligativum) imprimiendo 
en el ordenado el “ser-para” propio de Cristo, haciendo de su 
existencia una “pro-existencia” para Dios y para los hermanos y 
superando así la falsa contraposición entre ser-función, ontología 
y misión en el ministerio ordenado56. Este dinamismo del carácter 
en relación con la gracia sacramental podría ser iluminado en 

54 Cf. P.ej. M. Ponce Cuéllar, O. c., 293-310. 
55 En un sentido más general, refiriéndose a la relación entre Cristo y el Espíritu, 

decía Basilio Magno que “su huella (del Espíritu) nos conduce hacia aquel de quien 
es huella y sello (del Hijo), sin dejar de compartir el mismo ser”, De Spiritu Sancto, 
XXVI, 64. 

56 Cf. S. del Cura, “In persona Christi-in persona Ecclesiae”, en Profesores de la 
Facultad de Teología de Burgos, Diccionario del Sacerdocio, Madrid 2005, 348-356; Íd., 
“En la fuerza del Espíritu”, 88-89. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 381

clave pneumatológica a partir de la antropología patrística, en la 
dinámica del paso de la imagen de Dios en el hombre (inamisible, 
impresa por el Espíritu y referida a Cristo) a la perfecta semejanza 
a la que esa imagen tiende (progresiva en el tiempo y animada por 
el Espíritu)57. 

Por el carácter el Espíritu se apropia de una persona 
“expropiándola” de sí misma, convirtiéndola en “ministro de Cristo” 
e “instrumento suyo” (Spiritus Sancti organum), comunicándosele 
como un don para hacerle don en cuanto donador del Espíritu 
para los demás, de ahí que F. X. Dürwell, inspirándose en Sto. 
Tomás, relacione el sacramento del orden con el sacramento de la 
confirmación58. Y en este sentido afirma L. M. Chauvet:

“El sacerdote no es un supercristiano. No ha sido ordenado 
en vista de una gracia de santidad particular, y esto porque 
el sacramento del orden, según santo Tomás, tiene esto de 
específico: se realiza en su efecto primero (res et sacramentum), que 
es el carácter, es decir, la transmisión de un ‘poder espiritual’, y no 
en el efecto último (res sacramenti) que es la gracia de santificación 
personal. En síntesis, se es ordenado en vista de un ministerio y 
no por una razón personal de salvación”59.

Más exactamente, podríamos decir que, en analogía a la relación 
entre las dos epíclesis de la eucaristía (sobre los dones y sobre los 
comulgantes), en el sacramento del orden el Espíritu transforma 
–configura con Cristo Cabeza– la persona del ordenado (res et 
sacramentum-carácter) para, a través de él, poder transformar a los 
fieles cada vez más en su Cuerpo (res sacramenti) y justamente 

57 Cf. A. Orbe, La antropología de san Ireneo, Madrid 1969; V. Grossi, Lineamenti di 
antropologia patristica, Roma 1983. 

58 Cf. F.X. Dürwell, El Espíritu Santo en la Iglesia, Salamanca 1986, 131-132; G. de 
Menthière, La confirmation, sacrement du don, Paris 1998.

59 L’arte di presiedere la liturgia, Magnano 2009, 20.



382	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

así santificarse personalmente el ministro, pues dando es como 
se recibe (cf. Mc 8,35). De ahí que los Padres relacionaran la 
transformación de la materia de los sacramentos por el Espíritu 
para ser instrumento de su santificación con la ordenación de los 
ministros por el Espíritu. No hay cambio en la “figura externa” 
pero sí una “transformación” radical de la persona para ser en 
adelante “mistagogo de los divinos misterios”60. 

En esta línea J. Granados presenta el carácter ministerial como 
la asunción, por parte del ministro, de una nueva corporalidad 
por inserción –operada por el Espíritu– en el cuerpo de Cristo en 
cuanto padre, generador de vida divina y, por ende, manantial del 
Espíritu para los demás61. Esta visión se aproxima mucho a la de J. 
Corbon. Para este teólogo, muy marcado por la tradición oriental, 
los sacramentos comunican las energías que brotan del Cuerpo 
transfigurado del Señor, en divina sinergia entre el Espíritu y 
la Iglesia. En la economía sacramental, el Orden representa 
la “epíclesis de Cristo Siervo: el don de la vida”. Es el culmen 
del servicio en el cuerpo de Cristo y, por eso, su epíclesis tiene 
por característica propia ser la más humilde de todas al estar al 
servicio de las otras epíclesis sacramentales. La ordenación es una 
de “las pruebas más asombrosas” de la fidelidad del Señor que no 
quiere privar a su Iglesia de la comunicación de su Espíritu: “El 
Espíritu actuará siempre con poder en los sacramentos a pesar 
de las «vasijas de barro» que son los ministros ordenados”. Sea 
cual sea el grado del ministerio éste no se reduce a “una función 
social de dirección o administración” ya que se enraíza en el 
“misterio de la kénosis de Cristo”. Todo se realiza desde la clave 
del Amor, no sólo del derramado en el corazón del ministro sino 

60 Cf. Gregorio de Nisa, In Baptismum Christi (PG 46,581C).
61 Cf. J. Granados, Tratado general de los sacramentos, Madrid 2017, 305-306; 250-

260.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 383

de “Aquel que es la energía misma de su servicio”62. Los ministros 
no duplican las funciones profética, sacerdotal y real de los otros 
miembros de la Iglesia sino que son sus servidores. La clave, pues, 
del ministerio, según Corbon, es la epíclesis por la que se recibe el 
Espíritu que hace del ordenado “siervo” en Cristo, partícipe de su 
kénosis en la Iglesia al servicio de las otras epíclesis sacramentales.

A la luz de lo dicho se comprende también mejor el sentido de 
la potestad sagrada que se comunica con el carácter, una potestad 
signo de la fuerza del Espíritu para el servicio63, como participación 
de la autoridad (ἐξουσία) de Cristo “que no ha venido para que 
le sirvan sino para servir y dar su vida en rescate por muchos” 
(Mc 10,45). Por su origen sacramental en el don del Espíritu –es 
decir, por ser recibida– esta autoridad es radicalmente ministerial: 
se relativiza a sí misma por estar relacionada con la fuente divina 
de la que procede (la autoridad de Cristo que representa) y por 
el destinatario al que se orienta (el pueblo de Dios al que está 
llamado a servir)64. En esta perspectiva, la autoridad es, por tanto, 
un “don del Espíritu” al servicio de la comunión en la Iglesia, 
como ha puesto de manifiesto el documento ecuménico de 
Rávena (2009)65.

62 J. Corbon, Liturgia Fontal: Misterio, Celebración, Vida, Madrid 2001, 2 ed., 173-
174.

63 Cf. I. Petrigheri, Autorità come servizio. Figura e ruolo del Vescovo nei Padri della 
Chiesa, Città del Vaticano 2009; J.M. Bergoglio (Papa Francisco), El verdadero poder es 
el servicio, Madrid 2013.

64 Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 87-88. Todavía es preciso sacar las 
consecuencias dogmáticas, espirituales y pastorales de este hecho: cf. E. Castellucci, 
O. c., 348-349. Una concepción tergiversada de esta autoridad ligada al carácter 
sacramental, que olvida su radical ministerialidad, estaría en la raíz teológica –
aparte de causas de otro tipo– del drama de los abusos de algunos ministros de la 
Iglesia, según autores como M. Striet - R. Werden (hrgs.), Unheilige Theologie! Analysen 
angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjährigen durch Priester, Freiburg i.B. 2019. 

65 Comisión mixta internacional para el diálogo teológico entre la Iglesia católica 
romana y la Iglesia ortodoxa, Comunión eclesial, conciliaridad y autoridad, 13-14: “En 



384	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

3.2.  La eficacia del ministerio, obra del Espíritu

La potestad espiritual que comunica el carácter asegura la 
presencia y actuación del Espíritu en el ejercicio del ministerio. 
Es sabido cómo el Concilio Vaticano II superó el modelo binario 
–de raíces medievales– que distinguía entre la “potestas ordinis” 
(radicada en el sacramento, para el ejercicio del ministerio cultual) 
y la “potestas iurisdictionis” (vinculada a la misión canónica, para el 
ejercicio del ministerio magisterial y pastoral) hablando de una 
“potestas sacra” comunicada por el Espíritu en el sacramento que 
habilita para el ejercicio del triple munus (modelo ternario), si 
bien después dicho ejercicio sea regulado por la disciplina de la 
Iglesia66. El Espíritu, pues, está en el origen del munus profético, 
sacerdotal y real del ministerio y garantiza su eficacia, aunque es 
cierto que no todos los actos del ministro están garantizados de 
la misma manera por la fuerza del Espíritu, debido a su diversa 
importancia para la vida de la Iglesia (cf. CCE 1550). Respecto a los 
sacramentos la tradición ha ligado su eficacia ex opere operato a esta 
actuación del Espíritu unida a la Palabra de Cristo personificado 
por el ministro en su celebración (cf. CCE 1128). Esta doctrina 
se remonta a la etapa patrística. Con motivo de la controversia 
donatista la gran Iglesia distinguió en los sacramentos entre su 
eficacia objetiva (expresión de la fidelidad irrevocable del don 
Dios, vinculada a la obra de Cristo actualizada por el Espíritu 

la Iglesia, la autoridad pertenece a Jesucristo mismo, el único Cabeza de la Iglesia 
(Ef  1,22; 5,23). Por su Espíritu Santo, la Iglesia, que es su Cuerpo, participa de su 
autoridad (cf. Jn 20,22-23). La autoridad en la Iglesia tiene como fin reunir a todo el 
género humano en Jesucristo (cf. Ef  1,10; Jn 11,52). La autoridad ligada a la gracia 
recibida en la ordenación, no es el bien privado de los que la reciben, ni algo que les 
es delegado por la comunidad; al contrario, es un don del Espíritu Santo destinado 
al servicio (diakonia) de la comunidad y que no se ejerce jamás fuera de ella”.

66 Cf. LG 21; 24-27; ChD 2 (para los obispos); LG 28; PO 4-6 (para los 
presbíteros); LG 29 (para los diáconos).



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 385

a través del ministro) y la situación personal de dicho ministro 
ante Dios (méritos o santidad subjetiva). Aunque el ministro sea 
indigno –afirma S. Agustín– confiere el “don de Cristo” en toda su 
pureza pues la “virtud espiritual del sacramento” se parece a la luz 
que no es profanada aunque llegue a través de seres manchados67.

Otros Padres relacionaron la eficacia del ministerio con la 
acción del Espíritu en él, remitiéndose ya al ministerio de los 
Apóstoles68. Según los Padres Capadocios el ministerio es un 
carisma del Espíritu pero también la acción del Espíritu acompaña 
invisiblemente la bendición del sacerdote y su ministerio 
sacramental haciéndole eficaz y fecundo69. Para Teodoro de 
Mopsuestia la gracia del Espíritu es como las “tenazas” de la visión 
de Is 6,6-7 que permiten al ministro tocar los divinos misterios 
y comunicarlos como mediador eficaz a los hombres70. En este 
sentido se expresa S. Juan Crisóstomo71 que acentúa la acción 
del Espíritu en el ministerio sacramental, sobre todo cuando el 

67 Cf. In Iohannis Ev. Tractatus 5, 15 cit. por CCE 1584. 
68 De Cristo sale la “virtus Spiritus Sancti” que pasa a los Apóstoles y a través 

de ellos proporciona la salvación a los que creen (cf. Hilario de Poitiers, In Matth. 
12,15-17; 17,2). El Espíritu era el artista que movía a los Apóstoles para que en 
su ministerio profético la enseñanza fuera una y la “potencia” por la que hicieron 
milagros en medio del pueblo (cf. Juan Crisóstomo, In S. Martyrem Ignatium, 2: PG 
50,558; Contra Iudaeos et Gentiles quod Christus sit Deus, 5: PG 48,820). 

69 Cf. L. Mateo Seco, “Sacerdocio ministerial y Espíritu Santo en los tres 
grandes Capadocios”, en Teología del Sacerdocio 17, 41-60. También en S. Hilario (cf. 
A. Peñamaría de Llano, “Sacerdocio y Espíritu Santo en S. Hilario de Poitiers”, en 
Teología del Sacerdocio 17…, 127-151) y en S. Ambrosio (cf. In Luc. X, 180, 398; De 
Poenitentia I,8: I,2,123: CSEL 73,138) refiriéndose al poder de perdonar según Jn 
20,21-22. 

70 Cf. Teodoro de Mopsuestia, Hom. Cat. XVI, 38 (Solano II, 182). 
71 Relaciona la gracia del Espíritu con el honor recibido por el sacerdote para 

estar cerca de la divina naturaleza en la celebración de los misterios (cf. Diálogo sobre 
el sacerdocio III,5: BPa 57,78-79). 



386	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

sacerdote invoca al Espíritu en la epíclesis eucarística72. A este 
respecto enseña S. Isidoro de Sevilla:

“El sacerdote pone su mano sobre los dones solo después 
de haber invocado la gracia de Dios… No es el sacerdote el que 
obra lo que ha de suceder, es la gracia del Espíritu sobreviniendo 
y cubriendo con sus alas la que realiza el sacrificio místico”73.

Por el Espíritu hay sacerdocio ministerial y por el sacerdocio se 
dan los sacramentos, “símbolos del Espíritu”, que, aunque menos 
espectaculares que en la época apostólica, son mucho mayores 
pues sus efectos son espirituales74. En manos de los ministros el 
Espíritu es como “el alimento de salvación” que reciben de Cristo 
para repartirlo a los fieles75. Los Padres, no obstante, extienden 
esta acción eficaz del Espíritu al ministerio profético y pastoral de 
los ordenados. Así, S. Gregorio Magno –subrayando el ministerio 
de la Palabra– presenta al predicador como un artista en manos 
del gran Artista, el Espíritu Santo, que es como el “sonus” de la 
Palabra, los “dedos” de Cristo Salvador o el “agua” de las nubes del 
cielo que hace llegar, a través del maestro exterior, su magisterio 
interior a los oyentes76. 

La respuesta del pueblo al saludo litúrgico del presidente: “y 
con tu Espíritu” recuerda al ministro la presencia eficaz del Espíritu 

72 Cf. Diálogo sobre el sacerdocio III, 4 (BPa 57,77) VI, 4 (152); De coemeterio et de cruce, 
3 (PG 49,397-398). Cf. P. G. Alves Sousa, “Pneumatología en los textos sacerdotales 
de san Juan Crisóstomo”, en Teología del sacerdocio 17, 61-78, p. 77-78. 

73 Etimologías VI, 19. 
74 Cf. Juan Crisóstomo, De resurrectione mortuorum, 8 (PG 59,432).
75 Cf. Hilario de Poitiers, In Matth. 15,10 relacionando la gracia septiforme del 

Espíritu con los siete panes multiplicados por el Señor; In Matth. 21,4.
76 Cf. J. Hernando Pérez, “La pneumatología en la ordenación y predicación 

según el papa san Gregorio Magno”, en Teología del sacerdocio 17, 153-190 con 
abundantes textos de este santo Padre. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 387

en su ministerio, al tiempo que aviva la conciencia humilde de 
que él no es el protagonista ni el dador de la salvación sino un 
instrumento en manos del santo Espíritu, como señala S. del Cura 
al exponer cómo la condición carismática del ministerio antecede 
a la potestad de presidir la eucaristía y realizar la consagración:

“La precedencia del Espíritu Santo evita así el riesgo de 
confundir al ministro de la liturgia con el autor de la gracia y 
de identificar al sacerdote con el verdadero dispensador de los 
dones divinos. A diferencia de otras fórmulas sacramentales 
(‘yo te bautizo’, ‘yo te absuelvo’) en las plegarias eucarísticas no 
aparece puesto de relieve el protagonismo del ministro sino la 
importancia del llamado ‘pasivo teológico’ en virtud del cual 
Dios aparece como el verdadero autor de la acción sacramental, 
y el actor litúrgico como el instrumento guiado y conducido por 
la fuerza del Espíritu Santo”77.

Por eso, el Grupo de Dombes puede concluir: “aunque los 
sacramentos tengan a hombres por ministros tienen como principio 
al Espíritu Santo”78. Por ello, esta afirmación podría extenderse 
mutatis mutandis al resto de las acciones ministeriales. En efecto, el 
Espíritu con su sello no sólo habilita al ministro ordenado para 
su ministerio cultual, le confiere también la misión profética de 
anunciar la Palabra de Dios con autoridad y la fuerza para guiar a 
la comunidad y mantenerla en la unidad79.

3.3.  Ministerio al servicio de la comunión que crea el Espíritu

En coherencia con su eclesiología, el Concilio Vaticano II 
presenta el ministerio ordenado como “ministerio de la comunidad 

77 S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 76. 
78 Grupo de Dombes, El Espíritu Santo, la Iglesia y los Sacramentos, nº 96. 
79 Cf. DMVP 9-12 aplicándolo al ministerio de los presbíteros. 



388	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

(communitatis ministerium)”80. Éste tiene una naturaleza comunitaria, 
sólo puede ser ejercido en comunión y al servicio de la comunión 
en la Iglesia. A este respecto es significativo que Presbyterorum 
ordinis trate las relaciones propias de los presbíteros dentro del 
capítulo dedicado a su ministerio (cf. PO 7-9). Pues bien, el 
Espíritu que unifica las personas divinas en la Trinidad unifica 
también las relaciones en la Iglesia y en el ministerio. Dentro del 
ministerio ordenado suscita la diversidad (los distintos grados del 
único sacramento del orden) y anima su relación. Así se expresa 
en la liturgia del sacramento y singularmente en la imposición de 
manos y en la plegaria de ordenación. 

En el caso del obispo recibe la imposición de manos del obispo 
ordenante principal y del resto de los obispos concelebrantes –
quienes también dicen sumisa voce la parte epiclética de la plegaria 
de ordenación (cf. PR 45.47)– como signo del Espíritu común que 
los introdujo y une en el colegio episcopal cuya cabeza es el Sucesor 
de Pedro81. Por su parte todo el pueblo “una cum presbyterio” asiste 
en silencio orando en el corazón “propter descensionem Spiritus”82. 

En el caso del presbítero recibe la imposición de manos del 
obispo y en la plegaria de ordenación, justo antes de la epíclesis, 
le pide a Dios que le conceda los colaboradores que necesita para 
“ejercer el sacerdocio apostólico” (PR 131). “Síguese –explica el 
Concilio– que por el don del Espíritu Santo que se ha dado a los 
presbíteros en la sagrada ordenación, los Obispos los tienen como 
colaboradores y consejeros necesarios en el ministerio y oficio de 
enseñar, santificar y apacentar al Pueblo de Dios” (PO 7). A su 

80 Cf. LG 20,c: “Los Obispos, pues, recibieron el ministerio de la comunidad 
con sus colaboradores, los presbíteros y diáconos, presidiendo en nombre de Dios 
la grey, de la que son pastores, como maestros de doctrina, sacerdotes del culto 
sagrado y ministros de gobierno”. Cf. A. Gasperoni - A. Napolioni (a cura di), Il 
sacramento dell’Ordine: “ministri di comunione” I-II, Milano 2004.

81 Dentro del colegio episcopal “el Espíritu Santo consolida sin cesar su 
estructura orgánica y su concordia” (LG 22). 

82 Cf. Traditio Apostolica, 2.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 389

vez la relación de los presbíteros entre sí está originada y animada 
por el Espíritu, como expresa la invitación a los presbíteros 
presentes a imponer las manos sobre el ordenando, como signo 
de comunión en el ordo presbiteral (cf. PR 130). En la epíclesis 
de la plegaria se suplica para el candidato la “presbyterii dignitatem” 
(PR 131) y –según la Traditio Apostolica, 7– el “spiritum gratiae et 
consilii presbyterii”. El Espíritu inserta, pues, en la realidad colegial 
del presbiterio y liga a todos los presbíteros por “especiales lazos 
de caridad apostólica, ministerio y fraternidad” (PO 8), por 
una “supernaturalis caritatis” (ChD 28). Esta “íntima fraternidad 
sacramental” que une a todos los presbíteros (a nivel universal) 
se expresa y realiza concretamente en el presbiterio diocesano 
encabezado por el Obispo (en la Iglesia local)83. De aquí derivan 
–y no de la buena voluntad o de simpatías humanas– las múltiples 
formas de relación y colaboración entre los presbíteros (cf. PO 8). 

Respecto a los diáconos están vinculados al Obispo por 
el Espíritu recibido mediante la imposición de sus manos y, 
de este modo, participan a su modo de la misión apostólica al 
servicio del pueblo de Dios en comunión con el obispo y los 
presbíteros. Aunque estrictamente no formen un “colegio”, por 
el sacramento los diáconos se incorporan a un “ordo” que les une 
en la comunión84, como expresa el abrazo de paz de los diáconos 
presentes al terminar la liturgia de la ordenación (cf. PR 239).

83 Al Obispo se le confía “cum cooperatione presbyterii” apacentar y reunir “in Spiritu 
Sancto” mediante el Evangelio y la Eucaristía a la Iglesia particular (cf. ChD 11). 
Sobre el carácter colegial del presbiterio cf. G. Frausini, O. c., 303-313 dentro del 
cap. VIII que tiene el sugerente título: “Non è bene che il Vescovo sia solo”; T. 
Citrini, Presbiterio e presbiteri, 5 vols., Milano 2010-2018; E. Castellucci, O. c., 312-
324 insiste en la necesidad actual de profundizar más en la teología del presbiterio 
en relación con la Iglesia local: “la pertenencia a una concreta ‘Iglesia’ entra en la 
definición misma del sacramento del orden, marcándolo en su misma naturaleza. Un 
presbítero no es ordenado y después insertado en una Iglesia local con su presbiterio, 
sino que es ordenado en la Iglesia local y dentro de su presbiterio” (p. 315). 

84 Cf. D. Vitali, Diaconi, che fare?, Cinisello Balsamo 2019.



390	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Estas relaciones dentro del “ministerio de comunión” (en cada 
ordo y de los ordines entre sí en el único sacramento del ministerio 
apostólico) están al servicio de la edificación de la Iglesia 
como sacramento de comunión misionera. El mismo Espíritu 
que anima las primeras impulsa las relaciones del ministerio 
ordenado con el resto del Pueblo santo de Dios, haciéndolo así 
un “ministerio generativo”85. De este modo se articulan –por la 
acción del mismo Espíritu– el rasgo personal, colegial y sinodal 
del ministerio de comunión86 y el primado (uno), la colegialidad 
(algunos) y la sinodalidad (todos) en la vida de la Iglesia a nivel 
local, regional y universal87. Por eso, G. Frausini considera que el 
carácter configura al ministro ordenado no sólo con Cristo cabeza 
sino con el Christus totus, caput et membra88.

4.   Ministerio “según” el Espíritu.                                                                                
El Espíritu en la vida del ministro ordenado

El don del Espíritu garantiza la eficacia y santidad objetivas del 
ejercicio del ministerio, pero exige además una vida acorde con 
este don recibido por parte del ministro ordenado. Esto forma 
parte del dinamismo del carácter sacramental para profundizar la 
gracia recibida en el orden. Pasamos así de la “sacramentalidad del 
ministerio” a la “sacramentalidad del ministro”89. Si la decisión 
eclesial por la controversia donatista –distinguiendo la eficacia del 

85 Cf. M. Semeraro, Il ministero generativo. Per una pastorale delle relazioni, Bologna 
2016.

86 Cf. J. Fontbona, Ministerio ordenado, ministerio de comunión, Barcelona 2009, esp. 
p. 125-178.

87 Cf. Comisión Teológica Internacional, La sinodalidad en la vida y en la misión de 
la Iglesia (2018), esp. nn. 46; 67; 72. 

88 Cf. G. Frausini, O. c., 323-349. 
89 Cf. S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, 88-90. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 391

ministerio de la santidad subjetiva del ministro– fue “necesaria” 
en un sentido, en otro corrió el riesgo “fatal” de caer en un 
funcionalismo y automatismo en la comprensión y vivencia del 
ministerio90, precisamente si se olvida que la fuente de su eficacia 
es el mismo Espíritu que posibilita y reclama al mismo tiempo 
la santidad del ministro. Por el contexto de su época, los Padres 
insistieron especialmente en esta santidad como condición para el 
ministerio91. Y así ha sucedido en otros momentos de la historia 
de la Iglesia, con matices distintos, hasta hoy92. 

Ministerio ordenado como “ministerio del Espíritu” significa 
entonces “ministerio según el Espíritu”, donde la preposición 
“según” expresa el hecho de secundar por parte del ministro, 
con su conciencia y libertad, persona y existencia enteras, el 
don del Espíritu que lo ha transformado en instrumento suyo. 
Aquí consideraremos brevemente los rasgos específicos de la 

90 Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 356-357.
91 Entre los motivos que arguyen en sus escritos para “huir” del ministerio 

propuesto es la santidad de vida que exige por los misterios que se les confían. 
Cf. Gregorio Nacianceno, Fuga, 71: “Es necesario purificarse antes de purificar, 
alcanzar la sabiduría antes de transmitirla, hacerse luz para iluminar, acercarse a 
Dios para guiar a otros, ser santos antes de santificar, llevar de la mano, aconsejar en 
la prudencia”; Juan Crisóstomo, Diálogo sobre el sacerdocio, VI,2 (BPa 57,148): “El alma 
del sacerdote ha de ser más pura que los rayos del sol para que el Espíritu Santo no 
lo deje nunca solo, para que pueda decir: Ya no vivo yo, sino que Cristo vive en mí”. A 
este respecto es significativo que Gregorio Magno estructure su Regla Pastoral, que 
recibe las influencias de los dos Padres citados, tratando antes la “vida del pastor” 
que el “ministerio del pastor”. 

92 En torno a Trento destacan en este sentido figuras como S. Juan de Ávila o 
S. Carlos Borromeo quienes con sus escritos y ejemplo contribuyeron a la reforma 
del clero. En esta estela se coloca el Concilio Vaticano II en LG 41 y singularmente 
en PO donde, aunque finalmente en su estructura se presentó antes el “ministerio” 
que la “vida” de los presbíteros, esta última tiene un amplio desarrollo y es la más 
rica a nivel pneumatológico de todo el decreto. Pastores dabo vobis dedicó el cap. III a 
este tema respecto a los presbíteros así como Pastores gregis (=PG) el cap. II respecto 
a los obispos. Es un tema capital en los diversos Directorios para el ministerio y vida de 
cada uno de los grados del orden cit. en not. 8.



392	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

espiritualidad ministerial, como “vida según el Espíritu” propia 
de los ministros ordenados (1), las actitudes más importantes del 
ministro para poder ser instrumento vivo del Espíritu cooperando 
con Él en la obra del ministerio (2) y la pluralidad de “estilos/
formas” de existencia ministerial que va suscitando el Espíritu 
según los signos de los tiempos (3). 

4.1.  La “vida según el Espíritu” recibido en la ordenación.                                              
Rasgos propios de la espiritualidad ministerial

 En el periodo postconciliar se ha profundizado mucho en la 
relación entre teología y espiritualidad del ministerio, destacando 
cómo este tiene una espiritualidad específica93 como concreción 
de la común llamada a la santidad de todos los cristianos –por los 
sacramentos de iniciación– según la vocación propia consagrada 
por el sacramento del orden94. Podríamos resumir así los rasgos 
de esta espiritualidad propia:

Nace del sacramento del orden. No se trata de una ayuda o 
añadido externo sino que es el desarrollo del “don” del Espíritu 
–tal como lo hemos explicado en el aptdo. 2.3– recibido en la 

93 La discusión se ha centrado especialmente en la espiritualidad del presbítero 
diocesano: cf. Comisión Episcopal del Clero, Espiritualidad del presbítero diocesano 
secular. Simposio, Madrid 1987; Íd., Espiritualidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989; J. 
Esquerda Bifet, Teología de la espiritualidad sacerdotal, Madrid 1976; S. Gamarra, Manual 
de espiritualidad sacerdotal, Burgos 2008; J.M. Uriarte, Una espiritualidad sacerdotal para 
nuestro tiempo, Santander 2010; Íd., Servir como pastores: claves de espiritualidad sacerdotal, 
Santander 2011; A. Cordovilla, Como el Padre me envió así os envío yo. Teología y 
espiritualidad del ministerio apostólico presbiteral, Salamanca 2019 (en el ámbito español); 
A. Favale, Spiritualità del ministero presbiterale. Fondamenti ed esigenze di vita, Roma 1985; F. 
Brovelli - T. Citrini (a cura di), La spiritualità del prete diocesano. Atti dei seminari e convegni 
1979-1989, Milano 1990; F.G. Brambilla, Essere preti oggi e domani. Teologia, pastorale 
e spiritualità, Milano 2009 (en el ámbito italiano). Ha habido menos publicaciones 
sobre la espiritualidad del obispo (aunque cf. PG 12) y del diácono. 

94 Cf. PO 2, c; PDV 19-20 sobre los presbíteros. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 393

ordenación, principio de santidad y llamada a la santificación95. 
Por la ordenación el ministro tiene dentro de sí la fuente interna 
y permanente de su vida espiritual (cf. 2 Tim 2,6). Esta consistirá 
en ir sacando “fuera” –a todas las dimensiones de su ministerio 
y existencia– la unción que le ha marcado por “dentro”96. La 
ordenación “instala al ministro en una relación específicamente 
nueva con el Espíritu Santo” que posibilita que la configuración 
ontológico-sacramental con Cristo Sacerdote y Pastor vaya 
extendiéndose progresivamente a todas las dimensiones de su 
vida97.

Crece por el ejercicio del ministerio, ya que en él los ministros están 
unidos más estrechamente a Cristo, en cuya persona actúan, y al 
Espíritu, que les fortalece para ejercerlo en el triple munus98, como 
también hemos visto. En este sentido la espiritualidad del ministro 
ordenado es radicalmente ministerial, marcada por la conformación 
con el misterio de la kénosis de Cristo hecho servidor y siervo 
hasta la entrega de su vida al Padre y por los hermanos. Es la 
espiritualidad de una existencia convertida, por la fuerza del 
Espíritu, en “pro-existencia”99. Por eso, la santidad subjetiva del 

95 Lo dicho por PO 12, a y PDV 21,b sobre el presbítero se puede aplicar a 
todo el ministerio ordenado: “Gracias a esta consagración obrada por el Espíritu 
Santo en la efusión sacramental del Orden, la vida espiritual del sacerdote queda 
caracterizada, plasmada y definida por aquellas actitudes y comportamientos que 
son propios de Jesucristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia y que se compendian en su 
caridad pastoral”; PG 11,b; 13; DMVD 44.

96 Cf. J.M. Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados, 26-27.
97 Cf. S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote”, 118. 
98 Cf. PO 12, c: “Así, pues, ejerciendo el ministerio del Espíritu y de la justicia, se 

fortalecen en la vida del Espíritu, con tal que sean dóciles al Espíritu de Cristo, que los 
vivifica y conduce”; PO 13, a: “Los presbíteros conseguirán propiamente la santidad 
ejerciendo sincera e infatigablemente en el Espíritu de Cristo su triple función”. Para 
los obispos cf. PG 11, c; para los presbíteros: cf. PDV 24-26; para los diáconos: cf. 
DMVD 45. 

99 Cf. PG 11, d. Este rasgo de la espiritualidad del ministerio se acentúa 
especialmente en el diácono cuya especificidad teológica y espiritual es representar 



394	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ministro redunda singularmente en beneficio de los fieles a él 
confiados y de la Iglesia entera100.

Es una espiritualidad de comunión: como “ministro de la 
comunidad” el ordenado está llamado a vivir y fomentar en 
el Espíritu las relaciones en las que ha sido introducido por el 
sacramento101 para edificar la Iglesia como “casa y escuela de 
comunión” integrando en la unidad los distintos ministerios, 
carismas y espiritualidades que el Espíritu suscita en el pueblo santo 
de Dios102. Para ello es muy importante que el ministro cultive la 
espiritualidad discipular-bautismal que tiene en común con todos 
los fieles cristianos, según la conocida afirmación de S. Agustín: 
“con vosotros cristianos, para vosotros obispo”103. A este respecto 
una nota fundamental –para algunos el rasgo identificador de la 
espiritualidad ministerial– es la “diocesaneidad” como pertenencia y 
dedicación estable y abierta a una Iglesia particular y, en ella y por 
ella, a la comunión universal de la Iglesia104. 

la “dimensión kenótica de todo el ministerio ordenado”, imprimiendo la dimensión 
del servicio al resto de los grados del orden, ya que el diaconado es el primero en 
ser recibido. Cf. K.H. Menke, “Die triadische Einheit des Ordo und die Frage nach 
einem Diakonat der Frau”, en ThPh 88 (2013) 340-371, p. 367 cit. por S. del Cura, 
“Teología del diaconado”, 750, not. 196; DMVD 44-45. 

100 Cf. PG 11, e.
101 Cf. PG 11, c; 13,f-g; 22; PO 12,c; DMVD 48. 
102 Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Millennio Inneunte, 6.I.2001, 43-45; cf. 

A. Maggiolini - A. Caelli, L’unità del presbiterio. Una spiritualità di comunione per il clero, 
Roma 2000. 

103 Cf. PG 13, d-e; PDV 20. De ahí la relavancia dada a la etapa “discipular” 
de la formación inicial al sacerdocio y de su definición como “discípulo pastor” 
en la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, 8.XII.2016, esp. 61-67. Profundizar 
en la conciencia bautismal para los ministros ordenados sigue siendo un reto a 
nivel teórico y existencial: cf. S. del Cura, “El ministerio ordenado. Renovación y 
profundización de su teología en la estela del Vaticano II”, en V. Vide - J.R. Villar 
(eds.), El Concilio Vaticano II. Una perspectiva teológica, Madrid 2013, 271-272.

104 Cf. PDV 31-32; Francisco, Incontro con i sacerdoti, religiosi, seminaristi del Seminario 
regionale e diaconi permanenti nella cattedrale di san Pietro a Bologna (1.X.2017); Incontro con 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 395

Vive la radicalidad evangélica expresada singularmente en los consejos 
de obediencia, castidad y pobreza “al modo propio de los apóstoles” (PG 
18) con la fuerza del Espíritu. Llaman la atención las frecuentes 
referencias al Espíritu para la vivencia de estos consejos que 
realiza PO 15-17105. 

Es una espiritualidad “secular” que cultiva un profundo amor al 
mundo y a los hombres a los que el ministro es destinado, para 
poder ejercer así su ministerio de mediación sacramental entre 
Dios y los hombres106. El Espíritu permite al ministro ordenado 
vivir la difícil tensión de estar en el mundo sin ser del mundo, 
imprimiéndole esa solidaridad y cercanía –contrarias a la distancia 
y superioridad del sacerdocio antiguo– que caracterizan al nuevo 
sacerdocio de Cristo del que participan por el sacramento107.

La caridad pastoral como principio unificador. Si la caridad es la 
virtud de la perfección cristiana derramada en todos los fieles por 
el Espíritu (cf. Rom 5,5), lo específico del ministerio ordenado 
es la vivencia de la caridad pastoral como “don gratuito del 
Espíritu Santo” que capacita y reclama amar como Cristo Pastor 
mediante la donación total de la persona a Dios y a los hermanos. 

gli Studenti dei Collegi ecclesiastici Romani (16.III.2018). Sobre la espiritualidad diocesana 
como lo específico de la espiritualidad del ministerio ordenado cf. E. Castellucci, 
O. c., 330-333 y los teólogos de la escuela de Milán: cf. M. Semeraro, Il prete, uomo 
in servizio, Trani 1982; Íd., Ministero generativo; G. Moioli, Scritti sul prete, Milano 
1990; F.G. Brambilla, Esse pretti, oggi e domani. Si la dedicación “estable” a la Iglesia 
particular es más acentuada por los presbíteros diocesanos seculares, su “apertura” 
desde ella a la Iglesia universal se subraya más por los religiosos cf. M. Costa, Tra 
identità e formazione. La spiritualità sacerdotale, Roma 1999. 

105 Cf. PG 18-21; PDV 27-29. 
106 Cf. PO 3; F. Valera Sánchez, En medio del mundo. Espiritualidad secular del 

presbítero diocesano, Madrid 1997; G. Richi Alberti, In sinu populi Dei. Espiritualidad 
presbiteral tras los pasos del Vaticano II, Madrid 2015. 

107 Cf. S. del Cura, “La secularidad del presbítero desde la sacramentalidad”, 
en Comisión Episcopal del Clero, Presbiterado y secularidad. Simposio, Madrid 1999, 
89-125. 



396	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Esta caridad pastoral, infundida en el sacramento del orden y 
alimentada en la eucaristía, es la virtud que anima y guía la vida 
espiritual del ministro ordenado y el principio interior que unifica 
todo su ministerio y vida108. 

4.2.  “Instrumentos vivos del Espíritu”.                                             
Actitudes características del ministro ordenado

Como hemos visto, por el sacramento los ministros ordenados 
han sido constituidos “instrumentos vivos del Espíritu Santo” 
(PO 12). A propósito de esto decía S. Juan Crisóstomo: “Spiritus 
est in ministris tamquam in templo vivo, et per eos ut instrumenta viva 
operatur”109. Aquí se conjugan dos aspectos fundamentales a salvar 
respecto a los ministros: por un lado, el Espíritu Santo es el agente 
principal y quien obra a través de ellos como “instrumentos” y 
“mediadores” de su don (per eos ut instrumenta); por otro lado, estos 
ministros son instrumentos “vivos” (templo vivo… instrumenta viva), 
instrumentos personales y, por ende, han de poner todo de su 
parte para translucir la acción del Espíritu a través de ellos. De ahí 
la importancia de la “intentio faciendi quod facit Ecclesia” por parte 
del ministro en el caso de los sacramentos. Y aunque la eficacia 
de estos no depende de la santidad del ministro, dicha santidad 
no es indiferente, sea en los sacramentos sea en el conjunto 
de su ministerio, de cara a ser sacramento más transparente de 

108 Cf. PG 13: “El camino espiritual del Obispo coincide con la misma caridad 
pastoral, que debe considerarse fundadamente como el alma de su apostolado, 
como lo es también para el presbítero y el diácono” (cf. también LG 41; PG 9;11; 
44 para el obispo). Respecto a los presbíteros PO 14 no relaciona expresamente la 
caridad pastoral con el Espíritu, cosa que sí hace ya PDV 23. Para los diáconos: cf. 
DMVD 13; 52; 63; 73.

109 Esta frase será citada siglos más tarde por los Salmanticenses en el Cursus 
Theologicus Salmanticensis XXII, 376.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 397

Cristo buen pastor para los demás110. El mismo Espíritu que 
los hace instrumentos suyos en la obra de la redención de los 
hombres mueve sus facultades para que puedan ser instrumentos 
vivos, conscientes y libres. El ministerio aparece así como una 
“cooperación” –συνέργεια– entre Cristo y la persona del ministro 
en la fuerza del Espíritu, según la ley general cristiana que articula 
gracia y libertad111. De este modo la acción ministerial es toda de 
Dios y, a su vez, toda del ministro. El Espíritu permite que su gracia 
se convierta a su vez en el mérito personal de su instrumento. 

Pues bien, para ser instrumento vivo del Espíritu y vivir la 
espiritualidad ministerial arriba descrita se requieren algunas 
actitudes. La primera y fundamental es la “docilidad” al Espíritu 
o mejor –según una expresión inspirada en S. Bernardo y 
popularizada en los últimos decenios por A. Cencini112– la 
“docibilitas” o el activo, constante y universal dejarse conducir por 
el Espíritu en el ejercicio del ministerio y en el conjunto de la 
vida113. A ella se ha de sumar la “parresía” que es un rasgo del 
ministerio apostólico según S. Pablo. El carisma recibido en la 
ordenación asegura al ministro “la asistencia del Espíritu y será 
la base de su seguridad (parresía) en el ejercicio de sus funciones 
ministeriales”114. El Espíritu comunicado por la imposición de 
las manos no es “de cobardía” sino “Espíritu de fuerza, amor y 
templanza” (2Tim 2,7). La docibilidad y la parresía posibilitarán al 

110 Cf. PO 12,c; CCE 1589. 
111 Cf. J. Corbon, O. c., 173-175; I. Oñatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 636; 

DMVP 10-12 subraya la importancia de la “comunión personal” del ministro con el 
Espíritu en el ejercicio de su ministerio.

112 Cf. A. Cencini, La formación permanente, Salamanca 2002; Íd., ¿Creemos de verdad 
en la formación permanente?, Santander 2013.

113 Actitud reiterada por PO 13, b (para el ministerio de la palabra); 13,d (para la 
guía de la comunidad); 18,b (a imitación de María).

114 Cf. I. Oñatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 636; S. del Cura, “La 
sacramentalidad del sacerdote”, 118-119.



398	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ministro estar abierto a las mociones e iluminaciones del Espíritu 
para el discernimiento personal y comunitario que habrá de 
realizar en función de su ministerio. Todas estas actitudes tienen 
como fundamento la humildad de quien se deja plasmar –como 
“vasija de barro”– por el Espíritu y vive de la conciencia de estar 
al servicio de una salvación que procede “extra nos”115. Llama la 
atención que S. Gregorio Magno dedique el último libro de su 
Regla pastoral –después de tratar la vocación, la vida y el ministerio 
del pastor– a la humildad del Pastor116. Además de otras virtudes 
como la paciencia o la mansedumbre, la señal de que el aceite 
de la unción no se ha secado en la vida del ministro es la alegría. 
Como Cristo, él ha sido ungido con “óleo de alegría” (Sal 44,8) 
para ser “servidor de la alegría” para sus hermanos los hombres 
(cf. 2Co 1,24)117. 

4.3.  El Espíritu y la pluralidad de “estilos” ministeriales

Por su dinamismo sacramental el Espíritu, que está en el 
origen histórico y teológico del ministerio apostólico, anima a lo 
largo de la historia y simultáneamente en el presente la realización 
concreta de diversos “modelos” de ejercicio del ministerio y 
“estilos” de vida ministerial, con acentos distintos, dependiendo 

115 Por eso, el ministerio “no es título de autoexaltación sino garantía de la 
precedencia divina y de la fontalidad salvífica de Cristo”. Es lo contrario a toda 
“pretensión dominadora o de poder”, requiere la “demaîtrise” (L.M. Chauvet). Cf. S. 
del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 77. 

116 Cf. Regla Pastoral, IV (BPa 22, 251-254).
117 Francisco, Homilía en la santa misa Crismal, 17.IV.2017; J.M. Bergoglio (Papa 

Francisco), Ungidos y enviados…, 72-73; 81-86; J. Ratzinger, Servidor de vuestra alegría. 
Reflexiones sobre espiritualidad sacerdotal, Barcelona 1989; P. Blanco Sarto, “«Servidores 
de vuestra alegría» (2 Co 1,24). La teología del ministerio en Joseph Ratzinger”, 
en Anales de Teología 13 (2011) 397-423; W. Kasper, El sacerdote, servidor de la alegría, 
Salamanca 2008. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 399

de los presupuestos teológicos, la situación eclesial, el contexto 
sociocultural, la latitud geográfica o los condicionamientos 
subjetivos de los propios ministros118. El decreto Presbyterorum 
Ordinis concluye afirmando que el Espíritu, que construye la 
Iglesia como morada de Dios (cf. Ef  2,22), la impulsa también a 
abrir nuevos caminos suscitando y alentando las acomodaciones 
convenientes en el ministerio ordenado (cf. PO 22). En los Hch 
vemos cómo el Espíritu acompaña y sigue la obra del ministerio 
pero otras veces lo precede. 

El ministerio no existe en abstracto sino que se “encarna” en 
ministros concretos, en un momento de la historia, dentro de una 
Iglesia determinada y al servicio de un mundo cambiante. En su 
exhortación apostólica Evangelii Nuntiandi el papa Pablo VI dijo 
que “el eje central de la evangelización” es una doble fidelidad: 
“al mensaje, del que somos servidores” y “a las personas a las 
que hemos de transmitirlo intacto y vivo” (EN 4). Análogamente 
podríamos decir del ministerio apostólico. El Espíritu impulsa 
la legítima e incluso necesaria pluralidad de sus formas de 
realización, por fidelidad a los destinatarios, pero sin perder la 
fidelidad a lo esencial y permanente del mismo instituido por 
Cristo. Ahora bien, esto supone que el criterio de lo “fáctico” –lo 
que de hecho se da y es constatado sociológicamente– no tiene 
por qué ser lo “normativo” que ha de ser discernido siempre a la 
luz de la revelación. De ahí esta lúcida conclusión de S. del Cura:

“Es necesario un esfuerzo guiado por la obediencia a 
las inspiraciones del Espíritu para individuar los elementos 

118 Cf. O. González de Cardedal, “Cinco decenios de ministerio apostólico”, 
en Vida Nueva- Pliego 2855 (2013) 21-32; E. Castellucci, “Modelli di ministero 
sacerdotale nella storia”, en Revista Pistis & Praxis: Teologia e Pastoral, 7 (2015) 285-
308. Señala los siguientes modelos según el acento del ministerio y termina diciendo: 
“Ciascun modello coglie dunque un aspetto vero del ministero sacerdotale, ed è 
legittimo purché non venga isolato ma rimanga collegato agli altri modelli” (p. 305). 



400	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

doctrinales de validez permanente en medio de las variaciones 
de sus realizaciones históricas, aun reconociendo que lo uno 
y lo otro siempre va entrelazado en el ejercicio concreto del 
ministerio. Tal esfuerzo resulta ineludible, pues la diversidad 
de las plasmaciones pastorales no puede terminar diluyendo 
el núcleo teológico del ministerio ordenado que se mantiene 
diacrónica y sincrónicamente en la continuidad de la sucesión 
apostólica. Ni, a su vez, este núcleo es capaz de determinar por 
sí solo, en una atemporalidad ficticia, las diversas formas de su 
configuración histórica y de su ejercicio concreto, tan variadas y 
plurales también hoy día. Fidelidad y apertura, por tanto, bajo la 
guía del Espíritu Santo”119.

Este esfuerzo de discernimiento, guiado por el Espíritu, 
sobre los “modelos” y “estilos de vida” ministeriales es uno 
de los retos planteados con renovada urgencia a la teología, la 
vivencia y la formación para el ministerio ordenado, y del que 
depende en buena medida su credibilidad dentro de la comunidad 
cristiana, su significatividad en medio de una sociedad cada vez 
más secularizada y su fecundidad apostólica y misionera120. En el 
contexto eclesial y social que vivimos un criterio muy importante 
para la configuración existencial del ministerio es el impulso 
misionero, como está recordando el papa Francisco desde el 
inicio de su pontificado (cf. EG 25-33). La “conversión pastoral 
en clave misionera” no es sólo la conversión de “la” pastoral y sus 
estructuras sino también de “los” pastores y de la configuración 

119 S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 84; Íd., “La sacramentalidad del 
sacerdote”, 93.

120 Con propuestas muy diversas: cf. A. Cordovilla - J.M. Uriarte - J.M. Fernández 
Martos, Ser sacerodte en la cultura actual, Santander 2019, 2 ed.; C. Militello, Ripensare il 
ministero. Necessità e sfide per la Chiesa, Firenze 2019; G. Austin (hrg.), Priester sein heute. 
Leben-Berufung-Sendung, Ostfildern 2019; Th. Ruster, Balance of  Powers. Für eine neue 
Gestalt des kirchlichen Amtes, Regensburg 2019. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 401

de su vida y ministerio. A este respecto cobran mayor actualidad 
si cabe las palabras de S. del Cura en el Congreso de espiritualidad 
sacerdotal de 1989:

“Más allá de las falsas alternativas entre misión y culto, 
sacramentalización y evangelización, creo que el servicio a la 
misión puede considerarse como criterio de configuración 
concreta del ministerio, de establecimiento de prioridades, de 
valoración de formas históricas, de mantenimiento, sustitución 
o innovación de organizaciones y estructuras pastorales. ¿Cómo 
puede el ministerio ordenado servir mejor y más eficazmente, 
siguiendo las inspiraciones del Espíritu, a la salvación que Dios, 
Padre de Jesucristo, es para los hombres? He aquí la pregunta 
decisiva para la comprensión del ministerio desde la perspectiva 
de la misión, una misión realizada en el poder y en la fuerza del 
Espíritu”121.

Conclusión

En este trabajo he pretendido sistematizar –inspirándome 
en algunas publicaciones del profesor S. del Cura– la dimensión 
pneumatológica del ministerio ordenado mostrando las riquezas 
que se esconden tras la expresión paulina: “ministerio del 
Espíritu” (2Co 3,8) teniendo como fundamento la relación Cristo-
Espíritu en la Escritura. El ministerio apostólico es “ministerio 
del Espíritu” porque es un don del Espíritu de Cristo (ministerio 
por el Espíritu), está ordenado a la comunicación del Espíritu a 
los demás (ministerio para el Espíritu) y anima la vida toda del 
ministro para que vaya traduciendo existencialmente lo que por el 
sacramento ha recibido (ministerio según el Espíritu).

121 S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote”, 93-94. 



402	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

La perspectiva pneumatológica ayuda a poner nueva luz en 
temas centrales de la teología del ministerio ordenado (como 
su sacramentalidad, la relación carácter y gracia sacramental, 
el sentido de la potestad sagrada, la eficacia del ministerio, la 
instrumentalidad del ministro, su espiritualidad propia, etc.). Por 
eso, la dimensión pneumatológica constituye una dimensión 
específica, a se stante, en la sistemática del orden que permite, 
a su vez, integrar y relacionar armónicamente la dimensión 
cristológica y eclesiológica del ministerio ordenado. Por último, 
esta perspectiva favorece la relación inseparable entre identidad 
teológica, ejercicio del ministerio y vida de los ministros, en 
otras palabras, entre teología y vida, pastoral y espiritualidad del 
ministerio, superando dicotomías que impiden que realmente sea 
“instrumento vivo del Espíritu” para la vida del mundo. 

Hay un pasaje de Pastores dabo vobis que sintetiza respecto a los 
presbíteros lo dicho en estas páginas respecto a todo el ministerio 
ordenado, presentando al Espíritu como el protagonista de la 
configuración con Cristo, del ejercicio del ministerio y de la vida 
del ordenado:

«El Espíritu del Señor sobre mí» (Lc 4,18). El Espíritu Santo 
recibido en el sacramento del Orden es fuente de santidad y 
llamada a la santificación, no sólo porque configura al sacerdote 
con Cristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia, y le confía la misión 
profética, sacerdotal y real para que la lleve a cabo personificando a 
Cristo, sino también porque anima y vivifica su existencia de cada día, 
enriqueciéndola con dones y exigencias, con virtudes y fuerzas, 
que se compendian en la caridad pastoral. Esta caridad es síntesis 
unificante de los valores y de las virtudes evangélicas y, a la vez, 
fuerza que sostiene su desarrollo hasta la perfección cristiana 
(PDV 27).



Intuitu meritorum Christi. 
La soteriología del “último” Karl Rahner

Francisco-Javier Herrero-Hernández 
Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: En algunos escritos del “último Rahner” tenemos acceso a la 
propuesta de una Soteriología sistemática en la que se desarrollan de manera 
más articulada muchos de los presupuestos que habían venido gestándose a 
lo largo del quehacer teológico de nuestro autor. La reflexión soteriológica 
de Rahner pretende mostrar al hombre contemporáneo que Cristo continúa 
siendo el absoluto portador de la salvación (der absolute Heilbringer) y que 
lo acontecido en él y por él debe ser recibido como una oferta gratuita 
de la libre autocomunicación de Dios para todos los hombres. En las 
siguientes páginas trataremos de presentar algunos de los grandes temas o 
núcleos fundamentales de la soteriología rahneriana: la única mediación de 
Jesucristo, la universalidad de la salvación, la comprensión cristiana de la 
redención y el significado de los términos “reconciliación” y “sustitución”. 
Sin ocultar sus límites, la soteriología del “último” Karl Rahner se presenta 

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 403-427



404	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

ante nosotros como una tarea pendiente aún de desplegarse en todas sus 
posibilidades y que no puede ser ignorada por la teología actual.

Palabras clave: Soteriología, redención, reconciliación, sustitución y 
universalidad.

Abstract: In some writings of  the “last Rahner” we have access to the 
proposal of  a systematic Soteriology in which many of  the assumptions 
that had been developing throughout the theological work of  our author 
are developed in a more articulated way. Rahner’s soteriological reflection 
aims to show contemporary man that Christ continues to be the absolute 
bearer of  salvation (der absolute Heilbringer) and that what happened 
in him and through him must be received as a free offer of  God’s free 
self-communication for all men. In the following pages we will try to 
present some of  the great themes or fundamental nuclei of  Rahnerian 
soteriology: the unique mediation of  Jesus Christ, the universality of  
salvation, the Christian understanding of  redemption and the meaning 
ofthe terms “reconciliation” and “substitution”. Without hiding its limits, 
the soteriology of  the “last” Karl Rahner appears before us as a task still 
pending to be deployed in all its possibilities and that cannot be ignored by 
current theology.

Keywords: Soteriology, redemption, reconciliation, substitution and 
universality.

Introducción

En la última década de su vida, Karl Rahner ha reflexionado de 
manera explícita sobre algunos de los puntos más conflictivos 
de su planteamiento soteriológico logrando una mayor 
sistematización1. Los presupuestos que habían venido gestándose 

1 La publicación completa de las Sämtliche Werke (Freiburg i.Br. 1995-2018) [=SW] 
de Karl Rahner ha abierto, sin duda, una nueva etapa en la recepción teológica de 
nuestro autor. En su trayectoria intelectual, el año 1976 marca ciertamente un corte 



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 405

a lo largo de su obra se desarrollan ahora hasta alcanzar una 
propuesta soteriológica clara y bien organizada. En la medida en 
que todo final debe su origen a su comienzo, hablamos aquí no 
de una concepción nueva, ni de un último Rahner en soteriología, 
sino de una continuidad de ideas que cristalizan en un sistema 
mejor articulado respecto a las tesis iniciales2. 

en la vida y obra de nuestro autor. La publicación largamente esperada del Grundkurs, 
la muerte en el verano de su madre, unido a otras circunstancias personales, van ha-
ciendo de este tramo último de su vida un período de concentración sobre el misterio 
de la incomprensibilidad de Dios. Cf. K.H. Neufeld, Die Brüder Rahner. Eine Bibliogra-
phie, Freiburg i. Br. 1994, 331;P. Imhof  - H. Biallowons (Hrsgs.) Glaube in winterlicher 
Zeit. Gespräche mit Karl Rahner aus den letzten Lebensjahren, Düsseldorf  1986. Trad. esp. 
La fe en tiempos de invierno. Diálogos con Karl Rahner en los últimos años de su vida, Bilbao 
1989, 62. La reflexión de Rahner sobre el tema de la incomprensibilidad de Dios la 
encontramos en sus siguientes contribuciones: “Über die Verborgenheit Gottes”, en 
Schriften zur Theologie (SzT), 16 vols., Einsiedeln 1954-1984, aquí XII, 285-305 (SW 
22/1b, 640-655); “Fragen zur Unbegreiflichkeit Gottes nach Thomas von Aquin”, 
en: SzT XII,306-319(SW 22/1b, 629-639); “Die menschliche Sinnfrage vor dem ab-
soluten Geheimnis Gottes”, en: SzT XIII,111-128(SW 30, 209-221); Grundkurs des 
Glaubens. Einführung in den Begriff  des Christentums, Freiburg i. Br. 1976, aquí pp. 54-96 
(SW 22, 48-90). Trad. esp. Curso fundamental sobre la fe. Introducción al concepto de cristia-
nismo, Barcelona 1979, 65-90: Para un tratamiento completo y profundo del tema cf. 
A de Luis Ferreras, La cuestión de la incomprensibilidad de Dios en Karl Rahner, Salamanca 
1995, con bibliografía. Cf. H. Vorgrimler, Karl Rahner verstehen. Eine Einführung in sein 
Leben und Denken, Freiburg i. Br. 1985. Trad. esp. Entender a Karl Rahner. Introducción a 
su vida y su pensamiento, Barcelona 1988,187ss.; Id., Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben 
und Denken, Darmstadt 2004; Andreas Batlogg, Der Denkweg Karl Rahners. Quellen, 
Entwicklungen, Perspektiven, Mainz 2005; Mario Hartmann, Gotteserfahrung bei Karl 
Rahner, München 2010.

2 La cuestión de la temporalidad centra la atención de los últimos estudios sobre 
la obra de Rahner. Se analiza la trayectoria que ha seguido su pensamiento teológico 
bajo dos perspectivas distintas. La primera lo hace desde un principio cronológico 
y hablará de un primer y de un último Rahner; la segunda, estudiando el decurso de 
los desplazamientos geográficos en su labor docente, dividirá su vida en diferentes 
fases y etapas. Y por eso, en la medida en que su misión se identifica con los luga-
res en los que ésta se desarrolló, puede también llegar a hablarse, incluso, de una 
«geografía teológica» en Rahner. Cf. K.H. Neufeld, “Karl Rahner, Zeitgenosse”, en 
H.-D. Mutschler (Hrsg.), Gott neu buchstabieren. Zur Person und Theologie Karl Rahners, 



406	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

Digámoslo claramente, Rahner nunca escribió una obra 
explícitamente soteriológica y lo que tenemos delante es un 
conjunto de pequeños escritos que componen, de algún modo, su 
planteamiento fundamental en esta etapa. Se trata, principalmente, 
del pequeño análisis que hace de la soteriología clásica en la 
Christologie-systematisch (incluido posteriormente también en el 
Grundkurs)y de los artículos que aparecieron en los últimos 
volúmenes de los Schriften, en los que reflexionará sobre el tema 
de la única mediación de Cristo, la universalidad de la salvación, 
la comprensión cristiana de la redención y el significado de los 
términos “reconciliación” y “sustitución”3. 

Würzburg 1994, 25. Para la cuestión del “ultimo Rahner” y la conveniencia o no 
de emplear dicho término cf. Y. Tourenne, La théologie du dernier Rahner. “Aborder au 
sans-rivage”, Paris 1995. El autor, sin embargo, no logra aclararnos qué se está que-
riendo decir cuando se habla del último Rahner. Esta obra, en realidad, se reduce a 
un largo comentario de una contribución de Rahner de 1970 sobre el método de la 
teología del que al final ofrece una traducción al francés: K. Rahner, “Überlegungen 
zur Methode der Theologie”, en SzT, IX, 79-126 (SW 22/1a, 301-335).

3 Cf. K. Rahner - W. Thüsing, Christologie-systematisch und exegetisch. Arbeitsgrun-
dlagen für eine intersdisziplinäre Vorlesung, Freiburg i. Br. 1972(SW 22/1b, 793-835). 
Traducción esp. Cristología. Estudio teológico y exegético, Madrid 1975, 55ss.; K. Rahner, 
Grundkurs des Glaubens…, 279ss. (SW 26, 271ss.) (trad. esp.334ss.); Id., “Der eine 
Mittler und die Vielfalt der Vermittlungen”, enSzT, VIII, 218-235 (SW 22/1b, 714-
728); Id., “Der eine Jesus Christus und die Universalität des Heils”, en SzT,XII, 
251-282 (SW 22/1b, 884-907); Id., “Das christliche Verständnis der Erlösung”, 
en SzT,XV, 236-250 (SW 30, 346-358); Id., “Versöhnung und Stellvertretung”, en 
SzT,XV, 251-264(SW 30, 359-370); ver también Geist und Leben 56 (1983) 98-110a; 
cf. igualmente G. Oberhammer (Hrsg.), Epiphanie des Heils. Zur Heilsgegenwart in indi-
scher und christlicher Religion, Wien 1982, 149-160. 

Para la soteriología de K. Rahner cf. A. Grün, Erlösung durch das Kreuz. Karl Rah-
ner Beitrag zu einem heutigen Erlösungverständnis, Münsterschwarzach 1975; W.H. Carey, 
The concept of  salvation in the writings of  Karl Rahner, New York 1976; Angelo Amato, 
«Dall´uomo al Cristo, Salvatore assoluto, nella teologia di K. Rahner. La ‘cristolo-
gia trascendentale’ al suo primo livello di riflessione», en Salesianum 41 (1979) 3-35; 
H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, en: Id., Theodramatik, Bd 3: 
Die Handlung, Einsiedeln 1980, 253-262. Trad. esp. Teodramática, vol 4: La acción, 
Madrid 1995, 249-259; F. Iannone, “Karl Rahner: Eteroredenzione o autoredenzio-



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 407

En las siguientes páginas presentaré algunos de los grandes 
temas o núcleos fundamentales de la soteriología de nuestro 
autor. Cada uno de ellos aborda una cuestión determinada, 
aunque sin desvincularse lógicamente del conjunto general. Sólo 
una mirada global de todos estos aspectos puede permitirnos el 
acceso completo a la última propuesta soteriológica de Rahner. 

Pero a pesar de esta aparente fragmentariedad de la propuesta 
soteriológica rahneriana, parece evidente que su pensamiento a 
este respecto ha abierto nuevos horizontes y perspectivas en un 
tema que había quedado prácticamente clausurado desde la edad 
media. Sus aportaciones logran efectuar una aproximación real 
del tema de la redención al hombre de nuestro tiempo. Nos son 
pocos, sin embargo, los riesgos y límites que conlleva el desarrollo 
ulterior de sus ideas en vistas a conseguir una recta comprensión 
de la salvación. Acoger los aspectos positivos y señalar los 
negativos es el propósito que anima el presente estudio. Se trata 
de presentar los problemas de fondo planteados normalmente 
por la crítica que ha visto cómo «en su soteriología quedan al 
descubierto los puntos más débiles de su pensamiento»4 . 

ne?”, en Rassegna di teologia 37 (1996) 597-622; W. Sandler, Bekehrung des Denkens. 
Karl Rahners Anthropologie und Soteriologie als formaloffenes System in triadis-
cher Perspektive, Frankfurt am Main 1996; D. Marshall, Into the inescapable darkness. 
Karl Rahner’s theology of  redemptive suffering, Pittburgh 1997; A.R. Barlogg, Die Mysterien 
des Lebens Jesu bei Karl Rahner. Zugang zum Christusglauben, Innsbruck – Wien 2003; L. 
Ibekwe, The universality of  salvation in Jesus Christ in the thought of  Karl Rahner. A chrono-
logical and systematic investigation, Würzburg 2006; Peter Lüning, Der Mensch im Angesicht 
des Gekreuzigten. Untersuchungen zum Kreuzesverständnis von Erich Prywara, Karl Rahner, 
Jon Sobrino und Hans Urs von Balthasar. Münster 2007: D. Edward, The Deification of  
the Universe: Karl Rahner, Minneapoli 2010; D. Sattler, Geisterfahrung als erlösende Gotte-
serfahrung, Freiburg i. Br. 2011; M.F. Fischer, “The soteriologies of  Karl Rahner and 
Hans Urs von Balthasar”, Philosophy & theology 28 (2016) 513-525; B. R. Peterson, 
Being salvation. Atonement and soteriology in the theology of  Karl Rahner, Minneapolis 2017 
con bibliografía en 269-288.

4 Sobre las dificultades internas de la teología de Rahner cf. H. Shea, «Internal 
Difficulties in the Theology of  Karl Rahner», en Modern Theology, Oxford, (2020) 



408	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

En realidad, en este tipo de critica laten básicamente los dos 
reproches fundamentales dirigidos a la obra de Rahner, a saber: 
el de reducir la teología a mera antropología y el de deducir la 
cristología de la antropología. Creemos, sin embargo, que ambos 
reparos deben ser considerados más bien como malentendidos5  

1-23; O. González de Cardedal, «La soteriología contemporánea» en Salmanticensis 
(1989) 267-317, 305. El artículo condensa las cuestiones más candentes que la so-
teriología contemporánea plantea en la actualidad y muestra, al mismo tiempo, los 
avances y las convergencias que se han producido en la investigación de los últimos 
decenios. El autor alude al final de su estudio a una serie de «problemas de fondo» y 
para su solución propone, por un lado, el diálogo interdisciplinar entre las distintas 
materias teológicas que facilite una mejor y previa articulación de la soteriología 
y, por otro lado, su reconstrucción a partir de la integración de la comprensión 
humana contemporánea y de las nuevas perspectivas bíblicas que ha abierto la exé-
gesis. Uno de esos problemas de fondo viene representado por «las dos líneas más 
complejas y radicales de la teología contemporánea»: Rahner y Balthasar. El primero 
acentúa la oferta de salvación previa y universalmente otorgada por Dios a los hom-
bres y manifestada irreversiblemente en Cristo como signo y símbolo de redención. 
El segundo subraya el papel de la acción dramática llevada a cabo por Cristo al 
considerarlo como el representante máximo de toda la humanidad ante Dios. Él 
ocupa nuestro lugar y gracias a su muerte vicaria, Dios se decide por el hombre. 
(Ibid., 305-308). Para la confrontación Rahner-Balthasar cf. C. Kappes, Freiheit und 
Erlösung... o.c. 56ss; V. Holzer, Le Dieu Trinité dans l’histoire. Le différend théolo-
gique Balthasar-Rahner. Préface de Bernard Sesboüé (Paris 1995) con bibliografía; 
M. F. Fischer, «The Soteriologies of  Karl Rahner and Hans Urs Von Balthasar», en 
Philosophy and Theology 28 (2016) 513-525.

5 Lo que Rahner mantiene, en su superación de la teología neoescolástica y su 
confrontación entre naturaleza y gracia, es que el hombre está remitido ya siempre 
a Dios; experimenta a Dios como su interlocutor y sólo así se puede entender. Es 
decir, el hombre no viene dado nunca como naturaleza pura, como simple natu-
raleza, como si él pudiera encontrarse después, en el curso de su natural desarro-
llo, con la revelación de Dios: «Nein, der Mensch ist immer schon der potentielle 
Adressat göttlicher Offenbarung» es el que ya siempre está afectado con la gracia 
y la voluntad de salvación. Esto significa que ¡el hombre no se puede comprender 
antropológicamente en absoluto sin Dios! («Der Mensch kann sich anthropologisch 
gar nicht ohne Gott verstehen!»). Véase B.J. Hilberath, Karl Rahner. Gottgeheimnis 
Mensch, Mainz 1995, 33ss., procurando deshacer los dos malentendidos que se dan 
más frecuentemente en la recepción de la obra de Rahner: el reproche de reducir la 



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 409

que el propio Rahner se encargó ya de deshacer. Para nuestro 
autor, en efecto, la teología puede tranquilamente empezar por 
el hombre6 , pero de este punto de partida no se desprende 
en absoluto ninguna reducción subjetivista. Estamos ante el 
llamado método “antropológico-trascendental”, uno de los hilos 
conductores que constituyen la trama del pensamiento teológico 
rahneriano hasta el final de su obra7 . En sí mismo considerado, 
consiste en la pregunta que el propio sujeto que conoce se hace 
por las condiciones de posibilidad del conocimiento de un 
determinado objeto8.

teología a mera antropología y el de deducir la cristología de la antropología. (Id., 
Gottgeheimnis Mensch, 33ss). Una magnífica introducción a la antropología de 
Rahner puede verse en J.L. Ruiz de la Peña, «Espíritu en el mundo. La antropología 
de Karl Rahner» en J. de Sahagún (dr.), Antropologías del siglo XX, Salamanca 
1976, 180-201.

6 Cf. Karl Rahner, «Glaubensbegründung heute» SzT, XII, 24. Los principios de 
su antropología teológica hay que situarlos ya en Geist in Welt, la tesis que preparó 
en filosofía y que Honecker rechazó por innovadora. Se preguntaba allí, desde la 
metafísica del conocimiento finito en Santo Tomás, por cómo puede el hombre 
conocer a Dios. Estos pilares los desplegaría después en Hörer des Wortes.

7 Una de las últimas tesis que se han elaborado sobre Rahner analiza las relacio-
nes entre filosofía y teología en el último período de nuestro autor, aunque no con 
demasiados resultados. El trabajo dedica especial importancia al artículo publicado 
en 1969 Reflexiones sobre el método en teología (Karl Rahner, «Überlegungen zur 
Methode der Theologie», SzT, IX, 79-126) con un largo comentario y análisis en la 
segunda parte. Para el autor, este escrito «representa una cierta cesura simbólica». 
Cf. Y. Tourenne, La théologie du dernier Rahner. «Aborder au sans-rivage, especial-
mente 205-235, cita en 43.

8  Cf. Karl Rahner, «Überlegungen zur Methode der Theologie», SzT, IX, 98. 
Sobre el método trascendental cf. Id., «Theologie und anthropologie», SzT  VIII, 
43-65; «Über künftige Wege der Theologie», SzT  X, 41-69; «Transzendentaltheolo-
gie» SM  IV 986-992. Una introducción al método puede verse en K. H. Weger, Karl 
Rahner, 13ss. Cf. A. De Luis Ferreras, La cuestión de la incomprensibilidad de Dios, 
pp. 76-114. Rahner confiesa que su arranque inicial estuvo marcado por la lectura de 
Kant y, sobre todo, del jesuita belga Joseph Maréchal, de cuyos libros tomó largas 
notas en los años de estudios de filosofía en Pullach (München). Él mismo dice: «el 
marechalismo tomó en mí una forma que se calificó más tarde de ‘filosofía y teolo-



410	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

No vamos a explanar aquí todo lo que da de sí el desarrollo de 
este método en la obra de Rahner. Baste decir que su aplicación 
en la Teología, y más concretamente en la cristología, ha sido 
objeto de reiteradas y constantes críticas. Quizá la más pertinente 
sea la que piensa que el planteamiento trascendental corre el 
peligro de determinar las estructuras de “la cosa en sí” desde 
la proyección de las condiciones extraídas a partir del sujeto. 
Rahner se adelantaba ya a estas dificultades aduciendo que «el 
ángulo de visión antropológico facilita una mejor comprensión 
de las estructuras de la cosa en ‘sí’, que si ya de antemano se 
procede de la manera más objetivista posible»9.

gía transcendental’» (P. Imhof  – H. Biallowons (Hrsg.), Glaube in winterlicher Zeit, 
26; 53s. El propósito de Maréchal fue confrontar el método tomista con el método 
trascendental de Kant cf. K. H. Neufeld, Die Brüder Rahner, 80ss.). El manuscrito 
más temprano que se conserva de Rahner es un estudio sobre los fundamentos de 
una teoría del conocimiento en Joseph Maréchal. La fecha de conclusión data del 
«13.IV.1927». Rahner analiza el texto siguiente: J. Maréchal, Le point de départ de 
la métaphysique: Leçons sur le développement historique et théorique du problème 
de la connaissance.  Cahier V: Le Thomisme devant la Philosophie critique, Paris 
1926. El texto se encuentra ya publicado en Karl Rahner S.W. 2 p. 373-406: Die 
Grundlagen einer Erkenntnistheorie bei Joseph Maréchal. Cf  K. Neufeld «Joseph 
Maréchal und Karl Rahner (K. Rahner Todestag 30. 3.): Vom Umgang mit Thomas 
von Aquin», en Zeitschrift für katholische Theologie 137 (2015) 127-140.

9 «Más problemática es, ciertamente, la subordinación de la cristología a la an-
tropología teológica. Pero téngase en cuenta que de la cristología volvemos a tratar 
al hablar de la redención. La cristología escapa más fácilmente a la apariencia, di-
fícilmente evitable, de lo mitológico y maravillosista, si la encarnación del Logos 
(a pesar de su completa unicidad, libertad e imprevisibilidad a partir de abajo) es 
considerada como la realización suprema de la relación fundamental que existe, en 
general, entre Dios y criatura espiritual. De esta manera se hace más clara la unidad 
de la persona y del oficio de Cristo. Finalmente, el punto de vista ‘quoad nos’, es 
decir, el punto de vista antropológico, no tiene por qué oscurecer las estructuras de 
la cosa ‘en sí’; precisamente desde el ángulo de visión antropológico pueden verse 
mejor estas estructuras de la cosa en sí, que si ya de antemano se procede de la ma-
nera más objetivista posible» (Karl Rahner, «Über den Versuch eines Aufrisses einer 
Dogmatik», 435, nota 12 (40s, nota 28). Remite al artículo «Probleme der Christo-
logie heute», SzT, I, 169-222; ver también «Chalkedon -Ende oder Anfang?», en A. 



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 411

La aplicación de este método, a pesar de todo, conduce 
a consecuencias importantes. Piénsese, por ejemplo, los 
interrogantes que se plantean en el caso de la soteriología. Al 
pretender que las estructuras fundamentales, tanto las dadas 
de antemano de manera apriórica en el hombre, como las del 
acontecimiento histórico de la redención en sí, coincidan 
recíprocamente ¿no se corre el peligro de influir en la misma 
comprensión del ‘factum’ concreto de la redención? La respuesta 
categorial acontecida en la inmanencia de la historia ¿no queda 
determinada como una consecuencia lógica que se extrae a 
partir de la pregunta que el hombre se hace de la misma idea 
trascendente de la salvación? Responder a este tipo de preguntas 
pertenece ya al contenido de la presente investigación. Por ahora 
es suficiente decir que, en los últimos años, Rahner parece que 
acentúa la búsqueda por los elementos a posteriori de la teología 
-especialmente del concreto histórico y de la imposibilidad de 
deducirlo de la inmanencia o de la subjetividad- e intensifica 
el esfuerzo por relacionar lo trascendental con lo categorial e 
histórico10. 

1.   Transcendentalidad e historia

El misterio de la redención no puede concebirse, según 
Rahner, como una alternativa entre transcendencia e historia 
porque para la conciencia cristiana no existe tal disyuntiva. La 

Grillmeir y H. Bacht (Hrsg.), Das Konzil von Chalkedon, III, Würzburg 1954, 3-49. 
Trad. española «Problemas actuales de cristología», EdT, I, 167-221.

10 «Les toutes dernières années semblent ouvrir une troisième recherche plus in-
tensive: ... les éléments ‘a posteriori’ de la théologie, avant tout le concret historique 
et l’imposibilité de déduire, ainsi que l’imposibilité de mener à terme la réflexion sur 
la foi, sont thémetisés d’une manière plus claire» (K. Lehmann, «Karl Rahner»,  863. 
Cf. Y Tourenne, La théologie du dernier Rahner, 27ss.



412	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

historia se dirige transcendentalmente hacia Dios y, viceversa, la 
“transcendentalidad”11 del hombre cobra peso de realidad efectiva 
únicamente cuando se hace historia concreta. Una historicidad 
que está determinada, además, por la absoluta voluntad salvífica 
de Dios hasta el punto de poder decir, con los padres, no solo que 
lo que es asumido (por Dios) es redimido, sino también que “todo 
ha sido asumido y, por ello, todo ha sido redimido”12. Es verdad 
que el hombre surgido de la Ilustración no tiene ningún problema 
con el Deus absconditus, con aquel que mora en el misterio de la luz 
inaccesible y transmundana, a la hora de mantener la autonomía 
inmanente del mundo. La dificultad aparece, en cambio, cuando 
ese mismo hombre se pregunta cómo puede entrar en relación 
esta voluntad transcendental (que en el existencial sobrenatural, 
en cuanto comunicación ofertada por Dios mismo a la criatura, 
determina permanentemente y dondequiera al hombre) con la 
historia concreta de la salvación y de la revelación. 

La categoría histórica de la revelación se convierte, por tanto, 
en motivo de escándalo para la conciencia moderna13. ¿Cómo 
un suceso categorial fragmentario de la historia puede tener 
significación universal para cada uno y todos los sujetos de 
esa misma historia? Rahner considera que la particularidad de 

11 Una aproximación a los aciertos y los límites de la interpretación rahneriana 
de la experiencia trascendental puede verse en Santiago Arzubialde, «La experiencia 
trascendental de Dios en la obra de K. Rahner», en Estudios Eclesiásticos 80 (2018) 
291-314. Igualmente cf. David Sendrez, «Expérience de Dieu et expérience trans-
cendantale chez Karl Rahner», en Transversalités 151 (2019) 123-151.

12 Cf. K. Rahner, “Das christliche Verständnis der Erlösung”, 239 (SW 30, 
348s.). 

13 Cf. K. Rahner – J. Ratzinger, Offenbarung und Überlieferung, Freiburg 1965 (SW 
22/1a, 5-14). Trad. española Revelación y Tradición, Barcelona 1970, 13. El libro está 
dedicado a Hans Urs von Balthasar en su LX aniversario. El estudio breve de Rah-
ner sobre el concepto de revelación es una lección dada por el autor con ocasión 
de su promoción a doctor honoris causa por la Facultad Católica de Teología de la 
Universidad de Münster de Westfalia, en mayo de 1964.



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 413

Jesús no ocasiona ninguna dificultad por cuanto en ella parece 
concretarse, de la manera más real y tangible, la preferencia de 
Dios hacia su criatura14. En su opinión, el principio que debe 
guiar nuestra reflexión en este aspecto es el de la necesidad de 
superar el abismo entre la historia de la salvación y la historia del 
mundo manteniendo la unidad y mutua relación entre el factor 
transcendental y el histórico-categorial de la única revelación y 
única historia15. Pero esta respectividad intrínseca no hay que 
entenderla en el sentido de una simple identificación entre ambas 
historias, sino que la historia de la salvación, de la revelación y 
de la fe resulta ser coextensiva16 respecto de la historia general 
profana. La cuestión aquí radica, sobre todo, en el cómo de la 
actuación de la voluntad salvífica en el mundo, es decir, el modo 
en que dicha voluntad (gracia) se relaciona con su concreta 
manifestación histórica (naturaleza). Rahner descartará hablar, en 
este sentido, de causa y efecto porque no se trata de una relación 
que se realice desde fuera, sino de dos elementos internos de 
un todo que se condicionan y fundan recíprocamente. La 

14 Cf. K. Rahner, “Das Alte neu sagen. Rede des Ignatius von Loyola an einen 
Jesuiten von heute”, en SzT, XV, 373-408; ver también K. Rahner, P. Imhof  y H.N. 
Loose, Ignatius von Loyola, Freiburg 1978, 10-38 (SW 25, 299-329). Trad. española, 
Ignacio de Loyola, Santander 1979, 3-32, aquí p.14. Refiriendo su propia y personal 
experiencia en las palabras de Ignacio de Loyola dirá que “[...]sólo se encuentra 
totalmente a Jesús, y a Dios con él, cuando se ha muerto con él. Pero cuando uno 
se percata de que esta solidaridad en la muerte debe acontecer a lo largo de toda la 
vida, entonces es precisamente cuando determinadas peculiaridades de la vida de 
Jesús, a pesar de su carácter aparentemente contingente y de su relatividad histórica 
y social, cobran una enorme significación” (Ibíd., SW 25, 310). Cf. P. Imhof  - H. 
Biallowons (Hrsgs.), Glaube in winterlicher Zeit…, 124.

15 Para lo que sigue cf. K. Rahner, “Weltgeschichte und Heilsgeschichte”, en 
SzT, V, 115-135 (SW 10, 590-604). Trad. esp. en: Escritos de Teología (EdT), V, 115-
134.

16 Cf. Id., Grundkurs des Glaubens, 147 (SW 26, 141) (trad. esp. p. 177); K. Rahner 
- J. Ratzinger, Offenbarung und Überlieferung, 16s. (SW 22/1a, 14s.).



414	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

manifestación histórica se comporta, más bien, como efecto y 
fundamento de la voluntad salvífica17.

Para justificar esta mutua implicación e interna reciprocidad 
entre transcendentalidad e historia, o entre gracia y naturaleza18, 
Rahner acude al concepto de la solidaridad salvífica que unifica y 
condiciona a tiempos y espacios. Se trata, en primer lugar, de la 
solidaridad salvífica que hace que la realidad espiritual del hombre 
esté co-determinada también por la realidad de los otros y por 
todas sus acciones libres. Somos solidarios también allí donde 
aparentemente uno se la juega a solas y en silencio con el mismo 
Dios, sin menoscabo de que cada cual desarrolle su particular 
definitividad en la libertad que le es propia e insustituible. Que 
cada uno sea, en este sentido, responsable de la salvación del otro 
es, como dijo Pío XII, un misterio que nos estremece19. Pero 
este fenómeno intercomunicativo no sólo reviste importancia 

17 Cf. K. Rahner, “Erlösung”, en K. Rahner - A. Darlap (Hrsgs.), Sacramentum 
Mundi (SM), Freiburg 1967-1969, aquí vol. I, 824-840 (SW 17/2, 1009-1022, aquí 
1017). trad. esp. “Redención”, enSM, I, 758-775, aquí p. 770.

18 Para la comprensión rahneriana de la relación entre Naturaleza y Gracia cf. K. 
Rahner, “Über das Verhältnis von Natur und Gnade”, en SzT I, 323-345 (SW 5/1, 
66-83); Id., “Natur und Gnade”, en SzT, IV, 209-236 (SW 5/1, 111-132); P. Rulands, 
Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade. Das übernatürliche Existential und der Begriff  
der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000.

19 Cf. Mystici Corporis, 43 cit. por Karl Rahner, “Versöhnung und Stellvertre-
tung”, 263, nota 4 (SW 30, 370). Bien pudiera ser este un punto de partida para 
lograr la asociación -de la que, a juicio de Kasper, dependía el futuro de la fe- entre 
la idea bíblica de sustitución y la moderna de solidaridad. Cf. W. Kasper, Jesus der 
Christus, Mainz 1974. Trad. esp. Jesús, el Cristo,Salamanca 1976, 274. Un sencillo re-
sumen de las posiciones teológicas más relevantes a este respecto en M.Á. García 
Borts, ¿Cómo nos salva Jesús? Repensar hoy la salvación, Bilbao 2013; véase la voluminosa 
monografía dedicada al desarrollo histórico del concepto de “substitución” publi-
cada por Stephan Schaede, Stellvertretung. Begriffsgeschichtliche Studien zur Soteriologie, 
Tübingen 2004; véase también la excelente presentación de E.J. Justo, La salvación. 
Esbozo de soteriología, Salamanca 2017; igualmente J.S. Holcomb, Christian theologies of  
salvation. A comparative introduction, New York 2017. 



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 415

salvífica para la relación que solidariamente se da entre nosotros, 
sino que es evidentemente significativo también para la relación 
soteriológica de Jesús con todos los hombres. La unidad de la 
historia se rompería hecha pedazos si el destino concreto de 
uno de sus miembros únicamente quedara restringido al ámbito 
personal de lo privado20. 

La “contemporaneidad”, de la que también nos hablara Søren 
Kierkeggard21, reclama del mismo modo una consideración no 
homogénea de los acontecimientos históricos. No todos los 
acontecimientos particulares de la historia tienen el mismo valor. 
La historia no nivela por un mismo rasero todos los sucesos y todos 
los tiempos, sino que ella tiende a un punto culminante. Tiende a 
este punto como su final, no en el sentido de lo conclusivo, sino 
en el de lo insuperable22 que logra su definitivo cumplimiento, 
es decir, como automanifestación del mismo Dios otorgándose 
y comunicándose libremente a sí mismo en esa misma historia 
de la que resulta ser su fundamento y causa finalis o entelequia23. 

20 Cf. K. Rahner, “Der eine Jesus Christus und die Universalität des Heils”, 265 
(SW 22/1b, 894).

21 Existe un interesante estudio analizando el concepto de «contemporaneidad» 
o «simultaneidad» (Gleichzeitigkeit), idea fundamental en la obra de Sören Kierke-
gaard, desde la perspectiva de la teología de Rahner. El autor resume al final su 
intento aclarando que dicha contemporaneidad de los seres humanos de cualquier 
época y lugar con Jesucristo no significa defender la idea de la posibilidad de una co-
pia histórica, sino solo en el sentido paradigmático de una existencia humana única 
e irrepetible. Cf. K. Wolff, Das Problem der Gleichzeitigkeit des Menschen mit Jesus Christus 
bei Sören Kierkegaard im Blick auf  die Theologie Karl Rahner, Würzburg 1991, 242.

22 Cf. K. Rahner, “Tod Jesu und Abgeschlossenheit der Offenbarung”, en: 
SzT,XIII, 159-171 (SW 22/1a, 453-461). Rahner distingue con atinada precisión 
entre la insuperabilidad (Unüberholbarkeit) y la conclusividad (Abgeschlossenheit) de la 
revelación en Jesucristo.

23 El concepto de entelequia ha sido utilizado habitualmente como compren-
sión última de la acción de Dios en la historia, entre otros por filósofos de la talla de 
Kant y Husserl. El primero, desde la propuesta de un teísmo moral, postula la ne-
cesidad pura práctica de pensar a Dios como fin final de la creación y garantía para 



416	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

Rahner plantea entonces la necesidad de que, por una parte, 
tal manifestación no pueda ser deducida o educida de la propia 
historia, sino de la libre actuación de la propia comunicación de 
Dios aceptando la realidad del mundo; y de que, por otra parte, 
se produzca el sí y la aceptación como respuesta de la criatura a 
tal autocomunicación divina24. 

2.   El absoluto ‘pro nobis’ de Dios para el mundo                               
y la humanidad

Hans Urs von Balthasar fue quien dijo que toda la teología de 
Rahner “trata del “pro nobis” absoluto de Dios para el mundo en 
general y para la humanidad en particular”25. La crítica del teólogo 
suizo reprocha a nuestro autor haber reducido la soteriología a 
mera manifestación comunicativa del amor de Dios eliminando el 
momento dramático. En el fondo, Rahner tildaría de mitológico a 
todo intento que considerara que una acción mundana particular 
pudiera producir algo así como un cambio en la voluntad de Dios. 
La pregunta que debemos volver a plantearnos nuevamente es la 

lograr el Bien supremo que vincula virtud y felicidad. Para el segundo, sin romper 
los estrechos límites de la técnica fenomenológica, la idea de Dios es el resultado 
de admitir la presencia de la indubitable teleología en todas las cosas, incluido el 
ser humano: “Gott als Entelechie, Gott als ενεργεια” (E. Husserl, Grenzprobleme 
der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der Instinkterenzprobleme. Metaphysik. 
Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937). Hrsg. von Rochus Sowa und Thomas 
Vongehr, Dordrecht - Heidelberg - New York - London 2014, Husserliana 42, III: 
“Metaphysik: Monadologie, Teleologie und philosophische Theologie”, 137-264, 
aquí 168; Cf. F.J. Herrero Hernández, “La crítica de Edmund Husserl a la idea de 
Dios y el ‘giro teológico’ de la Fenomenología”, en I. Murillo (Ed.), Pensar y conocer a 
Dios en el siglo XXI, Madrid 2016, 233-243.

24 Karl Rahner, “Der eine Jesus Christus und die Universalität des Heils”, 269 
(SW 22/1b, 897).

25 H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, 262 (259). 



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 417

que trata de averiguar qué lugar y cuál es el significado que en 
sistema rahneriano tiene, por un lado, el hombre y su acción en la 
historia y, por otra parte, Jesús y su existencial encarnado como 
destino absoluto de salvación. 

El principio elemental del que hay que partir es el que 
considera a Dios como la expansión de la suma de bondad 
y del amor en la línea platónico-escolástica del “Bonum 
diffusivum sui est”26. La influencia de San Ignacio resulta 
también aquí decisiva. Se trata de la propia experiencia de 
gracia que encuentra siempre a Dios manifestando su voluntad 
salvífica como preferencia por la criatura sin que con ello él 
resulte empequeñecido ni la criatura pierda su consistencia. 
La “experiencia de la encarnación de Dios en su criatura” se 
concibe, pues, como un descenso de Dios hacia la finitud que 
progresivamente va haciéndose buena. La criatura participa 
en esa preferencia de Dios cooperando en su descenso hacia 
lo inmediato27. El cristianismo, en su sustancia básica, no 
puede experimentarse y comprenderse simplemente como una 
redención de la culpa en tanto que infringida por el hombre. 

26 Cf. O. González de Cardedal, Jesús de Nazaret. Aproximación a la cristología, Sa-
lamanca 1993, 3 ed., p. 286. La noción platónica de Dios como bien que se difunde 
llegaría hasta los autores medievales a través del seudo Dioniso, estando presente 
incluso en santo Tomás que considera que uno de los motivos de la encarnación 
de Dios fue mostrar “la intensidad de su amor a los hombres, a fin de que en lo 
sucesivo estuviesen sometidos a Dios, no por el temor de la muerte, que el primer 
hombre había despreciado, sino por los afectos de la caridad”, Sto. Tomás de Aqui-
no, Compendium Theologiae. Trad. esp. Compendio de Teología, Madrid 1980, pp. 200 y 
382; cf. Id., Summa Theologica III q.1 a.1 in c. 

27 Cf. K. Rahner, “Das Alte neu sagen”, 11 (SW 25, 300). Sobre la importancia 
del término “experiencia” en la teología de Rahner cf. David Sendrez, «Expérience 
de Dieu et expérience transcendantale chez Karl Rahner», Transversalités 151 (2019) 
123-151.



418	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

El creyente no es objetivamente justo y pecador a la vez28, en 
cuanto que el desarrollo de la voluntad salvífica de Dios crea 
algo nuevo en él. Pero esto no implica que no se tome en serio 
la realidad del pecado29. 

Es evidente que el interés principal de Rahner consiste 
fundamentalmente en evitar una reducción hamartiológica de 
la soteriología. La realidad del pecado nunca puede concebirse 
como si fuera algo que sorprendiera a la voluntad salvífica de 
Dios. En este sentido, la soteriología debe fundamentarse desde 
una situación supralapsaria. Y para ello hemos de aceptar que 
la actitud que Dios toma respecto al pecado sea la voluntad de 
permisión. Podemos decir que Dios admite la culpa en el mundo 
porque este mundo está ya abrazado por su amor desde el 
principio. La sombra del pecado no hace sino poner de manifiesto 
que el verdadero corazón del mundo es el amor de Dios. Este es, 
dice Rahner, un misterio ciertamente incomprensible30. 

28 La fórmula reformada no ha de ser reconocida objetivamente por la doctrina 
católica para la que “la acción divina es lo decisivo en la justificación y no la acción, 
la posición, la vivencia o la fe del hombre... pero dicha fórmula está justificada si se 
la entiende como enunciado de la experiencia de cada hombre”, Id., “Gerecht und 
Sünder zugleich”, en SzT VI, 262-276 (SW 5/1, 194-205, aquí 199) trad. esp. “A la 
par justo y pecador”, en EdT VI, 256-270, aquí p. 261.

29 Rahner señala la reducción que la mentalidad actual hace del pecado en dos 
direcciones contrarias: Una lo minimiza considerándolo sólo como “el llamado 
mal” en el mundo, como un fenómeno inevitable del roce que se produce en el 
camino de la evolución (K. Lorenz), o disolviéndolo desde la psicología profunda 
como simple pesadilla, como la sombra de la existencia con la que hay que vivir 
sin levantar protesta alguna (G. Jung); la otra corriente se aparta aún más de la 
afirmación cristiana al situar la libertad del hombre de manera tan independiente y 
autónoma en la historia que termina haciendo del mal un absoluto definitivo e irre-
vocable. Cf. Id., “Versöhnung und Stellvertretung”, 251s. (SW 30, 359s.).

30 Cf. Id., “Soteriologie”, en SM IV, 590-596, aquí p 592 (SW 17/2, 1284-1289, 
aquí 1285) trad. esp. “Soteriología”, en SM, VI, 462-468, aquí pp.462s.; Id., “Ver-
söhnung und Stellvertretung”, 256 (SW 30, 363).



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 419

Lo cierto es que el pecado nunca fue un absoluto irremediable. 
Lo definitivo e irrevocable era y es el amor de Dios y si aquel 
fue permitido lo fue únicamente como superado ya desde 
siempre. Por eso no es aconsejable distinguir en exceso entre 
la divinización, como santificación sobrenatural, y la gracia de 
Dios como perdón de la culpa31, porque la voluntad única de 
Dios mira de antemano a Cristo como su culminación histórica. 
Sólo hay un «núcleo interno» que adquiere la primacía jerárquica 
en las verdades de fe y es el que sostiene que únicamente Dios 
mismo, en su libre y absoluta autocomunicación, constituye la 
substancia misma de nuestra salvación. No otra cosa es lo que se 
afirma en la doctrina de la «gracia increada» considerada como 
la entelequia más íntima del mundo. Pero para que el concepto 
de gracia sea correctamente comprendido hemos de presuponer 
aún otra premisa: Esta gracia increada nos es transmitida 
a través de Jesucristo; es gracia de Cristo y lo es como gracia 
incluso prelapsaria. La propuesta soteriológica fundamental es la 
que dice, finalmente, que el hombre recibe su salvación “intuitu 
meritorum Christi”32. 

La cuestión que acaba de plantearse abre el espinoso tema de 
la causalidad eficiente de la existencia de Cristo para la salvación 
del hombre. La cruz de Jesús se manifiesta entonces como el 
signo eficaz (signum efficax – Realsymbol) de esta voluntad salvífica 
de Dios que todo lo llena. Pertenece, en tanto que resultado, a ese 
tipo de voluntad de salvación que, saliéndose fuera de la realidad 
divina y manifestándose en el aquí y ahora históricos de Jesús, 

31 Cf. Id., “Erlösung…”, 1163 (SW 17/2, 1012) trad. esp. 763.
32 Cf. Id., “Theologie und anthropologie”, en SzT,VIII, 43-65, aquí 53 (SW 

22/1a, 283-300, aquí 291).; ver también P. Burke (Hrsg.), Künftige Aufgaben der Theo-
logie, München 1967, 31-60; K. P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie 
Karl Rahners, Freiburg i. Br. 1974.



420	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

hace visible la voluntad interna y misteriosa de Dios según la 
distinción presente ya en la carta a los Efesios33.

3.   El Portador absoluto de salvación                                                                                   
(«der absolute Heilbringer»)

La soteriología supone, según Rahner, el mejor camino para 
llegar a la Cristología. Jesús constituye la manifestación concreta 
de la donación histórico-escatológica de la salvación de Dios a 
nosotros y, en este sentido, es el portador absoluto de la salvación. 
La historia de salvación así comprendida no comienza, por tanto, 
con Cristo, aunque toda ella tienda hacia él como a su meta34. 
De lo que se trata ahora es de encontrar el apoyo que conecte de 
algún modo esa voluntad salvífica de Dios, como existencial dado 
al hombre permanentemente, con la concreción de la misma tal y 
como se ha manifestado en el ámbito de la historia particular. Se 
pretende superar así la dificultad que entraña concebir, de manera 
apriórica, la idea de Cristo suministrada por una cristología de tipo 
transcendental o “en búsqueda” a la hora de establecer la relación 
entre ella y el dato objetivo y categórico de Jesús de Nazaret. 
Rahner rechaza por principio hacer una diferenciación excesiva 
entre un sujeto transcendental de tipo subjetivo y considerado 
como portador absoluto de la salvación, por un lado, y la 
personalidad concreta e histórica de Jesús, por otro. Uno y otro 
representan la misma realidad desde perspectivas distintas o son 
momentos internos de la misma y única redención cristiana35.

Es verdad que este planteamiento transcendental inclina 
muchas veces a pensar que lo decisivo aquí sea, realmente, lo 

33 Cf. Id., “Das christliche Verständnis der Erlösung”, 246s. (SW 30, 355).
34 Cf. Id., “Soteriologie”, 592 (SW 17/2, 1286).
35 Cf. Id., “Das christliche Verständnis der Erlösung”, 239 (SW 30, 348s.).



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 421

que se deduce de las condiciones aprióricas dadas en el sujeto, 
como si lo que se experimenta a posteriori sólo tuviese la 
misión de corroborar algo que ya se sabía de antemano. Más 
aún, parece que el factum viene a ser una determinación hecha 
transcendentalmente en la conciencia del sujeto disminuyendo 
de esta manera la importancia soteriológica de la humanidad de 
Cristo36. El problema aquí es el de la articulaciónde la teología 
apriórico-transcendental con la teología histórico-categórica, 
problema que hay que resolver dentro del marco más amplio de 
la relación entre teología y antropología37. Para Rahner, la última 
condición de posibilidad del conocimiento del portador absoluto 
en el sujeto no es sino la gracia misma y esta es, a su vez, el 
fundamento objetivo del elemento histórico que conocemos con 
posterioridad38.

En un primer momento, nuestro autor llega al concepto 
de «Portador absoluto de salvación» desde los análisis que hace de 
la evolución del mundo y de su autotranscendencia. El mundo 
deviene en un proceso histórico entendido como evolución hacia 
una mayor y más alta autotranscendencia. Este mundo aspira a un 
punto en el que se pueda acoger en libertad la autocomunicación 

36 Cf. la Thèse (Dissertation) defendida en la Faculté de théologie de Louvain 
por, D. Muscadin, L’importance éternelle de l’humanité de Jésus pour la relation à 
Dieu chez Karl Rahner, Luvain 2016.

37 Para la comprensión rahneriana de la relación entre teología y filosofía cf. K. 
Kilby, Karl Rahner: Theology and philosophy, London 2004; Harald Schöndorf  (Hrsg.), 
Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners, Freiburg 2005; Eppe, Karl Rahner 
zwischen Philosophie und Theologie: Aufbruch oder Abbruch?, Berlin 2008; C. Fabro, La 
svolta antropologica di Karl Rahner, Segni 2011; J. Nedelea, «Philosophie théol-
ogisante et théologie philosophante chez Karl Rahner», en Revue Roumaine de 
Philosophie 60 (2016) 191-203; J. Mercant Simó, Los fundamentos filosóficos de la teología 
trascendental de Karl Rahner, Roma 2017.

38 Cf. Karl Rahner, “Theologie und anthropologie”, 45 (SW 22/1a, 283-300, 
aquí 285).



422	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

de Dios mismo como ser absoluto39. Ese punto sería la meta del 
mundo y en él coincidiría la más absoluta donación de Dios y la 
más lograda existencia humana40. Las categorías de esperanza y 
de memoria son las que ocupan el lugar central en esta reflexión. 
Por lo que se refiere al término memoria, éste no se limita a la 
concepción vulgar de la palabra, en el sentido de lo hallado ya 
en el pasado. Para él, la memoria tiene que ver también con lo 
venidero que aún ha de buscarse. Por eso se puede hablar, sin 
contradecirse, de una «memoria en búsqueda» (suchende memoria)41 
que se anticipa a lo que categorialmente se realizará en la historia. 
La esperanza, por su parte, juega también un papel decisivo por 
cuanto no sólo el mundo, sino el mismo hombre, esperan ya un 
acontecimiento definitivo e irreversible, como desenlace de la 
historia. Pues bien, tal suceso, determinado de manera apriórico-
transcendental, es lo que definimos como el Portador absoluto 
de la salvación (der absolute Heilbringer)42.

Pero son, sin embargo, las reflexiones acerca de la 
fenomenología de la existencia humana las que aportan lo más 
sugerente en el planteamiento de Rahner a este propósito. Su 
tesis considera al hombre como aquel ser que busca confiarse 
enteramente al otro y necesita abandonarse mientras se relaciona 
con el otro. Cuando este amor arriesga al hombre, sin reservas 

39 Cf. Id., “Christologie im Rahmen des modernen Selbst - und Weltverständ-
nisses”, en SzT 9, pp. 227-241, aquí 237s. (SW 15, 601-611, 609).

40 La referencia a las tesis de Teilhard de Chardin es aquí obligada a condición 
de mantener también las reservas con las que el propio Rahner ha recibido algunos 
principios básicos de su obra. Cf. K. Rahner, “Die Christologie innerhalb einer 
evolutiven Weltanschauung”, SchT, 5, 379-410 (SW 15, 219-247). (EdT 5, 181-219); 
Id., “Christologie heute”, en SzT 15, 217-224, aquí p. 223 (SW 30, 330-336, 335).

41 Para la definición y significado de memoria y las referencias a la doctrina de 
la anamnesis en Platón y a la doctrina de memoria en Agustín cf. Id., Grundkurs des 
Glaubens, 310 (SW 26, 302s.) trad. esp. 371.

42 Cf. Id., “Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung…”, 202 
(SW 15, 233) trad. esp. 199s.



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 423

y de manera radical, al otro, entonces experimenta, quizá de 
manera anónima e implícita, lo que realmente expresamos con la 
realidad de Dios43. 

En este camino de búsqueda hacia Cristo realizado de forma 
atemática y anónima, Rahner ha llevado hasta sus últimas 
consecuencias el análisis de las experiencias transcendentales 
dadas aprióricamente en el hombre. Según él, tendríamos que en 
cada acto en el que un hombre se atreva a confiar en otro hombre 
de manera incondicional y afectando a toda la existencia, se 
afirma la posibilidad de encontrar el amor absoluto y de aceptar, 
implícita o explícitamente, la fe en Cristo. No otra cosa sostiene 
la Escritura hablando del amor prosaicamente cotidiano que se 
dirige al prójimo como lugar en el que Cristo se transparenta de 
forma enteramente real y cercana (cf. Mt. 25,31-46)44. Este amor 
al prójimo constituye una de las denominadas “apelaciones” 
junto con la llamada a la esperanza en el futuro o a vivenciar la 
muerte como realidad de definitividad última. Son accesos hacia 
una cristología en búsqueda (suchende Christologie) que encuentra 
su propia respuesta en lo que la Iglesia confiesa de Jesucristo 
como autopromesa insuperable y victoriosa de Dios al hombre45. 

Conclusiones

La soteriología de Karl Rahner está llena de logros, pero tiene 
también sus límites. El principal de ellos radica, en mi opinión, 

43 Cf. Id., Ich glaube an Jesus Christus, Einsiedeln 1968, 15 (SW 22/1b, 677-713, 
aquí p. 681).

44 Rahner cita este pasaje como la prueba que la Escritura le ofrece para su ar-
gumentación. Cf. Ibid., 26-29,31 (SW 22/1b, p. 687ss.). 

45 Cf. K. Rahner - W. Thüsing, Christologie-systematisch und exegetisch, 26ss. (SW 
22/1b, 799ss.); K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, 208s. (SW 26, 201ss.) trad. esp. 
250s.



424	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

en el peligro que conlleva convertir las estructuras que se extraen 
de forma abstracta, tanto del acontecimiento redentor como 
del sujeto redimido, en una especie de “gafas trascendentales”46 
con las que se condicione previamente la visión de la redención 
y del propio hombre. En efecto, con el método trascendental 
la mirada se estrecha en demasía y el acontecimiento histórico 
de la redención queda reducido a un común denominador. La 
soteriología se formaliza excesivamente perdiendo así todo el 
sabor y la sustancia que dan la particularidad y la concreción 
histórica del cristianismo. A pesar de ello, el intento de Rahner 
sigue presentándose ante nosotros como una tarea pendiente 
aún de desarrollarse en todas sus posibilidades. Su pretensión 
no es otra que la de mostrar al hombre de hoy que Cristo es el 
absoluto portador de la salvación y que lo acontecido en él es una 
oferta gratuita de Dios para todos los hombres. El problema, sin 
embargo, sigue estando en ¿por qué precisamente él? ¿por qué él y 
no otro cualquiera de nosotros?, es decir, ¿qué es lo que acontece 
de peculiar en Jesús que hace de él alguien significativamente 
importante para la salvación de los demás?

En el fondo, la sombra de duda que estamos proyectando 
sobre la propuesta soteriológica rahneriana no es otra que la de la 
imposibilidad de que el hombre pueda encontrar, subjetivamente, 
aquello que la fe cristiana confiesa objetivamente acerca de 
Jesús o, al menos, la imposibilidad de poder abrazar, de forma 
comprensible y a priori, el escándalo que supone en concreto 
la profesión de fe en una redención por la cruz. Fácilmente se 
podría pensar que este método no hace sino releer la pregunta 
que el hombre se hace por su salvación a la luz del factum real 

46 Cf. A. Grün, Erlösung durch das Kreuz, 195ss. La tesis de este autor a este re-
specto es que Rahner habría sido consciente de los límites inherentes a su método 
trascendental e y habría intentado subsanarlos aplicándose en el último período de 
su labor teológica al análisis de la cristología histórico-salvífica. 



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 425

acontecido ya en la historia y que nosotros llamamos Jesucristo. 
Parece evidente que la “necesidad” de la cruz como momento 
imprescindible e inherente a la idea del redentor absoluto es algo 
que desborda cualquier expectativa antropológica y que únicamente 
puede deducirse desde el misterio del amor desbordante de 
Dios. El «rodeo» cristológico47 resulta incuestionable para una 
comprensión cristiana de la soteriología que quiere tomar en 
serio la persona de Jesús como causa eficiente y efectiva de 
nuestra salvación. Y tal componente no puede ser derivado, sin 
más, de la propia historia. El acontecimiento histórico-concreto 
de Jesús sólo se muestra en su íntegra figura (Gestalt) y en su 
significación o sentido completos cuando su vida y su misión se 
reciben y acogen personalmente con unos ojos abiertos por la fe 
y un corazón desnudado de formalidades y prejuicios. 

La segunda dificultad en nuestra recepción de la soteriología 
de Rahner se centra en el hombre como receptor subjetivo de 
la redención objetiva acaecida en Cristo. A pesar de todo lo 
dicho respecto a la relación entre inmanencia y trascendencia, 
mucho nos tememos que no se haya aclarado del todo qué lugar 
ocupa realmente la propia historia dentro de una soteriología 
que concibe de antemano la redención por encima y más allá de 
la situación pecadora del ser humano. Porque si la culpa, como 
acción voluntaria y con real efectividad para el hombre, es un 
dato extrínseco al proceso de la salvación que Dios realiza en 
la historia ¿qué sentido tiene hablar, por ejemplo, de libertad? 
El momento dramático, como insiste Balthasar48, debe ser 

47 Esta es una expresión que utiliza Rahner para referirse al «aquí y ahora», mo-
mento concreto y lugar particular, por el que pasa irremediablemente el camino de 
la salvación. Se encuentra en Worte ins Schweigen (Innsbruck 1938) [SW 7, 3-38]. Trad. 
esp.Palabras al silencio, Pamplona 1957, 99s.

48 Cf. H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, 262 (259); W. Ka-
sper, Jesus der Christus, 57ss. Cf. B. vander Heijden, Karl Rahner. Darstellung und Kritik 



426	 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNÁNDEZ 

mantenido a toda costa si se quiere hablar con rigor y realismo 
de libertad tanto en la historia como en el propio hombre. Una 
y otro no pueden permanecer clausurados dentro de un sistema 
de orientación puramente trascendental porque a la esencia de la 
libertad pertenece también el rechazo y la negación de la oferta 
de salvación ofrecida por Dios. El pecado, en efecto, circunfiere 
la estructura del hombre como capacidad de cerrarse a la gracia 
y su apertura a la trascendentalidad, por tanto, no define con 
exclusividad y exactitud la esencia del ser humano. La culpa, 
aunque nunca pueda resultar ser un absoluto irremediable, 
necesita ser superada para que la voluntad salvífica de Dios 
prevalezca sobre ella. En consecuencia, no es suficiente decir que 
el pecado fue admitido porque siempre era sabido como apresado 
en la incomprensible voluntad salvífica y amorosa de Dios49, sino 
que hay que afirmar, con la misma rotundidad, que el pecado fue 
vencido y aniquilado el último enemigo “a causa de” y “por” la 
muerte y resurrección de Jesús. 

Todas estas dificultades no empañan en absoluto la riqueza 
que se extrae de la soteriología de Rahner. Por una parte, sus 
límites no hacen sino impulsarnos hacia nuevas reflexiones 
que hagan más asequible y cercano al hombre contemporáneo 
el mensaje cristiano de la redención. Sus logros son, por otro 
lado, algo que ya no puede ser ignorado por la teología actual. Si 
tuviéramos que resumir en un sólo enunciado todo el valor de su 
soteriología podríamos decir que el principal mérito de Rahner 
consiste, fundamentalmente, en haber elevado a la soteriología 

seiner Grundpositionen, Einsiedeln 1973; O. González de Cardedal, Jesús de Nazaret, 
287-291.

49 Cf. K. Rahner, “Versöhnung und Stellvertretung”, 256 (SW 30, 363); Id., “Die 
Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung…”, 212 (SW 15, 249); Id., 
“Der eine Jesus Christus und die Universalität des Heils”, 261 (SW 22/1b, 892: 
Kreuz als Folge oder Ursache?). 



	 INTUITU MERITORUM CHRISTI	 427

al centro de la teología comprendiéndola como la doctrina de 
la autocomunicación de Dios en Jesucristo y descartando el frío 
y desnudo planteamiento de esta como simple remisión de los 
pecados. En todo caso su pensamiento nos ha ayudado a vivenciar 
de nuevo el misterio primordial al que el cristiano se entrega 
siempre esperando y amando; que no es otro que Jesucristo, en 
quien Dios y hombre van de consuno: “Ahora es el tiempo de 
pasar de una cristología en búsqueda, que se propone descubrir al 
portador absoluto de la salvación en la historia, a una cristología 
que lo ha encontrado realmente en ella. En el convencimiento de 
haberlo encontrado está dado el núcleo auténtico, la substancia 
del cristianismo. El cristianismo eclesial dice: en Jesús de Nazaret 
hemos encontrado al portador absoluto de la salvación, al Cristo 
de Dios, al Hijo de Dios”50.

50 Id., “Was heißt heute an Jesus Christus glauben?”, en SzT,XIII, 172-187, aquí 
177 (SW 30, 293-304, 297).





De Oriente a Occidente.
Dos concepciones trinitarias alternativas,
y su posible síntesis
En Oriente, en griego: Dios y la Tríada (o` qeo,j kai. h` Tri,aj)
En Occidente, en latín: Dios y la Trinidad (Deus et Trinitas)

Rodrigo A. Medellín Erdmann

Ciudad de México

Pisteu,omen eivj e[na Qeo.n( Pate,ra pantokra,tora)))1

(Nicea)

Sacrosanta Romana Eccclesia… firmiter credit
… unum verum Deum omnipotentem…

Patrem et Filium et Spiritum Santum,
unum in essentia, trinum in personis2.

(Florencia)

1 Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente… SH 125.
2 La sacrosanta Iglesia romana… firmemente cree… en un solo y verdadero 

Dios… Padre, Hijo y Espíritu Santo, uno en esencia y trino en personas. DH 1330.

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 429-477



430	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Resumen: Desde sus orígenes en Oriente, y durante varios siglos, el cris-
tianismo utilizó el idioma griego como lengua eclesiástica, tanto en la Sagra-
da Escritura (Nuevo Testamento y traducción de los Setenta del Antiguo), 
como en la trasmisión del mensaje evangélico (la Tradición) y en su creci-
ente intelección (la teología). En Occidente, sobre todo a partir de San Am-
brosio y San Agustín, se empezó a utilizar el latín como lengua eclesiástica. 
Los cambios fueron de importancia tanto en terminología como en con-
ceptualización, en elementos claves de la fe cristiana como son la doctrina 
y dogma cristológico y trinitario. Se formularon, así, en una y otra región, 
sendas concepciones alternativas del misterio de la Trinidad, y su secuen-
cia ha sido considerada como un tránsito de la economía a la teología. El 
artículo insinúa la posible perplejidad para los fieles cristianos de tener tal 
dualidad de concepciones, y plantea una sugerencia de integrar ambas, a 
guisa de una síntesis.

Abstract: During the first few centuries, Christianity employed Greek as 
the ecclesiastical language for the holy scripture (New Testament and the 
Septuagint translation of  the Old Testament), as well as for the transmis-
sion of  the evangelical message (Tradition) and the growing understanding 
thereof  (theology) ever since its Eastern origin. In the West, especially since 
S. Ambrose and S. Agustin Latin began to be used as the ecclesiastical lan-
guage. The modifications were important, both in terms of  terminology 
and in conceptualization of  key elements of  the Christian faith, such as 
Christological and Trinitarian doctrine and dogma. Alternative formulations 
of  the mystery of  the Trinity ensued in each region, and their sequence are 
often considered as a transit from economy to theology. The present paper 
hints of  a possible perplexity among the Christian faithful of  having such 
a duality of  conceptions and proposes an integration of  these alternatives 
in a sort of  synthesis.

El cristianismo primitivo y su expansión

Le encarnación, vida, pasión, muerte y resurrección de Jesús, 
así como la trasmisión inicial de su evangelio tuvieron lugar en 
una matriz cultural judía. Ahora bien, al difundirse cada vez con 
más amplitud el mensaje cristiano la expansión ocurrió en una 
matriz cultural helénica. El griego devino el lenguaje común del 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 431

cristianismo en Oriente desde un principio. Si bien hubo alguna 
versión del evangelio en arameo, todos los libros canónicos del 
Nuevo Testamento (así como la traducción de los Setenta del An-
tiguo Testamento) fueron escritos en griego. De ahí en adelante, 
en Oriente todos los Padres de las Iglesia y los teólogos se expre-
saron en griego.

Avanzando el siglo cuarto, en el centro del Imperio Romano y 
en el norte de África, surgieron grandes figuras como Ambrosio 
de Milán y Agustín de Hipona, que iniciaron la difusión del cris-
tianismo en una matriz cultural latina.

Del judaísmo el mensaje cristiano heredó el elemento fun-
damental, la fe en un solo Dios, el monoteísmo. Con todo, esa 
creencia medular se fue diferenciando desde el inicio, al reflex-
ionar los cristianos en la realidad de su Maestro, Jesucristo, y su 
relación con Dios. Frente a errores y herejías se fue depurando el 
concepto del Dios cristiano, tanto en Oriente como, más tarde en 
Occidente. Sin embargo, los resultados son diferentes. Veamos.

Dios, un concepto clave, tanto en Oriente como en Occidente

Un cristiano actual medianamente instruido, que busca vivir su 
fe en plenitud, puede resultar perplejo ante la paradoja de nociones 
aparentemente distintas del término «Dios». En definitiva, ¿quién 
es Dios para los cristianos? La historia del dogma y de la religiosi-
dad cristiana parece darle al menos tres respuestas diferentes:

>	El Dios de los cristianos es Jesucristo, Dios y hombre ver-
dadero.

>	El Dios de los cristianos es el Padre omnipotente, el único 
Dios verdadero (Jn 17,3), cuyo Hijo Jesucristo y el Espíritu 
Santo son así mismo Dios, sin que sean tres dioses sino una 
sola tríada divina. 



432	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

>	El Dios de los cristianos es la Santísima Trinidad, Padre, 
Hijo y Espíritu Santo, un solo Dios en tres personas distintas.

Prescindiendo de la primera respuesta ―que omite mencio-
nar al Padre y al Espíritu Santo―, una revisión prospectiva de la 
historia arroja diferencias en la formulación, conceptualización y 
comprensión de la noción de «Dios», entre Oriente y Occidente. 
Aunque ambas versiones son consideradas ortodoxas, hay dife-
rencias entre una y otra. 

Concepción básica y diferencias

En forma escueta se podría decir que en Oriente el término 
«Dios» en griego «o qeo,j», es decir, el nombre precedido por 
el artículo determinado) designa al Padre, la primera de las tres 
Personas divinas, fuente y origen de todo lo divino y lo creado; 
mientras que igualmente se le atribuye la divinidad, «Dios» (en 
griego «qeo,j» sin artículo), al Hijo y al Espíritu Santo por ser de 
la misma naturaleza que el Padre. Los tres constituyen la Tríada 
divina ―h Tri,anj qei,a―. Esta concepción da énfasis a las di-
ferencias de las tres Personas sin omitir la unidad de la esencia, 
y resalta el papel salvífico de cada una de ellas en relación con la 
humanidad, si bien operan siempre concertadamente.

En Occidente «Dios» es primordialmente la Trinidad: un solo 
Dios en tres personas distintas, Padre, Hijo y Espíritu Santo, cada 
una de las cuales es Dios, sin que sean tres dioses. En esta concep-
ción se enfatiza la unidad de esencia en la pluralidad de personas, 
y, siendo la divinidad indivisible en su esencia, es también indivi-
sible en su acción ad extra.

¿Cómo entender y clarificar estas diferencias en las respectivas 
concepciones de «Dios» y «un solo Dios» en una y otra región y 
en épocas diversas?



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 433

DOS CREDOS: NICEA EN ORIENTE,                          
FLORENCIA EN OCCIDENTE

Para responder a esta pregunta con más certeza, convine par-
tir de definiciones oficiales del magisterio de la Iglesia en sen-
dos concilios que abordan esta materia uno en Oriente y otro en 
Occidente, con toda la fuerza del magisterio eclesiástico que su 
carácter conciliar representa. Comparemos las dos nociones dis-
tintas de «Dios», en contextos tan autorizados como los Credos o 
símbolos de fe en los Concilios de Nicea/Constantinopla (325 y 
381) en Oriente, y de Florencia (1440) en Occidente.

En Nicea, completado en Constantinopla I, los Padres Concil-
iares definieron su fe ―frente a la herejía arriana― en un Símbolo 
que, esquemáticamente, sostiene: 

“Creemos en un solo Dios, el Padre omnipotente…
Y en un solo Señor, Jesucristo…
Y en el Espíritu Santo...”

En Florencia, el Concilio definió:

“La sacrosanta Iglesia romana…firmemente cree, pro-
fesa y predica a un solo y verdadero Dios omnipotente, 
inmutable y eterno, Padre, Hijo y Espíritu Santo, uno en 
esencia y trino en personas…”.

Sin tratar de diluir las diferencias aduciendo simplemente 
que en el fondo significan exactamente lo mismo, más bien lo 
conducente es tratar de entender y explicar esas diferencias y su 
origen histórico.

En el primer caso, Nicea cree “en un solo Dios”, el Padre om-
nipotente, si bien su Hijo es Dios de Dios, luz de luz, Dios ver-



434	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

dadero de Dios verdadero, por ser de la misma naturaleza del 
Padre, y así mismo lo es el Espíritu Santo.

En el segundo caso, Florencia cree “en un solo y verdadero 
Dios omnipotente”, la Trinidad, Padre, Hijo y Espíritu Santo, uno 
en esencia y trino en personas.

En la historia del dogma, y para beneficio de los fieles cristia-
nos actuales, ¿cómo se explica esta diferencia, y cómo se pueden 
entender, conciliar ―o integrar― ambas nociones? Una primera 
observación sobre las diferencias es que las enuncian dos conci-
lios ―Nicea y Florencia― con diez siglos de distancia y en regio-
nes y culturas bastamente distintas. Debe haber habido de por 
medio un largo proceso de transición pluridimensional que vale 
la pena estudiar en su realidad histórica. Con todo, conviene pre-
viamente hacer alusión a una advertencia.

Una advertencia sobre los estudios históricos

En la introducción a su artículo “Observaciones al Tratado 
Dogmático «De Trinitate»”, Rahner señala que, si bien se han 
hecho investigaciones impresionantes sobre la historia de este 
dogma (y menciona como ejemplos a Petovius, de Regnon, 
Lebretón, Schmaus), también constata, tal vez con asombro y 
con algo de resignación, que la investigación retrospectiva (nach 
rückwärts: en dirección hacia atrás), al menos en la actualidad, no 
se ha traducido en muchos impulsos que por sí misma haya hecho 
avanzar esta historia. 

Estos estudios retrospectivos suelen partir de la concepción 
actual del Dios uno y trino, la santísima Trinidad, indagan su 
formulación desde los orígenes del cristianismo y a lo largo de 
la historia, y aducen que esa concepción trinitaria siempre ha 
estado presente en el pasado. Es una especie de reinterpretación 
histórico–genética del pasado, con un doble énfasis: por una parte 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 435

constatar que desde el principio y a lo largo de todos los siglos las 
escrituras y los escritores cristianos siempre se han referido a la 
Trinidad, y si bien al principio todavía de manera muy incipiente, 
con el tiempo cada quien ha hecho su aportación al conocimiento 
del misterio.

Un estudio histórico con este enfoque retrospectivo afirmaría 
que en realidad no se puede hablar de un tránsito de Oriente a 
Occidente, pues la doctrina trinitaria y cristológica siempre ha 
sido la misma en todas las regiones y épocas desde el origen del 
cristianismo. Además del anacronismo histórico, la deficiencia que 
Rahner señala respecto a este enfoque es lo poco que ha aportado 
a su ulterior esclarecimiento ―de la actualidad hacia adelante (nach 
vorwärts)3.

Un enfoque alternativo

Ante estas deficiencias, vale la pena intentar un enfoque 
alternativo, es decir, un enfoque prospectivo (nach vorwärts: en 
dirección hacia adelante) en lugar de retrospectivo; o sea, una 
revisión heurística de las diversas etapas de la historia de la 
doctrina y dogma trinitario, que tome en cuenta todo lo que ha 
antecedido desde los orígenes hasta la etapa en estudio, a lo largo 
de sus desarrollo histórico en el proceso de avance cronológico 
hasta ese momento ―en cada una de las etapas y los avances―; y 
no desde concepciones actuales proyectadas hacia el pasado. En 
este sentido, la clave hermenéutica serían las Sagradas Escrituras 
y la tradición ―desde el principio hasta el momento histórico de 

3 Karl Rahner, “Bemerkungen zum dogmatischen Traktat «De Trinitate» en Schriften zur 
Theologie, Einsiedeln: Benzinger Verlag, 41964, Vol. IV, p. 103. Traducción española 
de Justo Molina en Ediciones Taurus, Madrid, 1961. Vol. IV, p. 105.



436	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

referencia―, y no las posiciones actuales retroproyectadas hacia 
las diversas etapas del pasado.

Ahora bien, para que este enfoque prospectivo sea eficaz con el 
fin de lograr un verdadero descubrimiento gradual del desarrollo 
histórico de la doctrina y el dogma, epistemológicamente requiere 
en el investigador una clara ubicación en el tiempo y el espacio, 
con un buen conocimiento del pasado y con ignorancia metódica 
respecto al futuro4 ―o bien con posibles referencias al futuro, 
pero sin distorsionar el pensamiento del momento―. Requiere, 
también, cercanía y familiaridad con el teólogo o Padre en 
cuestión que se está estudiando, su personalidad, su entorno y 
sus adversarios, incluyendo destacadamente el idioma original 
y la correcta traducción de sus textos al latín u otro idioma. 
Igualmente, en el análisis es importante distinguir con claridad 
entre términos y conceptos en un sentido semántico. Un intento 
de búsqueda con este enfoque pudiera hacer alguna contribución 
positiva a la ulterior comprensión y vivencia plena del misterio, 
para las generaciones actuales y futuras. 

EN ORIENTE, AVANCES EN LOS PADRES GRIEGOS

Si bien Nicea marca un hito en la definición de la doctrina or-
todoxa de la Iglesia en Oriente, no fue sino un elemento de un lar-
go proceso, anterior y posterior a este primer concilio ecuménico. 
Un recorrido histórico muestra una gran congruencia conceptual 
y terminológica en Oriente.

4 La ignorancia metódica es una forma de abstracción mental que prescinde de 
los conocimientos que de hecho ya se tienen, para que no influyan en la investiga-
ción de un tema que se aborda como históricamente nuevo.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 437

Entre los padres pre-nicenos destacan:

Ireneo de Lyon (c. 140?-202?), que en su libro Demostración de la 
Predicación Apostólica expone la “El orden (ta,xij) de nuestra fe” en 
tres capítulos: el primero: un solo Dios, el Padre ingénito…, el segun-
do: el Verbo de Dios, el Hijo de Dios, Jesucristo nuestro Señor…; 
el tercero, el Espíritu Santo…5.

Orígenes (c.184-254) en el Prefacio 4 de su tratado De Prin-
cipiis, al exponer los elementos de la predicación apostólica, que 
considera la “regla de fe”, enumera: “En primer lugar que uno es 
Dios, que creó todas las cosas… En seguida, que Jesucristo el que 
vino, nació del Padre entes de toda creatura… Enseguida, trasmi-
tieron que el Espíritu Santo está vinculado al Padre y al Hijo en 
honor y dignidad…”6.

Entre los padres post-nicenos destacan:

Atanasio (c. 295-373) que influyó en la terminología nicena 
y la prosigue: El Padre es el único Dios verdadero (ton))) mo,non 
ei=nai qeo.n avlhqh/), Jesucristo es Hijo por naturaleza del Padre. 
La escritura y la tradición afirman la divinidad del Espíritu Santo. 
Sólo con él la Tríada tiene unidad y es eterna, santa y perfecta7.

5 Adelin Rousseau (Trad. Ed.), Démonstrations de la Prédication Apostolique, París: 
Sources Chrétiennes, No. 406, 1995.

6 Origen, Peri Archon, hrsg von hofrat Prof. Dr. Paul Koetschau, Leipzig, 
J. C. Hinrichs‘scue Buchhandlung, 1913. Orígenes, Sobre los Principios, edición 
bilingüe, texto crítico, traducción de Samuel Fernández, introducción de Manlio 
Simonetti, Madrid, Editorial Nueva, Fuentes Patrísticas 27, 2015. Origène, Trai-
té des Principes, introducción, texto crítico de la versión de Rufino, Henri Crouzel 
y Manlio Simonetti, Paris, Edicions du Cerf, 5 Vols., 1978,1980, 184, Sources 
Chrétiennes 252, 253, 268, 269, 312. 

7 Texto griego en Internet:Athanasius Alexandrinus – magnus, Epistolae quattuor 
ad Serapionem, Thesarurus Linguae Graecae, Irvine, Universidad de California, s/f. 



438	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Los tres Padres Capadocios, que continuaron en la lucha con-
tra las herejías y en el esclarecimiento de la doctrina tradicional 
―dos hermanos: Basilio de Cesarea (330-379) y Gregorio de Nisa 
(ca.335–ca.395), y un amigo, Gregorio Nacianceno (330-390)―. 
Fueron sucesores de Orígenes8, contemporáneos de Atanasio, 
con influencia filosófica neo-platónica y estoica, y sobre todo 
grandes pastores y defensores de la ortodoxia nicena.

Para efecto de este estudio sobre las diferencias señaladas en 
la concepción de Dios entre Oriente y Occidente, entre Nicea y 
Florencia, conviene analizar con más detenimiento los plantea-
mientos de los Padres Capadocios.

Tras Nicea, éstos enfrentan la proliferación del arrianismo en 
sus diversas ramificaciones, que amenaza la verdadera fe y pro-
voca daños en el rebaño de los fieles. Por lo mismo, los tres res-
ponden como pastores con las armas del pensamiento. En ese 
sentido, sus escritos, más que una presentación sistemática de la 
fe9, como lo hicieran en su momento Ireneo y Orígenes, acusan 
un triple dinamismo:

* Primero, sostener la verdad tradicional de la Iglesia y de-
fenderla contra los herejes, con base en las enseñanzas de sus 
antecesores y en la, hasta entonces, mejor definición magisterial, 
el Credo Niceno y sus anexos. Esto incluye reafirmar la divinidad 
(h` qeo,thj) del Espíritu Santo junto con la de Jesucristo ―sin las 
cuales la Tríada no sería completa ni eterna―, y distinguir entre 
esencia (ouvsi,a) e hipóstasis (uvpo,stasij) ―como entre lo común 

Traducción al francés en Athanase d’Alexandrie, Lettres a Sérapion sur la divinité du 
Saint-Esprit, Joseph Lebon (trad.), Paris, Editions du Cerf, 2000, Sources Chrétien-
nes, No. 15, I, 29.

8 Basilio y el Nacianceno compilaron un amplio extracto de las obras de Oríge-
nes, la Filocalia.

9 Con excepción de la Gran Catequesis de Gregorio de Nisa.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 439

(h` koino,thj) y lo propio (to. ivdi,azon)―, dos punto que Nicea 
dejó pendientes.

* Segundo, combatir herejes y herejías en sus diversas mo-
dalidades. En especial refutan a Eunomio, quien sostenía que la 
esencia de Dios era la ingénesis (h` avgennhsi,a), por lo que sólo hay 
un Dios, el Padre. El Hijo es Dios unigénito, por lo que es de una 
sustancia distinta a la del Padre, es posterior a éste, y creado de la 
nada. Se le considera Dios por analogía. Refutan, también, toda 
clase de subordinación (u`potagh.) o inferioridad del Hijo en rela-
ción con el Padre.

* Tercero, profundizar en una ulterior inteligencia de la fe. A 
partir de la fórmula bautismal ―en el nombre del Padre y del Hijo 
y del Espíritu Santo―, explicitan la realidad de las tres hipóstasis 
y la diferenciación entre ellas, así como sus relaciones recíprocas; 
la identidad de la esencia común (o`moousi,a), que explica la uni-
dad de la divinidad (mi,a qeo,thj), y la energía y acción común de 
la santa Tríada (a`gi,a Tria,j), que se origina en el Padre, procede 
a través de Hijo y culmina en el Espíritu Santo. Así pues, en la 
creación actúa el Padre como causa principal de lo creado, el Hijo 
como causa demiúrgica y el Espíritu Santo como causa perfeccio-
nante, si bien siempre con la especificidad de cada uno: 

−	 la paternidad y la ingénesis (h` avgennhsi,a) del Padre;
−	 la filiación, y la génesis (h` ge,nnesij) del Hijo;
−	 la fuerza santificadora y la emisión (h` e;kpemyij) del    	

	 Espíritu Santo.

Por su parte, el Padre genera al Hijo como su imagen, pero no 
como algo exterior, sino que existe y subsiste en la hipóstasis que 
lo ha generado, así como ambos espiran al Espíritu Santo, que 
permanece en ellos [principio de la perixóresis]. 

En esta forma los Capadocios salvaguardan la unidad en la 
diversidad y la diversidad en la unidad de la Tríada.



440	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Sentido de la fórmula capadocia

La fórmula acuñada por los Capadocios ―mi,a ouvsi,a( trei/j 
u`posta,seij (una esencia, tres hipóstasis)― concuerda en todo con 
sus precursores en la misma terminología teológica: desde el NT, 
la tradición apostólica, todos los teólogos ortodoxos y los Padres 
de la Iglesia, todos sostienen la fe cristiana en un solo Dios, el Pa-
dre omnipotente, y en un solo Señor Jesucristo, el Hijo único de 
Dios, y el Espíritu Santo. Los Capadocios representan la culmina-
ción de un proceso de esclarecimiento, de perfeccionamiento ter-
minológico, de refinamientos conceptuales del misterio Triádico, 
y cierta culminación de la solución ortodoxa de las controversias 
cristológicas y trinitarias ―en oposición al arrianismo, sabelianis-
mo, eunomismo y otras herejías―, en línea de la tradición del o` 
qeo,j y del ei-j qeo,j del Oriente, con el esclarecimiento pleno de 
la doctrina del ovmoou,sioj tw|/patri. del Símbolo Niceno, por lo 
que el Hijo y el Espíritu Santo son (qeo,j) consustanciales a Dios 
(o` qeo,j, el Padre) y, por lo mismo, tres Personas de una misma 
esencia.

Además, el avance en sus reflexiones teológicas tuvo mucha 
influencia en el siguiente concilio ecuménico, el primero de 
Constantinopla ―inclusive ambos Gregorios participaron en él―. 
Ahora bien, Constantinopla I reitera en el Credo: “Creemos en 
un solo Dios (ei;j e[na qeo.n), el Padre omnipotente… y en un solo 
Señor Jesucristo… Dios de Dios (Qeo.n evk qeou/)…, y en el Espíri-
tu Santo… que con el Padre y el Hijo recibe una misma adoración 
y gloria [pues es así mismo qeo,j]”.

ENTE TANTO, EN OCCIDENTE

Mientras Atanasio y los Padres Capadocios ejercían su ministe-
rio en Egipto y en Asia Menor durante la mayor parte del siglo IV, 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 441

casi simultáneamente surgían en Italia y en el norte de África los 
grandes padres latinos: Jerónimo, Ambrosio de Milán y Agustín 
de Hipona. Son todos grandes figuras en la historia de la Iglesia, 
y constituyen los primeros la culminación de la patrística oriental, 
y los segundos el inicio de la patrística occidental. Representan, 
así mismo, un cambio radical no sólo de lenguaje ―del griego al 
latín―, sino de una matriz cultural relativamente diferente. En 
términos de doctrina, el paso de una a otra región se puede con-
siderar un verdadero tránsito, con una verdadera solución de con-
tinuidad en la historia de la teología.

Agustín de Hipona, su doctrina trinitaria

Una figura clave para entender esta transición fue San Agus-
tín, Obispo de Hipona. Este gran padre de la Iglesia latina, de 
enorme ingenio y corazón ardiente, cuya lengua materna fue el 
latín, estudió en latín, pensó y reflexionó en latín, oró y escribió 
en latín ―su conocimiento del griego fue elemental―. Su obra 
De Trinitate ha resultado de especial importancia histórica como 
una aportación al tema de Dios y la Trinidad ―en sí mismo, por 
la búsqueda de inteligibilidad del misterio―; pero también por la 
influencia que ha tenido en el ulterior desarrollo de la doctrina y 
el dogma trinitarios en el Occidente latino, en figura tan relevante 
como Sto. Tomás de Aquino y en las formulaciones de la teología 
escolástica. Conviene entender, así sea a grandes rasgos, su pensa-
miento en su principal obra sobre el tema: De Triitate10.

10 El análisis se basa en la edición de San Agustín, La Trinidad, de Luis Arias, tra-
ducción, introducción y notas, (Madrid, BAC, 52006), bilingüe, original en latín, con 
traducción al español. Si bien, esta traducción en ocasiones resulta más literaria que 
literal; además, presenta en traducción directa al español los textos de la Sagrada Es-
critura que S. Agustín cita en latín, siendo que su redacción neotestamentaria origi-
nal es en griego. Por lo mismo, para efectos de precisión en el análisis, en ocasiones 



442	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Doctrina de la fe católica sobre la Trinidad

Al iniciar su tratado, S. Agustín presenta la que considera ser 
la definición teológica de la doctrina católica sobre la Trinidad 
como el único Dios verdadero: “La Trinidad es un solo, único 
y verdadero Dios… y rectamente se cree que el Padre, el Hijo 
y el Espíritu Santo [son] de una y la misma sustancia o esencia11 
(I,2,4). En opinión unánime, sus antecesores enseñan “al tenor 
de la Escritura, que Padre, Hijo y Espíritu Santo, [siendo] una 
y la misma sustancia, en inseparable igualdad, llegan a la unidad 
divina, y en consecuencia, no son tres dioses sino un solo Dios”12 
(I,4,7). Ésta es mi fe, pues es la fe católica (Ibid). Para formular 
esta definición, S. Agustín dice basarse en lo que enseñan “cuan-
tos intérpretes del AT y NT he podido leer sobre la Trinidad, que 
es Dios…”.	

Prueba escriturística fundamental

En seguida S. Agustín procede a probar su definición teológica 
sobre Dios como Trinidad con citas de la escritura. Por ejemplo, 
afirma que: “…Pablo, el Apóstol, al decir ‘el único que posee la 
inmortalidad’ habla no únicamente del Padre sino del único Dios, 
que es la Trinidad misma” (I,6,10). Y cita a continuación el pasaje 

habrá que acudir al texto original (se utiliza Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece, 
Stuttgart, Deutsche Bibelgesellschaft, edición 27 revisada, 2006; también, Bruce M. 
Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament, Stuttgart, Deutsche Bi-
belgesellschaft, 22006), y en español a la Biblia de Jerusalén (Biblia de Jerusalén, 5ª. 
edición totalmente revisada, Bilbao, Desclée De Brouwer, 2019). Más aún, al citar a 
S. Agustín, en ocasiones convendrá presentar una traducción al español más literal, 
con el texto original latino entre paréntesis o a pie de página.

11 …quod Trinitas sit unus et solus et verus Deus, et Pater et Filius et Spiritus 
Sanctus unius eiusdem substantia vel essentia [recte] credatur.

12 Quod Pater et Filius et Spiritus Sanctus, unius eiusdem substantiae insepara-
bili aequelitate divinam insinuent unitatem.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 443

completo de Pablo a Timoteo: “Para que observes el precepto 
sin mancha ni culpa hasta la venida de nuestro Señor Jesucristo, 
quien hará aparecer a su tiempo al bienaventurado y solo dichoso, 
el único que posee la inmortalidad, que habita en luz inaccesible, 
a quien nadie entre los mortales vio ni puede ver; al cual el honor 
y la gloria por los siglos de los siglos. Amen”13.

En el Libro II, repite esta cita como prueba fundamental de 
su definición trinitaria, y añade otra, también en la misma carta 
de Pablo: “bienaventurado y solo poderoso, Rey de reyes y Señor 
de señores, el único inmortal que habita en una luz inaccesible, a 
quien nadie vio ni puede ver”14. También en este segundo caso 
S. Agustín considera probada su tesis sobre Dios Trinidad al re-
futar a sus adversarios, quienes “queriendo apuntalar las ruinas 
de su error” sostienen que “lo que afirma del Dios Trinidad, lo 
atribuyen al Padre, con exclusión del Hijo y del Espíritu Santo” 
(II,8,14).

Dificultades y paradojas

S. Agustín confiesa abiertamente que la defensa de la doctrina 
católica sobre la Trinidad como Dios ―tal como él la expone― 
no está exenta de problemas, dificultades y paradojas: “Si afirmo 
que no suelen venirme al pensamiento tales problemas, mentiría” 
(I,5,8). Con todo, el amor de la verdad lo impulsa a encontrar so-
luciones y proponerlas (Ibid). Por ejemplo:

Paradojas al interior de la Trinidad (ad intra)

“Quamvis15 [si bien es cierto que] el Padre haya engendrado al 
Hijo, y por lo tanto el Hijo no es lo que el Padre es; y el Hijo haya 

13 1 Tim 6, 14-16. 
14 1 Tim 1:17.
15 Quamvis: conjunción subordinada concesiva.



444	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

sido engendrado por el Padre, y por lo tanto el Padre no es lo 
que el Hijo es; y el Espíritu Santo no es ni Padre ni Hijo, sino el 
Espíritu del Padre y del Hijo, coigual al Padre y al Hijo, todos per-
tenecen a la unidad de la Trinidad, por lo que no son tres dioses 
sino un solo Dios” (I.4.7). 

Paradojas hacia el exterior de la Trinidad (ad extra)

Además, no la Trinidad, sino sólo el Hijo se encarnó, padeció, 
murió y resucitó; tampoco la Trinidad descendió en figura de pa-
loma en el bautizo de Jesús, ni en Pentecostés como lenguas de 
fuego entre un viento huracanado, sino sólo el Espíritu Santo; ni 
la Trinidad dijo “Tú eres mi Hijo muy amado”, sino sólo el Pa-
dre que hablaba a su Hijo; y quamvis [si bien es cierto que] así como 
Padre, Hijo y Espíritu Santo son inseparables, así operan [actúan] 
inseparablemente16 (Ibid), y todas las acciones [ad extra] son de la 
Trinidad.

Propuestas de solución (I,6,10)

Para probar estas verdades y combatir los errores, S. Agustín 
propone varias reglas para la recta comprensión de las Escrituras, 
a saber:

1ª. Distinguir las dos naturalezas en Cristo, o sea, “distinguir lo 
que se dice según la naturaleza de Dios, en la que es igual al Padre, 
y la naturaleza de siervo que asumió en el tiempo, en la que es 
inferior al Padre” (I,11,22).

2ª. Consecuentemente, “Ciertos pasajes de la Escritura hablan 
del Padre y del Hijo para indicar unicidad e igualdad de sustancia. 

16 Quamvis Pater et Filius et Spiritus sanctus, sicut inseparabiles sunt, ita inse-
parabiliter operentur.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 445

Por ejemplo, ‘Yo y el Padre somos uno” (Jn 10,30). “Algunos, por 
el contrario, hablan del Hijo como inferior al Padre, a causa 
de su forma servil” como El Padre es mayor que yo (Jn 14, 28). 
“Otros, finalmente, no indican ni inferioridad ni igualdad, sino 
simplemente procedencia, como este: Como el Padre tiene la vida en 
sí mismo, dio también al Hijo tener vida en sí (Jn 5,26), pues no significa 
inferioridad de uno respecto del otro, sino sólo quiere mostrar 
quien procede de quién (II,1,3).

Ahora bien, hay sentencias en las que es difícil discernir cuándo 
se refieren al Hijo en cuanto inferior por su condición de criatura 
y cuándo el Hijo como igual al Padre, aunque nacido del Padre. 
Por este carácter ambiguo, estas sentencias se pueden entender en 
ambos sentidos. Un ejemplo: Mi doctrina no es mía, sino del que me 
envió ((Jn 7,16), que implica decir: Yo no nací de mí mismo, sino 
de aquel que me envió (II,2,4). Tampoco el Hijo es inferior al Pa-
dre por glorificarlo, pues también el Padre lo glorifica. En forma 
semejante, el Espíritu Santo procede del Padre y del Hijo, pero no 
es inferior a ninguno de los dos.

Naturaleza de las misiones divinas según S. Agustín

Al planteamiento herético de que el enviado es inferior a quien 
los envió, S. Agustín aclara: del Hijo dice la escritura: “Estaba en 
el mundo y el mundo fue creado por él17” (Jn 1,10) y en seguida: 
“Vino a su propia casa18”. Por lo mismo, resulta que es enviado a 
donde ya estaba. 

En relación a la omnipresencia del Espíritu, también cita la 
escritura: “A donde me iré de tu Espíritu19”. Por lo mismo, igual-

17  evn tw/| ko,smw| h=n( kai. o` ko,smoj diV auvtou/ evge,neto (Jn 1,10).
18 In sua propia veni (eivj ta. i;dia h=lqen) (Jn 1,11).
19 Quo abibo ab Spiritu tuo (Sal. 138, 8).



446	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

mente resulta que es enviado a donde ya se encontraba. Entonces, 
¿en qué sentido son enviados?

Respecto del Hijo, dice la escritura: “Envió a su Hijo nacido 
de mujer” (Gal 4,4). Es decir, es enviado por el hecho de nacer 
de una mujer ―por hacerse visible―. Y en el mismo evento envió 
al Espíritu Santo: “El Espíritu Santo descenderá sobre ti”, y “Se 
halló haber concebido por el Espíritu Santo20”. 

En consecuencia, en cuanto nacido de Dios, el Hijo ya estaba 
en el mundo; vino enviado a este mundo en cuanto es nacido de 
una mujer. Igualmente, el Espíritu Santo ya estaba en el mundo, 
pero vino al mundo en cuanto que actuó sobre María y sobre Je-
sús. En ese sentido, ambos son enviados, sin que sean inferiores.

Ahora bien, “la voluntad del Padre y del Hijo es única, e inse-
parable su obrar; por lo mismo, la encarnación y nacimiento en el 
seno de una Virgen, siendo la explicación de la misión del Hijo, es 
obra única e indivisa del Padre y del Hijo, incluyendo al Espíritu 
Santo. Luego el Hijo ha sido enviado por el Padre y por el Hijo. 
Es decir, el Padre y el Hijo, ambos invisibles, han creado lo que es 
visible en el Hijo. Por lo mismo, el Hijo, en cuanto que es visible, 
fue enviado por el Padre y el Hijo, que son invisibles (II,5,9). E 
igualmente fue una misión del Espíritu Santo, invisible como el 
Padre y el Hijo, cuando aparece en forma corpórea de paloma o 
lengua de fuego.

Diferente es el caso de las teofanías del Antiguo Testamento, 
donde Dios se manifiesta mediante alguna forma corporal (la zar-
za ardiente, la columna de fuego, la nube, el monte en llamas en 
los diálogos con Moisés). En ningún caso se trata de Dios mismo, 
que es siempre invisible, sino simplemente del uso de criaturas 
como medios de comunicación.

20 Lc, 1, 35. Mt 1, 18.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 447

Análisis a profundidad 

Profundizando su noción de Dios como Trinidad, S. Agustín 
realiza un análisis cuasi-metafísico al distinguir las Personas y sus 
relaciones. Sólo Dios es sustancia inmutable ―o más bien esencia 
inmutable (ouvsi,a en griego)―. Las creaturas son susceptibles 
de accidentes y, por lo tanto, mutables. En Dios nada se predica 
según-accidente, pues nada le es accidental. Tampoco no todo 
se predica según-sustancia. Se habla a veces de Dios según la 
relación, como del Padre al Hijo y viceversa, pero ésta no es una 
relación accidental, pues no es mutable. Con todo, estas relaciones 
―diferentes― no son según la sustancia, pues la sustancia es única. 

El arriano Eunomio sostenía que ser ingénito o engendrado 
no implica relación de Padre e Hijo, sino se refiere a la sustancia 
propia de cada uno; y al ser distinta sustancia, Padre e Hijo son 
sustancialmente diferentes. Responde S. Agustín: en efecto, 
ingénito no dice relación sino característica consigo mismo del 
Padre; en cambio engendrado sí dice relación del Hijo con el 
Padre ―pero ambos son una misma sustancia.

Por ser la misma sustancia, lo que se dice de una Persona se 
dice de las otras en singular, por ejemplo: Dios, bueno, eterno, 
omnipotente. Lo que se dice en singular, no se dice de la Trinidad 
sino de una persona a otra, o en relación a las criaturas, como 
Padre o Hijo o Espíritu Santo. Cuanto se dice en el tiempo (Padre 
nuestro, Señor nuestro) no es algo accidental a Dios, como si en él 
hubiera habido algún cambio, sino es la criatura que con el tiempo 
inicia una relación distinta con Dios.

Como buen retórico, S. Agustín continúa preguntándose qué 
nombre genérico o específico abraza a Padre, Hijo y Espíritu 
Santo cuando que son distintos, pero una sola sustancia. Lo más 
adecuado es tres personas y no tres sustancias. Además, ninguna 
persona es mayor que las otras, ni dos juntas son mayores que la 
tercera.



448	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

El resto del libro VIII y en general la obra en conjunto 
desarrolla ulteriormente la analogía entre el alma humana y la 
Trinidad, a saber: en el alma humana se distinguen la mente, su 
conocimiento de sí misma, y el amor con que se ama a sí misma 
y a su conocimiento; con todo, estas tres realidades son iguales 
entre si y son de una misma esencia.

ALGUNAS OBSERVACIONES CRÍTICAS

Interpretes leídos
Para formular esta definición teológica, S. Agustín dice basarse 

en lo que enseñan “cuantos intérpretes del AT y NT he podido 
leer sobre la Trinidad, que es Dios…”. Sin embargo, sólo cita por 
su nombre a Hilario [de Poitiers] (VI, 10,11; XV,3,5), que escri-
bió en latín habiendo dominado el griego. En realidad, fuera del 
caso de Tertuliano (Adversus Praxeam, PL 2,154ss.) y tal vez el de 
Sancto Spiritu de San Ambrosio, no parece haber antecedentes de 
autores latinos previos a S. Agustín que hayan sostenido el térmi-
no y el concepto de «Dios» como la Trinidad (Trinitas)21. Más aún, 
él mismo hace esta observación:

Tengan en cuenta que las obras que versan sobre estas mate-
rias no están escritas en latín o no se encuentran ―para nosotros 
ciertamente fueron de difícil adquisición―; además, no estoy tan 
familiarizado con el griego para poder leer y entender los libros 
publicados en dicho idioma, aunque, por lo poco que nos ha 
sido traducido, no dudo que dichos escritos contengan en abun-
dancia lo que con tanta utilidad buscando voy (III, Pról. 1).

21 Arias, Op. Cit, pag. 234, cita 1 sugiere el nombre de algunos otros posible 
autores leídos por S. Agustín.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 449

En consecuencia, no se puede afirmar que S. Agustín haya 
conocido y dominado todos, o la mayoría, de los antecedentes 
históricos del desarrollo de la doctrina y dogma trinitarios y cris-
tológicos previos o contemporáneos, tanto en Oriente como en 
Occidente, incluyendo al Antiguo y Nuevo Testamento en sus 
idiomas originales, por lo que sus planteamientos se basan pri-
mordialmente en su estudio de las Escrituras traducidas al latín. 
Esto apunta a su gran ingenio creativo, pues es poco lo que ha 
recibido de la tradición; pero también a sus limitaciones en la 
exégesis y la interpretación de la Sagrada Escritura, como podrá 
apreciarse.

Las citas básicas
Como pruebas escriturísticas de su definición de Dios como 

Trinidad, S. Agustín se limita a citar dos pasajes de la primera 
carta de San Pablo a Timoteo (1Tim 6, 14-1622 y 1Tim 1:17)23. 
Sin embargo, es cuestionable que estas citas se refieran a Dios 
Trinidad bajo el supuesto de que es el “único que posee la inmor-
talidad”. Más aún, es extraño que no aduzca ninguna otra cita del 
Nuevo Testamento.

Reformulaciones de la Escritura
En ocasiones su definición de Dios como Trinidad lo obliga a 

una exégesis cuestionable de pasajes bíblicos. Ejemplo es el dicho 
de Jesús en la oración sacerdotal de la última cena, cuando, ha-
blando con el Padre y dirigiéndose a Él, exclama: “Esta es la vida 

22 El original dice: thrh/sai, se th.n evntolh.n a;spilon avnepi,lhmpton me,cri 
th/j evpifanei,aj tou/ kuri,ou h`mw/n VIhsou/ Cristou/( h]n kairoi/j ivdi,oij dei,xei o` 
maka,rioj kai. mo,noj duna,sthj( o` basileu.j tw/n basileuo,ntwn kai. ku,rioj tw/n 
kurieuo,ntwn( o` mo,noj e;cwn avqanasi,an( fw/j oivkw/n avpro,siton( o]n ei=den ouvdei.j 
avnqrw,pwn ouvde. ivdei/n du,natai\ w-| timh. kai. kra,toj aivw,nion( avmh,n.

23 El orignal dice: Tw/| de. basilei/ tw/n aivw,nwn( avfqa,rtw| avora,tw| mo,nw| qew/|( 
timh. kai. do,xa eivj tou.j aivw/naj tw/n aivw,nwn( avmh,n.



450	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

eterna: que te conozcan a ti, único Dios verdadero y al que en-
viaste, Jesucristo”. (Jn 17,3)24. Al respecto S. Agustín se pregunta 
si no “nos vemos obligados a confesar que sólo el Padre es Dios 
verdadero, o bien que en la palabra Dios se comprenden las tres 
divinas personas, Padre, Hijo y Espíritu Santo”. Y se responde: 
“¿Y no es que al añadir el Señor ‘y al que enviaste Jesucristo’, se 
han de sobrentender las palabras ‘único Dios verdadero’ como las 
tres divinas personas? En cuyo caso el orden de las palabras es: 
La vida eterna es “que a ti y al que enviaste, Jesucristo, conozcan 
como el único Dios verdadero” Y al nombrar a uno en relación 
de paz con el otro, se sobreentiende la paz como el Espíritu Santo 
(VI,9,10).

Cuando la escritura dice: “Dios es amor, y tanto amó Dios 
al mundo que le entregó a su Hijo unigénito”, S. Agustín aclara: 
“Dios Trinidad es amor. Y tanto amó Dios Trinidad, Padre, Hijo 
y Espíritu Santo, al mundo que le entregó al Hijo, por no poder 
decir a su Hijo (Jn 3, 16).

Las acciones ad extra 
Si bien hace alusión a acciones específicas de cada una de las 

personas en la historia de la salvación, acaba considerando esta 
especificidad como una mera asignación, sin que realmente sean 
acciones diferentes, pues al enfatizar la unidad inseparable de las 
tres personas por su unidad de sustancia, resulta que la encar-
nación, la infusión del Espíritu Santo y la iniciativa del Padre al 
enviar a su Hijo al mundo, son todas acciones de la Trinidad y 
su única sustancia. Su intento de resolver las paradojas que de 
aquí se derivan mediante su concepción de las misiones resulta muy 
cuestionable.

24 En griego: au[th de, evstin h` aivw,nioj zwh. i[na ginw,skwsin se. to.n mo,non 
avlhqino.n qeo.n kai. o]n avpe,steilaj VIhsou/n Cristo,nÅ



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 451

La influencia de S. Agustín
Con todo, la obra exegética De Trinitate conserva un gran valor 

al refutar a los herejes, sobre todo arrianos, y por las profundas 
reflexiones sobre las relaciones intra-trinitarias de la tres Personas, 
así como en su intento de ver en el alma humana un reflejo de la 
realidad trinitaria. Su pensamiento tuvo una gran influencia en los 
siguientes siglos, sobre todo en Occidente.

En efecto, la concepción agustiniana de «Dios» como la 
santísima Trinidad ―un solo Dios en tres personas distintas―, 
influyó grandemente en la teología occidental, tanto en las 
definiciones eclesiásticas y conciliares, como entre los teólogos, 
en los tratados de teología, y en la catequesis de la Iglesia. Veamos.

Definiciones conciliares
En los primeros siglos, en todos los símbolos de la fe cuya 

redacción original es en lengua griega, el primer artículo 
invariablemente habla de Dios, el Padre omnipotente. Más aún, 
cada vez con más frecuencia añade el término «un solo Dios»: 
ei-j qeo.j: “Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente, hacedor 
de todas las cosas visibles e invisibles…” (Pisteu,omen eivj e[na 
qeo.n( Pate,ra pantokra,tora( pa,ntwn o`ratw/n te kai. avora,twn 
poieth,n)))25...

En cambio, después de S. Agustín, las definiciones eclesiásticas 
y conciliares redactadas en latín van transitando del sentido del 
término «Dios y único Dios» como el Padre omnipotente, al 
sentido agustino de «Dios» como santísima Trinidad: Padre, Hijo 
y Espíritu Santo, un solo Dios en tres Personas Distintas. Veamos:

25 El caso primordial es el Símbolo de Nicea, DH 125. La fórmula es semejante 
en prácticamente todos los símbolos primeros que preceden a Nicea. Cf. DH 40, 
41, 42, 44, 46, 48, 50, 51, 55, 60. La misma fórmula se consuma en Constantinopla 
I, DH 150.



452	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

	En el símbolo en latín atribuido al Papa Dámaso (Fides 
Damasi) —sur de Francia hacia el año 500, y que influyó en Espa-
ña—, en un mismo párrafo se utiliza ya el término “unum Deum” 
en los dos sentidos —el Padre y el Dios trino y uno—, al referirse 
al misterio trinitario:

Creemos en un solo Dios, Padre todopoderoso, y en un solo 
Señor nuestro Jesucristo Hijo de Dios, y en [un solo] Espíritu 
Santo Dios. Veneramos y confesamos no tres dioses, sino Padre 
e Hijo y Espíritu Santo [ser] un solo Dios, no como si se tratara 
de un solo Dios cuasi solitario; tampoco que siendo Padre sea 
también Hijo, sino que el Padre es quien engendra, el Hijo quien 
es engendrado, y el Espíritu Santo ni engendrado ni ingénito, no 
creado ni hecho, sino procediendo del Padre y el Hijo [omitido 
en el texto original]…26.

	En el año 400 el símbolo Toledano I utiliza ya el término 
unum Deum para hablar de Dios, el Padre y el Hijo y el Espíritu 
Santo: “Creemos en un solo Dios verdadero, Padre e Hijo y Es-
píritu Santo, hacedor de las cosas visibles e invisibles, por quien 
son creadas todas la cosas en el cielo y en la tierra”. (Credimus in 
unum verum Deum, Patrem et Filium et Spiritum Sanctum, visibilium 
et invisibilium factorem, per quem creata sunt omnia in caelo et in terra)27. 
A diferencia del credo Niceno-constantinopolitano, en el que el 
creador es el Padre, aquí un solo verdadero Dios, Padre e Hijo y Espíritu 
Santo, (el Dios trino y uno) es el creador de todas las cosas.

26 Credimus in unum Deum Patrem omnipotentem et in unum Dominum nostrum Iesum 
Christum Filium Dei et in [unum]Spiritum Sanctum Deum. Non tres Deos, sed Patrem et 
Filium et Spiritum Sanctum unum Deum colimus et confitemur: non sic unum Deum, quasi 
solitarium, nec eundem, qui ipse sibi Pater sit, ipse et Filius, sed Patrem esse qui genit, Filium esse 
qui genitus sit, Spiritum vero Sanctum non genitum neque ingenitum, non creatum neque factum, 
sed de Patre et Filio [omittitur] procedentem… DH 71.

27 Símbolo Toledano I, año 400, DH 188. Cf  etiam DH 441. 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 453

	Confesión pseudo-atanasiana “Quicumque”. Su autoría ha 
sido motivo de muchas discusiones, si bien ya nadie lo atribuye a 
Atanasio de Alejandría28. “En la actualidad predomina la opinión 
de que la confesión de fe fue compuesta por un autor desconoci-
do, entre los años 430 y 500, en el mediodía de Francia, probable-
mente en la provincia de Arlés”29. Su primer artículo dice: “Fides 
autem catholica haec est, ut unum Deum in Trinitate et Trinita-
tem in unitatem veneremur”30. Continúa una larga explicación en 
latín del misterio de la Trinidad.

	Más adelante, en el año 638, en el Concilio Toledano VI, 
la fórmula de confesión de fe utiliza ya el término Trinidad como 
el unum Deum, en una exposición de esta doctrina: “Creemos y 
confesamos que la sacratísima y omnipotentísima Trinidad, Padre 
e Hijo y Espíritu Santo, [es] un solo Dios, no solitario, de una 
esencia…”31.

	Y más tarde el Concilio IV de Letrán (XII Ecuménico), 
en el año 1215 afirma: 

Firmemente creemos y sencillamente confesamos que hay 
un solo Dios verdadero, eterno, inmenso e inconmutable, in-
comprensible, omnipotente e inefable, Padre e Hijo y Espíritu 

28 No hay lugares paralelos ni en los escritos de Atanasio ni en las actas de los 
concilios de Éfeso o de Calcedonia. En cambio, sí incluye varios textos del De Trini-
tate de S. Agustin. Cfr. Philip Schaff, History of  the Christian Church, Peabody, Mass., 
Hendrickson,Vol. 3, p. 695-96.

29 DH p. 81.
30 “Ahora bien, la fe católica es que veneremos a un solo Dios en Trinidad y 

Trinidad en la unidad.” DH 75, p. 80-82.
31 Credimus et confitemur sacratissimam et omnipotentissimam Trinitatem, Patrem et Filium 

et Spiritum Sanctum, unum Deum solum non solitarium, unius essentiae, virtutis, potestatis, 
maiestatis, uniusque naturae, discretam inseparabiliter personis, indiscreatam essentialiter subs-
tantia deitatis creatricem ómnium creaturarum… etc. Concilio Toledano VI, año 638, DH 
490.



454	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Santo, ciertamente tres Personas, pero una esencia, sustancia 
o naturaleza totalmente simple: el Padre [procede] de nadie, el 
Hijo sólo del Padre, el Espíritu Santo igualmente de ambos…32.

	De ahí en adelante, los pronunciamientos conciliares y ex-
posiciones del magisterio en idioma latino elaboran cada vez con 
más detalle y precisión el término unum verum Deum omnipotentem 
como el Dios trino y uno33. 

	Finalmente, de especial relevancia es el “Decreto en pro 
de los jacobitas” Cantate Domino del Concilio de Florencia (1441)34. 
Aquí se define con toda precisión la doctrina de la Santísima Tri-
nidad como el Dios trino y uno, y se describe la perico,resij o 
circumincessio. Vale la pena transcribirlo con cierta amplitud:

La sacrosanta Iglesia Romana, fundada por la palabra del Se-
ñor y Salvador nuestro, firmemente cree, profesa y predica a un 
solo verdadero Dios, omnipotente, inmutable y eterno, Padre, 
Hijo y Espíritu Santo, uno en esencia y trino en personas: el 
Padre ingénito, el Hijo engendrado del Padre, el Espíritu Santo 
que procede del Padre y de Hijo. Que el Padre no es el Hijo o el 
Espíritu Santo; el Espíritu Santo no es el Padre o el Hijo; sino 
que el Padre es solamente Padre, y el Hijo solamente Hijo, y el 
Espíritu Santo solamente Espíritu Santo. Sólo el Padre engendró 
de su sustancia al Hijo, el Hijo sólo del Padre fue engendrado, 
el Espíritu Santo sólo procede juntamente del Padre y del Hijo. 
Estas tres personas son un solo Dios, y no tres dioses; porque 

32 Firmiter credimus et simpliciter confitemur, quod unus solus est verus Deus, aeternus, im-
mensus et incommutaabilis, incomprehensibilis, omnipotens et ineffabilis, Pater et Filius et Spiritus 
Sanctus: tres quidem personae, sed una essentia, substantia seu natura simplex omnino: Pater a 
nullo, Filius a Patre solo, Spiritus Sanctus pariter ab utroque… Concilio Ecuménico IV de 
Letrán (1215), DH 800.

33 Cfr. DH 73-74 (Clemens Trinitas ), 75-76 (Quicumque…), etc.
34 DH 1330-1331.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 455

las tres tienen una sola sustancia, una sola esencia una sola natu-
raleza, una sola divinidad, una sola inmensidad, una eternidad, y 
todo es uno donde no obsta la oposición de relación.

Por razón de esta unidad, el Padre está todo en el Hijo, todo 
en el Espíritu Santo; el Hijo está todo en el Padre, todo en el 
Espíritu Santo; el Espíritu Santo está todo en el Padre, todo en 
el Hijo. Ninguno precede a otro en eternidad, o le excede en 
grandeza, o le sobrepuja en potestad. El Hijo existe del Padre 
Eterno eternamente y sin comienzo. El Espíritu Santo procede 
del Padre y del Hijo eternamente y sin comienzo. El Padre cuan-
to es o tiene, no lo tiene de otro, sino de sí mismo, y es principio 
sin principio. El Hijo, cuanto es o tiene, lo tiene del Padre, y es 
principio de principio. El Espíritu Santo, cuanto es o tiene, lo 
tiene juntamente del Padre y del Hijo. Mas el Padre y el Hijo no 
son dos principios del Espíritu Santo, sino un solo principio: 
como el Padre y el Hijo y el Espíritu Santo no son tres principios 
de la creación, sino un solo principio35.

35 Es ésta una magnífica exposición doctrinal del misterio de la Trinidad en 
sí mismo, del Dios triuno, siguiendo la doctrina agustino-tomista: Sacrosancta 
Romana Ecclesia, Domini et Salvatoris nostri voce fundata, firmiter credit, profitetur et 
praedicat, unum verum Deum omnipotentem, incommutabilem et aeternum, Patrem et Fi-
lium et Spiritum Sanctum, unum in essentia, trinum in personis: Patrem ingenitum, Filium 
ex Patre genitum, SpiritumSanctum ex Patre et Filio procedentem. Patrem non esse Filium 
aut Spiritum Sanctum; Filium non esse Patrem aut Spiritum Sanctum; Spiritum Sanctum 
non esse Patrem aut Filium; sed Pater tantum Pater est, Filius tantum Filius est, Spiritum 
Sanctum tantum Spiritum Sanctum est. Solus Pater de substancia sua genuit Filium, solus 
Filius de solo Patre est genitus, solus Spiritus Sanctus simul de Patre procedit et Filio. Hae 
tres personae sunt unus Deus, et non tres dei: quia trium est una substantia, una essentia, 
una natura, una divinitas, una immensitas, una aeternitas, omniaque sunt unum, ubi non 
obviat relationis oppositio.

Propter hanc unitatem Pater est totus in Filio, totus in Spiritu Sancto; Filius totus est 
in Patre, totus in Spiritu Sancto; Spiritus Sanctus totus est in Patre, totus in Filio. Nullus 
alium aut praecedit aeternitate aut excedit magnitudine, aut superat potestate. Aeternum qui-
ppe et sine initio est, quod Filius de Patre exsistit; aeternum ac sine initio est, quod Spiritus 
Sanctus de Patre Filioque procedit. Pater quidquid est aut habet, non habet ab alio, sed ex 



456	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Teólogos y tratados teológicos

El más grande teólogo de la Edad Media, Santo Tomás de 
Aquino (1225-1274), sigue el esquema agustino en su Summa 
Theológica. Su Parte Primera, dedicada a Dios, trata en primer 
lugar de Dios en general, sobre la esencia divina, en las cuestiones 
de la 2 a la 26; enseguida trata sobre las tres divinas Personas en 
Dios, en las cuestiones de la 27 a la 43. De Santo Tomas procede 
la Teología Escolástica, cuyo tratado sobre la Trinidad se divide 
también en dos partes: una primera, De Deo uno, y una segunda, 
De Deo Trino.

Catequesis

S. Agustín tuvo, así mismo, gran influencia en la catequesis 
de la Iglesia en Occidente, y en el texto de los catecismos. Un 
ejemplo es Ripalda, el texto clásico de la catequesis primera. Al 
declarar los artículos del Credo, pregunta: “Pues si el primero 
es creer en Dios [“Creo en un solo Dios”], ¿quién es Dios?”, y 
responde: “La Santísima Trinidad, Padre, Hijo y Espíritu Santo, 
tres personas distintas y un solo Dios verdadero.” Y continúa su 
texto con cuatro nuevas preguntas y sendas respuestas: “¿El Padre 
es Dios? Sí lo es. ¿El Hijo es Dios? Sí lo es. ¿El Espíritu Santo es 
Dios? Sí lo es. ¿Entonces, son tres Dioses? No, es un solo Dios 
en tres personas distintas”. 

se, et est principium sine principio. Filius quidquid est aut habet, habet a Patre, et est princi-
pium de principio. Spiritus Sanctus quidquid est aut habet, habet a Patre simul et Filio. Sed 
Pater et Filius non duo principia Spiritus Sancti, sed unum principium: sicut Pater et Filius 
et Spiritus Sanctus non tria principia creaturae, sed unum principium. (DH 1330-1331). 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 457

EL PASO DE ORIENTE A OCCIDENTE

Del ei[j qeo,j al unus Deus
Está claro, pues, con este análisis de San Agustín y su influencia 

en Occidente, que ha habido una evolución en la formulación de 
la doctrina trinitaria de la Iglesia Católica a lo largo de los siglos. 
Aun la terminología teológica latina es relativamente distinta de la 
griega. En efecto, en la historia de la doctrina y dogma trinitarios 
encontramos dos versiones básicas del término y el concepto de 
«Dios». Y esa diferencia lingüística tiene implicaciones semánticas. 
Para empezar, hay que referirse a la traducción del término qeo,j 
en griego al término Deus en latín.

qeo,j en griego 
Casi como premonición hizo Orígenes una advertencia lin-

güística sobre la precisión del griego respecto al término qeo,j 
precedido por un artículo o sin él. Comentando el Prólogo de 
San Juan aclara: 

Con gran cuidado, y no como quien no conoce la precisión 
rigurosa de la lengua griega, Juan en ocasiones utiliza los artículos, 
y en ocasiones los calla; respecto al Verbo, antepone [el artículo] 
«el»; pero respecto de la apelación «Dios», en ocasiones lo pone 
en ocasiones lo quita. Porque, por una parte, se pone el artículo 
cuando la denominación «Dios» se coloca en referencia al ingé-
nito, causa de todas las cosas; pero, por otra, se calla cuando el 
Verbo es llamado «Dios»36.

36 Pa,nu de. paratethrhme,nwj kai. ouvc w`j e`llhnikh.n avkribologi,an ouvk 
evpis ta,menoj o` vIwa,nnhj o[pou me.n toi/j a;rqroij evcrh,sato o;pou de. tau/ta 
avpesiw,phsen( evpi. me.n tou/ lo,gou prostiqei.j to. « o` »( evpi. de. th/j qeo.j 
proshgori,aj o;pou me.n tiqei.j o[pou de. ai;rwn) Ti,qhsin me.n ga.r to. a;rqron( 
o[te h` «qeo.j» ovnomasi,a e`pi. tou/ avgenh,tou ta,ssetai tw/n o[lwn aivti,ou( siwpa/| 
de. auvto,( o[te o` lo,goj «qeo.j» ovnoma,zetai) Origen, Der Johanneskommentar, hrsg 



458	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

En efecto, en griego «Dios» con artículo (ò qeo,j) designa al 
Padre37, es decir, es el nombre propio del Padre. «Dios» sin artí-
culo (qeo,j) se refiere al Logos por cuanto que de él se predica ser 
sustancia divina ― “y el Verbo era Dios” (kai. qeo.j h=n ò lo,goj)―. 
Lo mismo se predica del Espíritu Santo: también es Dios (qeo,j). 
Así pues, en Oriente, su significado propio del término ò qeo,j 
es el Padre omnipotente. Este significado es unánime en el Nue-
vo Testamento, en los Padres Apostólicos y los Apologistas, en 
Ireneo de Lyon, Clemente de Alejandría, Orígenes, Atanasio, los 
padres Capadocios ―Basilio, y dos Gregorios―, así como en todos 
los concilios ecuménicos orientales. El Padre es el Dios verdadero 
(VAlhqino.j ou=n qeo.j ò qeo,j), por ser Dios por sí mismo (auvto,qeoj 
ò qeo,j evsti ). 

El Hijo es Dios (qeo,j sin artículo) por ser Hijo del Padre, de 
quien recibe la naturaleza divina al haber sido engendrado ab 
aeterno. Igualmente, el Espíritu Santo es Dios por proceder ab 
aeterno del Padre [y del Hijo o a través del Hijo]. 

La gran tradición oriental griega nunca utiliza el término «Dios» 
como trino y uno. Aun en teólogos latinos como Novaciano38 e 
Hilario de Poitiers39, Dios es primordialmente el Padre, al tiempo 
que sostienen con total rigor la divinidad de Jesucristo y del 
Espíritu Santo. 

von Erwin Preuschen, Liepzig, J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung 1903. Origène, 
commentaire sur Saint Jean, Cécile Blanc (Ed.), París, Les Éditions du Cerf, 1966, 
Sources Chétiennes, No. 120, Libro I, p. 215.

37 Lo mismo sostuvo Rahner respecto al NT: Karl Rahner, “Theos im Neuen 
Testament”, en Schriften zur Theologie (Einsiedeln: Benzinger Verlag, 71964), Band I, 
p.143-44.

38 La Trinidad, edición crítica y traducción de Carmelo Granado, SJ, Madrid, 
Editorial Ciudad Nueva, 1996. 

39 La Trinidad, edición bilingüe de Luis Ladaria, Madrid, BAC, 1986.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 459

Deus en latín
Ahora bien, en latín no hay forma de hacer estas precisio-

nes, ya que en la lengua de Cicerón no hay artículos determina-
dos. No hay forma de utilizar el término «Deus» de manera que 
designe específicamente al Padre, y el término «Deus» de manera 
que se refiera al Hijo o al Espíritu Santo en cuanto Personas de 
naturaleza divina. En el latín, esta falta de precisión que sí tiene 
el griego de alguna manera influye en la reflexión teológica de 
Occidente. Tampoco en las lenguas romances se estiló, sino rara-
mente, hablar de «el Dios», con artículo, y de «Dios», sin artículo, 
como una forma de nombrar diferenciadamente al Padre, por un 
lado, y al Hijo [y al Espíritu Santo] por otro.

La problemática trinitaria subsiste
La diferencia entre la concepción oriental del único Dios y la 

tríada de hipóstasis, por un lado, y la concepción agustiniana de 
Dios como Trinidad ―un solo Dios en tres Personas distintas―, 
por otro, puede ser sutil en apariencia y ambas pueden considerarse 
ortodoxas: pero en el fondo resultan concepciones distintas, y 
en la práctica conducen a dos lecturas doctrinales distintas, y a 
distintas aplicaciones exegéticas y espirituales.

Frente a estas diferencias, y sus complicaciones inherentes, 
subsiste la pregunta sobre el sentido de la actual religiosidad del 
grueso de los cristianos como «monoteísta» crísticos, tal como la 
describe Rahner40. ¿Puede uno asombrarse de que el pueblo fiel 
no tenga una experiencia vivencial de este supremo misterio de la 
fe cristiana; de que el fiel no viva la Trinidad?

Se podría proponer la hipótesis paradójica de que precisamente 
por la precisión, profundidad y complejidad de la doctrina 
trinitaria en la teología especializada, en la práctica ha resultad 

40 Bemerkunden, p. 105.



460	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

de muy difícil comprensión, asimilación y vivencia para el grueso 
de los cristianos de hoy. El planteamiento de que “Dios es uno 
y es tres; es tres y es uno” no se logra comprender, a pesar de 
que la apologética responde tratando de explicar, sin lograrlo, 
algo que ella misma sostiene que es un misterio, y por lo mismo 
difícilmente comprensible. Es decir, paradójicamente parece haber 
una correlación negativa entre amplitud y precisión teológica, por 
una parte, y vida espiritual del pueblo fiel, por la otra ―mientras 
más sofisticado es el tratamiento dogmático y doctrinal sobre la 
Trinidad, menos influencia tiene sobre la vida cristiana—y, por 
consiguiente, ésta es menos trinitaria.

Una explicación de esta paradoja sería que la formación 
teológica de los clérigos desemboca o bien en una catequesis, 
kerigma y homilías basadas en la muy compleja doctrina de la 
Trinidad que estudiaron en el seminario, o bien se amolda a las 
prácticas de piedad prevalecientes entre los fieles católicos —con 
su muy tenue barniz trinitario41―. En ambos casos, la vivencia 
trinitaria en los fieles es escasa—se establece, así, un incipiente 
círculo vicioso―. ¿Es aceptable esta situación? Parece haber aquí 
un dilema cornuto: malo si se insiste en la profundidad teológica, 
malo si se insiste en una espiritualidad meramente crística. ¿Cómo 
resolver este dilema?

Aludiendo a las ciencias sociales como una analogía, hay 
entre los sociólogos la discusión sobre qué es más importante y 
conveniente para un sano desarrollo de la vida social, ¿la teoría o 
la práctica? La respuesta más aceptable ha sido: “nada hay más 
práctico que una buena teoría”. Así también, en el caso que nos 

41 Este planteamiento no implica que frecuentemente el pueblo fiel, por la pro-
fundidad de su fe, no tenga una vivencia espiritual muy profunda de las realidades 
divinas. Por ejemplo, un creyente puede sobrepasar por mucho a muchos teólo-
gos en su percepción del insondable misterio que implica la sencilla frase “Dios es 
amor”. 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 461

ocupa, se puede postular que nada es más conducente a la práctica 
de una vivencia trinitaria plena que una buena doctrina teológica 
sobre el misterio trinitario. Así pues, la solución no consiste en 
aceptar la inaccesible complejidad de una teología de escuela, por 
un lado, o la superficialidad práctica en la vida cristiana, por otro, 
sino en lograr una doctrina trinitaria que represente fielmente el 
dogma y la tradición, y facilite la inteligibilidad del misterio, para 
lograr su auténtica vivencia experiencial entre el pueblo cristiano.

DOS CONCEPCIONES TRINITARIAS ALTERNATIVAS

De la economía a la teología

En la historia de la doctrina y dogma trinitarios tenemos, pues, 
sendas terminologías y sendos credos en Oriente y Occidente, sin 
que ninguno pueda ser considerado heterodoxo. El resultado de 
este proceso de evolución de la doctrina y el dogma de Oriente a 
Occidente ―proceso no sólo regional sino histórico-temporal―
suele designarse como el tránsito de la economía a la teología.

De la economía a la teología
En efecto, en forma paralela al cambio terminológico, la re-

flexión fue transitando del predominio de la economía en los teólo-
gos orientales al predominio de la teología en los occidentales; es 
decir, de la intervención salvífica de la santa Tríada en la historia 
humana a la realidad del Dios trino y uno en sí mismo, en su 
vida intra-trinitaria. Este tránsito se ha considerado como un gran 
avance en la ciencia teológica―avance que en su momento habrá 
que matizar―. Convencionalmente a estas dos concepciones se 
les ha llamado la Trinidad Económica y la Trinidad Inmanente.



462	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

La Trinidad económica, Dios en la historia de la salvación humana 
Durante los primeros siglos del cristianismo, una vertiente de la 

reflexión trinitaria retoma la historia de la salvación tal como surge 
de la revelación vetero- y neotestamentaria, y frente al monoteísmo 
judío y el politeísmo pagano, y a diversas herejías como el gnosti-
cismo y otras, esclarece la forma de salvaguardar el monoteísmo 
del único Dios (ei-j qeo.j), el Padre, no obstante la divinidad de 
su enviado Jesucristo, y del Espíritu Santo. La reflexión parte del 
orden en que se revelaron sucesivamente cada una de las personas 
divinas, y el papel que cada una juega en la historia de la salvación, y 
concluye en la unidad de sustancia de las tres Personas. 

En efecto, en el Antiguo Testamento quien se manifiesta es 
Yahveh, como el Dios que salva a su pueblo y lo conduce por el 
camino de la alianza. Al llegar a la plenitud de los tiempos, ese 
Dios (Yahveh) fue revelado por Jesús como su Padre y nuestro 
Padre, como su Dios y nuestro Dios. Al hacerlo, Jesús se revela a 
sí mismo como el Hijo de Dios, a quien Dios, el Padre, ha man-
dado al mundo para salvarlo mediante su cruz y resurrección. El 
Padre es el Dios de Jesucristo, y éste es su Hijo. Tras la pascua, 
Jesús nos envía al Espíritu Santo, que nos incorpora a Cristo y nos 
hace hijos de Dios por adopción y herederos del Reino, capaces 
de dirigirnos a Dios como Abba, Padre. Es, pues, un proceso de 
salvación que parte del Dios único (ei-j qeo.j), el Padre, por la 
intermediación del Hijo, con la acción del Espíritu Santo, y nos 
invita a volver en el Espíritu Santo por el Hijo al Padre. En ter-
minología teológica especializada a esta concepción se le llama la 
Trinidad económica, es decir, la Trinidad que irrumpe en la casa del 
hombre [oivkonomi,a son “las normas de la casa”] en la historia de 
la salvación42. En lenguaje más accesible se podría denominar la 
Trinidad [históricamente] salvífica.

42 Esta concepción enfatiza la revelación, por lo que en griego también se utiliza 
la expresión tro,poj avpokalu,yewj (modo de revelación). Cfr. Schaff, History, Vol. 
III, p. 680, nota 4.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 463

La Trinidad inmanente, Dios en sí mismo
Casi podemos afirmar que, una vez logradas las definiciones 

básicas cristológicas y trinitarias como resultado de la solución 
de las controversias de los primeros siglos, la reflexión teológica 
sobre la Trinidad fue adquiriendo una dinámica propia. En efecto, 
se buscó profundizar y hacer lo más inteligible posible el misterio 
incomprensible y supremo de la divinidad cristiana, el misterio 
de Dios en sí mismo. Se parte de la unicidad de Dios (unus Deus), 
que es una única sustancia, pero en tres personas distintas (Deus 
triunus). A partir de San Agustín se utiliza como base el esquema 
psicológico de la mente humana que se conoce a sí misma (el 
conocimiento engendra al Verbo) y el amor que surge entre el co-
gnoscente y el conocido (el Espíritu Santo) como tres realidades 
sustanciales, tres Personas. Describe y profundiza las relaciones in-
tra-trinitarias, entre las Personas. Sostiene que la acción de Dios 
al exterior (ad extra) es de la única sustancia, y no de las personas 
―a cada una de las cuales sólo se atribuye (conceptualmente) algu-
na acción: al Padre la creación, al Hijo la redención, y al Espíritu 
Santo la santificación de los hombres―. Así se desarrollaron los 
conceptos de procesiones, circumincessio o perijóresis (pericw,resij), 
relaciones, nociones, misiones, dentro de la vida íntima de la Trinidad, 
desde luego, siempre en la analogía del más profundo misterio. La 
visión resultante es lo que en terminología teológica especializa-
da se denomina la Trinidad inmanente o la Trinidad en sí misma43, 
y que en lenguaje más accesible se podría denominar la Trinidad 
[dogmáticamente] contemplada, de fuera y de lejos.

De nuevo, parece ser propio de la Trinidad económica con-
siderar a Dios como el Padre omnipotente, el único verdadero 
Dios (Christus dixit), mientras que la Trinidad inmanente habla de 
un Dios en tres personas distintas, es decir, considera al único 
Dios como uno y trino. 

43 Igualmente en griego tro,poj u`pa,rxewj (modo de ser o existir). Ibid., nota 5. 



464	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

¿Qué pensar de esta distinción entre Trinidad económica y 
Trinidad inmanente, la primera más próxima a la teología oriental 
y la segunda prevalente en la teología occidental?

Un cuestionamiento 
En la renovación teológica de primera mitad del siglo XX, que 

desembocó en el Concilio Vaticano II, se cuestionó esta cierta 
discrepancia entre las concepciones trinitarias de Oriente y de 
Occidente, sobre todo por lo que toca a la neo-escolástica y su 
doble tratado De Trinitate: De Deo Uno y De Deo Trino. Un teólogo 
de la talla de K. Rahner ha hecho incisivas críticas a este enfoque. 
Entre otras: 1) que da prioridad a la esencia sobre las personas 
―Dios es uno, cuya esencia única subsiste en tres personas dis-
tintas―; 2) sostiene que toda acción de Dios ad extra es de la es-
encia que subsiste en las tres personas, y no de alguna persona en 
particular, si bien a cada una se le atribuye alguna acción en especial 
―la creación al Padre, la redención al Hijo, la santificación al Es-
píritu Santo―. 3) Respecto a la encarnación, afirma que “Dios” se 
hizo hombre ―de donde se origina el monoteísmo crístico―, que 
4) siendo las tres personas “Dios”, cualquiera de ella se pudo haber 
encarnado, y finalmente que 5) el Padre Nuestro se puede dirigir a 
cualquiera de las tres Personas, y otras críticas por el estilo44.

Una propuesta de solución
Un intento de compatibilizar estas dos concepciones de la te-

ología lo propone Walter Kasper. Al hablar del Dios de Jesucristo, 
en lugar de seguir el esquema neo-escolástico en el que la primera 
parte, De Deo uno se trata de la esencia única de Dios, mientras 

44 Rahner, “Bemerkungen… Ver también de Rahner, “El Dios Trino como Prin-
cipio y fundamento trascendente de la historia de la salvación”, Sección primera, 
“Método y estructura del tratado «De Deo Trino», en Misterium Salutis, Vol. II, p. 
271-179.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 465

que la segunda parte, De Deo Trino se habla sobre las tres personas    
divinas, Kasper en la primera parte, De Deo Uno, trata sobre el 
Padre, el único Dios verdadero, mientras que en la segunda parte 
habla de las tres Personas45  

Otra propuesta: la tesis fundamental de Rahner
Por su parte, para resolver la aporía, Rahner propone, por una 

parte, la vuelta al concepto oriental de Dios (ò qeo,j), el Padre 
omnipotente. También hace el intento de superar cualquier apa- 
riencia de contradicción, con una solución radical: no sólo no hay 
contradicción entre ambas concepciones trinitarias, sino que son 
lo mismo. El tema lo aborda en el contexto del conjunto de los 
tratados trinitarios de teología escolástica y su relación recíproca, 
y sostiene que:

La tesis fundamental que destaca esta vinculación entre los 
tratados y que pone de relieve la Trinidad en tanto misterio de 
salvación para nosotros —en su realidad y no primariamente 
como doctrina— podría formularse así: la Trinidad «económi-
ca» es la Trinidad inmanente y viceversa46. 

De esta forma Rahner plantea resolver una posible discrepan-
cia entre la economía y la teología, entre el Dios salvífico y el Dios 
en sí mismo, al hacer ver que es lo mismo, el Dios para nosotros 
es el Dios en sí mismo. Es decir, Dios en su realidad es siempre 
el mismo, independientemente de la forma como la fe, buscan-
do hacerse inteligible, lo conceptualice, o como el hombre llegue 
conocer a Dios.

45 Walter Kasper, El Dios de Jesucristo, Salamanca, Ediciones Sígueme, 62001, p. 
175-176.

46 Die Grundthese, die diese Verbindung zwischen den Traktaten herstellt und die Trinität 
als Heilsmysterium für uns (in ihrer Wirklichkeit und nicht erst als Lehre) herausstellt, könnte 
so formuliert werden: Die “ökonomische” Trinität ist die immanente Trinität und umgekehrt”. 
Rahner, “Bemerkungen... p. 115. 



466	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Una apreciación
Sostiene Yves M. –J. Congar: “La de K. Rahner es la aport-

ación contemporánea más original a la teología trinitaria… Su 
tesis esencial, calificada por Rahner como Grundaxiom [sic] 
(axioma fundamental) se contiene en esta afirmación: la Trinidad 
«económica» es la Trinidad inmanente y viceversa47”. Tras expli-
car el alcance de esta tesis, Congar añade: “Aceptamos la idea de 
Rahner, pero le añadimos dos glosas que limitan notablemente su 
carácter absoluto48”. A saber:

Primera glosa: Tras aceptar la primera parte de la proposición, 
Congar matiza la segunda, diciendo: 

¿Podemos identificar el misterio libre de la economía y el misterio 
necesario de la tri-unidad de Dios? Como dicen los padres que 
combatieron el arrianismo; las criaturas podrían no existir. Y Dios 
continuaría siendo Trinidad ―Padre, Hijo y Espíritu― porque la 
creación es un acto de libre voluntad, mientras que la procesión 
de las personas se realiza según la naturaleza, kata physin49. 
Además, ¿podemos afirmar que Dios compromete y revela todo su 
misterio en la «autocomunicación» que hace de sí mismo? Al leer 
los enunciados a los que llega un propósito puramente lógico de 
desarrollar y afirmar esta reciprocidad, nos parece manifiesto que 
no puede afirmarse pura y simplemente tal reciprocidad50.

47 Yves M. –J. Congar, El Espíritu Santo, Barcelona, Editorial Herder, 21991, p. 
454.

48 Ibid., p. 456.
49 Cita aquí como evidencia a San Atanasio, Contra Arianos, I, 18 y II, 31. En 

efecto, Atanasio refuta la tesis arriana de que el Hijo fue creado por causa de las 
criaturas, y más bien sostiene que “Pues incluso en el caso de que Dios no hubiera 
tenido la intención de hacer a las criaturas, en modo alguno el Logos habría dejado 
de estar junto a Dios y el Padre en Él”. En griego: Kai. ga.r eiv do,xan h=n tw|/ qew|/ mh. 
poih/sai ta genhta.( avllV h=n ouvde.n h-tton o` Lo,goj pro.j to.n qeo.n( kai evn auvtw|/ 
h=n ov Path,r) (II, 31).

50 Congar, loc. cit,  p.457. 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 467

Concluye Congar esta primera glosa: “El problema deriva del 
umgekehrt (y viceversa) en la medida en que implica un paso del 
conocimiento a la ontología51”. 

Segunda glosa: “La autocomunicación de Dios, Padre, Hijo y 
Espíritu, sólo será plena auto-comunicación escatológicamente, 
en lo que llamamos visión beatífica52. En la economía la auto-co-
municación es “según un estatuto de «condescendencia», de hu-
millación, de servicio, y por decirlo todo, de kenosis. Ello obliga a 
reconocer una distancia entre la Trinidad económicamente reve-
lada y la Trinidad eterna53. “Ello debe hacernos discretos cuando 
decimos «y viceversa»”54.

Ulterior cuestionamiento
La Trinidad Inmanente en el fondo es el resultado de una op-

eración conceptual de la teología que prescinde de la acción real 
de Dios y abstrae del amor que ha manifestado; más aún, postula 
la posibilidad de que la vida interior de Dios quede eternamente 
confinada dentro de sí mismo (una especie de metafísica de una 
única divinidad trina, pero encapsulada en su comunión interior), y 
que la creación, la redención y santificación de una creatura hecha 
a su imagen y semejanza, el ser humano, no fluyan de la naturaleza 
misma de la divinidad cristiana ―que es el amor de por sí auto-par-
ticipante55.

51 Ibid. p. 458. Con todo, tanto la Trinidad económica como la Trinidad inma-
nente son conceptos. No se puede pretender que la primera sea fruto del conoci-
miento, mientras la segunda sea una realidad a parte rei, una realidad óntica, inde-
pendiente del conocimiento humano. La formulación misma de Congar lo indica: 
ontología (ontos y lógico) es una relación del pensamiento con la realidad.

52 Ibid, p. 459.
53 Ibid, p. 460.
54 Ibid, p. 461.
55 En esta posibilidad presumiblemente están involucrados dos conceptos 

cuestionables: 1) la creación como contingente ―considerando contingencia 



468	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Por lo mismo, postular la identidad entre ambas conceptu-
alizaciones parece resolver la aparente contradicción entre “un 
único verdadero Dios (o` qeo,j)” oriental y el Deus trino y uno 
occidental.

Pero, de nuevo, la pregunta: esta identidad entre una y otra for-
ma de conocer y conceptualizar la realidad trinitaria, la económica 
y la inmanente, ¿facilita y favorece una vivencia trinitaria en la 
religiosidad del pueblo cristiano? ¿Le aclara al pueblo fiel que no 
hay real diferencia entre definir al único Dios verdadero como el 
Padre de Jesucristo y que ambos espiran al Espíritu Santo, o bien 
definirlo como la Santísima Trinidad, un solo Dios en tres perso-
nas distintas? Conviene explorarlo.

La ortotaxis

La secuencia como se han presentado las tres Personas divina 
a lo largo de la historia es siempre idéntica: primero el Padre, se-
gundo el Hijo y tercero el Espíritu Santo. Es el orden correcto, es 
la ortotaxis. Cualquier otro orden sería incorrecto. ¿Nos ayudaría 
en nuestra búsqueda si profundizamos en este orden, haciéndolo 
más específico, más detallado, es decir, logrando establecer una 
secuencia más precisa, con más sentido, con más instancias las 
unas tras de las otras, dentro de la vida trinitaria y en su inter-

primordialmente como la posibilidad de existir o no existir, cuando su sentido 
profundo es la dependencia ontológica de otro, el ser ens ab alio― 2). La gra-
tuidad y la libertad de Dios, como si su libertad fuera semejante a la humana 
―querer algo o no quererlo; querer algo o lo contrario―, sin considerar que 
su libertad consista básicamente en actuar siempre acorde con su naturaleza, 
que es el Amor, ese dinamismo de auto-participación de su vida divina hacia el 
exterior a partir del Padre, a través del Hijo, en el Espíritu Santo. Ver, con todo, 
a Luis F. Ladaria, La Trinidad, Misterio de Comunión, Salamanca, Secretariado Tri-
nitario, 2002, p. 11-64.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 469

vención salvífica en la historia humana? Antes de intentarlo hab-
ría que hacer varias advertencias.

La atemporalidad 
La primera advertencia es que al hablar de orden o secuencia en 

el ámbito divino se excluye total y absolutamente la temporalidad. 
Aristóteles define el tiempo como “la numeración del movimiento 
según lo anterior y lo posterior”56. En la divinidad no hay tiempo, 
ni un anterior ni un posterior, pues no hay movimiento sino in-
mutabilidad. (Ese fue uno de los grandes errores de Arrio, afirmar 
que, como en cualquier proceso de paternidad, hubo un tiempo en 
que no existió el Hijo, y por lo tanto Dios no era todavía Padre). 
En cambio, en el ámbito de la naturaleza divina sí puede haber un 
primero y un después temporalmente simultáneos. 

Este elemento atemporal en la divinidad ha sido claro desde el 
principio de la reflexión teológica: entre las personas divinas hay 
un orden correcto e invariable, una ortotaxis que ha sido recon-
ocida por la ortodoxia en todos los tiempos: el Padre, el Hijo y 
el Espíritu Santo. El Padre es el origen sin origen de todo lo in-
creado y lo creado. El Hijo es increado y originado, y por su parte 
Espíritu Santo es increado pero espirado por el Padre a través 
del Hijo (en Oriente) o junto con el Hijo (filioque en Occidente). 
Este es precisamente el orden y la secuencia y no otro. De manera 
semejante la ortotaxis puede jugar un papel hermenéutico que 
nos permita penetrar más profundamente en el misterio trinitario, 
sobre todo en su concepción oriental. 

En síntesis, la ortotaxis se podría definir como la secuencia orde-
nada simultánea y atemporal, ab eterno, en la identidad propia de cada una 
de las personas divinas y sus relaciones entre sí, en la unidad de la divinidad, 
y en sus diversas relaciones con las creaturas.

56 avriqmo,j kune,sewj kata to. pro,teron kai. u[steron) Aristóteles, Física, IV, 11. 



470	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

HACIA UNA SÍNTESIS: LA TRÍADA DINÁMICA

De la economía a la teología económica
El dinamismo del amor trinitario

Tomando en cuenta estas advertencias, podemos recorrer la 
ortotaxis de la doctrina trinitaria, exponiendo la secuencia con 
mucho mayor detalle. Nos ayudará el símbolo de fe más explícito 
y oficial que tenemos en la cristiandad, el Niceno-Constantino-
politano.

Aplicación de la ortotaxis triádica
En primer lugar, los cristianos creemos en un solo Dios 

(e[na qeo.n), el único Dios verdadero (o` mo,noj avlhqino,j qeo.j) el 
Dios por sí mismo (avuto,qeoj), ingénito (avge,nnetoj), incorpóreo 
(avsw,matoj), invisible (avo,ratoj), inaprehensible, inestimable, in-
efable, a quien nadie ha visto jamás57. Ese Dios uno y único es 
Amor (o` qeo.j avga,ph evsti,n( 1Jn 4,9), y, como tal, es total, radical 
y absoluta auto-comunicación, auto-participación, auto-donación 
de sí mismo58. Por ser Dios (o` qeo,j) amor es fuente y origen de 
todo, lo divino y lo humano, lo visible y lo invisible. Es el Padre 
todopoderoso.

En segundo lugar, los cristianos creemos que ese Dios uno y 
único (ei-j qeo,j), siendo Amor se auto-participa libremente y en 
total plenitud al engendrar desde siempre a su Hijo, de su propia 
sustancia, como su Verbo, como una realidad en sí misma distinta 
del Padre que lo engendró ―una hipóstasis distinta (en griego), 
una Persona distinta (en latín)―; lo engendra por vía intelectual 
como su imagen, esplendor de su gloria e impronta de su esencia. 

57 A este Dios único (el Padre) se aplican primordialmente todas las propieda-
des, atributos y características que el tratado escolástico De Deo uno incluye. 

58 En terminología de Rahner, sich selft-mitteilen.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 471

Al engendrar a su Hijo desde siempre, Dios desde siempre se 
constituye como Padre.

El Hijo así engendrado permanece siempre en el seno del Pa-
dre, el único Dios verdadero, por lo que es Dios de Dios (qeo,j 
evk qeou/), Dios verdadero de Dios verdadero (avlhqino,j qeo,j ek 
qeou/ avlhqiou/), pues es la misma y única sustancia divina del Pa-
dre, por lo que es consustancial con él (o`moou,sioj tw|/ patri.). El 
Hijo es sustancia divina que procede de sustancia divina. Si por 
un absurdo teológico, el Hijo no perseverara en el Padre, en la 
contemplación ininterrumpida de las profundidades del Padre, no 
permanecería siendo Dios.

Por consiguiente, se puede afirmar que en orden de secuencia 
(ta,cij) el Hijo primero es hipóstasis (persona) y luego es Dios 
(de naturaleza divina); es Dios (naturaleza divina) por haber sido 
engendrado por el Padre como su Verbo, como su Hijo, como 
hipóstasis (persona), es decir, como una realidad verdaderamente 
distinta del Padre, y a quien el Padre participa su sustancia divina 
única al engendrarlo. En el caso del Padre, primero es Dios y 
luego es persona (Padre) al engendrar a su Hijo. Igualmente, se 
puede afirmar que el Padre siempre es Deus a se; mientras que el 
Hijo no es Deus a se, sino Deus de Deo, es decir es naturaleza divina 
de la naturaleza divina de Dios, el Padre59. Así pues, Jesucristo 
no es Dios por sí mismo (avuto,qeoj) sino que es Dios (qeo,j) por 
haber sido engendrado como Hijo por el Padre (que sí es Dios 
por sí mismo).

59 Así se entiende por qué las Escrituras y los primeros concilios ecuméni-
cos siempre consideran al Padre como o` Qeo,j ―el Dios por antonomasia, con 
todo el énfasis posible―, como el único Dios verdadero, tal como lo reconoció 
Jesucristo. También así se entiende la afirmación de Jesús: “El Padre es mayor 
que yo”, que tanta perplejidad ha causado a los exégetas: “porque el Padre es 
Deus a se, mientras yo soy Deus de Deo”, nos podría haber aclarado; el Padre es 
mi origen, y yo soy originado.



472	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

El Padre le comunica al Hijo todo lo que él es. Así, Jesucristo 
puede decir a sus apóstoles: les he trasmitido todo lo que he es-
cuchado de mi Padre. Y le comunica así mismo su voluntad, su 
deseo y su designio para él, por lo que Jesucristo siempre hace lo 
que el Padre quiere, siempre hace su voluntad. “Mi alimento es 
hacer la voluntad de mi Padre”. La encarnación ―y el Verbo se 
hizo carne y habitó entre nosotros―es voluntad del Padre ―“…
pero tú me diste un cuerpo”―. La pasión y muerte es cumplir la 
voluntad del Padre: “Más no se haga mi voluntad sino la tuya”.

Así, por la total auto-participación de sí mismo de Dios a su 
Hijo, todo el Hijo está siempre en el Padre y todo el Padre está 
siempre en el Hijo ―“el Padre y yo somos uno”―: primer paso en 
la constitución eterna de la perixoresis.

En tercer lugar, los cristianos creemos que prosigue el proceso 
de auto-participación eterna del amor, ahora del Padre a través del 
Hijo en la espiración del Espíritu Santo de voluntad, quien así mis-
mo es Dios de Dios, inmanente en el Padre y el Hijo en la mutua 
auto-donación recíproca plena. Se perfecciona así la perixóresis 
trinitaria, y se enfila el amor divino hacia la creación, obra del Pa-
dre, por el Hijo, en el Espíritu Santo.

El dinamismo 
Este proceso atemporal, simultáneo y eterno, ocurre con vis-

tas a la realización de un plan concebido por Dios desde toda la 
eternidad de auto-participarse en plena libertad creando y dando 
vida divina a seres contingentes, visibles e invisibles. Así, Dios 
engendra a su Hijo de su misma sustancia, y a través de él y en 
razón de él, y por la acción del Espíritu Santo, crea a los seres 
contingentes y les trasmite la vida divina.

Prosigue, pues, la secuencia dinámica del amor trinitario, que 
se origina en el Padre y continúa, sin solución de continuidad, en 
la encarnación del Hijo. “Tanto amó Dios (o` qeo,j) al mundo, que 
le entregó a su Hijo único…”, quien al encarnarse eleva la natu-



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 473

raleza humana y posibilita que los hombres lleguen a ser hijos de 
Dios por adopción, para incorporarse a la vida eterna e plenitud 
al final de los tiempos. Más aún, su amor misericordioso, estando 
nosotros muertos por el pecado, nos vivificó junto con Cristo y 
nos sentó junto con él en los cielos.

Tras de ser ajusticiado, Jesucristo es resucitado por el Padre por 
la acción de su Espíritu Santo. La dinámica katabática divina ―es 
decir, el descenso del amor divino hacia la humanidad― culmina 
con el envío del Espíritu Santo a la reunión de María de Nazaret, 
los doce apóstoles y otros discípulos, destacada entre ellos María 
de Magdala, en Pentecostés. 

Con la fuerza del Espíritu Santo que les transmite la vida divi-
na y los constituye en el nuevo pueblo de Dios en la nueva alianza, 
se inicia la dinámica anabática ―es decir, el ascenso de la humani-
dad hacia Dios por Cristo, con él y en él, en la unidad del Espíritu 
Santo―. Así, restaurada en nosotros la imagen de Dios desfigu-
rada por el pecado, nos guía a través de la historia, en la Iglesia y 
por los sacramentos, hasta la consumación de los siglos, cuando 
restauradas todas las cosas en Cristo, él le entregue el reino a Dios.

Es éste un esbozo de lo que podría llamarse la Trinidad dinámi-
ca, cuyo dinamismo es el amor60. En todo caso, es la divinidad en 
sí misma que avanza en un proceso ininterrumpido de auto-par-
ticipación y auto-comunicación de sí misma desde el único Dios 
verdadero en la generación eterna de su Hijo y la espiración del 
Espíritu Santo, seguido por la creación de todo lo visible e invis-
ible, para compartirles la vida divina, y para que, rescatados del 
pecado y restaurada en nosotros la vida divina por la encarnación, 
vida, pasión, muerte y resurrección de Jesucristo, al final de los 
tiempos Dios sea todo en todos y se perfeccione la perixoresis en 
plenitud con la incorporación de las creaturas a la unidad divina. 

60 Es este un planteamiento que puede y debe ser matizado, corregido, enrique-
cido teológicamente.



474	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Se sintetiza así la realidad de la divinidad en sí misma con la sal-
vación y la reintegración final en la historia: tiempo y eternidad.

Un proceso conceptual dialéctico
Se puede concebir el avance en la reflexión trinitaria como un 

proceso dialéctico en nuestra comprensión de la realidad divina, 
que parte de la revelación de la intervención salvífica secuencial de 
las tres Personas en la historia de la salvación (Trinidad económi-
ca), como de una tesis. El avance en la comprensión del misterio 
trinitario en sí mismo independientemente de toda acción  salví-
fica ad extra  (Trinidad inmanente), sería como una especie de 
alter-tesis; y finalmente se integra en una síntesis donde la divinidad 
en sí misma es el amor que se auto-participa, en un orden (ta,xij) 
o secuencia de las tres personas, que parte de la primera, el Padre, 
engendra a la segunda, el Hijo, y ambas espiran a la tercera, el Es-
piritu Santo, y que en su triada desemboca en la creacion de todo 
lo visible y lo invisible, y en la salvación de los seres humanos en 
la plenitud final de la perixoresis perfecta y total, donde Dios es 
todo en todos. Sólo se exceptúan aquellas criaturas que, abusando 
de su libertad, en vez de auto-compartirse, determinan auto-ex-
cluirse eternamente del amor.

Hacia una síntesis
En resumen, en el concepto de Trinidad dinámica ―tridinámica―

se entiende que el único Dios verdadero es el Padre todopoderoso 
(como afirma Jesucristo y confirma Nicea), quien siendo Amor 
engendra desde siempre a su Hijo y espira con él al Espíritu Santo, 
ambos Dios de Dios, de la misma naturaleza divina del Padre, en 
la unidad de la perixoresis ―la mutua auto-inclusión recíproca―, 
y así, en su designo eterno, trasmite la vida divina a las creaturas, 
para que finalmente sean también incorporados a la unidad triádi-
ca en la plenitud de la perixóresis. Así pues, la ortotaxis muestra 
que, en el ámbito trinitario, lo primero y primordial es la pluralidad 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 475

de personas en un orden de procedencia; la unidad de la divinidad 
en la perixóresis es consecuencia de la pluralidad, y no viceversa. 

La Ortopatia

Para lograr una vida cristiana plena no es suficiente conocer 
y saber recta y exhaustivamente la realidad de los misterios de la 
revelación trinitaria (ortodoxia), en el orden secuencial correcto 
(ortotaxis). Es indispensable que la revelación de estos misterios 
divinos provoque en el ser humano una afectación profunda que 
lo conmueva en plenitud en todas sus facultades. El cristiano tiene 
que sentir con una afectividad conmovida las realidades de la vida 
espiritual y de la religión en conformidad con la ortodoxia y la 
ortotaxis (ortopatía). Se puede plantear que para lograrlo resulta 
más conducente el término y el concepto original (prevalente en 
el origen del cristianismo) del único Dios, el Padre omnipotente, 
de su Hijo, Dios de Dios, y la naturaleza divina del Espíritu Santo, 
en unidad de esencia, tal como se entendió en el Oriente en los 
primeros siglos, y tras el tránsito de la economía a la teología, para 
arribar a la síntesis de la teología económica: la Trinidad dinámica. 

En esa forma el sentimiento del cristiano corresponderá mejor 
a la religiosidad de la Iglesia en la lectio divina de la Sagrada Escritura, 
la ortodoxia de los símbolos de la fe, la participación en el santo 
sacrificio de la Eucaristía, los documentos del Vaticano II. 

Así lo ha considerado uno de los grandes teólogos del siglo 
XX, Karl Rahner cuando afirma que, partiendo de la experiencia 
de Jesús y de las primeras comunidades tras la resurrección y la 
irrupción del Espíritu Santo en Pascua, los evangelios nos reportan 
que Jesús llamaba al “Dios de Abraham, al Dios de Isaac, al Dios 
de Jacob” su Padre; y la primitiva cristología afirma que Jesucristo 
es el Mesías, «el Hijo de Dios». Esta terminología es especialmente 
notable en Pablo, que sistemáticamente se refiere a “Dios, el 



476	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Padre de nuestro Señor Jesucristo…”. Baste ver el comienzo de 
muchas de sus cartas: Romanos, Corintios, Efesios, etc. En todos 
estos contextos, pues, el término «Dios—o` Qeo,j—» designa 
específicamente al Padre. Ya más desarrollada la cristología, al 
Padre se le denominará la «primera persona» de la Trinidad. Y 
ésta es la utilización del término o` Qeo,j en prácticamente todo el 
Nuevo Testamento. De donde se sigue que también el Dios de los 
cristianos es el Dios de Jesucristo, el Dios de los patriarcas del AT, 
el Padre Celestial. Por su parte, Jesucristo se presenta como el Hijo 
de Dios, encarnado y guiado a lo largo de su vida por el Espíritu 
Santo. Así pues, en los textos fundacionales del cristianismo, 
todos orientales, se alude a Dios, a Jesucristo, al Espíritu Santo.
Una aplicación: el Nuevo Testamento en clave tridinámica:

Dios es amor (o` qeo,j avgaph esti,n), y tanto amó Dios al mundo 
que muchas veces y de muchas maneras les habló en el pasado 
a nuestro padres por medio de los profetas y, llegada la plenitud 
de los tiempos, le entregó a su Hijo Unigénito. Y el Verbo se 
hizo carne y habitó entre nosotros, para que todo el que crea en 
él tenga vida eterna… Esta es la vida eterna, que te conozcan a 
ti, el único verdadero Dios y a tu enviado Jesucristo. Nadie va 
al Padre sino por mí.

Como el Padre me amó, yo también los he amado; permanezcan 
en mi amor. Les doy un mandamiento nuevo, que se amen los 
unos a los otros como yo los he amado. Nadie tiene mayor 
amor que el que da la vida por sus amigos.

El amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el 
Espíritu Santo que se os ha sido dado. 

Padre santo, cuida en tu nombre a todos los que me has dado, 
para que todos sean uno, como tú, Padre en mí y yo en ti, para 
que también ellos sean en nosotros.

El Espíritu sopla donde quiera, y cuando venga él, el Espíritu de 
la verdad, los guiará hasta la verdad completa.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 477

Así, en clave tridinámica de amor, se puede leer la Sagrada 
Escritura con total ortodoxia y ortotaxis, como un camino 
mistagógico para alcanzar la vida eterna. 

En síntesis, en el AT Yahvé y el NT Dios (o` qeo,j) es el Padre. 
Jesucristo no es o` qeo,j, sino el Hijo de Dios hecho carne, Dios 
de Dios, enviado por el Padre como mediador entre Dios y los 
hombres. La salvación se realiza por la fuerza del Espíritu Santo. 
Por su parte, los hombres, que reciben en su corazón al Espíritu 
Santo responden con amor recíproco a través de Jesucristo a la 
iniciativa salvífica de Dios, el Padre omnipotente, y logran así la 
ortopatía: sentir y saborear profundamente estas realidades, y 
actuar conforme a ellas (ortopráxis) en una vida cristiana plena.





El amor es sinfónico

A propósito de la publicación de Marín Mena, 
Tomás J., Alteridad y Amor. Estudio de ontología 

trinitaria, Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp.

César Redondo Martínez

Granada

1. Tomás Marín Mena es un joven teólogo y filósofo seglar que 
ya sorprendió en el ámbito teológico al despuntar con la obra 
Fidelidad a Cristo, fidelidad a la tierra (2018), la cual fue merecedora 
del I Premio de Ensayo Teológico Joven PPC. Ahora, con 
Alteridad y Amor. Estudio de ontología trinitaria, el autor pretende dar 
un paso más introduciéndose en la reflexión del Misterio del Ser 
trinitario de Dios Amor in alteritate. La obra es de hecho fruto 
de una tesina defendida en septiembre de 2021 en la Facultad de 
Teología de Granada −de la que es hoy docente− y con la que da 
término a los estudios de Licenciatura en Teología. No obstante, 
por su contenido y rigor, bien podría equivaler a una disertación 
doctoral.

NOTAS Y COMENTARIOS	  Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 479-506



480	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

2. Uno de los principales méritos de este libro es que su 
redacción es concisa, tersa y ordenada. Aun abordando temas de 
hondo calado y dificultad, las explicaciones no dejan nunca de 
lado la sencillez y la clarificación expositiva. El autor plantea los 
«complejos análisis y reflexiones que siguen» teniendo en mente un 
aspecto que convendría no olvidar: «¿por qué no un acercamiento 
más sencillo a la teología y a lo que el misterio trinitario esconde 
sobre la vida?» (p. 66).El reto consiste entonces en cómo poner de 
manifiesto con sencillez aquello que de por sí carece de evidencia, 
pero que, sin embargo, resulta ser la realidad de la que todo pende 
hasta sus últimas consecuencias. El autor es por tanto consciente 
de que tal confluencia no es sencilla (cf. p. 52), de ahí que haya 
querido situarse expresamente en la senda de lo que Karl Barth ya 
advirtiera con sensata perspicacia: ante las enormes dificultades 
que pueden abrumar al hombre, aquel «que […] apuesta por la 
verdad debe tener el coraje de no poder ser sencillo en un primer 
momento», puesto que lo que menos agradecerían las gentes «son 
las pseudo-sencilleces de poco aliento. Me pregunto si todo el 
griterío acerca de la “sencillez” significa algo más que el deseo, 
de suyo muy comprensible y compartido por la mayoría de los 
teólogos, de una verdad directa, no paradójica, no sólo digna de 
fe» (p. 67). Sin embargo, Tomás Marín no ha cejado en el empeño 
de relacionar la verdad que es digna de fe −la alteridad esencial 
de amor de las personas divinas− con la sencillez que sólo Dios 
sabe alentar al entreabrir-se por el Hijo encarnado con inaudita 
y paradójica proximidad. En este sentido, el autor puede darse 
por satisfecho. En ningún momento se ha dejado atrapar por 
el conceptualismo abstracto y a veces abstruso que persigue a 
algunos de los autores sobre los que tiene que reflexionar. Al 
contrario, los desgrana con acierto y provecho sin perder de vista 
la entraña profunda delos temas. El texto da cuenta asimismo de 
otro de los cometidos que ha de acompañar a una obra de esta 
índole: no importa que se tenga noticia de todos o de algunos 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 481

de los temas tratados, puesto que −gracias a las consideraciones 
o comentarios que oportunamente se acometen−emergen con 
frecuencia nuevas perspectivas o líneas de pensamiento que 
pueden introducirse creativamente en el propio bagaje del lector.

3. En otro orden, el texto posee ricas intuiciones que el autor 
logra sintetizar de antemano mediante títulos bien enunciados, y 
que entrañan una significación realmente complexiva. En cuanto 
a la estructura, además de un prólogo −elaborado por Xabier 
Pikaza (pp. 11-47)− y de un epílogo en el que el autor aprovecha 
para dialogar y contrastar las observaciones y los argumentos 
anotados por el prologuista (pp. 323-350), el cuerpo de la obra 
está precedido −como es habitual− de una «Introducción» en la 
que se perfilan aspectos nada desdeñables para la lectura de la 
obra. Allí se explicitan las categorías más trasversales del texto, así 
como los objetivos que se persiguen y los retos u objeciones que 
pueden implicar un desafío para el pensamiento de una ontología 
trinitaria (pp. 51-67). Por lo demás, el grueso dela obra consta 
de cuatro partes bien diferenciadas y que se articulan en base 
a un hilo conductor preciso: cómo se ha entendido y entiende 
filosófica y teológicamente la alteridad relacional, y en qué medida 
cada propuesta ayuda a representar la dinámica propia y auténtica 
de la naturaleza amante de quien ama. De si, como afirma el autor 
(cf. p. 71), la categoría de relación puede decir realmente algo −
primeramente en Dios− cuando se la entiende al margen de la 
alteridad, de la persona, o de la comunión.

4. La obra como tal comienza recogiendo y analizando los 
límites, pero también las aportaciones, de dos ontologías filosóficas 
−las de Hegel y Deleuze− que el autor ha escogido como 
paradigmas modernos postcristianos de una relacionalidad más 
bien inmanente y conflictual. Esto implica que la comprensión de 
la alteridad no escapa del subjetivismo ni de un cierto solipsismo 
que ciega al yo ante la trascendencia y, por tanto, respecto a la 



482	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

alteridad. Presupone un modelo relacional que hace prácticamente 
imposible la apertura radical hacia la trascendencia radical. 
Pone en marcha una cosmovisión ontológica que convierte a la 
inmanencia y a la trascendencia/alteridad en rivales (cf. p. 54. 72).

a) En el caso de Hegel porque difumina al sujeto concreto: el 
todo termina por cancelar a la parte. Es decir, presenta al sujeto 
como ser en último término impersonal. Subordina su valía al 
reconocimiento del otro −en tanto momento de negación o antítesis−, 
sobre todo cuando lo fagocita el Estado como expresión absoluta 
de la dialéctica del Espíritu. En Hegel prima el yo, puesto que 
desarrolla una filosofía dialéctica inclinada siempre a la identidad, 
donde la alteridad no es importante por sí misma. Trasladado esto 
al sistema o a la lógica hegeliana, Dios es el todo-espíritu que se 
despliega dialécticamente en el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo. 
Pero esta «trinidad hegeliana» no es la Trinidad cristiana, sino un 
modo de describir de manera ternaria y modalista la actividad 
del Espíritu. De modo que «esta trinidad» no está compuesta 
de personas en relación simultánea, sino de una secuencia de 
momentos que superan al anterior. Para Hegel la meta es Dios 
conociéndose a sí mismo sin que la alteridad tenga un verdadero 
valor. El amor queda entonces sin forma concreta o personal, es 
decir, referido únicamente a una autorreflexión ensimismante del 
sujeto (cf. pp. 75. 82-83. 88). Esto es una constante en Hegel, y no 
hay que dejarse engañar. Incluso cuando trata del «concurso del 
tercero» en la donación recíproca o respecto al sacrificio efectivo 
por el otro, no abandona la visión del «todo» como meta última. 
Ciertamente habla de una inmolación por el otro que conlleva la 
renuncia al egoísmo espiritual y material; también de que el amor −
sobre todo el predicado por Cristo− «está indicado para personas 
concretas y no para totalidades abstractas» (p. 94), pero la verdad 
es que −a diferencia de lo que parece proponer Tomás Marín− no 
hay excepcionalidad: cada paso dialéctico es preclusivo. Dicho de 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 483

otro modo, cada momento dialéctico no significa una alteridad 
que permanece en sí misma, sino que se encuentra sometida a la 
sucesión o lógica dialéctica de contrarios sin que haya posibilidad 
de un regreso a lo ya consumido o realizado. El amor particular 
sólo posee un valor relativo. Cristo mismo −su amor, que 
únicamente es representación de la reconciliación o «redención» 
de contrarios (= síntesis dialéctica)− es sólo un momento que pasa 
y cumple su función en la historia. En la marcha del Espíritu 
el amor tiene tanto valor para Hegel como el conflicto. Ambos 
momentos son necesarios de cara a la eticidad y totalidad política 
que encarna el Estado (respecto a esta relación ético-política en el 
Estado, cf. pp. 94-102).

b) En lo que atañe a Gilles Deleuze y su «ontología de 
la diferencia», domina en su propuesta una ontología de la 
multiplicidad que renuncia a hallar un origen común a todo. Todo 
está, como señala el autor, «en una infinita red de interacciones 
diferenciantes» (p. 103). La realidad es constitutivamente 
heterogénea e inacabable −«heraclítea». Nada hay que sea idéntico 
a sí mismo. La relación misma supone transformación, de modo 
que las interconexiones de cada cosa con otras −como lo expresa 
Deleuze− debe ser entendida de manera «rizomática». Ahora 
bien, todo carece de subsistencia ontológica, lo cual equivale a 
comprender el ser como pura exterioridad. Según él, ya no tiene 
importancia hablar del yo (cf. p. 104-105). Lo que hay entre las 
cosas representa el lugar del acontecer o surgir de lo nuevo, puesto 
que es donde acaece el devenir de efervescentes multiplicidades 
(cf. p. 107). Tomás Marín se pregunta con acierto por qué en 
lugar de una novedad que apunta a una «nueva tierra» no puede 
advenir en su lugar el puro caos, la violencia o el sufrimiento. Es 
como si Deleuze pensara que hay una instancia inconsciente e 
interna a la multiplicidad que ordena el ritmo de la novedad (cf. p. 
115). En este sentido, toda la potencia está en el «entre», de modo 



484	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

que el amor hacia el otro, o el respeto a la alteridad, e incluso la 
propia identidad, carecen de importancia (cf. pp. 115-116). Todo 
el sistema deleuziano se encuentra constreñido por la inmanencia 
radical que entorpece la afirmación de una verdadera alteridad 
personal (cf. p. 118). Por otro lado, su visión de la Trinidad la 
enmarca dentro de una ideologización dialéctica de la realidad que 
nada tiene que ver con lo genuinamente cristiano (cf. pp. 120-
121).

5. Vistas las insuficiencias de estas ontologías, Tomás Marín 
Mena centra la segunda parte del libro en las «ontologías de la 
alteridad y la trascendencia» desde la óptica de la filosofía judía 
del s. XX. Con ello intenta dar un paso más en la búsqueda de 
un modelo que contribuya a comprender la autenticidad de la 
relación «alteridad-amor» sin que, a su vez, implique desdibujar ni 
absolutizar las diferencias (Deleuze), pero tampoco prescindiendo 
de la identidad propia y permanente que constituye a la persona 
y que la permite abrirse a la relación (Hegel). Los protagonistas 
elegidos ahora como interlocutores son F. Rosenzweig, M. Buber, 
S. Weil, y E. Levinas.

a) F. Rosenzweig representa una de las tentativas más preclaras 
por erigir un «nuevo pensamiento» que impulsa la idea de una 
ontología «anti-totalitaria» que prescinde del conflicto o de 
la dialéctica de contrarios como forma también práctica de 
situarse en la realidad. Uno de sus principales méritos es el de 
haber reconducido la comprensión «del todo» −en especial la 
hegeliana− hacia la comprensión de Dios como trascendencia que 
no anula ni compite con la vida personal ni con «el fragmento» 
(cf. p. 129). El «totalitarismo», entendido en sentido filosófico, 
tiene el peligro −y así lo observa agudamente Tomás Marín− de 
convertirse en el rodillo de una cosmovisión o de una ideología 
política que trata de imponerse frente a los disensos (cf. p. 133). El 
todo, como se ha visto con Hegel, o de otro modo con Deleuze, 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 485

subsume las particularidades hasta desintegrarlas (Hegel), o hace 
de las particularidades un conglomerado −una totalidad− que 
también las somete omnímodamente a la diferencia (Deleuze). 
Si se traslada esto, por ejemplo, a la acción política −incluso 
«democrática»−, o a la economía (cf. p. 133), se observa que el 
«todo» está planteado−en última instancia− por encima de la vida 
de las personas concretas. Rosenzweig habla por eso de «creación, 
revelación y redención» con el fin de subrayar que cada una de 
estas acciones divinas se dirigen a la persona y no a una globalidad 
informe. Es decir, implica el reconocimiento de la alteridad (cf. p. 
140): aquello que se vive de modo inmediato no es «Dios, Hombre, 
Mundo», sino «Creación, Revelación, Redención». Mediante estas 
tres categorías se le muestra al hombre por qué apetece su infinitud 
a pesar de ser contingente. Sin embargo, en concordancia, Dios 
puede mostrarle esa infinitud por la revelación, puesto que el 
mundo no cabe en la lógica humana. El hombre precisa de un 
«afuera» que le posibilite extraer toda su entraña (cf. pp. 135-137).

b) La reflexión ontológica de Martin Buber acentúa el carácter 
relacional e interpersonal del ser humano. Centra la relación Yo-Tú 
como forma que supera la mera relación del hombre con las cosas 
(Yo-Ello). En esto consiste el universo de la relación personal, 
puesto que no existe un Yo aislado que pueda descubrirse al 
margen de esa relación primordial que es ontológica y no sólo 
antropogenética. Funda la relación recíproca de amor personal 
más allá de la instrumentalización o de la mera cosificación del 
sujeto (cf. pp. 147-150).En ese encuentro acontece y se realiza 
además la presencia y acercamiento al Tú eterno (cf. pp. 151-
153). Sin embargo, Tomás Marín se detiene en dos salvedades: la 
primera la cursa de la mano de M. Theunissen y de I. Zizioulas, 
para quienes si el amor se juega según Buber en el «entre» de la 
relación Yo-Tú, ¿no se corre entonces el peligro de hipostatizar 
demasiado ese «entre» adquiriendo así prioridad ontológica sobre 



486	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

la alteridad personal, llegando incluso a identificarse con Dios? 
Para la segunda observación se sirve de la que Levinas hace a 
Buber respecto al excesivo peso que quizá tiene la relación Yo-
Tú,y que, aun así, no atiende a contemplar la realidad del extraño 
(cf. pp. 155-156).

c) Quien sí lo hace explícitamente es Simone Weil. Para ella es 
fundamental la consideración de la separación y la distancia a la hora 
de hablar tanto del desconocido o extraño como de la amistad y 
de la bella distancia que existe entre aquellos que se aman. A este 
respecto, los paradigmas weilianos por excelencia son la relación 
del Hijo con el Padre en la cruz −una vez que la filósofa se deja 
ganar trinitariamente por Cristo−, así como la relación entre el 
Creador y la creación. Tiene en cuenta que el amor y la amistad 
perfecta que existe en el seno de la Trinidad −y que requiere 
alteridad− implica un encuentro puro de infinita proximidad que 
es imposible reproducir en las relaciones interpersonales creadas, 
o en el amor que pueda darse entre el hombre y Dios. De ahí que 
toque vivir la distancia −sólo para quien ama− como separación 
que no deja de actualizar la contemplación y la atención sin que 
medie el contacto. Es imprescindible no tocar lo bello para así 
no mancillarlo. Tocar o asir se corresponde al apego, el cual es 
resultado del movimiento que trata de compensar la propia miseria 
mediante la carencia impulsiva que lanza a la posesión o consumo 
del otro con infinita insatisfacción (cf. pp. 157-159). Esto hace 
posible realizar igualmente el amor hacia un desconocido, puesto 
que la atención pone de manifiesto a quien parece era invisible 
o está abandonado u olvidado, convirtiéndolo en un igual (cf. 
p. 161). Por tanto, «la distancia y la separación no se opone a 
comunión sino a la unión, al apego, a la proximidad infinita» (p. 
162). Surge sin embargo el interrogante de si en el pensamiento 
de Weil no hay un excesivo empeño en la distancia que marca 
demasiado la distinción de las alteridades y la posibilidad de la 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 487

plena comunión (cf. p. 158. 161-163). Marín Mena recurre de 
nuevo a Levinas para ilustrar cómo la caricia no supone en este 
sentido la cancelación de la alteridad personal del amado (cf. p. 
163-164). De hecho, para Weil, la tensión entre alteridad y unión 
amorosa que se plasma en esta vida como deseo infinito sólo 
puede resolverse escatológicamente a imagen de la Trinidad −en 
quien hay perfecta alteridad (distancia) y comunión (unidad) [cf. 
p. 165].Tomás Marín pone además de relieve otro aspecto crítico: 
Weil afirma y subraya tanto la unidad o proximidad infinita en 
Dios que no deja espacio real para la alteridad inmanente en Él 
(cf. p. 167, especialmente nota 63). Una apreciación que es capital 
de cara a la comprensión de la alteridad según la perspectiva de la 
unidad trinitaria.

d) Esta selección filosófica del pensamiento judío del s. XX 
se cierra con las reflexiones de E. Levinas en discusión con 
M. Heidegger. Tomás Marín lo titula «Ontología y alteridad 
asimétrica: la llamada infinita del pobre y del extraño». Con él 
plantea la temática de la alteridad en el terreno filosófico de un 
modo radical, sin que de ningún modo equivalga a «diferencia». 
La persona es acontecimiento vivo y dinámico no sujeto al fijismo 
de la identidad inmutable. Tampoco consiste en ser-diferencia 
incomunicable e irrelativa que se pierde en la multiplicidad de 
identidades en constante cambio. La categoría de diferencia no 
expresa per se al otro que yo, de ahí que se tenga que pensar lo 
personal como salto cualitativo ontológico capaz de relación. 
El encuentro con el otro abre entonces al reconocimiento de 
uno mismo como persona sólo en la medida en que se hace 
responsable del otro (cf. pp. 169-171). La filosofía, sin embargo, 
no ha afrontado la enorme dificultad que tiene el sujeto de 
escapar de la dinámica egoísta a la hora de dar cabida al otro, 
sobre todo porque se ha enclaustrado en el «ensimismamiento 
mortal de la propia filosofía» (p. 172). Como señalara Rosenzweig, 



488	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

la filosofía se ha hecho más bien eco de la afirmación heraclítea 
de la identidad en conflicto, algo que se encuentra implícitamente 
también en el pensamiento de M. Heidegger. No significa que 
este asume expresamente una «ontología de la guerra», pero sí lo 
hace de manera encubierta en el momento en el que su filosofía 
guarda silencio sobre el mal y lo ético. Su filia continua por el ser y 
por la toma de conciencia humana de convertirse en pastor del ser 
no incluye la atención por aquellos que sufren o son torturados. 
La reflexión y la preocupación por el ser −continúa Levinas− 
no puede olvidar el por qué es lo humano, lo más humano. Desde 
aquí, Tomás Marín apostilla que la filosofía ha de «buscar salida 
a una filosofía que olvida al otro» como una de las cuestiones 
más acuciantes (cf. pp. 172-173). El papel que aquí juega la idea 
de infinito es esencial: aunque el pensamiento humano no lo 
puede atrapar, sí que le permite ir más allá de sí evitando que 
pueda confinarse herméticamente en su ser al haberse aferrado 
demasiado a la idea de totalidad. El infinito siempre es exceso 
respecto a la totalidad, por eso es capaz de enlazar al hombre con 
el Infinito. Cuando el hombre piensa en Él, este desciende como 
una revelación que provoca el «deseo metafísico de infinito». Por 
tanto, permite al hombre escapar de la dinámica ontológica de 
lo Mismo (Heidegger), de lo ensimismante, de reducir también 
al Otro a lo Mismo, permitiéndole ascender a lo trascendente o 
totalmente otro que yo (cf. pp. 173-176). Llega así el momento 
más intenso: «el Infinito adviene en el otro, en su expresividad 
material y carnal: en su rostro, en su gestualidad viva, en su voz 
o decir» (p. 174). No hay que conformarse con ser-con-el-otro−
según Heidegger, quizá en el plano de la sola facticidad−, sino, 
además, ser-para-el-otro−según Levinas, en el plano expreso de la 
ética mediante el encuentro con el rostro del otro, incluso cuando 
es extraño o se encuentra en la más penetrante orfandad (cf. p. 
177-189).



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 489

6. Al hilo de lo dicho, de lo presentado en esta sección por 
Tomás Marín, cabe comentar lo siguiente a modo de escolio: 
la armonía o convergencia de lo «uno mismo» con lo «otro 
de sí» es indispensable para que se puedan entender tanto las 
particularidades de cada uno como los frutos maduros que se 
derivan y expresan de las relaciones recíprocas y personales que 
acontecen entre sí. Ni la escisión radical de ambos, hasta hacer 
valer únicamente la multiplicidad (Deleuze), ni el todo en el que 
cada parte «ya no-es» porque prevalece lo uno −el todo− de 
la absoluta identidad en la que «de noche todos los gatos son 
pardos» (Hegel), pueden responder a la enorme riqueza que reside 
en la persona cuando en especial −al donarse− se encuentra y 
reconoce en profundidad en el don de otra. Con ello, la alteridad 
recíproca, sin dejar de ser, pasa a denominarse comunión. De 
todas las relaciones posibles, la comunión es el fin último que 
más plenamente realiza a la alteridad personal. Dejándola intacta, 
sin embargo la transforma.

Rosenzweig rasga la perspectiva meramente inmanente 
de la totalidad del ser porque pone de relieve que Dios se ha 
revelado en él desde su trascendencia. La pura identidad del 
todo es insuficiente, puesto que el amor que Dios ha revelado 
históricamente al hombre hace ver el por qué Dios es el Señor 
del ser, y no el ser el señor de Dios. El ser adquiere en la relación 
amorosa su significación más eminente. Por eso es imposible 
amar –tal y como lo ha puesto de manifiesto Martin Buber– 
si entre el Yo-Tú no hay más que polarización. En cambio, el 
encuentro interpersonal es capaz de poner al descubierto que 
el amor compendia el carácter genuino −el misterio− de la 
naturaleza del ser de la persona. Advierte que la posesión del otro 
hasta reducirlo a cosa o capricho equivale a quedar poseído por la 
propia bajeza; a que, así mismo, el mundo albergue la deformidad 
como producto de aquello en lo que ha llegado a convertirse 
la persona (Weil, Levinas). La distancia puede ser aquí −como 



490	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

epoché fenomenológica− el cauce que permite distinguir −serena 
y reflexivamente− entre lo personal y lo impersonal, la fealdad 
y la belleza, haciendo surgir la contemplación como espacio 
de requerimiento de lo auténtico (Weil). La recepción del otro 
refleja el desvelamiento de su rostro como ocasión asimismo de 
revelación del Infinito (Levinas). En consecuencia, la conciencia 
de sí a través del amor del otro es apta para hacer resonar en 
cada uno el eco de una singularidad personal que se desentraña en 
plenitud cuando −en libertad− se abre totalmente a la comunión 
en cuanto acto y dinámica de dar la vida. De hecho, el hombre 
reconoce a Dios como Ser personal actuante en la historia cuando 
le descubre como quien ya ama así desde siempre y hace acontecer 
ese amor como consigna de encuentro con el hombre. Por eso 
revela su Nombre, su identidad o naturaleza, como Ser que sólo es 
siendo para el otro (cf. Ex 3, 14-17). Es decir, como Ser-en-relación/
donación. Es el Dios que se desgrana y declina en el amor a través 
de la comunión de alianza que trata de establecer con su pueblo. 
Busca al alejado o al abandonado; al que sufre; al que se siente 
extraño −también al que extraña−, como «cosa propia» y en 
promesas de amistad.

7. Pues bien, tras el recorrido de Marín Mena por las reflexiones 
que, al respecto, han acometido los ya mencionados filósofos 
judíos, dedica la tercera parte de la obra a extraer las consecuencias 
más radicales y decisivas que se desprenden de la «conjunción de 
alteridad y comunión desde la teología trinitaria contemporánea» 
(p. 193). Si con aquellos ha podido establecer «las bases para iniciar 
una reflexión ontológica desde el respeto por la alteridad personal» 
(p. 197), con la ontología trinitaria pretende «iluminar [todavía 
más] el casamiento entre alteridad personal y amor comunional sin 
menoscabo de ninguno de los elementos del binomio» (ibid.). De 
ahí que quiera ocuparse asimismo de los aspectos que permiten 
afrontar los retos planteados por las filosofías que han decretado 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 491

la muerte del Dios cristiano y que han derivado en la tendencia a 
«arrinconar al prójimo, cuando no a aniquilarlo» (p. 196). Toma 
como referencia a dos teólogos contemporáneos: I. D. Zizioulas 
y G. Greshake. Ambos difieren, como es sabido, en el modo de 
entender el «principio» de la comunión trinitaria: el primero la 
hace depender del Padre, mientras que el segundo la comprende 
a partir de la alteridad de las personas divinas y, en consecuencia, 
por la comunión misma que hay entre ellas. Ahora bien, ninguno 
afirma la prioridad de lo uno sobre lo otro. Zizioulas, al defender 
la alteridad del Padre como «origen» último ontológico, no 
puede renunciar a la simultaneidad de comunión de los Tres; y 
cuando Greshake insiste precisamente en esto último no obvia la 
correferencia íntima de las personas divinas como aquello de lo 
que pende la comunión (cf. pp. 197-198). Lo más interesante de 
la elección de estos autores es que permite confrontar y aquilatar 
en su justa medida la convergencia y la relación de las categorías 
principales de «alteridad personal» y «comunión de amor».

a) Según Zizioulas, lo que justifica que el Padre sea la «causa» 
eterna de las procesiones trinitarias es que Él, en tanto Padre, 
es lo ontológicamente último; una alteridad personal que actúa 
en libertad (cf. pp. 215-222). De modo que lo ontológicamente 
último no es una sustancia impersonal, sino una persona (cf. pp. 
203-204). En discusión con Levinas, el teólogo griego apremia 
a acentuar más todavía la coincidencia de la alteridad con la 
comunión entre el otro y yo. Lo hace sosteniendo que solamente 
la teología cristiana de la Trinidad puede elaborar con éxito una 
ontología de la alteridad en consonancia con el amor interpersonal 
(«no le podemos exigir a Levinas, judío y filósofo, la concepción 
de plena comunión en la Trinidad que plantea Zizioulas como 
teólogo cristiano», afirma Tomás Marín, p. 211). Piensa que, 
dada la dificultad −desde el pecado de Adán− de pensar la 
simultaneidad de alteridad y comunión desde lo manifestado 



492	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

a nuestra experiencia actual, únicamente es posible hallar una 
respuesta satisfactoria si se la busca en el orden de lo increado. 
Contando con que Levinas representa para Zizioulas el mejor 
esfuerzo «por revertir la importancia ontológica del yo sobre el 
otro», aun así, no comparte la tentativa de Levinas de sobreponer 
la alteridad a la ontología −aunque hay que advertir que este 
la entiende en el sentido heideggeriano de tener que ocupar el 
puesto de filosofía primera restando así protagonismo a la alteridad 
(cf. pp. 205-206). Por otro lado, «la antropología levinasiana se 
fundamenta sobre la “separación” entre el otro y yo; por lo que 
se imposibilitaría la coincidencia del respeto a la alteridad con 
la comunión entre el otro y yo» (p. 206). La idea levinasiana de 
«asimetría radical» define la relación con el otro, lo cual impide 
expresar hasta sus últimas consecuencias la reciprocidad y la 
comunión. Paradójicamente, esta concepción de respeto a la 
alteridad personal no hace posible la comunión (cf. p. 210).Por 
eso Zizioulas se centra en el ser, pero sólo en aquel que pone 
de manifiesto la teología o la vida divina. Es decir, el ser como 
alteridad personal y comunión. Así como Levinas reclama frente 
a Heidegger el rostro como filosofía primera, Zizioulas reclama a 
Levinas la ontología sin menguar la preeminencia de la alteridad 
personal (cf. p. 207). Lo que más sorprende, tal y como señala 
Tomás Marín, es que tanto Levinas como Zizioulas «rechazan 
como primordial la idea de reciprocidad» (p. 214). El motivo estriba 
en que ambos consideran −desde perspectivas distintas− que la 
«asimetría interpersonal» es de por sí sustantiva. En el caso de 
Zizioulas equivaldría a negar las procesiones intradivinas respecto 
al Padre. Ahora bien, la teología trinitaria desde la que se mueve 
Zizioulas le permite la conjunción entre alteridad y comunión. 
A pesar de la ausencia en él de la afirmación de reciprocidad 
interpersonal, la comunión intratrinitaria está garantizada por la 
libertad de amor del Padre (cf. pp. 214-215).



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 493

b) A diferencia del teólogo griego, G. Greshake considera 
que lo primordial en el seno de la Trinidad es «la communio 
como intercambio de amor recíproco» entre las tres personas  
divinas (cf. p. 237). Ahora bien, no es posible entender el amor 
divino como actuación que se sitúa «detrás» de cada una de las 
personas (Pannenberg), puesto que esto implicaría que el amor las 
trasciende tanto −es decir, que las eleva sobre ellas mismas para 
constituirlas en sí mismas− que hace de Dios una «Cuaternidad». 
Por otro lado, según el teólogo alemán, no es necesario afirmar 
en Dios las relaciones de origen. Mucho menos que el Padre sea 
el puro don en la Trinidad sin que se contemple su dimensión 
receptiva (Balthasar). Lo más decisivo es admitir que entre 
las personas divinas existe un movimiento correlativo (cf. pp. 238-
239). No tiene sentido hablar, por tanto, de una «ontología de la 
unidad» que en su insistencia −casi unilateral− de afirmar al Padre 
como origen hace emerger la sospecha de neoplatonismo o de 
subordinacionismo (cf. pp. 241-242). La idea de comunión sólo 
tiene sentido −piensa Greshake− en referencia a las tres personas 
divinas. De manera que la alteridad de las personas divinas cobra 
únicamente relevancia si se entiende en la comunión recíproca, y 
viceversa. La clave reside entonces en mantener la «reciprocidad 
en el amor divino interpersonal» (cf. pp. 243-256).Por lo demás, 
hay expresiones de Greshake que parecen sugerir que la comunión 
se distingue conceptualmente de las personas, lo que induciría 
a pensar que hay una «cierta entidad (¿sustancial?) allende las 
personas» (p. 249). En todo caso, no se ha de olvidar que −como 
señala Tomás Marín− la comprensión trinitaria del misterio de 
la alteridad y la comunión está siempre sujeta a la «tentación de 
la mente humana que no puede salir del esquema dicotómico 
según el cual aparecen separados el “entrelazamiento” de amor y 
esas personas que se entrelazan» (p. 251). Interesa recalar en otro 
aspecto: Greshake reconoce, no obstante, que el Padre es en la 
communio trinitaria el «don primordial u originario, el fundamento 



494	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

primordial de las otras dos personas divinas, y el fundamento 
primordial de amor» a la luz de la revelación económica de la 
Trinidad. No obstante, lo admite sin omitir que todo don requiere 
de un receptor, de manera que la identidad del Padre no es posible 
sino a partir de las otras personas divinas. Entiende así que la 
alteridad es positiva en la vida eterna de Dios. Pero aunque el 
Hijo y el Espíritu Santo tengan su centro en el Padre, eso no 
significa que sea el principio ontológico de un proceso genético 
(cf. pp. 254-255). Con el siguiente epígrafe, el autor reflexiona 
−sin desligarse todavía de Greshake− acerca de la dinámica de 
alteridad y comunión en Dios como posibilidad de la alteridad de 
la creación y el reconocimiento de las huellas de la Trinidad en ella 
(cf. pp. 256-266). Termina esta tercera parte abordando «El drama 
trinitario: el pecado, la distancia en Dios y el Amor crucificado» 
según lo ha expuesto el teólogo alemán (cf. pp. 266-275).

8. En la cuarta y última parte, Tomás Marín trata de sintetizar 
críticamente el camino recorrido con el fin de esclarecer las 
consecuencias principales (cf. p. 279-286) que contribuyen a 
elaborar algunas «Conclusiones provisionales para una ontología 
trinitaria» (p. 277). Lo concibe trazando el camino descendente que 
va «de la Santísima Trinidad a nuestra vida». Lejos de plantear la 
vida divina como realidad alejada de la vida humana, la propuesta 
cristiana presenta la alteridad recíproca de las personas divinas en 
un constante amor trascendente que se abaja. El Dios de Jesucristo 
no es un ser enclaustrado en una inmanencia asfixiante (cf. p. 
279), sino el Ser que −por ser trino en comunión de personas−
es por antonomasia sobreabundancia de vida interior. Tanto es 
así, que para evitar que el hombre lo convierta en mera cuestión 
bizantina, o incluso en osada empresa, el autor se decanta por la 
vía balthasariana de la «teología arrodillada» (cf. p. 287). Así, tras 
exponer los motivos que vinculan la Trinidad inmanente con la 
económica (cf. pp. 288-297), retoma las teologías de Zizioulas y 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 495

Greshake con el fin de mostrar el modo en el que cada cual tiene 
razón: ni el primero incurre en una «ontología de la unidad» (de 
lo Uno) por sostener la prioridad ontológica del Padre −como 
podría pensar el segundo−, ni este piensa en una «ontología 
totalitaria de la sustancia» por no afirmar al Padre como causa de 
la Trinidad −como podría pensar Zizioulas. Ambos −si bien con 
matices diversos− quieren dejar intacta la verdad, por un lado, 
de que todo lo que se tenga que afirmar ontológicamente de la 
Trinidad tiene que ver con la alteridad personal y la comunión de 
amor, y no con una sustancia impersonal que actúa por encima 
y con anterioridad a las personas divinas. Por otro lado, que la 
divinidad pertenece por igual a las tres personas en virtud de las 
relaciones trinitarias de origen (cf. pp. 297-301).

Tomás Marín va a asumir a continuación, ala luz de lo dicho, 
tres categorías trinitarias con las que se propone contribuir al 
desarrollo filosófico de la cuestión del don: la alteridad personal, 
la donación gratuita de amor, y la reciprocidad comunional (cf. pp. 301).
Convencido de que el don personal se encuentra vinculado a la 
reciprocidad, enmarca el argumento a partir de las discusiones 
que tanto J. Derrida, como J.-L. Marion y J. Milbank han llevado 
a cabo a este respecto. El problema de fondo gira en torno a si 
puede haber un desinterés total en el darse del donante. Mientras 
que los dos primeros −con ideas muy diferentes acerca del don 
− coinciden en que el don puro sólo puede asegurarse si no hay 
devolución o respuesta positiva, Milbank asegura que es necesario 
abordar la realidad del don desde una perspectiva más amplia 
y sin tantas resonancias kantianas. El centro de la atención no 
debe recaer unilateralmente en el sujeto individual, sino en la 
reciprocidad interpersonal y comunitaria. Así pues, el don acaece 
en el recíproco intercambio de dones (cf. pp. 302-303).De entre 
todas estas propuestas, Tomás Marín opta por la de Milbank, 
sobre todo en lo concerniente a la categoría de «reciprocidad 
asimétrica». Según el teólogo y filósofo inglés, el don pertenece a 



496	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

una dinámica siempre abierta que no está sujeta necesariamente 
a la inmediatez del intercambio ni a la equivalencia total respecto 
a su contenido. La tesis de Milbank de que la gratuidad del don 
comprendida dentro de la reciprocidad no excluye la jerarquía 
−«siempre uno da primero y otro después» (p. 303)− sirve a 
Tomás Marín para vincular asimismo las propuestas trinitarias 
de Greshake (reciprocidad comunional) con las de Zizioulas 
(la condición originaria y «jerárquica» del Padre). Conecta esos 
aspectos de la lógica del intercambio del don con algunos de los 
ejemplos que el mismo Milbank expone en el campo teológico, 
extrayendo así, en líneas generales, dos ideas que vincula a la 
ontología trinitaria: la de reciprocidad asimétrica −de algún modo 
jerárquica−, y la de noción de don primordial no unilateral −el 
cual se abre gratuita e intrínsecamente a la acogida activa (cf. pp. 
303-304).

Tomás Marín reasume seguidamente lo más granado de todo 
lo dicho y lo concentra en una breve pero enjundiosa reflexión 
en la que interconecta el trinomio ya enunciado de alteridad 
personal, donación gratuita del amor y reciprocidad comunional con la 
conceptualización de las relaciones trinitarias. Se propone así 
acercarlas y proyectarlas hacia un ulterior desarrollo de ontología 
trinitaria (cf. pp. 304-309). Es ahora cuando el autor destaca sin 
ambages la importancia de la propuesta teológica de Zizioulas 
(inspirada en Levinas), y no a costa de minusvalorar la comunional 
que sustenta Greshake. Para Marín Mena es imprescindible 
mantener la doctrina tradicional de la prioridad intemporal y 
ontológica del Padre respecto a las relaciones trinitarias de origen. 
Dicha formulación no impide la comunión, sino que la garantiza: 
«Se nos podría objetar que nuestro peligro es individualista, 
pero entonces no se habría entendido que afirmar la condición 
originaria del Padre es justamente una apertura a, y surgimiento 
de, la comunión interpersonal, que, además, no supone una 
constitución de individuos separados sino la unicidad de tres 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 497

personas con una voluntad compartida» (p. 306). Teniendo esto 
presente, el autor especifica con intensa expresividad la lógica 
pura del don en el seno trinitario de las divinas personas. La 
plenitud interna de la vida divina, en tanto amor personal que 
puede generar más vida fuera de sí, es en la Trinidad cada persona 
divina dándose perijorética y desmesuradamente a la otra. Es en 
este exceso donde aparece el Padre como don primordial que no 
resta relevancia a la reciprocidad en la donación del Hijo y del 
Espíritu Santo, y que se ofrece como signo elocuente de la realidad 
divina de la comunión de amor (cf. p. 307-308). Esta se describe 
como «reciprocidad asimétrica» (Milbank) para significar que «la 
realidad del don siempre parte de alguien, aunque esté llamada a la 
respuesta» (p. 308-309).

La obra concluye con el esbozo de algunas «Líneas existenciales 
fundamentales de ontología trinitaria» (p. 311-321). En particular, 
asume lo más característico del trinomio conceptual antedicho 
(prioridad de la alteridad; comunión recíproca; amor gratuito y asimétrico),y 
añade una cuarta consideración acerca de la cruz como extremo del 
amor con el fin de desentrañar y ahondar en su contenido a la 
luz −respectivamente− de cuatro locuciones evangélicas de Jesús. 
Con la primera («Quien quiera ser el primero, que sea el último 
de todos y el servidor de todos», Mc 9, 35) intenta subrayar que 
el respeto por la alteridad −de ahí su prioridad− es condición de 
posibilidad de la comunión. Amar implica abajarse ante el otro, 
porque si uno persiste en el empeño de hacer prevalecer su yo 
frente al tú no conseguirá la comunión amorosa con él (cf. pp. 
312-314). La segunda sentencia evangélica («Amaos los unos a 
los otros como yo os he amado», Jn 13, 34) sirve para elevar la 
existencia humana hacia la comunión recíproca y asimétrica de 
la Trinidad. En clave de «humanismo trinitario», Tomás Marín 
acentúa con sumo acierto que la comunión recíproca que el hombre 
está llamado a vivir es asimétrica por su origen en la comunión 
intradivina. Dice además: «No estamos llamados a la comunión y 



498	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

a la reciprocidad del amor por un deber moral sino porque Cristo 
nos ha amado primero, porque lo hemos visto en Cristo y porque 
él, como discípulos suyos, nos solicita prolongar su amor» (p. 315). 
El nuevo mandato de Cristo marca la vocación primera y última 
del hombre −de la Iglesia− a imagen de la vida trinitaria. En él 
transitan valores que significan la base de la convivencia política 
(cf. pp. 315-318). La tercera locución («Si amáis a los que os aman, 
¿qué gracia tenéis?», Lc 6, 32) está vinculada al tercer nivel del 
trinomio conceptual, al amor gratuito y asimétrico, el cual tiene 
en último término al Padre como «origen».Es lo que Cristo ha 
revelado para poner definitivamente de manifiesto que Dios se 
emplea a fondo para entrar en comunión con el hombre. En efecto, 
Jesús lo ha llevado a cabo experimentando incluso el rechazo por 
parte de aquel. En consecuencia, el interrogante que se abre es 
si es posible vivir la comunión cuando no hay reciprocidad. De 
nuevo Tomás Marín insiste en que la «comunión se sostiene por 
el amor personal y que cuando no es recíproco debemos recordar 
que el amor se define por la gratuidad, el exceso y la asimetría» (p. 
318). Desde ahí enuncia que «una ontología trinitaria apunta tanto 
a una existencia en comunión con los otros como al amor hacia 
aquellos que no nos aman» (ibid.). Este aspecto pone de relieve 
el por qué el cristiano injerta también su vida en el perdón como 
expresión de ofrenda de sí y, por tanto, más allá de la prescripción 
legalista. La clave es que «a pesar de la falta de reciprocidad […] 
Dios permanece fiel en su amor por nosotros. Tan cristiano, tan 
trinitario, es en el amor el elemento de la reciprocidad comunional 
como la asimetría de la gratuidad» (p. 319). El paradigma por 
excelencia lo muestra la «cruz como extremo de amor», lo cual 
está en consonancia con la cuarta y última cita evangélica que 
Tomás Marín trae aquí a colación: «Nadie tiene amor más grande 
que el que da la vida por sus amigos», Jn 15, 13.Su propósito es 
establecer la coherencia entre la cruz y el amor hasta el extremo 
(cf. Jn 13, 1) en perspectiva de ontología trinitaria (cf. p. 319). 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 499

Al fin y al cabo, y a causa de la presencia del pecado y del mal 
en el mundo, el «amor agápico acaba en cruz» (p. 320). Todo 
amor sacrificial es amor a la persona, a un alguien con rostro que 
Dios reconoce en su alteridad y que, por eso, no abandona a la 
aniquilación porque lo sostiene más allá de la muerte (cf. p. 321).

9. Hasta aquí el texto en forma de presentación sumaria
No hace falta insistir más en que la ontología de la alteridad 

en orden a la comunión ocupa en este libro un lugar privilegiado, 
y no sólo en sentido filosófico, sino, ante todo, como asunto 
teológico. Una tarea que es por tanto plenamente ontopersonológica 
y que está vinculada in misterio a la comprensión coherente del ser 
divino. Concierne por antonomasia a la teología porque aquello 
que realmente interesa es el carácter libre, fontal y personal 
del ser trino de Dios tanto hacía sí (inmanencia) como −en 
consecuencia− fuera de sí (economía). Remite a un intersticio 
categorial que concentra temáticamente la alteridad personal del 
don de sí con la recepción de ese don por parte de otro que a 
su vez se da. He aquí el quicio sobre el que hoy tiene que girar 
cualquier reforma del pensar.

En este sentido, la selección ya mencionada de algunos autores 
por parte de Marín Menase esgrime como ocasión que permite 
articular una ontología trinitaria desde la alteridad personal y el 
amor (cf. p. 53).El autor pone todo el énfasis en el primado de 
la persona y de la relación en clave comunional para advertir que 
la característica suprema del ser trino de Dios es el amor. Así, el 
ser de la persona adquiere prioridad sobre una idea de realidad 
marcada por la primacía de la sustancia y que no representa como 
tal al ser de Dios. Por eso la teología no puede obviar el discurso 
del ser (cf. pp. 62-66). Marín Mena lo resume del siguiente modo: 
«se podría decir, entonces, que la ontología trinitaria es un ejercicio 
plenamente teológico con una orientación ontológica, entendida 
ésta tanto desde su preocupación por la estructura última de lo real 



500	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

y lo experiencial como por su repercusión existencial y práxica» 
(p. 61). Todo se conjuga «por medio de las nociones de alteridad, 
gratuidad, amor y comunión» (p. 62). Pensar ontológicamente 
incide en la propia existencia, puesto que hace converger en la 
ontología la naturaleza física con la naturaleza ética. Más todavía 
si se contempla desde la ontología propia y trinitaria de Dios (cf. 
pp. 56-58).

Este es el motivo de que la ontología tiene a la persona como 
su fuente de comprensión última. En ella se entraña el sentido 
del ser. Qué sea la persona en sí y en relación funda el carácter 
temporal y definitivo del ser (ontopersonología filosófica). Qué son 
las personas divinas según el ritmo intemporal trinitario de su 
ser-amor (ontopersonología trinitaria) funda la fundación del ser 
personal creado −su carácter de relativo-absoluto−así como su 
meta más acabada (ontopersonología de la alteridad en comunión). En 
consecuencia, el orden temporal y creatural del ser es indisoluble 
del orden eterno de amor que se abre entre la reciprocidad 
subsistente de las personas divinas.

Por eso, cuando se separa la verdad filosófica del ser de 
la verdad teológica de la persona sobreviene el ocaso de la 
inteligencia razonada por la tendencia a plegarse cada vez más 
sobre sí misma y a reducir el espacio que permite el ejercicio de 
la auténtica alteridad. Adviene, por ende, el declive de la cultura y 
de la civilización en forma de ruina de la praxis de las relaciones 
humanas. Sin embargo, el horizonte ontopersonológico de fondo 
que se presume y que está en consonancia con la obra de Marín 
Mena apunta −como se ha podido comprobar− a un escenario 
bien distinto. A este respecto, el texto de Tomás Marín enriquece 
con originalidad el discurso sobre la persona y deja constancia 
por sí mismo de todos sus méritos, permitiendo entrever un 
desarrollo ulterior muy prometedor de la ontología de la alteridad 
recíproca y de comunión.



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 501

10. Sin embargo, también es cierto que en lo tocante a la 
entraña ontológica y revelativa del ser trino de Dios se echan en falta 
algunos aspectos también fundamentales que en principio parecía 
se iban a tener más en cuenta a lo largo de la exposición de los 
argumentos más nodales.

En este sentido, es indudable que el objetivo y el núcleo de 
las reflexiones se centran en hallar una formulación coherente 
respecto a la convergencia −prioritariamente en Dios− entre 
la alteridad personal y la comunión, y que para ello −como 
Tomás Marín afirma− es «de vital importancia hacer referencia 
al acontecimiento pascual de Cristo» (p. 200). En efecto, la obra 
comienza con el propósito de contemplar al Crucificado como 
causa −por el amor extremo que revela en el Gólgota− de una 
comunión cristiana que «puede llegar al culmen del sacrificio 
de la propia vida» (p. 51). Un amor, continúa el autor, que «ha 
de ubicarse dentro del amor gozoso que se vive en el seno de 
la Trinidad» (ibid.), o teniendo en cuenta «el juego dramático 
de voluntades en la condena de Jesús −los hombres, el Padre 
y el propio Jesús−» (ibid.). En definitiva, comprender la cruz 
desde el amor trinitario para así poder abordar conjuntamente 
«El conocimiento de la Santísima Trinidad y la indagación 
ontológica» (p. 55).Sin embargo, tras esbozar estas líneas rectoras, 
no se percibe lo suficiente aquel compromiso inicial de pasar por 
la indispensable mediación pascual de Cristo, aun cuando en el 
Epílogo−y desde otra perspectiva− se retoman en cierto modo 
algunas de estas ideas (cf. concretamente las pp. 331-349).

Es muy plausible y acertada la estructura e intención 
metodológica del estudio, la articulación y prelación de los autores 
que se han adoptado como interlocutores, pero hubiera sido 
conveniente complementarlo teniendo «más a la vista» aquello 
que Cristo revela de lo trinitario desde sí mismo, al tiempo que 
afronta, sobre todo, los episodios más relevantes que comprenden 
su vivencia pascual, y sin obviar en ella la actualidad y dinámica 



502	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

ontológica de la verdad de la encarnación. Respecto a esta, ya el autor 
reconoce que el libro no ha tratado directamente lo que atañe a la 
concepción virginal y a la anunciación-encarnación, advirtiendo 
asimismo que «no es un elemento accesorio en el conjunto de 
la teología trinitaria» (p. 335). De hecho traza algunas líneas al 
respecto (cf. p. 336-337). En lo concerniente al acontecimiento 
pascual, Tomás Marín lo tiene sin duda en mente, aunque para 
un desarrollo posterior a propósito de la elaboración de su tesis 
doctoral en Teología. En efecto, piensa en un tema «centrado 
en la continuidad y discontinuidad entre el monoteísmo judío y 
el cristiano-trinitario, considerando [ahora sí] la vida, muerte y 
pascua de Jesús» (p. 324). Todavía así, Alteridad y Amor tendría que 
haber ahondado en una reflexión cristológica más explícita en cuanto 
clave de revelación de la ontología trinitaria, y con el fin de evitar o dar 
la impresión de sucumbir en una presentación de la alteridad y de 
la comunión trinitaria demasiado especulativa y sí más próxima al 
acontecimiento histórico-bíblico.

A este respecto, pueden aducirse algunas razones: la ontología 
de la encarnación −en perspectiva pascual−posibilita leer el 
acontecimiento de la pasión, muerte y resurrección de Cristo 
hasta sus últimas consecuencias. Y es así porque transforma la 
cruz y la resurrección en el acontecimiento trinitario que revela 
por excelencia y de modo eminente que Dios es amor. En 
realidad, todo ese amor divino se encuentra inmerso y unido a la 
carne que el Hijo ha asumido y en quien subsiste «sin confusión 
ni separación». Vislumbra, así mismo, el «juego dramático de 
voluntades» que está situado en el seno ontológico de la persona 
divina de Cristo −en el «juego o danza de sus dos naturalezas»− y 
que revela in alteritate la profunda comunión que desde siempre −
como Hijo− vive con el Padre. Es esto lo que determina el sentido 
de la relación de sus dos naturalezas; el por qué hay una relación 
unitiva entre ambas que se basa en el «respeto» a la otra hasta 
realizarse una comunión perfecta entre lo humano y lo divino en 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 503

la persona del Hijo. He aquí el paradigma original desde el que se 
orienta la verdad de cualquier otra relación de alteridad y amor. La 
entraña ontológica del ser personal del Hijo encarnado revela que 
en sus dos naturalezas hay una alteridad y reciprocidad que está 
ritmada insoslayablemente por el amor trinitario, puesto que el 
Hijo unigénito es en Cristo el Dios amor que se ha encarnado por 
su Palabra para realizar en el mundo ese amor que es como acción 
viviente. Esto permite comprender de manera abisal el misterio 
de la relación de la persona divina del Hijo Jesús en la alteridad y 
comunión recíproca que vive con el Padre en el Espíritu Santo. De 
ahí que la ontopersonología de Jesús sea la única vía de revelación 
de la ontopersonología trinitaria.

Vale la pena recorrer este camino a la hora de entender 
asimismo la alteridad de la creación. Cuando la Trinidad sale de 
sí para entrar en comunión con lo otro (cf. pp. 312-313) es gracias 
a la plenitud del amor interpersonal que acaece eternamente en 
la Trinidad. En ella se da también un salir de sí de cada persona 
divina hacia la otra en simultánea inmanencia recíproca. Acontece 
eternamente en cada una un no-ser para la otra, y para que la otra 
sea. De hecho, este es el motivo de que las relaciones trinitarias 
sean, como ya insistiera el Aquinate, la ratio et causa de la creación 
misma. Dicho de otro modo, las relaciones divinas de amor que 
comprenden la alteridad de las personas trinitarias es el «espacio 
ontológico» en el que la creación encuentra su propia alteridad 
y unidad. Estas remiten igualmente a la necesaria comunión 
trinitaria que actúa in alteritate como principio y unidad del ser 
mismo de Dios. En él, si cada persona no-es en relación a la otra, 
ninguna puede ser quien es. De modo que ex-sistiendo cada una en 
y desde la otra, todas en todas −entre sí y en alteridad recíproca−, 
equivale a decir que Dios amor vive la comunión de amor en la relación 
intrínseca, esencial e inmanente de Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo. De 
ahí que Piero Coda hable de la creación como un acto divino que 
parte de sí ex nihilo amoris.



504	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

En consonancia con lo dicho, llama también la atención que 
Tomás Marín no haya recurrido más profusamente a algunas 
de las «fuentes de estudio de ontología trinitaria» que él mismo 
señala como «hitos», especialmente a Klaus Hemmerle o a Piero 
Coda (cf. p. 61), pero también a lo que propuso al respecto H. 
U. von Balthasar. Esto le hubiera permitido ahondar en algunos 
de los aspectos que se acaban de esbozar, y que contribuyen al 
desarrollo de todo aquello que se ha asimilado a través −sobre 
todo− de Levinas, Zizioulas o Greshake.

En cualquier caso, Tomás Marín Mena da muestras con esta 
publicación de una madurez intelectual nada común. No pierde 
el tiempo en la vana retórica y se centra en razonamientos que 
inducen a otras tantas consideraciones. Deja constancia de que la 
alteridad personal y el amor comunional representan el cauce más 
idóneo para la convergencia entre la inmanencia y la trascendencia 
del ser personal. Avala la idea de que la recepción y percepción 
radical del ser del otro es ocasión de apertura y enriquecimiento 
del ser propio. Pero sólo surte efecto si la gramática con la que se 
declina está orientada de manera permanente por la gratuidad del 
amor. En consecuencia, la ontología más receptiva y dinámica es 
la que se expresa en esta reciprocidad relacional del ser personal: 
en el amor que une radicalmente a los amantes como un «ser 
uno» y distintos a la vez. No se puede eludir que este pensamiento 
radicado en la dinámica alteritativa del ser personal implica de 
por sí una inconfundible vía metafísica. Cartografía con lógica 
propia la senda que conduce a la pregunta por el ser del mundo 
en relación al ser mismo de Dios. En particular, si su trascenderse 
hacia el mundo equivale no sólo a un acto personal y libre de 
creación (perspectiva filosófica), sino también a un modo de poner de 
manifiesto −de revelar, conforme a lo específicamente cristiano− 
que su Ser existe trinitariamente (perspectiva teológica). En realidad, 
ambas cuestiones se pertenecen intrínsecamente hasta el punto 
de que se compendian ontológicamente en Cristo como única 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 505

posibilidad de plenitud del ser del mundo −ya sea en sentido 
protológico, histórico o escatológico (cf. Ef  1, 3-10; Col 1, 15-20).

La convergencia entre la identidad personal de cada uno y el 
encuentro amoroso con el otro descubre el hecho ontológico 
de que la dinámica del amor no es exclusivamente monádica ni 
individual, sino compartida y recíproca. Tan necesario es ser uno 
mismo para poder ser con el otro, como ser con el otro para poder −
plenamente−ser uno mismo. El principio que causa la comunión 
−a imagen trinitaria del Padre− es siempre un ser personal, 
pero con-prendida indisolublemente desde la alteridad personal 
del otro. En este «ser uno en el otro» se entreabre la donación 
como una verdad que no es ni monótona ni monofónica, sino 
sintónica y sinfónica. Si cabe decirlo con más fuerza, habría que 
designar que el amor es sinfónico. He aquí el grado más elevado de la 
verdad, donde confluye el ser de la persona con la bondad del ser. 
Donde se comunica éticamente aquello que se desentraña desde 
la comunión ontopersonológica.

Esta pretensión se convierte−quiérase o no− en el cruce de 
caminos de la cuestión humana. No hay duda de que hacerla 
llegar al hombre de hoy es una responsabilidad eclesial y teológica 
siempre acuciante. Es precisamente lo que este libro asume 
con decisión, contribuyendo a su propósito en base también a 
un fructífero diálogo con algunas de las instancias filosóficas y 
culturales de más relieve. Hace permeable la comprensión de que 
la oferta de Dios al hombre no puede situarse entre otras muchas. 
Ni siquiera puede encontrarse como tal entre las posibilidades del 
mundo. Transforma per se la categoría del amor en categoría de 
alteridad personal para posibilitar una existencia humana rendida y 
ganada totalmente en libertad al abandonarse a la grandeza original 
y trinitaria del amor divino reconocido en Cristo como medida y 
presencia relacional de todas las cosas. Este es justamente el óntos 
trinitario de Dios Amor que Tomás Marín Mena pretende poner 



506	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

de relieve, porque−al igual que pensó Hemmerle− integra más 
que otras ontologías.

En definitiva, el lector puede hallar en esta obra una oportunidad 
para expandir en sí el extraordinario carácter que imprime el 
encuentro con el O(o)tro. Para experimentar íntimamente el por 
qué la unidad del amante con el amado es la forma propia y más 
enérgica de entenderla alteridad personal. Incluso, en algunos casos, 
para hilar muchas vertientes del espíritu que a veces se encuentran 
trabadas por la percepción de un mundo empequeñecido, o por 
perspectivas que no terminan de alumbrarse al calor del R(r)ostro 
capaz de hacer destilar en el corazón humano el estupor y el gozo 
del exceso de lo inconmensurable.



BIBLIOGRAFÍA

Hohemberger, Gilcemar y Albino de Assunçâo, Rudy (coords.), 
El patrimonio espiritual de J. Ratzinger / Benedicto XVI, Biblioteca de 
Autores Cristianos, Madrid 2021, 333 pp. 
La segunda acepción del término “patrimonio” es, en el Diccionario de 

la Real Academia, “conjunto de los bienes y derechos propios adquiridos 
por cualquier título”. Algo del conjunto de “bienes” presentes en la 
obra teológica de Ratzinger se proponen poner de relieve los editores 
de este libro traducido del original portugués (de Brasil) por Yónatan 
Pereira Melo. He dicho “algo” porque evidentemente la riqueza de la 
obra del teólogo bávaro no puede agotarse en algo más de trescientas 
páginas, pero sí que los temas fundamentales están aquí recogidos y 
comentados a lo largo de los 15 capítulos de que consta este libro escrito 
por seis laicos (los dos editores más una laica), seis sacerdotes (entre 
ellos Pablo Blanco Sarto, que escribe dos artículos) y dos cardenales 
(Ladaria y Müller). Las colaboraciones de estos últimos son realmente 
iluminadoras pues tratan de la manera cómo Ratzinger enfoca el misterio 
trinitario de Dios, al que, dice Ladaria, no le dedica muchas páginas, pero 
allí donde reflexiona sobre él, empezando por su célebre Introducción al 
cristianismo, aporta mucha luz precisamente desde el misterio de Dios 
como amor, algo que, después, dará título a su primera encíclica “Deus 
caritas est”. El otro punto importante de la aportación de Ratzinger es 
la cristología y Müller, a quien Benedicto XVI le encomendó la edición 
de sus Obras Completas, pone de relieve el significado teológico, espiritual 



508	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

y pastoral de sus tres volúmenes sobre Jesús. En relación con estas dos 
aportaciones de los dos cardenales me parece que es digna de tener 
en cuenta para comprender el enfoque y sentido de la obra teológica  
del teólogo alemán, la de Carlos Granados García sobre “La ‘exégesis 
teológica’ de Joseph Ratzinger”, fundada en el concepto de revelación, 
que va más allá del método histórico-crítico aunque sin renunciar a él, 
algo sobre lo que trabajó ya desde su tesis de habilitación en torno a 
San Buenaventura y luego en la redacción de la Dei Verbum, sobre todo 
para deshacer prejuicios sobre su quehacer teológico que pasó de ser 
progresista a conservador, prejuicios que ya venían de antes pero que 
se incrementaron a raíz de sus largos años al frente de la Congregación 
para la Doctrina de la Fe. De las dos aportaciones de Pablo Blanco Sarto, 
gran conocedor de la vida y obra de Ratzinger, me ha gustado mucho, 
porque lo desconocía, la presencia de la acción misionera de la Iglesia 
en los escritos ratzingerianos y sobre todo su aportación al decreto 
conciliar Ad gentes divinitus, sobre la actividad misionera de la Iglesia. Juan 
José Silvestre Valor aborda otro tema preferido de Ratzinger, la liturgia, 
cuyo tratamiento lo deja ya bien claro en el título, se trata de “La liturgia 
en Benedicto XVI” tal como aparece en las celebraciones eucarísticas 
con sus homilías y en las enseñanzas que propone en las audiencias 
generales. Otros autores estudian las aportaciones de Ratzinger a la 
teología de la fe (M. de França Miranda) no olvidemos que su última 
encíclica firmada por el papa Francisco lleva por título “Lumen fidei”; la 
antropología, la humanización de la vida por la fe (G. Hohemberger);la 
eclesiología con el significado y función del primado (G. Luiz Borges 
Hackmann, M. A. Santos dos Santos), el significado de la Gaudium et 
spes donde se traza la apertura de la Iglesia al mundo a fin de convertir 
al mundo no para hacerse mundanal, como superación del Syllabus de 
Pío IX (R. Albino de Assunçâo),aproximación a la teología del arte (L. 
Coco), y del amor humano (R. de Oliveira Silva), y, en sintonía con su 
última encíclica, la relación entre veritas y caritas (Lucia Cavalcante Reis 
Arruda) concluyendo el libro con una reflexión sobre la originalidad 
del teólogo Joseph Ratzinger (P. Blanco Sarto)y sobre la edición de las 
Obras Completas a cargo del subdirector del InstitutPapst Benedikt XVI, 
Christian Schaller, cómo se han gestado, con la mirada puesta en lo 
escrito por Ratzinger, no por Benedicto XVI, para que pueda servir al 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 509

futuro de modo que permanezca e inspire a las próximas generaciones 
de teólogos, pastores y fieles, pues la intención del gran teólogo bávaro 
en todos sus escritos no es para regodeo de los entendidos, sino para 
alimentar la fe de los sencillos. Suscribo íntegramente lo que dicen los 
editores al final de la presentación a la edición original: “Ojalá que este 
libro pueda contribuir a que el patrimonio espiritual de Benedicto XVI 
sea cada vez más compartido y conocido, y que su espíritu, plenamente 
cristiano y eclesial, permanezca vivo. Y que la llama de amor por la 
verdad que él encendió en tantos corazones no se extinga jamás”. –José 
María de Miguel González

González Marcos, I., Osa – Lazcano González (eds), XXV Aniversario 
Jornadas Agustinianas (1998-2023), Centro Teológico San Agustín, San 
Lorenzo del Escorial (Madrid) 2023, 303 pp. 
En la edición de este volumen conmemorativo del vigésimo quinto 

aniversario de las Jornadas Agustinianas (1998-2023) hay que destacar la 
labor del historiador Isaac González Marcos, OSA, que ha manejado 
los archivos del CTSA con escrupulosa minuciosidad para ofrecer aquí 
la historia de este Centro desde los orígenes (primer curso 1994-1995) 
hasta el curso de la visita del Covid-19, con la afiliación a la Universidad 
Pontificia de Salamanca, la presencia de otros alumnos y profesores 
agustinos de otras provincias religiosas agustinas presentes en España 
hasta la unificación en una sola llamada de San Juan de Sahagún, y de 
otras órdenes como los agustinos recoletos, escolapios y hasta laicos. 
Pero en esta historia que cuenta detalladamente el P. Isaac no están solo 
los avatares del Centro ahora ya plenamente consolidado como un lugar 
de formación académica excelente, sino también forma parte de ella 
las Personas que lo han hecho y hacen posible durante los últimos 25 
años, los equipos directivos, claustro de profesores, alumnos, personal 
de administración y otros servicios. Luego viene un breve recordatorio 
de lo que han sido las XXV Jornadas Agustinianas, cómo surgió la idea 
de las mismas, la preparación, la elección de los temas a tratar, hasta el 
lugar donde se celebraban. Y todo ello ¿para qué? Pues, como señala el 
P. Isaac citando unas palabras del Papa emérito, porque “una sociedad 
o institución que ignora su pasado ‘carece de memoria histórica, y corre 



510	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

el peligro de la pérdida de su realidad’ (Benedicto XVI)”.Al final del 
volumen González Marcos en una serie de Anexos aporta una serie de 
datos de quiénes has sido las autoridades académicas, los profesores, 
alumnos etc. para concluir con un pequeño álbum fotográfico de 
alumnos con la orla de bachiller/grado en Estudios Eclesiásticos, y 
también de algunos conferenciantes y presentadores de las Jornadas.

La segunda parte de este segundo volumen corre a cargo de Rafael 
Lazcano, el cual entra de lleno en el contenido y repercusión de estas 
Jornadas a través de los volúmenes correspondientes de las mismas, en 
las revistas teológicas mediante las recensiones (145-190). Como se trata 
de Jornadas Agustinianas, la presencia directa o indirecta, explícita o 
implícita de San Agustín, ocupa un lugar privilegiado, pues en la amplísima 
doctrina de este Santo Padre se pueden apoyar, de una u otra forma, casi 
todos los temas abordados a lo largo de estas XXV Jornadas. Me ha 
llamado la atención que en el volumen de las III Jornadas celebradas 
en el año 2000 bajo el título Soledad, Diálogo, Comunidad editado por 
Rafael Lazcano, lo que él mismo constata: “El drama de la comunidad 
[religiosa] actual está en que no existen verdaderas relaciones personales 
y vivimos atrapados por la prisa, el ruido, y el individualismo […] Ahora 
lo imprescindible en la vida comunitaria son los teléfonos móviles y 
la conexión a internet […] Ganamos, no obstante, y nos superamos 
de día en día en estrés, hedonismo y eficacia, cuyo componente último 
no deseado es un inaguantable malestar personal, institucional, social 
y religioso” (p. 158). Y esto en el año ¡2000! Como he dicho, Rafael 
Lazcano se centra en primer lugar en las Jornadas en que la figura y obra 
de San Agustín están explícitamente tratadas (149-156), y luego aborda 
las distintas temáticas como la cuestión de la actualización del lenguaje 
religioso (cuartas y quintas Jornadas), la globalización en la VI Jornada, 
la figura de Santo Tomás de Villanueva con motivo del 450 aniversario 
de su muerte (octava Jornada) a la que dedica bastante espacio (161-165), 
las Jornadas siguen con otras temáticas como la del Vaticano II al cabo 
de los 40 años de su clausura, la de los jóvenes, luego siguen tres núcleos 
temáticos en torno a el movimiento ecuménico, la figura de Martín 
Lutero y el diálogo interreligioso, más adelante las Jornadas abordan 
en 2017 “Los Agustinos en el mundo de la cultura”, al año siguiente se 
centran en una cuestión sobre la que no acabamos de encontrar solución: 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 511

los jóvenes, la fe y el discernimiento vocacional. Como los papas han ido 
señalando años especiales como por ejemplo el ministerio ordenado, el 
año de san Pablo, o el año de la fe, o de la misericordia, pues las Jornadas 
se han hecho eco de estos temas, pero también otros con más eco social 
como el transhumanismo, la eutanasia, la mujer en la vida eclesial, la 
sinodalidad y en la última Jornada Agustiniana, la XXV, que trata de 
El Espíritu Santo, vida de la Iglesia, del que me ocupo a continuación. Del 
análisis del contenido de las Jornadas analizadas, Rafael Lazcano piensa 
que para el futuro es necesario “crear un nuevo lenguaje vital, nuevos 
conceptos, expresiones, que lleguen al corazón del hombre, sacien la sed 
de Dios que anida en su corazón, y faciliten la comunicación humana, 
las vivencias cristianas más auténticas, dinámicas, plenas y esperanzadas, 
la evangelización y el camino que conduce a la sabiduría de la Cruz” 
(184). ¿Cuánto tiempo llevamos invocando esa necesidad? –José María de 
Miguel González

Sánchez Tapia, M., OSA, (dir), El Espíritu Santo, vida de la Iglesia. XXV 
Jornadas Agustinianas, Centro Teológico San Agustín, San Lorenzo 
del Escorial (Madrid) 2023, 348 pp. 
El volumen comienza con una larga Presentación de las XXV Jornadas 

Agustinianas del director P. Manuel Sánchez Tapia, OSA (13-41) como 
para abrir boca y disponernos a acoger, abiertos a la acción del Espíritu, 
las ponencias que siguen a continuación, la primera de las cuales corre 
a cargo del director del Estudio Teológico Agustiniano de Valladolid 
Dr. David Álvarez Cineira, OSA: “El Espíritu Santo y la Biblia. El libro de 
Hechos de los Apóstoles”. Dentro de este libro analiza la acción del Espíritu 
Santo como impulsor de la misión de la Iglesia entre los gentiles a partir 
de la maravillosa escena de Pedro y Cornelio: comer lo impuro y entrar 
en la casa de un pagano (cfHch 10-11). El detenido análisis o exégesis 
de estos dos capítulos resulta esclarecedor para ponderar la figura de 
Pedro en la apertura de la Iglesia hacia los gentiles, pues parece que esta 
es obra exclusiva de Pablo. La conclusión actualizadora de este relato 
es que, como Pedro al principio y con él la Iglesia madre de Jerusalén, 
no podemos encerrar la fuerza del Espíritu en las tradiciones, porque al 
final, “tanto Pedro y sus acompañantes como la comunidad de Jerusalén 



512	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

se inclinan ante un Dios que los ha precedido y no pueden ahogar la 
fuerza dinamizadora del Espíritu”.

La segunda ponencia lleva un título muy sugerente: “Pintor del retrato 
de Dios. El Espíritu Santo y el quehacer teológico”, del Dr. Bert Daelemans, SJ, 
de la Universidad Pontificia Comillas. Efectivamente, el Espíritu Santo 
sin figura ni rostro es el que nos hace accesible el retrato de Dios que 
se refleja en el del Hijo. Lo más interesante de este trabajo es que del 
Espíritu, olvidado durante mucho tiempo (el autor anterior comienza su 
trabajo constatando el “olvido del Espíritu” Geistvergessenheit), no basta 
con proponer un curso de pneumatología, sino que el Espíritu (acción, 
presencia, inspiración) debería ser la línea transversal de los grandes 
tratados teológicos (escatología, cristología, eclesiología, soteriología), 
para que estos tuvieran impulso y vida más allá de las sesudas reflexiones 
de los especialistas. El autor cree que este retrato del rostro de Dios 
pintado por el Espíritu puede intuirse a través del arte, y cita a dos 
autores modernos Mark Wallinger para ilustrar el rostro de Cristo Ecce 
homo y John Nava con sus tapices “La comunión de los santos” en la catedral 
de Los Ángeles para mostrar la koinonia (unidad plural) que caracteriza 
la Iglesia reunida. Hubiera sido muy provechoso adjuntar esas dos 
ilustraciones para lograr una plena comprensión de lo que el autor ha 
querido expresar con su tesis del Espíritu como Pintor del retrato de 
Dios.

Estando de lleno metidos en las Jornadas Agustinianas llega ahora 
el turno para San Agustín a cargo del Dr. Jaime García Álvarez, OSA, 
Profesor emérito de la Facultad de Teología de Burgos que diserta 
sobre “El Espíritu Santo, alma de la Iglesia en San Agustín”. Si el tema 
general de estas Jornadas gira en torno a “El Espíritu Santo, vida de la 
Iglesia”, podemos decir que en esta ponencia queda todo él plasmado 
estupendamente, basta cambiar vida por alma y además basándose en 
la doctrina cristológica, eclesiológica, trinitaria de san Agustín. Y todo 
para defender la verdad de Cristo y de su Iglesia de los puros donatistas. 
¿Qué es la Iglesia? Cristo entre nosotros. Y ¿cómo se hace presente? Por 
el Espíritu que es el alma de la Iglesia, Cuerpo de Cristo, a semejanza del 
alma que es la vida de los miembros del cuerpo mientras permanezcan 
en él. Por eso, cuanto más integrados estemos en la Iglesia, cuanto más 
la amemos, más garantía tendremos de recibir el Espíritu. Pero no sólo 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 513

el Espíritu es alma de la Iglesia sino también su vida por medio de la 
caridad, de modo que donde está la caridad allí se hace presente el 
Espíritu Santo. Y la conclusión no puede ser más esperanzadora: “La 
caridad, don del Espíritu Santo, es la salud de la Iglesia”.

Las siguientes tres ponencias aplican la doctrina del Espíritu 
atendiendo a tres casos concretos: primero en relación con los nuevos 
movimientos eclesiales, ciertamente fruto de la apertura de la Iglesia a 
la acción del Espíritu en una Iglesia acomodada y envejecida, a cargo 
del Dr. Eduardo Toraño López, Asesor Nacional de la Renovación 
Carismática Católica en España: “Los movimientos eclesiales vienen del 
movimiento del Espíritu, que es quien mueve a la Iglesia”, de ahí que 
“la llamada de los Papas a la nueva evangelización con nuevo ardor, 
métodos y expresiones, ha encontrado respuesta en estos movimientos 
y comunidades eclesiales”, como se puede observar en cualquier 
encuentro o celebración donde haya jóvenes. Sigue luego la reflexión 
de la presencia del Espíritu en los místicos y en la oración, tema que 
desarrolla la doctora Myrna N. Torbay Khoury, Secretaria General de 
la Universidad de la Mística de Ávila. Un trabajo que gira en torno a 
la carmelita descalza Edith Stein / Santa Teresa Benedicta de la Cruz, 
filósofa, mística y mártir, comentando las siete estrofas del poema que 
lleva por título Novena de Pentecostés, de cuyo contenido “se podría extraer 
un compendio de pneumatología puesto que toca todos los aspectos 
fundamentales de un tratado sobre el Espíritu Santo tanto en la vida 
intratrinitaria, como en la vida de María, de la persona, de la Iglesia, y 
de toda la creación visible e invisible, desde sus inicios hasta alcanzar su 
plenitud”. Finalmente, el profesor Dr. D. José-Román Flecha Andrés, 
catedrático emérito de la Facultad de Teología de la UPSA, presenta 
una ponencia de gran actualidad, vista la situación del clero que 
atraviesa un tiempo de crisis: “El Espíritu Santo y la vida del sacerdote”. 
El desarrollo de este tema lo plantea Flecha desde el mismo rito de 
la ordenación sacerdotal (sacramento del Orden) que, a su vez, está 
fundado en el sacerdocio de Cristo, en la doctrina de los Padres (entre 
otros, san Agustín, san Juan Crisóstomo, sin olvidar el “Tratado sobre el 
sacerdocio” de san Juan de Ávila),enriquecida en las últimas décadas por 
los documentos del concilio Vaticano II (cf  LG y PO) y las enseñanzas 
de los Papas (encíclica Sacerdotalis caelibatus y la exhortación postsinodal 



514	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Pastores dabovobis), resumida toda esta doctrina en el Catecismo de la 
Iglesia Católicann. 1536-1600), como pone de relieve el autor en la 
conclusión de su ponencia. Puesto que la configuración con Cristo, 
Sumo y Eterno Sacerdote, por parte del ministro ordenado no puede 
llevarse a cabo sin la acción del Espíritu Santo, que es el mismo Espíritu 
que realizó el misterio de la encarnación (la carne del Verbo) en el seno 
de la Virgen, por eso Flecha recuerda que “el Espíritu Santo es principio 
de vida y de gracia, fuente de amor y de concordia, prenda de verdad y 
de caridad fraterna”, es decir, del ser y misión del presbítero.

Como en el año 2023 se están celebrando los 25 años de las Jornadas 
Agustinianas, tal conmemoración, y al hilo de la temática escogida para 
esta celebración, el volumen termina con una oportuna recapitulación: 
“25 Años de Jornadas Agustinianas: El paso del Espíritu por el CTSA”, a cargo 
del más preparado historiador para estas lides, el Dr. Isaac González 
Marcos, OSA. Este “paso” lo va señalando el autor en los distintos 
ámbitos, órganos, acontecimientos y celebraciones que han tenido lugar 
en este cuarto de siglo desde su fundación. Es una feliz manera de elevar 
la mera historia documental a una historia de salvación por la acción del 
Espíritu Santo.

El volumen se cierra con la intervención del Cardenal Arzobispo de 
Madrid D. Carlos Osoro Sierra con su “Meditación en voz alta. El Espíritu 
Santo en la vida de la Iglesia”, en la que pone de relieve el ser y el actuar 
del Espíritu en la vida de la Iglesia, por eso “la Iglesia que nace del 
Espíritu Santo, todos los días comienza su trabajo invocándolo: la Iglesia 
debe nacer siempre del Espíritu Santo”. Y más en tiempos de Iglesia 
sinodal. El broche de oro lo constituye un amplio extracto de la encíclica 
Dominum et Vivificantem. Sobre el Espíritu Santo en la vida de la Iglesia y 
del mundo [18/5/1986], de San Juan Pablo II.

Al término de este repaso por los dos volúmenes de las XXV 
Jornadas Agustinianas es obligado, obligación muy grata, felicitar al Centro 
Teológico San Agustín por la organización de las mismas con un tema ad 
hoc apropiado de memoria y acción de gracias, además de actualización: 
“El Espíritu Santo, vida de la Iglesia”, y por la edición tan cuidada de las 
Actas, cuya lectura será muy útil para docentes y discentes en el campo 
de la pneumatología.  –José María de Miguel González



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 515

Halík, T., La tarde del cristianismo. Valor para la transformación. 
Traducción de E. Molina, Herder, Barcelona2023, 294 pp.
Para entender y juzgar este libro es necesario tener presente la 

biografía de su autor, nacido en Praga en 1948, el mismo año en que 
se instauró en Checoslovaquia el gobierno del partido comunista hasta 
su caída en 1989, o sea, convivió o malvivió con el régimen durante 41 
años. Fue ordenado sacerdote clandestinamente en Erfurt (Alemania 
Oriental) en 1978, y trabajó en la “Iglesia subterránea”, donde fue uno 
de los colaboradores más cercanos del cardenal Tomásek. Cooperó 
estrechamente con el futuro presidente Václav Havel y después de 
1989, se convirtió en uno de sus asesores. Por su excelente formación 
en distintos campos, ha alcanzado numerosos reconocimientos dentro 
y fuera de su patria, pero él destaca como un oficio muy querido el 
de “sacerdote de la Parroquia Académica de Praga en la iglesia de San 
Salvador”. “Como alguien que pasa la mayoría del tiempo con un trabajo 
pedagógico y pastoral con estudiantes universitarios, me gustaría aportar 
respuesta a una pregunta: qué tipo de fe (nunca de religión) podría ayudar 
a las generaciones venideras a enfrentar los desafíos que trae la naciente 
nueva era”. Este detalle es importante para valorar el propósito de este 
libro en el momento actual que él, siguiendo una metáfora de C.G. Jung, 
describe como “la tarde del cristianismo”, suponiendo que hay una 
mañana, la etapa premoderna, un mediodía, la etapa de la modernidad 
que llega hasta nuestros días, y la tarde que ya se ha iniciado, por lo cual, 
suscribiendo lo que dice el Papa Francisco, nos estamos adentrando en 
un cambio de época. Como esto no puede suceder de un salto, sino 
que vendrá acompañado de muchas rupturas dolorosas, por eso el 
autor checo en el subtítulo escribe que para que la tarde del cristianismo 
alcance su meta es necesario mucho “valor para la transformación”. Pero 
¿de qué transformación se trata, hacia dónde apunta esa transformación 
del cristianismo? Y se pregunta el autor después de recorrer las distintas 
etapas de la historia de la Iglesia en la novedad de la mañana, en el 
cansancio del mediodía, explicando cómo ha sido el juego de la “religio” 
como “religación” (“religare”) y como podría interpretarse como 
“relectura” (“relegere”) para dar paso a la “fe” del corazón frente a las 
meras creencias. “¿Cuál es el futuro del cristianismo? Si el misterio de 
la Encarnación continúa en la historia del cristianismo, debemos estar 



516	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

preparados para que Cristo siga entrando de forma creativa en el cuerpo 
de nuestra historia, en las diferentes culturas y para que entre en ellas 
con la misma discreción y anonimato con la que entró en el establo de 
Belén”. Para la renovación del cristianismo T. Halík cuatro modelos de 
Iglesia que primero enuncia y luego desarrolla ampliamente: “En primer 
lugar, la Iglesia como pueblo de Dios errante por la historia; en segundo 
lugar, la Iglesia como escuela de sabiduría cristiana; en tercer lugar, la 
Iglesia como hospital de campaña; en cuarto lugar, la Iglesia como un 
lugar de encuentro y conversación, un ministerio de acompañamiento y 
reconciliación”. 

Para la comprensión teológica de este libro hay que tener presente 
lo que él llama “cairología” (kairos): “con esta palabra me refiero a 
una hermenéutica teológica de la experiencia de la fe en la historia, 
especialmente en tiempos de crisis, donde cambian los paradigmas sociales 
y culturales”, o, dicho de otro modo, “el arte de leer e interpretar los 
signos de los tiempos, la hermenéutica teológica de los acontecimientos 
de la sociedad y la cultura”. Con este instrumento, la Iglesia podrá 
respuesta a las necesidades de los hombres y mujeres de nuestro tiempo 
más allá de las fijaciones dogmáticas y canónicas que ya no dicen nada, 
aquí entraría en juego el famoso “espíritu del concilio”, que va más allá 
de los textos aprobados. Quedarse atrapados en lo que fue (“la nostalgia 
del pasado idealizado de la mañana de la historia cristiana”) conduce 
al “clericalismo, fundamentalismo, integrismo, tradicionalismo y triunfalismo”, 
términos que “denotan diversas manifestaciones del egocentrismo de la 
Iglesia, su fijación en lo superficial y externo”.

Como el futuro del cristianismo tiene que asentarse en un ecumenismo 
global que trascienda la propia Iglesia, por eso T. Halíkinsiste mucho en 
el cuarto modelo de Iglesia: “Es necesario que la Iglesia cree centros 
espirituales, lugares de adoración y contemplación, pero también de 
encuentro y conversaciones en las que se puedan compartir experiencias 
de fe”. Porque “el principal reto del cristianismo eclesiástico actual es el 
giro desde la religión hacia la espiritualidad”, y así enuncia “una de las 
tesis principales de este libro: el futuro de las Iglesias depende en gran 
medida de si comprenden la importancia de este punto de inflexión […] 
La tarea que le espera al cristianismo en la fase vespertina de su historia 
es en gran medida el desarrollo de la espiritualidad”.



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 517

Los 16 capítulos de este libro se leen con mucho provecho para 
iluminar la situación actual del cristianismo a luz de lo que ha sido y los 
retos que tiene hoy para afrontar el futuro. Si he citado muchos textos 
del autor checo es para invitar a su lectura y se sentirá reconfortado 
porque nos abre a una visión esperanzada de la vida de la Iglesia frente a 
los temibles populistas que anuncian desgracias inminentes. –José María 
de Miguel González

Schneider, A. - Porfiri, A., La Misa católica. Pasos para restaurar la 
centralidad de Dios en la liturgia. Traducción de José-Alberto Sutil 
Lorenzo, Cristiandad, Madrid 2023, 275 pp.
El obispo auxiliar de Astana (Kazajistän) Mons. Atanasio Schneider 

escribe este libro de la mano del organista y compositor Aurelio Porfiri, 
el cual durante la pandemia le propuso al obispo, vía Skype, escribirlo a 
modo de entrevista cuyo resultado tienen los lectores aquí recogido.  En 
el título parecería que se trata de explicar la Misa paso a paso siguiendo 
el ritual de su celebración, como se hace habitualmente, pero no es ese el 
propósito principal de este libro; se subraya también el calificativo de Misa 
“católica” en vista de la contaminación protestante que sufre en algunos 
aspectos el “novus ordo”, y de ahí sus continuas referencias al “vetus ordo”, 
o sea, la Misa tradicional, donde se pone más de relieve la centralidad de 
Dios, el misterio divino, el silencio, la belleza. De ahí la importancia del 
subtítulo como objetivo de este libro, o sea, restaurar la centralidad de Dios 
en la liturgia. Pero como bien reconoce Aurelio Porfiri, “algunas de las 
afirmaciones contenidas en este libro serán controvertidas, pero espero 
que sirvan para hacer que la gente piense sobre el camino tomado y lo 
que podría, y debería, hacerse”. Poner en cuestión el pensamiento único 
sobre lo que sea resulta molesto, lo cual no quiere decir que en todo lo 
criticado se tenga razón.

¿Cuál es la esencia de la Misa católica? La respuesta la desarrolla el 
autor poco a poco en los doces capítulos del libro a través de los cuales 
se va al fondo, a las raíces de lo que celebramos en la Misa, se podría 
decir que aquí se expone una teología fundamental de la Misa, tal como 
aparece en el título de cada uno de los capítulos: La misa es oración; 
es adoración; es rito; es sacrificio; es esplendor; es acción sagrada; es 



518	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

acción de gracias; es escucha; es vida de la Iglesia; es fuente de salvación; 
es servicio sagrado; es banquete de bodas. Todo esto es la Misa católica 
y en su celebración todos estos aspectos están en juego y sobre ellos 
se apoya y de ellos proceden todos los bienes que se nos comunican. 
Mientras el autor pone de relieve y desarrolla el significado de estos 
doce aspectos que dan el verdadero relieve a la Misa católica, los va 
contraponiendo con las deficiencias que pueden observarse en muchas 
celebraciones y en contraste con lo que ha sido la celebración tradicional 
de la Misa. Creo que en el contraste está la riqueza de este libro que 
sin pretender relativizar el valor del novus ordo, al denunciar algunas 
deficiencias teóricas y prácticas (denuncias, por otra parte, que aparecen 
en numerosos documentos pontificios) nos puede ayudar a celebrar 
con más devoción comprendiendo mejor lo que traemos entre mano 
en la Misa. Discute por ejemplo la banalización de la concelebración 
con la pérdida de la eficacia salvífica de la oblación del sacrificio de 
Cristo en cada Misa por cada sacerdote, pues en la concelebración 
sólo se ofrece un único sacrificio y no uno por cada concelebrante que 
es como, lamentablemente, se piensa al contar los estipendios de las 
misas al final de mes. Otra de las denuncias que aparecen se refiere al 
modo de comulgar: “Una de las heridas espirituales más profundas y 
dolorosas en la vida de la Iglesia a día de hoy es la práctica moderna de la 
comunión en la mano”. “El momento en el que hoy son más evidentes 
las sombras en la celebración eucarística y una alteración del sentido 
de lo sagrado es, precisamente, el momento de la distribución de la 
comunión”. “Numerosos ejemplos de Iglesias locales […] demuestran 
el hecho innegable de que esta forma de distribuir el cuerpo del Señor 
ha producido fuertes daños en la vida espiritual de la Iglesia”. “El uso 
actual de la comunión en la mano y de pie evoca una escena más bien 
de banalidad y de vida cotidiana, pareciéndose más a la distribución de 
unas galletas a unas personas que se mueven en fila […] El uso actual 
de que todo el mundo tome el pan consagrado de la palma de su mano 
con los dedos y luego se lo lleve a la boca se asemeja al gesto profano 
de comer”. Transcribo estas afirmaciones y más que podría aducir para 
que el lector las confronte con la forma de comulgar en muchas de 
nuestras iglesias. Por eso el obispo auxiliar de una iglesia remota de Asia 
central, viendo la situación actual de la Iglesia y de sus preocupaciones 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 519

mostradas por ejemplo en el actual sínodo de la sinodalidad, afirma 
que “la verdadera reforma de la Iglesia debe comenzar por las cosas 
esenciales, no por las realidades secundarias. Por lo tanto, la verdadera 
reforma debe comenzar en el corazón de la Iglesia… La forma de tratar 
a la Hostia sagrada, en la que se esconde la divina majestad del Señor, 
no puede ser considerada ciertamente como un aspecto secundario en 
la vida de la Iglesia”. Una observación crítica que pudiera hacerse a este 
libro es que la introducción excesiva de textos largos de autores que 
parecen muy importantes para el autor, pero ajenos a los lectores de 
esta tercera década del signo XXI, rompen el relato limpio y fluido que 
sería mucho más eficaz para el objetivo de libro, aunque disminuyeran 
las páginas. Termino felicitando a la editorial por la edición de este libro 
realzado por la estupenda traducción de José-Alberto Sutil Lorenzo. –
José María de Miguel González

Fuentes Mediola, A., Salvados por la Cruz. Del dolor a la alegría, Cristiandad, 
Madrid 2023, 265 pp.
Aparentemente y desde una mirada superficial, cruz y alegría son 

términos contradictorios, no conjugan bien dolor y gozo, si la cruz es 
con minúscula. Pero el autor muestra la compatibilidad desde la frase 
inicial a modo de lema compendio de todo el escrito: “Un Cristo sin cruz 
no salva. Una cruz sin Cristo destroza. Sólo Cristo en la Cruz no salva y 
santifica”. En el Prólogo, el arzobispo de Sevilla Mons. José Ángel Saiz 
Meneses hace un buen resumen del contenido de este libro, así como 
de la oportunidad del mismo para “continuar formando a los hermanos 
[de las Hermandades y Cofradías penitenciales] proporcionándoles 
los fundamentos básicos de la fe cristiana y el verdadero sentido de 
la Cruz salvadora”. Un objetivo que no sólo vale para las Cofradías, 
sino para cualquier cristiano que quiera seguir a Cristo cargando con la 
cruz. En siete capítulos, el autor, especialista en la Sagrada Escritura, va 
desengranando el significado de la Cruz mediante la cual Jesús, el Hijo, 
nos alcanzó del Padre, “en virtud del Espíritu eterno” (Heb 9,14), la 
salvación. Comienza descifrando las alusiones a la Cruz que aparecen a 
lo largo del Antiguo Testamento desde el árbol del Paraíso con la fruta 
prohibida con la promesa de salvación en el Proevangelio hasta el justo 



520	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

perseguido, anticipo último antes de la persecución final del Justo en la 
Cruz que es el contenido del segundo capítulo, desde el anuncio que 
hace Jesús de su próxima muerte hasta la crucifixión entre dos bandidos. 
En el tercer capítulo, el autor comenta las siete palabras de Jesús en la 
Cruz, comentario sumamente provechoso para la meditación personal y 
para la predicación. Sigue luego los juicios que en el NT aparecen sobre 
el sentido de la Cruz, que sin perder su condición de instrumente atroz 
de tortura es un signo de contradicción, escándalo, necedad, fuerza y 
sabiduría. La Cruz, signo de identidad de los cristianos, en tiempo de 
las grandes persecuciones sobre todo en la última de Diocleciano, con 
la paz del Edicto de Milán, el interés por descubrir la Cruz por voluntad 
de Santa Elena, el robo de la misma por los persas y la recuperación por 
el emperador Heráclito, y a partir de aquí la extensión por la cristiandad 
de oriente y occidente del culto a la Cruz, recordando los santuarios 
principales donde se venera la Vera Crux, como en Santo Toribio de 
Liébana, sobre este lugar creo yo que debería haberse detenido un poco 
más el autor por su importancia como lugar de peregrinación y jubileo, 
como el que se está celebrando este año. ¿Cómo influye la Cruz en la 
vida de los cristianos? A mostrar ese influjo santificador dedica el autor 
el capítulo sexto a partir de grandes santos marcados por el encuentro 
con la Cruz como Tomás de Aquino, Teresa de Jesús, Tomás Moro, 
Edith Stein, Karol Wojtyla y Josemaría Escrivá, se trata a partir de breves 
biografías de señalar los momentos de sus vidas en que aparece con 
fuerza transformadora la Cruz que cambia la vida haciéndola más fuerte 
en el seguimiento discipular hacia la santidad. Es lo que quiere poner 
de relieve en el último capítulo titulado justamente “tras las huellas del 
Maestro”, que no es otro que el camino de la Cruz asumiendo la cruz de 
cada día, que aporta paz en la tribulación y alegría en el dolor, todo ello 
iluminado por la presencia de María al pie de la cruz, “por su mediación 
alcanzaremos las gracias necesarias para ser fieles discípulos del Maestro, 
lo cual significa armarse de valor, no rehuir la cruz y afanarse por ser 
santos. Se realizará así en la propia vida el gran milagro de la cruz: 
convertir el dolor en verdadera fuente de alegría”. Los santos citados 
en este libro, y otros muchos no citados, nos enseñan la importancia 
de meditar los misterios de la pasión y muerte del Señor en cualquier 
momento del año litúrgico, pero no cabe duda de que centrar la oración 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 521

en estos misterios durante la cuaresma será la mejor manera de celebrar 
con gran provecho el Misterio pascual de la pasión, muerte y resurrección 
del Señor, porque será el camino tras la Cruz de Cristo que va del dolor 
del Viernes Santo a la alegría de la Noche pascual. –José María de Miguel 
González

Galli, C., Durán, J., Liberti, L., Tavelli, F., (Editores), La verdad los hará 
libres. La Iglesia Católica en la espiral de violencia en la Argentina 1966-1983. 
Tomo 1, 958 pp. 

	 La verdad los hará libres. La Conferencia Episcopal Argentina y la Santa Sede 
frente al terrorismo de Estado 1976-1983. Tomo 2, 847 pp.
Espejo de la Argentina / Planeta, Buenos Aires, 2023.
He aquí una obra maestra de historia de la Iglesia “dirigida por la 

Facultad de Teología de la Universidad Católica Argentina a pedido de 
la Conferencia Episcopal Argentina, realizada a partir del estudio de una 
vastísima documentación de los archivos desclasificados de la Iglesia 
sobre la actuación de la Iglesia católica en los procesos de violencia en la 
Argentina entre 1966 y 1983”. La documentación aquí analizada no sólo 
procede del Archivo de la Conferencia Episcopal Argentina, sino también 
del Archivo corriente de la Santa Sede, incluida la Secretaría de Estado, 
el Consejo para los Asuntos Públicos de la Iglesia y la Nunciatura en la 
Argentina. Algo extraordinario, ya que habitualmente para la apertura 
de tales archivos han de pasar unos setenta años desde que sucedieron 
los hechos. En el primer volumen se estudian las transformaciones 
habidas en el ámbito de la Iglesia en Argentina a partir de la clausura 
del Concilio Vaticano II (1965): “la variedad de movimientos laicales 
católicos, los cambios en la vida consagrada y religiosa, el sacerdocio 
y la política, las diversas visiones de los obispos y la participación de 
católicos en agrupaciones en defensa de los derechos humanos”. A 
partir de todo esto se estudia “críticamente las concepciones teóricas 
y las acciones concretas que influyeron en posturas de miembros de la 
Iglesia ante las diversas formas de conflictividad y violencia; el golpismo, 
los movimientos guerrilleros, las bandas paraestatales, el terrorismo 
de Estado, la defensa de los derechos humanos y el trágico saldo de 
víctimas, es especial, los desaparecidos”.



522	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

El segundo tomo se ocupa de la actuación de la Conferencia Episcopal 
Argentina, de la Santa Sede y de la Nunciatura en la Argentina durante 
los años 1976-1983 período que integra “todo el ciclo del terrorismo de 
Estado que incluye el conflicto del Beagle y la guerra de las Malvinas”, y 
cómo enfrentaron estos conflictos, o sea, las violaciones de los derechos 
humanos con su más negra consecuencia, los desaparecidos, la jerarquía 
eclesiástica con implicación de las más altas autoridades de la Iglesia 
de Roma a través de la Nunciatura. Se trata de “una investigación 
necesaria, [que estaba todavía] pendiente y novedosa sobre la Iglesia 
en la historia argentina contemporánea”. Naturalmente, tratándose de 
Argentina y de aquella época, los nombres de Jorge Mario Bergoglio 
y el de Francisco (Papa) aparecen muchas veces en el primer volumen, 
mientras que en el tomo segundo sólo aparece cuatro veces el nombre 
de Bergoglio (y ninguna vez el de Francisco). No cabe duda de que estos 
dos volúmenes serán indispensables para cualquiera que desee conocer 
e investigar la historia de la Iglesia en Argentina (con su repercusión en 
la Iglesia de Roma allí presente a través de la Nunciatura), pero tampoco 
podrán dispensarse de estudiar la documentación aquí aportada los 
cultivadores “civiles” de la historia de Argentina en ese período de 1966 
a 1983. Como dicen los Editores de esta historia al final del segundo 
volumen Recapitulación, “El terror, el drama y las culpas”, que cierra esta 
larga investigación de 1.805 pp.: “Nos hemos enfrentado a un tiempo 
complejo. Esta investigación nos demandó tiempo y energía, mucho 
más de lo que habríamos imaginado”, con todo, “somos conscientes de 
que no agotamos las posibilidades de nuevas lecturas”, y para llevar a 
cabo esta imponente empresa contaron con la colaboración entre otros 
de Ricardo R. Albelda, Antonio Mario Grande, Eloy Patricio Mealla, 
Carolina Bacher Martínez, Fabricio Forcat, Hernán Giudice etc. Si de 
esta historia dolorosa los responsables eclesiásticos y demás actores 
sociales y políticos de aquel inmenso país sacaran el propósito de hacer 
hoy más fiel y comprometida con la justicia la  acción de la Iglesia y de 
los demás actores implicados, sería el mejor fruto que los autores de 
este gran trabajo de investigación histórica podrían desear. –José María 
de Miguel González



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 523

Martínez-Blat, V., Doctrina y espiritualidad de Santa Isabel de la Trinidad, 
Madrid, BAC, 2022, 243 pp.
Vicente Martínez-Blat, carmelita descalzo, que tradujo las obras 

completas de Santa Isabel de la Trinidad, nos ofrece ahora una cuidada 
reflexión sobre la doctrina y espiritualidad de la Santa. Una vez 
presentados en rápidas pinceladas sus escritos, centra su atención en la 
famosa «elevación a la Santísima Trinidad», oración que Isabel escribió 
en un impulso interior irresistible cuando tenía 24 años, en el Carmelo 
de Dijon. Llevaba tres años de monja carmelita y acababa de renovar 
su profesión religiosa, como las demás hermanas de comunidad, el 21 
de noviembre de 1904, fiesta de la Presentación de la Virgen María. 
Años atrás había quedado impactada sobre lo que leyó en los escritos de 
santa Catalina de Siena y de Santa Teresita de Lisieux sobre el misterio 
trinitario, y llevaba tiempo deseando manifestar en una oración el ardor 
de su alma. 

La elevación a la Trinidad es el cauce y guión que sigue detenidamente 
el autor para ahondar en la espiritualidad de la Santa. Esa oración es el 
concentrado acabado de todo lo que vivía interiormente Isabel. Por eso 
el autor la va desentrañando palabra por palabra entrocándola con lo 
que manifiesta la Santa en el resto de sus escritos. Lógicamente, en todo 
el entramado del libro son frecuentes los recursos a las obras de los 
tres doctores del Carmelo que influyeron marcadamente en la vida y los 
escritos de Isabel: Juan de la Cruz y las dos Teresas (la de Jesús y la de 
Lisieux). Al inicio del libro (“La fuerza de un nombre”), lógicamente en 
referencia a las primeras palabras de la oración/elevación de la Santa de 
Dijon: Trinidad a quien adoro, muestra el autor, sirviéndose de múltiples 
declaraciones de Isabel, cómo esta fue descubriendo la maravilla del 
misterio de la inhabitación trinitaria en su alma. El nombre como 
carmelita (de la Trinidad) fue un indicador neto de sus vivencias. 

Quien desee conocer y saborear la espiritualidad de Santa Isabel de la 
Trinidad y aprender de su extraordinaria experiencia, tiene en este libro 
el mejor subsidio. –Juan Pujana 





ÍNDICE GENERAL

ESTUDIOS

De Miguel González, J. Mª., OSST. Un dogma incómodo: 
	 la virginidad perpetua de María ............................................	215-248
Guijarro, S., La cristología del Nuevo Testamento y 
	 la formulación trinitaria ........................................................	273-300
Hernández Peludo, G., Ministerio del Espíritu y ministros del
	 Espíritu. La dimensión pneumatológica del ministerio ordenado .	 355-402
Herrero-Hernández , F. J., Intuitu meritorum Christi. 
	 La soteriología del “último” Karl Rahner...............................	403-427
Izquierdo Urbina, C., Hablar y callar sobre Dios .................. 	325-353
Medellín Erdmann, R. A., Nicea hace 17 siglos. 
	 Un análisis hermenéutico del Símbolo. El terremoto arriano 
	 y un tsunami anti-arriano........................................................ 	 5-57
Medellín Erdmann, R. A., De Oriente a Occidente. 
	 Dos concepciones trinitarias alternativas, y su posible síntesis ..	429-477
Montes Peral, L. Á., Contemplando a la Trinidad ...............	177-214
Núñez Regodón, J., Gálatas: Estructura ternaria y 
	 teología trinitaria ..................................................................... 	301-323
Padilla Neira, A., De la verdad buscada y la verdad revelada .	 59-90



526	 ÍNDICE GENERAL

Sutil Lorenzo, J. A., Vladimir N. Lossky (1903-1958)
	 Un pensamiento desde el exilio ................................................ 	 91-148
Vila Griera, Mª. P., La vida trinitaria en Santa 
	 Teresa del Niño Jesús  ...........................................................	149-176

NOTAS Y COMENTARIOS

Redondo Martínez, C., El amor es sinfónico ......................	479-506

Bibliografía

Ansorge, D., Historia de la teología cristiana .........................	 252
Fuentes Mediola, A., Salvados por la Cruz. 
	 Del dolor a la alegría.............................................................	 519
Galli, C., Durán, J., Liberti, L., Tavelli, F., (eds.), 
	 La verdad los hará libres. La Iglesia Católica en la espiral 
	 de violencia en la Argentina 1966-1983 ..............................	 521
    La verdad los hará libres. La Conferencia Episcopal Argentina  
	 y la Santa Sede frente al terrorismo de Estado 1976-1983 ...	 521
González Marcos, I., Osa – Lazcano González (eds.), 
	 XXV Aniversario Jornadas Agustinianas (1998-2023) ....	 509
Grossi, V., OSA, Agustín de Hipona. Vida, escritos, 
	 legado histórico.......................................................................	 259
Halík, T., La tarde del cristianismo .........................................	 515
Hohemberger, Gilcemar y Albino de Assunçâo, Rudy 
	 (coords.), El patrimonio espiritual de J. Ratzinger/
	 Benedicto XVI ....................................................................	 507

	Martínez-Blat, V., Doctrina y espiritualidad 
	 de Santa Isabel de la Trinidad ..............................................	 523



	 ÍNDICE GENERAL	 527

Pujana, J., El valor de la humildad. Enseñanza de 
	 San Juan Bautista de la Concepción .....................................	 263
Díaz, R., svd, y Meis, A., spss (eds.), El misterio del Padre 
	 según Arnoldo Janssen en las fuentes escritas, sus cartas, 
	 conferencias y retiros .............................................................	 249
Sánchez Tapia, M., OSA, (dir), El Espíritu Santo, 
	 vida de la Iglesia ...................................................................	 511
Schneider, A. - Porfiri, A., La Misa católica .....................	 517
Seewald, M., Introducción a la teología sistemática ..................	 256
Torralba, F., Cuando todo se desmorona. 
	 Meditar con Kierkegaard ......................................................	 265

Índice general .....................................................................	 525


