qst}ldicgs
trinitarios

Julio - Diciembre 2023 Vol. LVII - Num. 2

SUMARIO

ESTUDIOS
GUUARRO, S., La cristologia del Nuevo Testamento y

la formmulacion de la fe trintaria ..................cccvvivinvnnnnnes 273-300
NUNEZ REGODON, |., Gdlatas: Estructura ternaria y

10000910 FTINILAVIA .. 301-323
IzqQuierpO URBINA, C., Hablar y callar sobre Dips ................ 325-353

HERNANDEZ PELUDO, G., Ministerio del Espiritu y ministros del

Espiritu. La dimension pnenmatoligica del ministerio ordenado 355-402
HERRERO-HERNANDEZ , B J., Intuitu meritorum Christ.

La soteriologia del “iltimo” Karl Rabner. ... 403-427
MEeDELLIN ERDMANN, R. A., De Oriente a Occidente.

Dos concepeiones trinitarias alternativas, y su posible sintesis . 429-477

NOTAS Y COMENTARIOS
REDONDO MARTINEZ, C., E/ amor es sinfonico ...................... 479-506
BIBLIOGRAFIA GENERAL ..vvcvivveeiivirieeeressesesensesesessessesessessenens 507-523

SALAMANCA






ESTUDIOS Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 273-300

La cristologia del Nuevo Testamento y

la formulacion de la fe trinitaria*

SANTIAGO GUIJARRO
Facultad de Teologia de Salamanca

Resumen: El presente estudio explora la posibilidad de articular la
cristologia del Nuevo Testamento en torno al titulo ‘Hijo de Dios’, que
desempeié un papel decisivo en la reflexién trinitaria postetior. Para
justificar esta propuesta, se comienza mostrando cémo este titulo fue
adquiriendo una importancia creciente en los escritos neotestamentarios.
Seguidamente, se analiza su relacién con los demis titulos y afirmaciones
sobre Jesus en el Nuevo Testamento para averiguar en qué medida estos
pueden articularse en torno a una cristologia de la filiacién. Finalmente, una
indagacion sobre los origenes de este titulo mostrara que tiene sus raices en
la misma vivencia filial de Jesus. El estudio concluye enunciando una setie
de tesis que avalan la propuesta de que la cristologia neotestamentaria puede
articularse en torno a la filiacién divina de Jesus.

Palabras clave: Hijo de Dios; Mesianismo cristiano; filiacidn; relaciones
trinitarias; cristologfa trinitaria.

* Este y los cuatro siguientes articulos de este nimero quieren ser un
homenaje péstumo al profesor Don Santiago del Cura Elena (1948-2022).



274 SANTIAGO GUIJARRO

Abstract: 'The present study explores the possibility of articulating
New Testament Christology around the title ‘Son of God’, which played
a decisive role in later Trinitarian reflection. To justify this proposal, it
begins by showing how this title became increasingly important in the New
Testament writings. Next, the relationship of this title with the other titles
and statements about Jesus in the New Testament is analyzed in order to
find out to what extent these can be articulated around a Christology of
sonship. Finally, an inquiry into the origins of this title will show that it
has its roots in the same filial experience of Jesus. The study concludes by
stating a series of theses that support the proposal that New Testament
Christology can be articulated on Jesus’ divine Sonship.

Keywords: Son of God; Christian Messianism; Sonship; Trinitarian
Relationships; Trinitarian Christology

El titulo ‘Hijo de Dios’ refleja mejor que ningun otro lo que
los primeros cristianos crefan acerca de Jesus. Ello se debe,
probablemente, a que en la rafz de esta confesion de fe se halla
una experiencia del propio Jesus'. Sin embargo, a pesar de su
evidente interés para la cristologfa, la centralidad de este titulo
no ha sido suficientemente desarrollada en los estudios sobre las
primeras creencias cristianas®. Debido a ello, el presente trabajo,

' Asilo puso de manifiesto ya hace unos afios M. Hengel: «Un punto de partida
esencial [de esta afirmacion] es la relacidn sin igual que Jesds mantiene respecto
a Dios. Viene expresada en el término Abbd, padre querido, que es un modo de
dirigirse a Dios totalmente inusitado en el judaismo... Aun cuando sea probable
que Jesus no se calificase a si mismo expressis verbis como ‘Hijo de Dios’, en su filial
relacién con Dios como Padre tenemos, sin embargo, lo que constituye propiamente
la rafz de este titulo postpascualy, E/ Hijo de Dios. E/ origen de la cristologia y la bistoria
de la religion judeo-helenistica, Salamanca 1978, 89.

* Los trabajos sobre los inicios de la cristologfa explican su significado, su
origen y su funcién. Sin embargo, no subrayan suficientemente su conexién con la
experiencia filial de Jesus; tampoco resaltan su centralidad y su funcién catalizadora,
ni el papel clave que tuvo en la formulacién de la fe trinitaria.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 275

que dedico a mi querido amigo y companero de claustro, el Prof.
Santiago del Cura Elena, tiene como objetivo fundamentar las dos
afirmaciones precedentes, seflalando también sus implicaciones
para una mejor comprension del proceso a través del cual se
formulo la fe trinitaria.

La reflexién que presento en estas paginas se inscribe en
un proyecto académico orientado a elaborar un curso para los
estudiantes de los primeros afios del curriculo teoldgico®. El tema
del curso es el primer desarrollo de la cristologfa y su impacto en
la formulacion de la fe trinitaria. En el curriculo de los estudios
teologicos, esta tematica suele abordarse casi siempre de forma
fragmentaria en diversos tratados: cristologfa, trinidad, patrologia,
historia de la iglesia, etc. Sin embargo, el proyecto en el que se
inscribe esta reflexiéon apuesta por abordar el tema de forma
organica en una asignatura troncal que deberfa servir de base para
la ulterior reflexion sistematica en dichos tratados.

Asi pues, este trabajo tiene como horizonte una reflexién
teoldgica y se orienta a un fin pedagdgico. Estas dos coordenadas
exigen reducir la complejidad de la cristologia neotestamentaria
a dimensiones manejables. Su objeto es, por tanto, ofrecer una
sintesis que ayude a comprender el proceso a través del cual se
configur6 la fe trinitaria, subrayando el papel decisivo que en
ello tuvo el reconocimiento de Jesus como Hijo de Dios. En las
paginas que siguen se presentan algunas de las cuestiones que
podrian articular dicha sintesis®.

* El proyecto ha sido promovido y financiado por la Pontificia Universidad
Catolica de Chile en el marco de un programa destinado al fortalecimiento de redes
de colaboracién académica internacional. Ia actividad central del programa es la
colaboracién entre el Prof. Samuel Fernandez Eyzaguirre y quien esto escribe para
revisar y mejorar el curso “Cristologfa y Trinidad”, que tiene una larga tradicién en
la Facultad de Teologfa de dicha universidad.

* Una primera versién de estas reflexiones fue publicada en Teologia y 1Vida 60
(1999) 475-496.



276 SANTIAGO GUIJARRO

1. Hyo bpE D1os EN EL. NUEVO TESTAMENTO

‘Hijo de Dios’ no solo es uno de los titulos que aparece con
mas frecuencia en los escritos del N'T| sino que se encuentra en
todos los estadios de la tradicién y en las diversas trayectorias.
Esta constatacion, sin embargo, no debe ocultar el hecho de que
las convicciones de fe sobre Jesus se expresaron de formas muy
diversas en las primeras generaciones cristianas. Tal riqueza se
debe, sin duda, a que en estos estadios iniciales el cristianismo
estaba en proceso de formacién. Es importante reconocer esta
riquezainicial y el cardcter maleable de estas primeras convicciones
acerca de Jesus para entender adecuadamente la emergencia y
postetior evolucién del titulo Hijo de Dios®.

En los escritos del NT, esta afirmaciéon sobre Jesus se
encuentra a veces en férmulas o expresiones tradicionales.
Este hecho permite elaborar una descripcién cronolégica
mas detallada y observar con mas precision cémo se fueron
incorporando matices y connotaciones. Dicha descripcion puede
hacerse analizando las diversas tradiciones después de haberlas
identificado con ayuda de un analisis diacrénico de los textos. Sin
embargo, en esta sintesis tomaremos como referencia los textos,
aunque trataremos de identificar las tradiciones antetiores a ellos’.

a) Las cartas de Pablo

Las cartas paulinas (1Tes, Gal, 1Cor, 2Cor, Flm, Rom y Flp),
escritas veinte afios después de la muerte de Jesus, contienen las

* Una visién panordmica de las afirmaciones de fe sobre Jesus en el Nuevo
Testamento puede verse en R. Penna, I ritratti originali di Gesn il Cristo, Cinisello
Balsano 2010, 2 vols.

¢ Esta es, basicamente, la opcién que sigue Ch. Tuckett, Christology and the New
Testament. Jesus and his Earliest Followers, Louisville 2001.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 277

menciones mas antiguas sobre el titulo ‘Hijo de Dios’. Llama la
atencion, sin embargo, el hecho de que este titulo aparezca muy
pocas veces en la correspondencia paulina. Comparado con el
titulo ‘Cristo/Mesias’, que aparece 270 veces y el titulo ‘Sefiot’,
que se aplica a Jesus 64 veces, las 15 referencias a Jesus como
‘Hijo de Dios’ resultan llamativamente escasas’. A pesar de ello,
estas pocas menciones poseen una especial relevancia en la vision
que el grupo paulino tenfa de Jesus.

Estas referencias indican, ante todo, que para aquellos
primeros creyentes la filiacién divina no era un atributo afadido,
algo que Jesus primero no tenfa y luego habria recibido, sino
un rasgo constitutivo de su propia identidad. En el comienzo
de la Carta a los Romanos (Rom 1,1-4), Pablo cita un credo
tradicional segun el cual Jests habria recibido la condicién filial
en el momento de la resurreccién. Sin embargo, al introducir
dicho credo afirmando que todo lo que en ¢l se dice se refiere
al ‘su hijo (de Dios)’, la férmula tradicional queda redefinida.
Algunos pasajes que hablan de que Dios envi6 a su hijo para que
asumiera la condiciéon humana (Gal 4,4; Rom 8,3) parecen sugerir
incluso que la relacién filial de Jesis con Dios se remonta a un
momento anterior a su encarnacion®. En todo caso, para Pablo y
sus comunidades, la filiaciéon divina era un rasgo constitutivo de
Jesus.

Por otro lado, las alusiones a Jesis como Hijo de Dios tienen
un papel especialmente relevante en algunos pasajes en los que
Pablo habla de su propia experiencia espiritual y de la vivencia

7 Esta estadistica estd tomada de R. Penna, O. ¢., 180-188.

¥ Si en estos pasajes se afirma la preexistencia de Jests, o no, es objeto de debate.
En la tradicién judia se afirma que Dios envi6 a algunos personajes humanos sin
que ello implique ningun tipo de preexistencia, pero también se habla del envio de
la Sabidurfa o del Espiritu preexistentes. Resulta dificil precisar cual de estos dos
modelos es el referente de Pablo. Véase Ch. Tuckett,O. ¢, 51-52; R. Penna, O. ¢, 187.



278 SANTIAGO GUIJARRO

de los creyentes en Jests. En la Carta a los galatas describe esta
experiencia como una iniciativa de Dios, el cual “le revel6 a su
hijo” (Gal 1,16) y, mas adelante, cuando habla de su vivencia
como cristiano, afirma que vive “en la fe del Hijo de Dios” que le
amo y se entregd por ¢l (Gal 2,20). En la misma carta, hablando
no ya de su propia experiencia, sino de la vivencia de los que
creen en Jesus, afirma que Dios envié a su Hijo para que ellos
recibieran la condicion filial, y refuerza esta afirmaciéon diciendo
que Dios ha enviado el Espiritu de Jesus a sus corazones para
que, como ¢l, puedan llamarle abba, padre (Gal 4,1-7). La filiacion
divina de Jests no solo es una clave fundamental para entender
quién es, sino que es también la puerta de entrada a la vivencia de
filiacién de los creyentes.

Algunas de las referencias paulinas a Jesus como Hijo de Dios
proceden de la tradicién y son, por tanto, anteriores a Pablo.
Mas arriba hemos mencionado el credo de Rom 1,3b-4a, que se
articula en torno a dos afirmaciones: segin la carne, Jesus fue un
descendiente de David (Mesfas); segun el Espiritu, fue constituido
Hijo de Dios desde el momento de (gracias a) la resurreccion.
Este credo representa probablemente la fe muchas comunidades
judeocristianas de la primera hora, pues Pablo lo cita como
carta de presentacion al comienzo de su Carta a los Romanos’.
Por otro lado, en el resumen de la fe de los tesalonicenses, que
incluye también elementos tradicionales, se habla de Jesis como
el ‘su Hijo (de Dios)’, y se relaciona la adoracién del unico
Dios con la espera de la venida de Jesus (1Tes 1,9b-10). Estas
térmulas tradicionales revelan que Pablo y sus comunidades eran
conscientes de que el reconocimiento de Jesus como Hijo Dios
era un rasgo fundamental de la fe de los primeros grupos de
discipulos.

’ R. Penna, Leftera ai Romani: 1. Rm 1-5, Bologna 2005, 93.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 279
b) Los evangelios sindpticos

Los evangelios sinépticos (Mt; Mc y Lc) fueron escritos en
el ultimo tercio del siglo primero, veinte o treinta afos después
de las cartas de Pablo. Los tres forman parte de una misma
tradicion literaria y teolégica que recuperd la memoria de Jesus
para responder a la pregunta acerca de su identidad, aunque cada
uno de ellos subraya aspectos particulares de dicha identidad™.
Estos primeros relatos sobre Jesus presentan dos novedades
importantes respecto a las cartas de Pablo. La primera de ellas
se refiere a la formulacion literaria. En las cartas se habla sobre
Jesus, mientras que en los evangelios es Jestis mismo quien habla
y actia. En este sentido, la formulaciéon narrativa de la memoria
de Jests ofrece unas posibilidades inéditas para responder a la
pregunta por su identidad'. La segunda novedad se refiere al
contenido y tiene una especial relevancia para nuestro tema, pues
en estos relatos la afirmacion de que Jesus es el Hijo de Dios se
ha convertido en el rasgo central de su identidad.

El Evangelio segiin Marcos es el mas antiguo de los tres y fue
utilizado como fuente por los otros dos. La trama de este relato
se centra en la progresiva revelacion de la identidad de Jesus. Esta
identidad permanece velada para los personajes del relato, pero no
para los lectores, los cuales saben desde el comienzo que Jesus es
el Hijo de Dios (Mc 1,11). Gracias a esta informacion privilegiada,
los lectores iran descubriendo en las palabras y en las acciones
de Jests lo que esto significa, mientras contemplan cémo los
discipulos, que tan entusiastamente le han seguido al comienzo,
son incapaces de comprender el sentido de su mesianismo (Mc
8,27-30). En la segunda mitad del relato, sin embargo, antes de
ser testigos de una nueva revelacion divina en la que se confirma

'0'S. Guijarro, Los cuatro evangelios, Salamanca 2016°, 150-160.
"'S. Guijarro, Los evangelios: memoria, biografia, escritura, Salamanca 2012, 43-67.



280 SANTIAGO GUIJARRO

que Jesus es el Hijo de Dios (Mc 9,2-8), tanto los discipulos como
los lectores escuchan de labios de Jesus que el sufrimiento y la
muerte en cruz forman parte de su destino (Mc 8,31-33). Solo al
final del relato se revela que asumir tal destino de muerte es un
gesto de obediencia y que es esta actitud, precisamente, la que
define a Jests como hijo (Mc 14,32-42). Por eso, es en el relato
de la pasiéon donde finalmente se aclara el sentido del mesianismo
de Jesus: él no es un Mesias hijo de David, sino un Mesias Hijo
de Dios (Mc 14,60-64). El relato de Marcos articula asi de una
forma original dos titulos cristologicos tradicionales, precisando
qué tipo de Mesfas es Jesus y explicando que el rasgo que mejor
define su condicién filial es la obediencia a la voluntad del Padre'.
Los otros dos sinopticos construyen su relato a partir del de
Marcos, pero ambos lo hacen anadiendo algunos matices que
desarrollan la comprension de la condicion filial de Jestus. En
efecto, tanto para el Evangelio segrin Mateo, como para el Evangelio
segiin Lucas, Jests es, ante todo, el Hijo de Dios. Sin embargo,
ninguno de los dos considera que esta identidad deba mantenerse
oculta para evitar el peligro de que sea mal entendida. Todo lo
contrario: en ambos relatos, las enseflanzas y las acciones de
Jesus revelan abiertamente que €l es el Hijo de Dios. Este titulo,
de hecho, ocupa un lugar central en los dos relatos. Mucho mas
central, ciertamente, en el de Mateo, pero también en Lucas"®.
Mateo y Lucas coinciden también en la forma de precisar
un aspecto de la filiacién de Jesis que en Marcos habia sido
introducido con cierta ambigtiedad. En la vision del bautismo,
la voz del cielo proclama: “Tu eres mi Hijo amado” (Mc 1,11),
afirmando asf algo que ya encontramos en las cartas de Pablo: que
Jesus no comenzo a ser Hijo de Dios después de la resurreccion,

12 S. Guijarro, “La tradicién sobre Jesds y la formacién de la cristologia”, en
Revista Catalana de Teologia 38 (2013) 49-73, aqui 63-71.
3 Ch. Tuckett, O. ¢, 120-123 y 138-144.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 281

sino que lo fue durante toda su vida. Sin embargo, lo que dice la
voz celeste sobre la condicion filial de Jesis es ambiguo, pues no
precisa desde cuando es Hijo de Dios. Mateo y Lucas lo aclaran
incorporando, cada uno a su manera, la tradicion de la concepcion
virginal. De este modo, desplazan, al tiempo que limitan, la
afirmacion que en el relato marquiano habia quedado abierta,
disponible para otros desarrollos, como el de la preexistencia que
elaboraran con detalle escritos posteriores'.

Una tercera caracteristica comun a estos dos evangelios es
que ambos han incorporado numerosas ensefanzas de Jesus
que no se encuentran en Marcos. Segtn la opinién mas comun,
estas enseflanzas proceden de una composicion anterior que se
conoce como Documento Q. L.a composicion de este documento
es posterior a las cartas de Pablo y anterior a los evangelios y
constituye, por tanto, un testimonio muy valioso de cémo se
entendi6 la filiacién divina de Jests en este periodo. Aunque la
orientacion fundamental de este documento es marcadamente
escatologica, y aunque habla de Jesus sobre todo como el Hijo
del hombre, el titulo Hijo de Dios ocupa un lugar importante en
el relato de las tentaciones, que sirve de poértico al documento
en su forma final. El titulo no vuelve a aparecer en el resto del
documento, pero este pasaje es la clave para entender los dichos
de Jesus repartidos por todo el documento que hablan sobre
su relacién filial con Dios (Q 10,22; 11,2b-4; 6,35; 12,29)".
Esta combinacién del titulo cristolégico con los dichos es un
testimonio de que los primeros grupos de seguidores de Jesus

" 1. Hurtado, Sesor Jesucristo. La devocion a Jesiis en el cristianismo primitivo, Salamanca
2008, 365-380. R.E. Brown, Introduccion a la cristologia del Nuevo Testamento, Salamanca
2001, 146-149, identifica en esta reflexién un estadio de la primitiva cristologfa que
fue recuperando hacia atras las diversas fases de la vida de Jesus.

5 S. Guijatro, Los dichos de Jesss. Introduccion al Documento Q, Salamanca 2014, 117-
134; Ch. Tuckett, O. ¢, 198-199.



282 SANTIAGO GUIJARRO

relacionaban ambas cosas o, lo que es lo mismo, de que su
reconocimiento de la filiaciéon divina de Jesus se fundaba en el
recuerdo de su peculiar relacién con Dios.

¢) Los escritos de la tradicion joanica

El cuarto evangelio y las cartas de Juan representan un nuevo
estadio en la forma de entender la filiacion divina de Jesus'®. Su
composicion puede fijarse en el paso del siglo I al II d.C,, es
decir, treinta afios después de la composicion de Marcos. Juan
utiliza tradiciones comunes a los sinépticos y es incluso posible
que conociera el relato de Marcos. Aunque su visién de Jesus es
diferente en muchos aspectos, coincide con los sinépticos en la
importancia que estos otorgan a la filiacion divina de Jesus.

La conclusion original del Ewvangelio segiin Juan revela que
fue escrito: “para que credis que Jestus es el Mesfas Hijo de
Dios” (Jn 20,31). En consonancia con esta intencion, el relato
joanico comienza mostrando como Juan Bautista y los primeros
discipulos llegaron a reconocetle y confesarle como Hijo de Dios
(Jn 1,34. 49) y, mas adelante, al narrar su actividad publica, evoca
repetidamente su filiacion divina (Jn 3,16-18. 35-36; 5,17-29, etc.).
De igual modo, en las Cartas jodnicas, la confesion cristolégica
por excelencia es la que reconoce que “Jesus es el Hijo de Dios”
(1Jn 4,5; cfr. 2,23; 3,23, etc). Puede decirse, entonces, que el
reconocimiento de Jesus como Hijo de Dios constituye el sustrato
basico de la cristologia joanica. Tanto en el evangelio, como en
las cartas, se utilizan otros titulos e imagenes para referirse a él

' En esta etapa habria que incluir también el testimonio de la Carta a los hebreos,
pues aunque su fecha de composicion podria ser algo anterior, su cristologia
de la filiacién se desarrolla, como la de Juan, en términos de preexistencia. Sin
embargo, por razones de brevedad, nos cefiimos aqui a los escritos joanicos. Sobre
la cristologfa de la Carta a los Hebreos puede verse R. Penna, O. ¢, 280-293.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 283

(logos, pan de vida, enviado etc.), pero la filiaciéon divina es el
soporte de todas ellas'’.

Esta centralidad dela filiacién divina conecta al cuarto evangelio
con los sinépticos, donde también esta constituye el sustrato
basico de la cristologfa. Sin embargo, la forma de construir sobre
este fundamento comin es muy distinta en unos y otro. Uno
de los rasgos mas peculiares de la visién joanica es que Jesus se
atribuye a si mismo este titulo con mucha mas frecuencia. En
los sindpticos, Jesus reconoce solo en contadas ocasiones que
es el Hijo de Dios: ante el sumo sacerdote (Mc 14,62-64 pat.);
o, de forma indirecta, en su oraciéon (Mt 11,25-27 par.) o en
su ensefianza (Mc 12,1-12 par.). Sin embargo, en el Evangelio
segun Juan, las referencias a si mismo como el ‘hijo’, asi como
las alusiones a su relacion con el ‘Padre’, son mas frecuentes (Jn
5,19-27; 11,14; 17, 1; etc.) Esta intensificaciéon de la conciencia
filial esta relacionada con el hecho de que Juan presenta a Jesus
como el Hijo unico. Asi, aunque los que crean en él podran llegar
a ser ‘hijos (#ekna) de Dios’, solo Jesus es el ‘Unigénito (nonogenés)’
(Jn 1,12. 14). Esta peculiar forma de ser Hijo se debe a que solo
¢l estaba junto al Padre y compartia su gloria antes de la creacion
del mundo (Jn 1,1; 17,5)".

Sobre la base de la cristologia tradicional de la filiacion,
Juan ha construido una visién de Jesus que trata de desvelar
cudles son los fundamentos, los rasgos y las consecuencias de
esta relaciéon. La observacion precedente muestra uno de los
desarrollos de esta reflexién: Jesus era hijo de Dios ya antes de
la creaciéon del mundo y, por tanto, su filiacién es unica. Esta
conviccion refuerza la afirmacion de su preexistencia, otra de las
convicciones fuertes de la cristologia joanica, que el evangelio

7R. Penna, O. ¢., 414-440.
8 1.. Hurtado, O. ., 414-415.



284 SANTIAGO GUIJARRO

formula creativamente con la teologia del /ogos (Jn 1,1-18)". Esta
teologia del /ogos, preexistente primero y encarnado después, es la
puerta de entrada al relato jodnico y, en cuanto tal, constituye la
clave para interpretar adecuadamente todas las afirmaciones que
sobre ¢l se hacen en dicho relato, incluidas las que le identifican
como Hijo de Dios.

Ahora bien, cuando tales afirmaciones se sitian en este marco
de la preexistencia del Hijo, las consecuencias comienzan a
desplegarse de manera natural. Asi, por ejemplo, cuando Jesus
responde ala acusacion de haber curado en sabado a un paralitico,
diciendo que su actuacién es un reflejo de la forma de actuar
de Dios, el narrador comenta que los judios le buscaban para
matatle, “porque... llamaba a Dios padre suyo, haciéndose asi
igual a Dios” (Jn 5,17-18). Aunque la deduccion de los adversarios
no sigue una estricta logica, el lector sabe que es correcta, porque
este Jesus es el Logos que antes de su encarnacién “estaba junto
a Dios y era Dios” (Jn 1,1). Otros pasajes confirman lo acertado
de esta interpretacion, poniendo en boca de Jesus una rotunda
afirmacion de la unidad entre €l y el Padre: “El Padre y yo somos
uno” (Jn 10,30). Sin embargo, algunas declaraciones de Jesus
sugieren que en esta relacion debe introducirse un matiz de
subordinacién: “El Padre es mayor que yo” (Jn 14,28)*. Resulta

' R.E. Brown, O. ¢, 151-158, sitta la teologia de la preexistencia en la tltima
fase de la evolucion ‘hacia atras’ de la cristologfa neotestamentaria. No obstante,
aunque la cristologfa de la preexistencia se desarroll6 en esta época mas tardia, ya
en las cartas paulinas encontramos indicios de ella (cfr. 1Cor 6,8; Gal 4,4); véase L.
Hurtado, O. ¢, 148-156.

* La aparente paradoja que presentan estas dos afirmaciones solo se puede
resolver situdndolas en el contexto cultural y religioso en el que nacié el Evjn. El
evangelista, en efecto, parece suponer aqui la figura el ‘agente’ o ‘enviado’, que, a
todos los efectos, hacia presente a quien le enviaba, pero era distinto de él. Juan, sin
embargo, aplica esta categoria a la relacion entre Jests y Dios de una forma peculiar.

Véase Ch. Tuckett, O. ¢, 160-162.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 285

evidente que la comprension de la filiacién divina de Jests ha
experimentado en Juan una evolucién sorprendente, que tendra
consecuencias decisivas para la discusion trinitaria de los siglos
posteriores.

Al igual que en las etapas precedentes, también en esta las
afirmaciones sobre la filiacién divina de Jesus tienen una
prehistoria, pues el cuarto evangelio parece haber utilizado
una composiciéon previa conocida como Fuente de los signos.
Basicamente, dicha composiciéon contenfa una introduccion
narrativa (Jn 1,19-49), a la que seguian siete signos realizados por
Jesus, que confirmaban lo afirmado inicialmente sobre ¢l (los
signos narrados en Jn 2-11), y una conclusion (Jn 20,30-31). Su
composicién podria remontarse a los aflos cincuenta y podria ser
testigo, por tanto, de un desarrollo paralelo a las cartas paulinas
o al Documento Q.

Esta composiciéon contenfa, como se puede apreciar, los
principales pasajes que hemos asignado al sustrato basico de la
cristologia de la filiacion en el cuarto evangelio. Eso significa que
su vision se haya a medio camino entre las tradiciones mas antiguas
reflejadas en los credos prepaulinos y las mas evolucionadas
del relato joanico. Al igual que en las cartas de Pablo y en los
sinopticos, en la Fuente de los signos se afirmaba que Jesus era
Hijo de Dios ya durante su vida. Esta afirmaciéon suponia un
avance con respecto a la confesion de Rom 1,3b-4a, segin la cual
Jesus habria sido constituido Hijo de Dios en el momento de su
resurreccion. Sin embargo, desde el punto de vista del Evangelio
segun Juan, esta afirmacion resultaba insuficiente y debia ser
desarrollada mostrando no solo que esta relacién era anterior a
la creacion, sino también que revelaba la unién de Jesus con el
Padre.

'S, Guijatro, Los cuatro evangelios, 191-199 y 555-558.



286 SANTIAGO GUIJARRO

2. LA FILIACION DIVINA DE JESUS Y LA CRISTOLOGIA
DEL NUEVO TESTAMENTO

El breve recorrido que hemos realizado tomando como
referencia tres momentos clave de la cristalizacion literaria del
Nuevo Testamento muestra, en primer lugar, que la cristologia de
la filiacion se haya presente en todas las etapas de la tradicién; no
solo en aquellas en las que se compusieron los textos estudiados,
sino también en las anteriores a ellos. En segundo lugar, este
recorrido confirma que el reconocimiento de Jests como Hijo
de Dios fue una creencia central para los primeros seguidores
de Jesus™. Finalmente, este recorrido permite constatar que
tal conviccién no solo fue adquiriendo un lugar cada vez mas
importante en la primitiva cristologfa, sino que su alcance y
significado fue explicado y profundizado con el paso del tempo.

La amplia presencia y el progresivo desarrollo del titulo Hijo
de Dios en el cristianismo naciente y en sus primeros escritos no
justifican, sin embargo, que la cristologfa del Nuevo Testamento
quede reducida al estudio de esta conviccion sobre Jesus.
Las afirmaciones sobre él en el cristianismo naciente son tan
variadas y diversas que una opcion de este tipo serfa claramente
reduccionista. Con todo, es necesario reconocer que la cristologia
neotestamentaria necesita encontrar un centro en torno al cual
articular esta pluralidad.

En la conclusion a su detallada reconstruccion de ‘los retratos
originales’ de Jests, Romano Penna se plantea esta misma pregunta
y sugiere que una posible solucion serfa identificar aquellos

* Las creencias centrales de un grupo son aquellas que contribuyen de forma
decisiva a configurar la identidad del mismo y tienen un papel decisivo en las
decisiones, juicios y comportamientos de sus miembros; véase D. Bar-Tal, “Las
creencias grupales como expresion de la identidad social”, en J.F. Morales y otros
(eds.), Identidad social, Valencia 1996, 155-286.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 287

titulos o convicciones sobre Jesus mas presentes en sus diversos
escritos. El de ‘Hijo de Dios’ tiene estas caracteristicas, pero no
es el mas repetido y ademas no se encuentra en algunos escritos
significativos (Pastorales, 1Pe, Sant.). Al final, Penna concluye
que lo que da unidad a la cristologia del Nuevo Testamento es el
mismo Jesus™. En su sencilla obviedad, esta conclusion apunta en
la direccién adecuada, pues hace caer en la cuenta de que todas las
afirmaciones sobre Jesus, todos los titulos honorificos que se le
dan en los escritos del Nuevo Testamento, estan interconectados.
Todos ellos se refieren a la misma persona y, por tanto, todos
ellos confluyen y se complementan en el intento de expresar su
identidad.

Los mismos escritos del Nuevo Testamento dan testimonio
de la complementariedad de los titulos cristolégicos. Un ejemplo
elocuente de ello lo encontramos, precisamente, en el mas citado
de todos: el que identifica a Jesus como ‘Mesias’. Ya en las cartas
de Pablo aparece casi como un cognomen que puede unirse al nomen
Jesus, y también a otros titulos. En la conclusién de su estudio
sobre el titulo Hijo de Dios, Adela Yarbro Collins y John Collins
afirman que tanto en las cartas de Pablo, como en los evangelios
sinopticos y en el cuarto evangelio los titulos ‘Hijo de Dios’ y
‘Mesias’ son sinénimos y pueden considerarse equivalentes®. Joel
Marcus, sin embargo, introduce un matiz interesante al estudiar la
confesion de Jests ante el sumo sacerdote (Mc 14,61-62). Observa
que, en este pasaje, los dos titulos estan en aposicion restrictiva y
que, en este tipo de construccion sintactica, el segundo miembro
precisa al primero indicando a qué clase pertenece. La pregunta
del sumo sacerdote deberia entenderse, por tanto, asi: “sEres
ta el Mesfas Hijo del Bendito?” (y no asi: “cEres ta el Mesias,

# R. Penna, O. ¢, 533-541.
* A. Yarbro Collins and J.J. Collins, King and Messiah as Son of God. Divine, Human,
and Angelic Figures in Biblical and Related Literature, Grand Rapids 2008, 208-210.



288 SANTIAGO GUIJARRO

(es decir,) el Hijo del Bendito?)®. Si Joel Marcus tiene razon, en
este y en otros pasajes (p.e. en Jn 20,30, que es la base de los
desarrollos joanicos), el titulo ‘Hijo de Dios’ estarfa precisando
qué tipo de mesias es Jesus.

Estas consideraciones se podrian extender a otros titulos
mas o menos frecuentes en el Nuevo Testamento, observando
cémo se complementan. En este sentido, la eleccion del titulo
Hijo de Dios como eje en torno al cual articular una cristologia
del Nuevo Testamento parece una opcion razonable, siempre y
cuando incorpore las demas afirmaciones y titulos que definen a
Jesus. En todo caso, es importante precisar que tal elecciéon no
se debe al hecho de que sea el titulo presente en mas escritos,
ni tampoco a que sea uno de los que tuvo un desarrollo mas
complejo entre los primeros creyentes en Jesus. La eleccion
de este titulo esta determinada, no solo por un interés que
podriamos llamar ‘arqueolégico’, el cual buscarfa las expresiones
mas antiguas y sus primeros significados, sino también por un
criterio que podriamos denominar ‘teleolégico’, es decir, por un
criterio que tiene en cuenta el papel que este titulo desempefié
en las discusiones cristoldgicas y trinitarias posteriores. Solo de
este modo sera posible establecer un vinculo mas soélido entre
las primeras expresiones de la fe cristiana y sus desarrollos en la
reflexion de los siglos venideros. Esta opcion metodolégica, que
estarfa suficientemente justificada por las razones ya aducidas,
quedaria reforzada si pudiéramos aclarar por qué fue este titulo,
y no otro, el que desempené un papel decisivo en la cristologfa

» J. Marcus, “Mark 14:61: Are You the Messiah—Son-of-God?”, en Novum
Testamentum 31 (1989) 125-141. En griego la aposicién restrictiva se construye
repitiendo el articulo delante del nombre en aposicion. Mc 14,61: ob &l 6 yptot0g 6
vidg 0D evhoynTod; Jn 20,30: Incodc oty 6 yELoToE O Liog oD beod.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 289

y en la teologfa trinitaria de los siglos posteriores%. La respuesta

a esta pregunta reside, probablemente, en el hecho de que dicha
afirmacion expresa, mas y mejor que ninguna otra, la relacion
que existe entre Jesus y Dios. La metafora de la filiacion (y de la
paternidad) tiene una capacidad que no poseen los otros titulos
para expresar la relacion entre Jesus y Dios, que fue un aspecto
clave en el desarrollo de la cristologia trinitaria. ‘Hijo de Dios’
alude a una relacién organica que conjuga unidad y diferencia,
y lo hace a través de una metafora muy potente que admite
ulteriores desarrollos.

Asi pues, la eleccion del titulo ‘Hijo de Dios’ como elemento
aglutinador de una cristologia neotestamentaria capaz de explicar
el papel de la devocion a Jesus en la configuracion de la imagen
trinitaria de Dios esta suficientemente justificada. No obstante,
todavia es posible reforzar esta opcion observando cémo surgié
y se configur6 el mesianismo de Jesus.

3. ORIGEN Y CONFIGURACION DEL MESIANISMO FILIAL DE JESUS

Mas arriba hemos expuesto de forma sucinta como aparece
el titulo ‘Hijo de Dios’ en los primeros escritos cristianos. Dicha
presentacion tiene un caracter descriptivo, pues aunque ha ido
tomando nota de la evolucioén que se refleja en tales escritos, no
se ha preguntado por los factores que influyeron en ella ni por el
origen de esta conviccion acerca de Jesus. Llegados a este punto,
sin embargo, debemos plantear estas cuestiones y observar estos
datos desde una perspectiva genética.

% J. Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Development of Doctrine: 1
The Emergence of the Catholic Tradition (100-600), Chicago 1971, 189-190, sefiala que
el titulo Hijo de Dios tuvo una funcién catalizadora con respecto a otros titulos
cristolégicos.



290 SANTIAGO GUIJARRO

Nuestraindagacion puede comenzar examinando la afirmacion
mas antigua que conocemos sobre Jesus como Hijo de Dios. Esta
se encuentra en el credo citado por Pablo al comienzo de la Carta
a los romanos, que decia asf:

“|Creo en Jesus (el Mesias)] de la estirpe de David segin la
carne, constituido Hijo de Dios con poder segin el espiritu de
santidad desde [por] la resurreccion de entre los muertos” (Rom

1,3b-4a).

El titulo Hijo de Dios se vincula aqui a la afirmacién de que
Jesus es el Mesias esperado por Israel: este Mesias de la estirpe
de David ha sido constituido Hijo de Dios. LLa misma conexiéon
entre esperanza mesianica y confesion cristolégica se encuentra,
con diversas articulaciones, en los demas textos examinados.
En las palabras que introducen este credo, por ejemplo, Pablo
se presenta como siervo de Jesus ‘Mesias’ y afirma que ha sido
constituido mensajero del evangelio de Dios acerca de su ‘Hijo’
(Rom 1,1-3a), vinculando asi intuitivamente el reconocimiento de
Jestis como Mesias y la afirmacién de que es el Hijo de Dios. De
igual modo, en los evangelios sinépticos y en el cuarto evangelio,
el titulo Hijo de Dios se usa para precisar en qué sentido Jesus
es Mesfas. En todos estos casos el titulo ‘Hijo de Dios’ define y
precisa el mesianismo de Jesus.

A partir de esta constatacion podemos preguntarnos: ¢Cual
es el origen de esta vinculaciéon entre mesianismo vy filiacion? Y,
dado que la expectativa mesianica es un rasgo tipicamente judio,
podriamos precisar la pregunta: ;Habia en el judaismo de aquella
época expectativas sobre un Mesfas Hijo de Dios? Y, en el caso
de que asi fuera: ;Qué connotaciones tenfa? Y, si no habia tal
expectativa: ¢Cudl pudo ser el origen de la confesién de fe que
define a Jestis como un Mesias Hijo de Dios?



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 291

La afirmacion de Martin Hengel citada al comienzo de
este estudio” permite vislumbrar algunas respuestas a estas
preguntas, pero su intuicién necesita ser contrastada con un
analisis detallado que examine tres cuestiones: a) cudles eran las
expectativas mesianicas del judaismo, que es el trasfondo sobre
el que se elaboran las afirmaciones sobre Jesus; b) como fue la
experiencia filial de Jests y como pudo influir en la confesion
mesianica de filiacién; y ¢) qué factores contextuales influyeron
en la configuracion y en el desarrollo de esta confesion mesianica.

a) E/ trasfondo del mesianismo judio

Las expectativas mesianicas del judaismo del tiempo de Jesus
no son facilmente clasificables. Todas ellas se remiten de una u
otra forma a una concepcion sagrada de la monarquia, la cual
habia hecho madurar la esperanza de que Dios enviarfa a un
descendiente de David para liberar a su pueblo. Algunos pasajes
de las Escrituras, como la promesa a David (2Sam 7) y los salmos
de entronizaciéon del rey (Sal 2; 110), podian aducirse como
fundamento de esta esperanza mesianica. Sin embargo, las formas
que adopto el mesianismo judio en la época del segundo templo
fueron muy variadas y no siempre tomaron como fundamento
estos textos.

Para orientarnos en un panorama tan complejo, algunos
autores han intentado elaborar una tipologia. John Collins, por
ejemplo, identifica cuatro paradigmas mesidnicos basicos: regio,
profético, sacerdotal y celeste; pero reconoce que no todos
estaban igualmente difundidos®. Sin embargo, se trata de una
realidad tan variada y compleja que serfa preferible hablar, como

¥ Véase nota n° 1.
# 1.J. Collins, The Scepter and the Star. Messianism in Light of the Dead Sea Scrolls,
Grand Rapids 1995, 18.



292 SANTIAGO GUIJARRO

hace Matthew Novenson de una ‘gramatica del mesianismo’, es
decir, un conjunto de rasgos a partir de los cuales se elaboraron
las diversas formas de mesianismo. En realidad, cada mesias
representa un tipo de mesianismo, en el que se combinan de
forma unica elementos de dicha gramatica®.

Deacuerdo con esta propuesta, paracomprender el mesianismo
de Jesus, tendriamos que averiguar si la afirmacion de que es Hijo
de Dios formaba parte de dicha gramatica. La respuesta a esta
pregunta, sin embargo, arroja un balance poco alentador. Sélo
unos pocos textos procedentes de grupos marginales parecen
aludir a un Mesfas a quien se reconoce como Hijo de Dios. El
Cuarto libro de Esdras pone en boca de Dios la expresion “mi hijo”
en un contexto en el que se alude al Sal 2 (4 Esd 13, 37), pero
este texto no es muy concluyente, pues solo nos ha llegado en
traducciones al latin y al etidpico, y no es facil identificar si en
él se usaba la palabra ‘hijo™. En los esctitos de Qumrin hay
también un pasaje que refleja una concepcioén del mesias como
Hijo de Dios: “Yo haré alzarse tu semilla detras de ti y estableceré
el trono de su reino [por siem|pre. Yo seré para ¢l un padre y
¢l sera para mi un hijo’. Esto (se refiere al) ‘retofio de David’
que se alzara con el Intérprete de la ley que [surgird] en Sion
en los ultimos dias” (4QFr 10-12)*'. En otro pasaje de dudosa
interpretacion (4Q0psDanA [402406]), se encuentra también la
expresion “Hijo de Dios”, que podtia referirse al rey mesianico:
“Sera llamado Hijo de Dios y le llamardn Hijo del Altisimo™.
En cualquier caso, la concepcion del Mesfas como Hijo de Dios

# M. V. Novenson, The Grammar of Messianism. An Ancient Jewish Political Idin and
1zs Users, Oxford 2017, 11-26.

1. Collins, O. ¢, 186-188.

*'E Garcia Martinez, Textos de Qunrdan, Madtid 1992, 184.

** Existe todavia otro pasaje que podria aludir al hecho de que Dios hizo nacer
al Mesfas (7Q0Sa), pero se trata de un texto incierto; véase J. J. Collins, O. ¢, 171-190.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 293

no parece haber sido tan importante en el judaismo del segundo
templo como lo fue después en el cristianismo.

Llegamos asi a la conclusion de que el elemento mas
caracteristico del mesianismo de Jesus tal como este fue
entendido y formulado por sus primeros seguidores no era un
elemento central de la gramatica del mesianismo en su época,
sino un elemento marginal. Esta sorprendente conclusion cobra
sentido, si tenemos en cuenta otra interesante observacion del
estudio de Novenson citado mas arriba. Este autor observa, en
efecto, que las circunstancias histéricas son un elemento decisivo
en la definicién de las diversas formas de mesianismo: “lo que los
estudiosos llaman ‘mesianismo cristiano’ es una asimilacion... de
la tradicion escrituristica a las circunstancias vitales de un mesias
concreto”, Novenson ha identificado asi una clave fundamental
para entender el mesianismo en sus diversas formas. En el
caso del mesianismo de Jesus, esta observacion nos remite a su
experiencia vital, en la cual encontramos ese elemento que no
hemos podido encontrar en la gramatica judia del mesianismo.

b) La vivencia filial de Jesis

Llegados a este punto, debemos retomar la afirmacioén de
Martin Hengel citada al comienzo de este estudio: “en su (de
Jests) relacion filial con Dios como Padre tenemos lo que
constituye la raiz de este titulo (Hijo de Dios) postpascual”.
Durante muchos afios, esta atinada sugerencia ha permanecido
‘durmiente’, en el sentido de que no ha sido retomada ni
desarrollada adecuadamente™. Sin embatgo, todo lo que venimos

3 M.V. Novenson, O. ¢, 207.

* M. Hengel, O. ¢, 89.

»].]. Collins, O. ¢, 229, reconoce, de forma genérica, que “la identidad mesianica
de Jests debe fundamentarse de alguna forma antes de su crucifixién”.



294 SANTIAGO GUIJARRO

diciendo acerca del titulo Hijo de Dios sugiere que puede ser clave
para entender el mesianismo de Jesus. La tnica forma de explicar
la importancia que tuvo la filiacién divina en la configuracién
de dicho mesianismo después de la pascua es suponer que sus
seguidores vieron en su experiencia filial un elemento clave para
definir qué tipo de mesias era Jesus.

Esta experiencia de filiacion fue muy importante para €l,
pues no solo esta presente en sus oraciones, sino también en
sus enseflanzas y en su forma de actuar. En sus oraciones, en
efecto, Jesus se dirigfa a Dios con una familiaridad poco comun,
utilizando una palabra aramea, abbi (papa), que se conservo
incluso en las comunidades de lengua griega (Rom 8, 15; Gal 4,
4). Esta forma de orar revela una peculiar relaciéon con Dios, que
constituye uno de los rasgos mas caracteristicos de su vivencia
religiosa. Por otro lado, esta misma palabra, que describe como
ninguna otra su relacién con Dios, se encuentra también en sus
ensefanzas, las cuales hablan de Dios como un padre bondadoso
que cuida de sus hijos y les proporciona lo que necesitan para
vivir*. Finalmente, aunque este aspecto ha sido menos estudiado
y reconocido, la relacion filial de Jesis con Dios se expresa de
una forma elocuente en su forma de actuar, que él justificaba
aludiendo a la ‘imitacién del padre’, la cual era, en la cultura
mediterrinea antigua, el rasgo que mejor caractetizaba a un hijo”.

La confesion de Jesis como Hijo de Dios conecta
directamente con esta experiencia historica de Jesus. Fue, con

toda probabilidad, una confesién postpascual, pues no es

. Jeremias, Abba. El mensaje central del Nuevo Testaments, Salamanca 1981, 37-73.
Estos dichos se encuentran en todos los estratos de la tradicion: Marcos: Mc 11, 25;
14, 36; Documento Q: Q 6, 36; 10, 21; 11, 2. 13; 12, 6. 30; Q/Mt 5, 45; material propio
de Lucas y Mateo: Lc 12, 32; Mt 23,9; véase: J. Schlosser, £/ Dios de Jesiis, Salamanca 1995.

'S, Guijarro Oporto, “El comportamiento filial de Jests”, en Idem, Jesis y sus
primeros discipulos, Estella 2007, 65-95.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 295

razonable pensar que Jests se diera a si mismo este titulo, ni es
tampoco probable que sus discipulos le reconocieran como tal
antes de la pascua®™. Sin embargo, esta afirmaciéon sobre Jesus
no tiene sus raices en la experiencia pascual, sino en el mismo
Jesus, pues en las mas antiguas confesiones de fe, asi como en los
primitivos himnos cristianos, la experiencia de la resurreccion no
se relaciona con el titulo ‘Hijo de Dios’, sino con el de ‘Sefior™
“Si tus labios confiesan que Jests es Sefior y crees en tu corazon
que Dios lo resucité de entre los muertos, te salvaras” (Rom
10,9). Ciertamente, como se afirma en el credo de Rom 1,3b-4a,
la confesion de Jesus como Hijo de Dios es postpascual, pero no
lo son sus raices ni su fundamento; estas hay que buscarlas en la
experiencia filial de Jesus.

c) Factores que influyeron en el proceso

LLa configuracion filial del mesianismo de Jesus es el resultado
de un proceso impulsado por tres factores que contribuyeron a la
formulacion de esta confesion mesianica en la época postpascual:
la experiencia de la resurreccion; la exégesis de las Escrituras; y
los modelos contextuales de filiacion divina.

La experiencia de la resurreccion fue, sin duda, el factor mas
determinante en el desarrollo de la confesion que identificaba a
Jests como el Hijo de Dios. El credo prepaulino de Rom 1,3b-4a,
al que ya hemos aludido varias veces, relacionaba directamente
esta confesién con el hecho de la resurreccion: “constituido Hijo
de Dios a partir de la resurreccion”. La experiencia del encuentro
con el resucitado a la que aluden los relatos de apariciones supuso

* R. Brown, O. ¢, 104, observa que, aunque Jesus nunca utilizé el titulo de Hijo
de Dios para referirse a si mismo, “es probable que hablara y pensara de si mismo
como ‘el Hijo’, implicando una relacién muy especial con Dios, que es parte de su
identidad y condicion”.



296 SANTIAGO GUIJARRO

una confirmacion de las pretensiones de Jesus, las cuales habian
sido radicalmente cuestionadas por su ignominiosa muerte
en cruz. La experiencia pascual no solo resolvié la disonancia
cognitiva que habia provocado en sus discipulos y seguidores
aquel final vergonzoso, sino que abri6 la posibilidad de recuperar
desde una nueva optica la experiencia vital de Jesus.

Es en esta recuperacion de su experiencia vital donde se
inscribe la irrupcién del titulo ‘Hijo de Dios’ en la comprension
del mesianismo de Jesus después de la pascua. Este titulo, que
no formaba parte de las esperanzas mesianicas dominantes en
el judaismo, se revela, sin embargo, como un elemento clave en
la comprensiéon del mesianismo del Resucitado. Ello se debe,
como hemos visto, a que la relacion filial de Jesis con Dios habia
sido clave en su experiencia vital. Pero dicha experiencia vital no
explica por si sola el impacto que tuvo el titulo ‘Hijo de Dios’
entre los primeros creyentes en Jesus. Solo desde la 6ptica de
la experiencia pascual, que significaba la confirmacién divina de
las pretensiones de Jesus y de su experiencia vital, sus discipulos
pudieron descubrir la densidad de aquella relaciéon que ¢l habia
expresado de tantas maneras y con absoluta conviccion.

El segundo factor que influyd en este proceso fue el recurso
a las Escrituras, las cuales contenian los elementos basicos
de la esperanza mesianica®”. Algunos de sus textos, como la
promesa que Dios hizo a David de un descendiente (2Sam 7), y
los salmos que hablaban de la entronizacién del rey como ‘hijo
de Dios’, o ‘engendrado por Dios’ (Sal 2; 110), contenian los
elementos fundamentales para desarrollar una visiéon del Mesias
Hijo de Dios. Sin embargo, como hemos visto, en el judaismo
no se desarroll6 este modelo mesianico. Este dato llamativo esta
relacionado con otro no menos llamativo que ha identificado

¥1.]. Collins, O. ¢, 21-51.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 297

Larry Hurtado, el cual ha mostrado que estos salmos mesianicos,
apenas citados y comentados en el judaismo del segundo templo,
fueron centrales para los primeros cristianos, que los citaron y
comentaron profusamente™®.

Este es un hecho muy relevante, pues la confesion de Jesus
como ‘Hijo de Dios’, asi como los desarrollos que experimento
entre los primeros cristianos, se apoyan en la exégesis que estos
hicieron de dichos textos. Este tipo de exégesis, que se conoce
como ‘exégesis mesidnica’ o ‘exégesis cristologica™!, tenfa como
finalidad clarificar (o justificar) algiin rasgo de laidentidad de Jesus.
Dicha exégesis partia de dos presupuestos: el primero es que en
Jests se habian cumplido las promesas de Dios; el segundo, que
las Hscrituras contenfan sentidos atn no explicitados. Gracias
a estos dos principios, la exégesis mesidnica pudo cumplir la
importante funciéon de vincular los elementos mesianicos de
las Hscrituras con su realizacion historica en Jesus de Nazaret,
convirtiéndose asi en un factor decisivo para la elaboracion de la
cristologia de la filiacion.

Finalmente, es necesario tener presente que entre los judios,
y sobre todo entre los griegos y romanos, existian diversos
personajes que eran identificados como ‘hijos de Dios™. La
confesion de Jesis como Hijo de Dios se formul6 y se desarrollo
en didlogo con este contexto cultural.

En dicho contexto hay un aspecto que es especialmente
relevante para la configuracion y el desarrollo del titulo ‘hijo de

* 1..W. Hurtado, “Early Christological Interpretation of the Messianic Psalms”,
en Salmanticensis 64 (2017) 73-100.

" D. Juel, Messianic Exegesis. Christological Interpretation of the Old Testament in Early
Christiansy, Philadelphia 1992, 77-81; J. Marcus, The Way of the Lord: Christological
Exegesis of the Old Testament in the Gospel of Mark, Edinburg 1992, 69-75, 132-139.

2 A. Yarbro Collins, “Mark and His Readers: The Son of God among Jews”,
Harvard Theological Review 92 (1999) 393-408; Idem, “Mark and His Readers: The Son of
God among Greeks and Romans”, en Harvard Theological Review 93 (2000) 85-100.



298 SANTIAGO GUIJARRO

Dios’, un aspecto con el que los creyentes en Jesus tuvieron que
confrontarse inevitablemente. El surgimiento del cristianismo
y, por tanto, la composicion de los primeros escritos cristianos,
coincidié con el desarrollo de una ideologia imperial en la
que la designacion del emperador como ‘hijo de Dios’ (Divi
[Jilins) ocupaba un papel central. Esta ideologia experimenté
una evolucion significativa a lo largo del siglo primero, que se
tradujo en la practica del culto imperial. Los escritos del Nuevo
Testamento testimonian el poderoso influjo de esta ideologfa y la
necesidad de ofrecer propuestas alternativas. De este modo, los
esquemas mesianicos de las Escrituras, que habfan sido adaptados
a la vivencia historica de Jesus, terminaron expresandose en un
lenguaje y en unas categorias que también utilizaba la ideologia
imperial®.

4. CONCLUSIONES

El objetivo de las reflexiones precedentes ha sido identificar
algunos criterios para elaborar una cristologfa neotestamentaria
que tenga como horizonte la formulacion de la fe trinitaria.
Teniendo presente este horizonte, hemos propuesto que dicha
cristologia deberfa estructurarse en torno al titulo ‘Hijo de Dios’,
pues tanto la cristologia posterior, como los debates trinitarios,
giraran en torno a €l Esta cristologia podria definirse como una
‘cristologfa de filiacion’ o, desde otro punto de vista, como una
‘cristologfa trinitaria’. En ambos casos, queda claro que la relacion
implicada en el titulo ‘Hijo de Dios’ ocupa un lugar central.
Llegados, pues, al final de esta reflexion, proponemos ahora en

# Por fortuna contamos con un studio reciente que ha analizado esta
problematica de forma detallada y sugerente: M. Peppard, The Son of God in the
Roman World. Divine Sonship in its Social and Political Context, Oxford 2011.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 299

forma de tesis algunos de los postulados que fundamentan y
definen esta opcion:

[1] ‘Hijo de Dios’ es un titulo cardinal de la cristologia
neotestamentaria. Aunque no es tan citado como otros (Mesias,
Sefor), expresa una conviccion muy difundida entre los
primeros seguidores de Jesus y ocupa un lugar importante en sus
principales escritos. Esto significa que fue una creencia central de
los primeros cristianos y, por tanto, una creencia que definfa su
identidad como grupo.

[2] La cristologia de la filiaciéon experiment6é un desarrollo
significativo en la época del Nuevo Testamento, como se advierte
al analizar cronologicamente sus escritos. En esta evolucion y
progresiva resignificacion del titulo ‘Hijo de Dios’ intervinieron
los siguientes factores: a) la gramatica del mesianismo en el
segundo templo; b) la experiencia histérica que Jesus tuvo de
la filiacion; c) la vivencia pascual de sus primeros discipulos; d)
la exégesis mesianica que relacioné los modelos mesianicos y la
experiencia vital de Jesus; ) el contexto cultural que model6 la
comprension y formulacion de la filiacion divina de Jesus.

[3] El titulo ‘Hijo de Dios’ forma parte de una constelacion
de afirmaciones y convicciones sobre Jesis que se fueron
elaborando en los primeros estadios de la reflexion cristologica.
Estas convicciones se expresaron en diversos formatos (himnos,
credos, relatos, etc.), que afladen mas variedad y matices a estas
primeras expresiones de la fe en Jesus. Todas ellas, sin embargo,
son afirmaciones acerca de la misma persona y pueden, por tanto,
articularse en torno al titulo ‘Hijo de Dios’, que fue ocupando un
lugar cada vez mas central en la configuracion de la fe cristiana.

[4] Existe continuidad entre la vivencia filial de Jesus y la
formulaciéon de la cristologfa neotestamentaria de la filiacion.
También existe continuidad entre la formulaciéon neotestamentaria
del mesianismo de Jests en términos de filiacion (Mesfas Hijo de
Dios) y el desarrollo de este titulo en la cristologfa trinitaria de



300 SANTIAGO GUIJARRO

los siglos posteriores. Puede decirse, entonces, que la cristologia
que se articula en torno al titulo ‘Hijo de Dios’ es el resultado de
un desarrollo homogéneo de la revelaciéon de Dios en Jests de
Nazaret.

[5] El rasgo mas caracteristico del titulo ‘Hijo de Dios’ en
relacion a otros titulos y afirmaciones sobre Jesus es su capacidad
para describir la relacion entre Jesus y Dios. En su sentido mas
obvio, esta metafora remite a una relacioén en la que se da, al mismo
tiempo, la unidad y la diversidad; la semejanza y la distincion. No
es una metafora cerrada, sino abierta. En los escritos del Nuevo
Testamento se encuentran ya germinalmente los desarrollos que
mas tarde conduciran a la formulacion de la fe trinitaria.

[6] Debido a su caracter relacional, el titulo ‘Hijo de Dios’
permite articular de forma organica varias dimensiones de la
primitiva teologfa cristiana. Este titulo no solo afirma algo
acerca de Jesus (que es el Hijo), sino que también afirma algo
fundamental acerca de Dios (que es Padre). Mas aun, al establecer
una relaciéon particular entre ambos, este titulo afirma algo
decisivo acerca de la relaciéon del hombre con Dios. Tal confesion
cristologica permite, por tanto, articular una reflexion en la que
se encuentran teologfa (en el sentido primero de esta palabra),
cristologfa, antropologia y soteriologfa.

[7] La eleccion del titulo ‘Hijo de Dios’ como clave de la
cristologia neotestamentaria es, pues, una opcion razonable. Esta
opcidn permitira establecer una relacion organica conla cristologia
patristica y contribuird a entender mejor el proceso a través del
cual se llegd a la formulacion de la fe trinitaria. En este sentido,
puede decirse que una cristologia neotestamentaria centrada en
la filiacién es clave para entender el paso del monoteismo judio
al trinitarismo cristiano.



Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 301-323

Galatas: estructura ternaria
y teologia trinitaria

Una propuesta de lectura

JaciNTO NUNEZ REGODON
Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: Tradicionalmente el estudio de la carta a los Galatas se ha
sustentado en dos principios: la creencia practicamente unanime de que
el nucleo central es la categorfa de justificacion, asf como la estructura
tripartita del escrito: historia (capitulos 1-2), teologfa (3 y 4) y moral (5-6).

El presente trabajo advierte del peligro de reduccionismo de la sola idea
de justificacién y propone ponerla en relacién con otros nucleos tematicos
no menos importantes. Por otra parte, trata de mostrar que la estructura
tripartita se articula en torno a las categorias de evangelio, fe- justificacién
y libertad.

Finalmente, el autor propone que la primera parte tiene como
protagonista a Dios Padre (“tuvo a bien revelarme que Jesus es su Hijo”),
la segunda a Cristo (“hemos creido en Cristo Jesus”) y la tercera al Espiritu
(“caminad segun el Espiritu”). De esta forma se defiende una relacién muy
de fondo entre la estructura ternatia y la viva conciencia de la fe trinitaria.

Palabras clave: E] problema galata - Evangelio — justificacién —justificacion
y fe - libertad y amor — Espiritu y libertad



302 JACINTO NUNEZ REGODON

Abstract: Traditionally, the study of the Letter to the Galatians has been
based on two principles: the virtually unanimous belief that the central
core is the category of justification, as well as the tripartite structure of the
writing: history (chapters 1-2), theology (3 and 4), and morals (5-6).

This paper warns of the danger of reductionism of the very idea of
justification and proposes to relate it to other no less important thematic
nuclei. On the other hand, it tries to show that the tripattite structure is
articulated around the categories of gospel, faith-justification and freedom.

Finally, the author proposes that the first part has as its protagonist
God the Father (“He was pleased to reveal to me that Jesus is His Son”),
the second Christ (“we have believed in Jesus Christ”) and the third the
Spirit (“walk according to the Spirit”). In this way, a very fundamental
relationship between the ternary structure and the living consciousness of
the Trinitarian faith is defended.

Keywords: The Galatian Problem - Gospel - Justification - Justification
and Faith - Freedom and Love - Spirit and Freedom

INTRODUCCION

La carta a los Galatas ha sido considerada tradicionalmente
como el documento que mejor recoge el genuino pensamiento
del apostol Pablo. Para Marcion, rabioso paulinista, Pablo es el
auténtico exponente del evangelio de la gracia y de la libertad,
por lo que le resulta tan incémodo el texto de Gal 4,4 (“nacido
de mujer, nacido bajo la ley”) que considera que no puede ser
original.

Por otra parte, es bien conocida la simpatia de Lutero por Gal,
a la que consideraba “su epistola, con la que se ha desposado, y
que es su Catalina de Bora”. El comenté sucesivamente la carta,
en el marco de sus cursos universitarios, desde 1515-1516 en
adelante, de los que surgié un primer comentario, a base de las



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 303

notas tomadas por un estudiante aventajado, en 1519, y otro mas
largo, aparecido en 1535'.

En esta misma tradicion, E.C. Baur, fundador de 1a escuela de
Tubinga, intentd construir a partir de Gal —especialmente de sus
datos sobre la oposicion entre Pablo y Pedro— y de 1Cor —desde
las noticias de los partidos, y especialmente el de Cefas— la historia
del cristianismo primitivo como un antagonismo y equilibrio
paulatino entre el cristianismo petrino, le Galista y riguroso, y el
paulino, liberado de la ley™

La centralidad de Gal ha sido subrayada también, desde
distintas perspectivas, por otros autores de primera linea, como
es el caso de M. Heidegget®

Para esta tradicion protestante, el punto neuralgico de Gal y, en
general, del pensamiento paulino, serfa el tema de la justificacién
por la fe. Aparte de la cuestion de si puede hablarse propiamente
de un “centro” en la teologia paulina® ces la justificacion por la fe
“el” tema de Gal? El afan por encontrar un “centro” para toda
la teologfa paulina y, mas particularmente, para cada una de sus
cartas ha terminado por ser rigorista y estar falto de la suficiente

flexibilidad.

' Cf. K. Bornkamm, Luthers Ausslegung des Galaterbriefes von 1519 und 1531, Betlin
1963 y K. Hagen, Luthers Approach to Scripture as seen in his ‘Comentaries on Galatians’,
1519-1538, Tibingen 1993, 112.

* Cf. Ph. Vielhauer, Literatura cristiana primitiva. Introduccion al nuevo testamento, los
apcrifos y los padres apostilicos, Salamanca 1991, 122.

> Cf. I. Chuecas, “Heidegger y San Pablo. La interpretacion fenomenoldgica
de Martin Heidegger a la carta a los Galatas desde una perspectiva de exégesis
biblica”, en Teologia y 1ida XILIX (2008) 431-445, quien hace notar que el interés
heideggeriano se encuentra en el tema de la experiencia religiosa, lo que explica que
se fije sobre todo en los dos primeros capitulos de la carta.

*Nos parece acertado el intento de M. J. Gorman, Apostle of the Crucified Lord: A
Theological Introduction to Panl and His Letters, Grand Rapids 2004, quien, sobrepasando
la idea de “un” centro, propone 12 convicciones fundamentales de Pablo, que
resume, a su vez, en estas tres: “alianza, cruciformidad y comunidad” (p.143).



304 JACINTO NUNEZ REGODON

En este articulo nos proponemos hacer una lectura continuada
de Gal buscando las cuestiones que se entrecruzan con la de
justificacion, a partir del convencimiento de que el pensamiento
de Gal es mas que el solo tema de la justificacion. Esta cuestion
de la queda enriquecida precisamente cuando se la estudia en el
conjunto de otros temas conexos con ella.

1. ALGUNAS CUESTIONES DE ESTRUCTURA

Habitualmente se han venido aplicando a Gal las estructuras
llamadas “tematico-literarias’, fundadas no tanto en observaciones
formales sino en conceptos. Aunque no han faltado quienes
han propuesto, para el cuerpo epistolar de Gal, una estructura
bipartita®, la mayor parte de los exegetas distingue tradicionalmente
en Gal tres partes fundamentales, ordenadas y proporcionadas. La
primera, capitulos 1-2, serfa la historia; la segunda, capitulos 3-4, la
doctrina; y la tercera, capitulos 5 y 0, la ética.

El modelo tripartito epistolar, presente ya desde los inicios del
s. XVII con Cornelio a Lapide, ha sido mantenido hasta el dia de
hoy’. No deja de ser significativo que siga siendo asi aun después
de los modernos acercamientos a Gal, particularmente desde el
analisis retérico®.

> Cf. A. Pitta, Disposizione e messaggio della lettera ai Galati. Analisi retorico- letteraria,
Roma 1992, 13-23.

¢ Cf. A. Viard, Saint Paul. Epitre anx Galates, Paris 1964, 13-14, quien divide el
cuerpo de la carta en dos partes: 1) 1,6-5,12 (“El Evangelio excluye la ley mosaica”)
y 2) 5,13-6,10 (“Libertad cristiana y ley de Cristo”). Como hace notar A. Pitta,
“Disposizione...”, 16, la divisién bipartita aplica a Gdl el esquema de otras cartas
paulinas que se estructuran en torno a una primera parte de caracter doctrinal, que
sirve de fundamento para la segunda parte, en la que se hace la aplicacién ética.

7 Cf. RY.K. Fung, The Epistle to the Galatians, Grand Rapids 1988, 32, quien
propone leer Gal segiin un esquema tripartito.

8 Cf. A. Pitta, O. ¢, 21.



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 305

Como hemos justificado con algin detalle en otro lugat’, el
marco epistolar externo de Gal se encuentra en 1,1-5 (praescriptum)
y 6,11-18 (posteriptum). El praescriptum atina caracteristicas propias
del epistolario paulino' con algunos acentos especificos en
esta carta'' y férmulas provenientes del patrimonio de la iglesia
primitiva'?.

La accién de gracias, que en otras cartas suele seguir al saludo,
se omite en Gél porque la situacién epistolar no lo permite’. En
su lugar, en el v. 6, ex abrupto, comienza el exordinm, que termina
en el v. 10 y que es un buen reflejo de la situacién retorica de
la carta. En sélo cinco versos (Gal 1,6-10) Pablo hace aparecer
en el mismo escenario a los tres frentes “en litigio™: los propios
Galatas, los agitadores y él mismo, representados respectivamente
por la sorpresa (vv. 6-7), la maldiciéon (vv. 8-9) y la pregunta
retérica con la que Pablo expresa su postura personal ante la
situacion (v. 10). La conjuncion gar (“pues”) del v. 10, que remite a
las microunidades de vv. 8-9 y vv. 6-7, cumple la funcién de situar
la postura personal de Pablo frente a los agitadores y a los mismos
Galatas.

? Cf. J. Nafiez Regodon, E/ evangelio en Antioguia. Gdl 2,15-21 entre el incidente
antioqueno y la crisis galata, Salamanca 2002, 27-45.

' El saludo tripartito (“gracia y paz a vosotros” - “de parte de Dios nuestro
Padre” - “y del Sefior Jesucristo”) aparece literalmente asi en las otras cartas
paulinas, por ejemplo, Rom 1,7; 1Cor 1,3; 2Cor 1,2. Cf. F. Mussner, Der Galaterbrief,
Freiburg - Basel - Wien 1981, 4 ed, 49.

""" Ademas de la especificacién de no “de hombre” ni “por hombres” con
que acompafia a su condicion de “apéstol” (cf. Gal 1,1), esta el hecho insélito de
concluir el praescriptum con una doxologia (v. 5).

"2 Las expresiones de los vv. 4 y 5, probablemente prepaulinas, pueden reflejar el
interés del apéstol por situar su discurso en un cuadro doctrinal de tradicién eclesial
(cf. R. Trevijano Etcheverria, “Gal 1,1-5 en Origenes”, en Anuario de Historia de la
Iglesia 8 (1999) 71-86, p. 74) y asi unir posiciones, en ese momento tan distantes, con
los Galatas.

3 Cf. P'T. O’Brien, Introductory Thanksgivings in the Letters of Paul, Leiden 1977,
141.



306 JACINTO NUNEZ REGODON

Tras el v. 10, con el que se cierra el exordio, y el v. 13, en el
que empieza claramente la primera parte de la carta, la parte
narrativa (narratio), los vv. 11-12 cumplen la funcién propia de
lo que la retérica clasica llama la propositio, es decir, aquel texto,
normalmente breve, en el que el autor establece la tesis o
argumento que pretende desarrollar'®.

Por lo que se refiere a la narratio, dividida en varias unidades,
la dificultad mayor esta en saber donde termina. ¢Termina en
2,14 6, por el contrario, pertenece también a ella Gal 2,15-21?
La mayorfa de los autores considera que en el v. 15 comienza
algo nuevo. Sobre todo porque desaparece el género narrativo y
comienza el argumentativo. Sin embargo, este salto no significa
ruptura con la situaciéon referida en los vv. 11-14, inmediatamente
anteriores. Desde un punto de vista retérico, resulta brusca y falta
de sentido la terminacidn interrogativa ad hominem del v. 14b. El
v. 15 continda en forma de reflexion lo que, segun Pablo, estaria
doctrinalmente implicito en el reproche a Pedro.

Por otra parte, este v. 15 extiende a todo el auditorio lo que
en v. 14b estaba dirigido personalmente a Pedro. Por esta razon,
creemos mas apropiado subrayar el cambio de v. 15 antes que
incluir toda la unidad de los vv. 15-21 en el marco de v. 14b, lo
que significaria seguir interpretindola sélo en relacién a Pedro'™.

De los paralelismos de vocabulario resulta relevante la
contraposicion judio-gentil, presente tanto en el v. 14 (por dos

" Cf. J. N. Aletti, “Galates 1-2. Quelle function et quelle demonstration”, Biblica
86 (2005) 305-323, quien cree que Gal 1,11-12 es la propositio de un argumento que
llega a su climax en Gal 2, 14b-21, estableciendo en el v. 16 una especie de tesis del
argumento de los caps. 3 y 4.

15 Cf., en otro sentido, A.M. Buscemi, “La struttura letteraria di Gal 2,14b-21”,
SBE Liber Annuus 31 (1981) 59-74, especialmente pp. 63-64, para quien en 2,14b-
21 Pablo “retoma los datos fundamentales de Su animada discusién con Pedro en
aquella ocasién”. En nuestra opinién, Gal 2,15 aprovecha el marco “dialogal” de
2,14b pero ampliando el circulo de interlocutores de Pablo mas alla de solo Pedro.



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 307

veces) como en el v. 15. El v. 15 contintia en forma nominal
la antitesis judio-gentil que aparecia en el versiculo anterior en
formas adverbial y verbal. Desde el punto de vista formal, es sobre
todo ese paralelismo el que justifica la relacion literaria entre la
pericopa de Gal 2,15-21 con la de Gal 2,11-14. La narratio termina,
pues, en 2,21. El inicio, en Gal 3,1, de una nueva seccién queda
marcado por el vocativo con el que Pablo interpela directamente
a los Galatas (“Oh insensatos Galatas”) y por los interrogantes
retoricos de 3,1- 5.

Las dltimas palabras de Gal 2,21 dan pie para pasar de la
narracién autobiografica, que habia comenzado en 1,13, al tema
de la justificacion, que se extiende a los largo de los capitulos 3 y 4,
en lo que constituye la segunda parte de la carta; con la siguiente
logica argumentativa: a) primero, el argumento de hecho (3,1-5),
que son las manifestaciones carismaticas, fruto de la aceptacion
de la fe; b) en segundo lugar, la argumentacion escrituristica
(3,6-14), en torno a la figura de Abraham; c) en tercer lugar, la
argumentacion juridica (3,16-18), en el sentido de que la promesa
de Dios a Abraham tiene fuerza de testamento, y no puede ser
anulada por la ley, “aparecida 430 anos después”; d) finalmente,
en un pasaje oscurisimo (3,19-29), se habla del papel de la ley en
la economia salvifica.

A partir de la imagen del pedagogo, Pablo ensefia que el
bautismo hace pasar de esclavos a libres, adquiriendo el estatuto
propio de un hijo (4,1-11). Recordando la historia de Agar y Sara,
las dos mujeres de Abraham, subraya que los cristianos estan en
la linea de la libre y no de la esclava (4,21-31).

La tercera parte de la carta (5,1-6,10) comienza con esta
tematica de libertad-esclavitud con la que se acaba de cerrar la
segunda. No hay signos gramaticales o estilisticos que marquen

1 Cf. A M. Buscemi, O. ¢, 416-417 y 420-421.



308 JACINTO NUNEZ REGODON

el comienzo de esta nueva parte. El concepto fundamental de la
primera pericopa (5,1-15) es la libertad cristiana. En la segunda
pericopa (5,16-26) el tema central es el Espiritu, que es el que
interioriza la libertad conquistada por Cristo, de manera que
libertad y Espiritu son dos realidades inseparables. En esta tercera
parte, hay una dltima pericopa (6,1-10), cuyo comienzo se marca
con el vocativo “hermanos”, en el que Pablo concreta en diversas
direcciones la nueva vida en el Espiritu.

La relacion entre las partes, no sélo desde el punto de vista
formal sino también tematico, resulta fluida y el paso de una a
otra se hace suavemente, sin sobresaltos. Mas adelante iremos
notando algunas de estas relaciones. Pero ahora hay que observar,
de un modo especial, el texto de Gal 2,16, en un doble sentido.
Primero, porque del vocabulario “nuclear” de este versiculo se
encuentran luego ecos, desde varias perspectivas, en el resto de
la carta. En segundo lugar, porque el pensamiento de Gal 2,16
determina la estructura de toda la pericopa de Gal 3,1-14.

Por lo que se refiere al vocabulario de Gal 2,16 en el resto
de la carta, hay que subrayar que la antitesis entre la justificacion
por “las obras de la ley” y por “la fe” se prolonga, con algunas
variantes, a partir de Gal 3:

3,2: “por las obras de la ley” - “por la escucha de la fe”

3,5: “por las obras de la ley” - “por la escucha de la fe”

3,11: “por laley” - “por la fe”

3,12: “laley (no se funda) - “enla fe”

3,21-22: “lajusticia... delaley” - “la promesa... por la fe”

3,23: “la custodia de la ley” - “la fe que habfa de
revelarse”.

Sin que se encuentren los dos términos ley y fe sino s6lo uno
de ellos, pueden afiadirse las antitesis:



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 309

4,5: “redimir a los que bajo la ley” “recibir la

adopcion”
5,4: “enlaley” - “la gracia”
5,6: “circuncision-prepucio” - “fe en el amor”
0,16: “estar bajo la ley” - “guiarse por el
espiritu”
06,15: “circuncisién-prepucio” - “nueva criatura’.

Si nos atenemos a las palabras ley y fe, en Gal 3 el grupo
de palabras de fe se encuentra 16 veces; el de ley, 15 veces. En
torno a las dos palabras ley y fe se sitian otras palabras y frases,
como “satélites” de aquéllas, que las repiten y comentan. Asi,
del lado de la palabra fe estan las de la rafz dik (just)', huioi
(hijos, de Abraham-de Dios), epaggelia (promesa), kleronomia
(herencia) y elentheria (libertad). Del lado de la palabra ley, estan
katdra (maldicién) y, sobre todo en el capitulo 4, doilos (esclavo)
y sinénimos. De hecho, en el climax del argumento, en 4,31 y 5,1
se encuentra la antitesis entre esclavitud y libertad, equivalente sin
duda a la de “por las obras de la ley” y “por la fe”” de Gal 2,16:

4,31: “no somos hijos de la esclava” - “sino de la libre”
5,1: “Cristo nos ha hecho libres” - “no os sujetéis a
la esclavitud”

Por lo que se refiere a la cuestiéon de como el pensamiento de
Gal 2,16 determina la estructura de toda la pericopa de Gal 3,1-14,
Gal 3,1-14 puede ser entendido como el argumento y desarrollo
del pensamiento de Gal 2,16", de la siguiente manera: la unidad
de Gal 3,1-5 repite la antitesis “por las obras de la ley” - “por la

"7 Se encuentra la forma sustantiva en 3,6.21; 5,5 y la verbal en 3,8.11.24; 5,4
'8 Cf. L.G. Hong, The Law in Galatians, Sheffield 1993, 105; quien, mas alld de
la relacién de Gal 2,16 con Gal 3,1-14, considera toda la peticopa de Gal 2,14b-

21, “el discurso de Pablo a Pedro en Antioquia”, como un sumario tanto de la

>



310 JACINTO NUNEZ REGODON

te” propia de Gal 2,16. Gal 3,6-9, tan concentrado en el tema de
la fe de Abraham, desarrolla uno de los términos de la antitesis,
el de la justificacion por la fe. Por su parte, Gal 3,10-14 arguye en
torno al otro elemento de la antitesis, es decir, la negacién de la
justificacion por las obras de la ley.

Gal 2,16:

no “por las obras de laley” - justificaciéon - “por la fe en
Cristo

Gal 3,1-5:

no “por las obras de laley” - don del Espiritu - “por la
escucha de la fe”

Gal 3,10-14: Gal 3,6-9:

no “por las obras de la ley” “por la fe”

Vistas estas relaciones de tipo formal y tematico, en adelante
nuestro proposito sera estudiar cada una de las tres partes de la
carta, tratando de sustanciar sus elementos especificos para, luego,
buscar la relacién y armonfa entre esos elementos caracteristicos
de cada una de las partes.

seccion argumentativa de Gal 3-4 como de la parenética de Gal 5,1-6,10, de la
forma siguiente:

Gil 2,14b-18: Gal 3,1-14 + Gal 5,1-12.

Gal 2,19-21: Gal 3,23-431 + Gal 5,13-6,10.

De este paralelismo formal, Hong deduce que el conflicto de Pablo con Pedro
es en esencia el mismo que el de Galacia.



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 311
2. DIOS, EVANGELIO Y GRACIA

Con las tres palabras que conforman el epigrafe quedan
sefialados los tres elementos caracteristicos de la primera parte de
Gal. Un simple analisis estadistico sirve de confirmacion. Por lo
que se refiere a Dios, se habla de él como el que constituye apdstol
a Pablo (1,1). Queda subrayada su condicion de Padre”. Es a él al
que Pablo ha tratado de agradar y ser fiel en su vida (1,10). Pero es
sobre todo en 1,15 donde se subraya la centralidad de Dios: ¢l es
el que llamé a Pablo “desde el vientre de su madre”, el que tuvo a
bien “revelar en mi a su Hijo” y el que le encomend¢ la tarea de
“anunciarlo entre los gentiles”. No es exagerado afirmar que si
en este versiculo 15 se encuentra el verdadero punto de inflexién
de la autobiografia de Pablo, es Dios el que queda realmente en
el centro de la misma. Puede hablarse, pues, con toda razén de la
primacia de Dios en la vida de Pablo.

Esta primacia queda sefialada, en esta primera parte, con la
referencia a la “gracia”. Toda la historia de la que Pablo se ocupa
con detalle en estos dos primeros capitulos de la carta, tiene su
arranque en el don de Dios. Pablo usa el término especifico de
gracia (¢haris) para hablar de su vocacién y de su mision. En 1,15
la gracia se dice de la vocacién: “el que me llamé por su gracia”.
En 2,9 se dice de la misién: “Santiago, Cefas y Juan, que pasan por
ser las columnas, reconocieron la gracia a mi dada, y nos dieron a
mi y a Bernabé la mano en sefial de comunion, para que nosotros
nos dirigiéramos a los gentiles”.

' Cf. J. Suggit, “The Fatherhood of God: Galatians 1: 37, Neotestamentica 37
(2003) 97-103, quien propone que en Gal 1,3 se entiende que Dios es el Padre de
los creyentes porque €l es el Padre de Jesus con el que aquéllos estan unidos: “gracia
y paz a vosotros de parte de Dios Padre de nosotros y del Sefior Jesis”.



312

JACINTO NUNEZ REGODON

Por eso, el evangelio predicado por Pablo es evangelio de Dios,
evangelio de la gracia. El término “evangelio” aparece en los dos
primeros capitulos de Gal en las siguientes ocasiones:

* X X X %

*

x X X X

1,6: “os habéis vuelto rapidamente a otro evangelio”
1,7: “algunos pretenden pervertir el evangelio de Cristo”
1,11: “el evangelio predicado por mi no es de hombres”
2,2: “el evangelio que predico entre los gentiles”
2,5: “para salvaguardar la verdad del evangelio en
beneficio vuestro”
2,7: “se me ha confiado el evangelio de la incircuncision”
2,14: “no andaban acorde a la verdad del evangelio”.
El verbo “evangelizar” aparece un total de seis veces:
1,8: “si se os “anuncia”®
hemos ‘anunciado

un evangelio distinto al que os

o

1,9: “si alguien os anuncia un evangelio distinto”

1,11: “el evangelio que os he ‘anunciado™

1,16: “para que lo ‘anuncie’ entre los gentiles”

1,23: “el que en otros tiempos nos perseguia ahora
‘anuncia’ la fe”.

Fuera de los dos primeros capitulos, el sustantivo evangelio
no vuelve a encontrarse en toda la carta y el verbo “evangelizar”
aparece solo en 4,13 (“cuando por primera vez os ‘anuncié’ el
evangelio”). Es significativa esta reduccion de la terminologia a sélo

una parte de la carta. No se explica facilmente que una cuestion tan
importante como ésta desaparezca del desarrollo argumentativo

de la carta. 4O es que, en realidad, no desaparece, sino que se
presenta bajo otra forma en el curso de la argumentacion?

* En esta ocasiéon y en otras a continuaciéon pongo entre comillas el verbo
“anunciar” para indicar que el original griego es el verbo “evangelizar” (forma
media), que en griego es transitivo y en castellano no.



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 313

Exceptuando Gal 1,7, donde habla, de forma absoluta, del
“evangelio de Cristo”, Pablo se refiere siempre al evangelio con
matices concretos y personales’. En el versiculo anterior ha
hablado expresamente de “otro” evangelio. Mas que negar la
posibilidad teérica de que exista o no otro evangelio®, Pablo esta
interesado por caracterizar a sus contradictores en Galacia como
agitadores y contrarios al evangelio que él habia anunciado a los
Galatas y éstos habfan recibido (1,8-9). Porlo que el ap6stol mismo
dice de ellos de forma explicita, el mensaje de los agitadores tiene
que ver con la obligatoriedad de la circuncision (cf. 5,12; 6,12-
13); y en eso presentan un evangelio contrario al que Pablo habia
predicado.

¢Qué es, entonces, lo que caracteriza el evangelio de Pablo? Una
de las caracteristicas del evangelio paulino es que no lo ha recibido
a través de ninguna mediaciéon humana, en lo que probablemente
existe una referencia a los apdstoles de Jerusalén. Es lo que se dice
en 1,11 bajo la expresion “por mediacién de hombre”. Pero Pablo
afiade que tampoco es “a la medida humana”, una expresiéon con
la que se esta distanciando de los misioneros de Galacia que
predicaban un evangelio sujeto a la practica de la ley. El reverso es,
como hemos advertido mas arriba, no sélo que Pablo ha recibido
el evangelio de Dios mismo sino que lo predica “a la medida de
Dios”.

1 Cf. ].D.G. Dunn, Ni judio ni griego. Una identidad cuestionada, Estella 2018, quien
habla del “evangelio anterior al Evangelio”con relacion a la presencia de la tradicion
de Jests en el mensaje de Pablo.

* K.A. Motland, The Rbetoric of Curse in Galatians. Panl Confronts Another Gospel,
Atlanta 1995, 142-143 piensa que quizas Pablo esta jugando intencionadamente con
las palabras al hablar primero de “otro evangelio” (v.6b) y afadir inmediatamente
a continuaciéon que “no hay otro” (v.7a); a la luz de 1Cor 15,39-41, propone que el
primer adjetivo se refiere a algo de naturaleza o cualidad diferente y el segundo a
algo nimericamente distinto. El ap6stol negarfa, pues, que haya mas de un evangelio
pero denunciarfa que se estaba viciando la naturaleza del dnico evangelio.



314 JACINTO NUNEZ REGODON

Hay que entender el sentido en paralelismo con el de aquella
otra expresion, de marcado énfasis personal, en la que habla del
evangelio “predicado por mi” y que se refiere ala aceptacion divina
de los gentiles en cuanto gentiles, es decir, fuera de la alianza de
la ley”. Lo confirma Gal 1,15-16. La construccién gramatical no
admite duda: la vocacién de Pablo es para el apostolado y, en
concreto, para la evangelizacion de los gentiles®. Los ecos de Is
42,7, 49,1 y Jer 1,5 que subyacen en el texto, indican que Pablo
entendid su conversion como una llamada profética a ser “luz de
las naciones”?.

Ya en el encuentro de Jerusalén, lo caracteristico del evangelio
de Pablo, que él presenta ante los apostoles, es que lo predica “entre
los gentiles” (Gal 2,2). En el mismo contexto se especifica como
evangelio “de la incircuncisiéon” (2,7), “de los gentiles” (2,8a), “a
los gentiles” (2,8b). Este énfasis corrobora que la especificidad de
la misién de Pablo es el anuncio del evangelio a los gentiles.

La defensa que Pablo hace de la causa de los gentiles no es
ocasional ni tactica sino que tiene un objetivo claro: “para que se
mantenga la verdad del evangelio” (Gal 2,5b), expresion que no

# Cf. DJ. Verseput, “Paul’s Gentile Mission and the Jewish Christian Community.
A Study of the Narrative in Galatians 1 and 27, en New Testament Studies 39 (1993)
36-58, especialmente pp. 38-39, quien piensa que Gal 1,13-2,10 es el desarrollo de
s6lo Gal 1,11 y no de 1,12.

* Cf. E. Hahn, Mission in the New Testament, London 1965, especialmente p. 98,
para quien el concepto de apostolado de Pablo es simultaneo al momento de la
conversion; en el mismo sentido, J. Dupont, “La conversion de Paul et son influence
sur sa conception du salut par la foi”, en Ivi et salut selon S. Paul. Epilre anx Romains
1,16. Collogue oecumenique de 1°Abbayé de Saint Panl hors les Murs, 16-21 avril 1968, Roma
1970, 67-88, y S. Kim, The Origin of Paul Gospel, Tibingen 1981, 56- 66. En Gal
1,15-16 esta conexién esta marcada por la secuencia de los verbos llamar - revelar -
evangelizar y subrayada por el adverbio “enseguida”.

» Cf. K.O. Sandnes, Paul-One of the Profets? One Contribution to the Apostle Self-
understanding, Tibingen 1991, 61-65.



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 315

cabe entender de manera atemporal® sino dentro del contexto

polémico en que se encuentra. En base a ¢l se puede comprender
como antitesis del “otro” evangelio que habia denunciado entre
los agitadores de Galacia (cf. 1,0).

En el contexto de la asamblea de Jerusalén, la verdad del
evangelio estd en relaciéon con la libertad que algunos falsos
hermanos habfan querido negar con la imposicion de la
circuncision (cf. Gal 2,4-5). Cuando Pablo vuelve a repetir la
formula, a propdsito del incidente de Antioquia, el problema
puntual que esta a la base es la separaciéon de mesa entre judios y
gentiles. Pero, mas alla de la circuncision o de las comidas, en Gal
2,14 Pablo contrapone la verdad del evangelio al intento global
de “judaizar”. Parece, pues, que para el apostol la verdad del
evangelio se manifiesta en la libertad de los gentiles respecto de
la ley judia®’. Sélo desde esa libertad es posible mantener y hacer
efectiva la comunion entre “los gentiles” y “los de la circuncision”
2,9).

Conviene retener, antes de pasar al punto siguiente, esta
relacién apenas sefalada entre evangelio y libertad, pues este tema
de la libertad sera uno de los puntos centrales de la tercera parte.

3. CRISTO, FE Y JUSTIFICACION

Como hemos advertido mas arriba a propésito de la estructura
de la carta, el texto de Gal 2,16, aunque se encuentra dentro de la
primera parte, contiene nuclearmente lo que va a desarrollarse en
la segunda parte de la carta, es decir, de 3,1 a 4,31. En ese texto,

% Cf. F. Mussner, O. ¢, 111 n. 58, para quien “dicho brevemente, “la verdad del
evangelio” consiste en la “légica” del evangelio”.

27 Cf. F. Pastor Ramos, La libertad en la carta a los Gdlatas, Madrid - Valencia 1977,
51-75 y especialmente p. 62, pp. 68-70 y pp. 74-75, a propédsito de “libertad” en
Gal 2,4.



316 JACINTO NUNEZ REGODON

tan cargado de sentido, de Gal 2,16 se encuentran juntas las tres
palabras con las que hemos dado titulo a este nuevo apartado de
nuestro trabajo, a saber: Cristo, fe y Justificacion.

No es la primera vez que aparece en la carta el nombre de
Cristo. De las presencias anteriores conviene subrayar la de Gal
1,7, en la que se usa la expresion “evangelio de Cristo”, en lo que
parece ser un uso epexegético del genitivo, en el sentido de que
el evangelio es Cristo mismo. Fsa es precisamente la “revelaciéon”
que Pablo ha recibido del Padre, segun el texto de Gal 1,15. Lo
que en la cristofania de Damasco se le ha comunicado al apéstol
tiene que ver directamente con Jesus, del que se da a conocer
su condicién de Hijo. Jests es el Hijo. Fista es la revelacion que
Pablo ha recibido y este mismo es el contenido del evangelio que
¢l anuncia.

Ahora se da un paso mas. Del evangelio de Cristo se pasa a
la fe en Cristo. Si en un primer momento se hablaba del anuncio
de Cristo (evangelio) ahora se habla de la acogida de ese anuncio
(fe de Cristo). Este es el sentido que late en la expresion “ser
justificados por la fe de Cristo”, caracteristica de Gal 2,16. El
lenguaje “ser justificado” es judio, lo que apoya la idea de su
uso judeocristiano, que Pablo ha conocido probablemente en
Antioquia. Pero la formulacién precisa del versiculo 16 puede
ser personal de Pablo. Asi lo sugiere el hecho de Pablo sustituye
facilmente el lenguaje de justificacién por otros; como el del don
del Espiritu en Gal 3,2.5, como veremos mas adelante.

En Gal 2,16 el lenguaje de justificacion aparece, en forma
verbal, por tres veces. La forma verbal (verbo dikaiod) vuelve a
aparecer en 2,17; 3,8; 3,11; 3,24 y, ya en la tercera parte, en 5,4.
Se encuentra el sustantivo “justificacion” (dikaiosyne) en 2,21; 3,6;
3,21 y, de nuevo en la tercera parte, en 5,5.

La idea de justificacion, que se dice de la accion por la que Dios

b

capacita al hombre para que pueda presentarse y permanecer ante
¢l, estaba asociada en el cristianismo primitivo al perdon de los



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 317

pecados. Pero en Pablo la justificacién va a asociada a la fe, como
hemos tratado de probar en otro lugar™.

La idea de la fe, que habia aparecido ya en Gal 1,23 pero no
con el sentido de la fe personal, entra de lleno en la argumentacion
del apostol a partir de Gal 2,16. Sélo en este versiculo aparece dos
veces el sustantivo “fe” (pistis) y una el verbo “creer” (pisteono). En
lo que sigue el sustantivo se encontrara, ademas de 2,20, un total
de 14 veces en la segunda parte y 4 veces mas en la tercera. Por
su parte, el verbo tendra sélo 2 presencias mas (3,06.22). De este
breve repaso estadistico resulta evidente que el tema de la fe es
central en la segunda parte, como lo era el evangelio en la primera.

La dificultad de la expresion “fe de Cristo” de Gal 2,16 se
encuentra sobre todo en el genitivo, que puede ser interpretado
alternativamente como subjetivo u objetivo. ¢Se refiere Pablo a la
fe de los cristianos ez Cristo (genitivo objetivo) o a la propia fe
“personal” de Cristo (genitivo subjetivo)?

Para quienes defienden el sentido subjetivo la mayor dificultad
se encuentra precisamente en Gal 2,16, que es el punto de partida
de la expresiéon paulina y donde el dilema se resuelve claramente
en el sentido de fe en Cristo. La razén fundamental es que en ese
mismo versiculo, ademas de la expresion “fe de Cristo” en debate,
se habla expresamente de creer en él: “hemos creido en Cristo
Jests”. No resulta convincente negar el sentido objetivo de la fe
en esa frase”. El que en un sentencia tan compacta la oracién
principal oriente claramente en sentido objetivo, determina el
significado de la otra expresion “fe de Jesucristo” hasta hacerla
equivalente a la de “fe en Jesucristo”. La misma equivalencia entre

* Cf. J. Nufiez Regoddn, “La idea prepaulina y paulina de justificacion. A
propésito de 1Cor 1,30; 6,117, en J. Fernandez Sangrador - S. Guijarro Oporto
(coords.), Plenitudo Temporis. Miscelinea Homenaje al Prof. Dr. Ramdn Trevijano Etcheverria,
Salamanca 2002, 219-231.

# Recientemente, en este sentido, P. Ellingworth, “A note on Galatians 2.26”, en
Bible Transtator 56 (2005) 109-110.



318 JACINTO NUNEZ REGODON

la forma verbal (“los que creen”) y la expresion “por la fe de
Jesucristo” se encuentra en Gal 3,22.

Se ha argiiido que desde el punto de vista teoldgico el sentido
objetivo de la expresion “fe de Jesucristo” presentaria las “obras
de la ley” y la “fe en Cristo” como dos acciones alternativas del
ser humano, cuando el contraste debiera estar entre la accion del
hombre (“obras de la ley”), por una parte, y, por otra, la acciéon de
Dios (“fe de Jesucristo”)™. Es significativo que las formulaciones
con “fe de Cristo” ocurren s6lo en contextos donde se encuentran
en antitesis con “las obras de la ley”, en los que la antitesis misma
demuestra que la fe no debe ser entendida como una (nueva)
“obra”; sino que la fe se presenta como la respuesta del hombre
a una oferta de gracia de parte de Dios. Por otro lado, si Pablo
hubiera querido establecer la antitesis entre el hombre y Cristo,
¢no le hubiera resultado mas facil hablar del érgon Christoii antes
que usar una expresion tan sujeta a la ambigiiedad?

El sentido de la fe no como algo humano auténomo sino
como respuesta y acogida esta implicito en los textos ya de Gal
3,2.5 donde se habla de la “escucha (a£0é) de la fe”’; una expresion
paralela a la de Rom 1,5 hypakoé pisteos (“la obediencia de la fe”),
donde se trata seguramente de un genitivo epexegético. De esta
forma, la fe supone por parte del hombre la respuesta al amor de
Dios manifestado en Cristo.

% CfJ.L. Martyn, “Events in Galatia: Modified Convenantal Nomism versus
God’s Invasion of the Cosmos in the Singular Gospel: A Response to ].D.G. Dunn
and B. R. Gaventa”, en J.M. Bassler (ed.), Pauline Theology 1, Minneapolis 1991, 160-
179, especialmente p.168; para F. Marin Heredia, “Por pura gracia’ (Gal 2,16)”, en
Carthaginensia 12 (1996) 153-163, pp. 160-161, en la antitesis “por las obras de la ley”-
“por la fe de Cristo” Pablo estarfa usando la doble forma de testamento introducida
por el emperador Augusto: el testamento “per legatum”, con acta notarial (“por
las obras”), y el testamento “per fidei commissum”, por encomienda a la buena fe
de un tercero (“por la fe de Cristo”= “por el ministerio fideicomisario de Cristo”).



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 319

El caracter cristico de la fe resulta particularmente explicito
en Gal 2,20. En este texto el apostol convierte en experiencia
personal y mistica la obra salvadora de Cristo, reflejada en la
térmula, probablemente tradicional, de “me amoé y se entregd
por mi”. Si la fe es el camino de la justificacién, el amor es la
experiencia del justificado. Esta nueva situacion es el resultado de
la accion obrada por el Padre en Cristo, “quien nos ha liberado de
la maldicién de la ley, haciéndose por nosotros maldicion” (3,13).

En la logica de este esquema, la justificacion queda dentro
de un proceso que tiene que ver directamente con la salvacion
obrada por Dios en Cristo y la acogida por parte del hombre.
Esta comprension procesual, dindmica, de la justificacion se
observa también en la estrecha relacién que establece Gal entre
la justificacion y el don del Espiritu. En efecto, el paralelismo
entre Gal 2,16 (la contraposicion fe-obras de la ley en torno a la
idea de justificacion) y Gal 3,2.5 (la contraposicién fe-obras de
la ley en torno al don del Espiritu) indica que justificacién y don
del Espiritu no son sélo inseparables para Pablo sino dos modos
distintos de expresar la misma cosa’. No obstante, la justificacion
y el don del Espiritu son dos realidades conceptualmente distintas.
Lajustificacion (“ser justificado”) remite a un szaf4s y a una relacion
que solo Dios puede “ver”. El don del Espiritu, sin embargo,
se verifica en la experiencia de los propios Galatas, pues la obra
del Espiritu produce efectos visibles (“realiza prodigios entre
vosotros”). Asi se explica que, desde el punto de vista retérico,
Pablo no pueda preguntar a los Galatas si han sido justificados
por la fe o por las obras de la ley; al tiempo que si puede declarar;
citando la Escritura, que fue la fe la que consiguié para Abraham
la justificacion.

I Cf. L.E Ladaria, “Espiritu y justificacion. A propésito de Gal 2,16; 3,2.5”, en
Estudios Eclesidsticos 55 (1980) 111-115, para quien el paralelismo de esos versiculos
indica que justificacion y don del Espiritu no son sélo inseparables para Pablo sino
dos modos distintos de expresar la misma cosa.



320 JACINTO NUNEZ REGODON

4. ESPIRITU, LIBERTAD Y AMOR

Con esta referencia al Espiritu podemos entrar ya en el
comentario de la dltima parte de la carta, centrada en el tema del
Espiritu y de la libertad. Como ya hemos indicado, la alternativa
esclava-libre de 4,31, que cerraba la segunda parte, se prolonga en
5,1 de la siguiente manera: “para que gocemos de libertad Cristo
nos ha hecho libres; manteneos, pues, firmes y no os dejéis sujetar
al yugo de la esclavitud”. Toda la pericopa 5,1-15 desarrolla el
tema de la libertad. En la primera parte de la pericopa la libertad
viene presentada como contrapunto a la ley, de la que se vuelve
a hablar en los vv. 4 y 5. Esta comprension de la libertad como
liberacion de la ley es la que ya encontramos en el texto de Gal 2,4.
Se trata, en efecto, de la contraposicion entre ley y libertad. Pero
la argumentacion del apoéstol sigue, a partir del v. 6, presentando
positivamente la libertad como un dinamismo interior que anima
al creyente al amor: “pues en Cristo Jesus ni vale la circuncision
ni vale prepucio, sino la fe que actda por la caridad” (v. 6). El
término dltimo de la libertad es el amor, precepto en el que se
resumia toda la ley. “porque toda la ley se resume en este solo
precepto: “amaras a tu préjimo como a ti mismo”” (5,14).

La libertad no hace de los creyentes personas sin ley”, mds
alla del bien y del mal, sino que positivamente los hace esclavos
a unos de otros por amor: “cuidado con tomar la libertad como
pretexto para servir a la carne, antes bien, haceos esclavos unos
de otros por amor” (Gal 5,13). Esta esclavitud del amor es la
suprema libertad. Este mismo pensamiento es el que esta a la

%2 Es significativo que en Gdl 6, 2 el ap6stol hable explicitamente de “cumplir la
ley de Cristo”. Este texto es paralelo al de 1Cor 9, 21: “con los que estan fuera de
la ley me hago como si estuviera fuera de la ley, para ganarlos a ellos, no estando yo
fuera de la ley de Dios”.



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 321

base de la conocida frase de Agustin: “ama y haz lo que quieras”
(“Ama Deum et fac quod vis”).

Lo caracteristico de esta seccioén de la carta a los Galatas es la
relacion entre libertad y Espiritu. Esta relacion tiene en el texto de
2Cor 3,17 una formulacién antoldgica: “donde esta el Espiritu del
Sefor hay libertad”. La mencién del Espiritu no es nueva en Gal.
Habia aparecido ya en 3,2.5, donde ya vimos que se hablaba del
don de Espiritu como sinénimo de justificacion. Mas adelante, en
3,14 se explicita que la promesa hecha a Abraham es “la promesa
del Espiritu”. Desde un punto de vista estrictamente gramatical
he epanggelia toii pnesimatos puede significar “lo que el Espiritu ha
prometido”. Pero esta interpretaciéon no encaja con el argumento
de Pablo en Gal 3,1-5. También queda excluida la posibilidad de
que el apostol remita la promesa al futuro, pues el texto testifica
que los Gilatas han recibido ya el Espiritu®. La expresion significa,
mas bien, que el Espiritu mismo es la promesa®. El genitivo tiene,
pues, sentido epexegético: el Espiritu prometido en el pasado ha
sido ahora derramado sobre los creyentes. En Gal 3,22 se dice
expresamente que lo que fue prometido ha sido ya dado a los
creyentes™.

¢Pero déonde y como se dio a Abraham, en su momento, esa
promesa del Espiritu? En ningan lugar lo dice Pablo expresamente,
aunque esta implicito en la idea, ya sugerida a propésito del

 Cf. B. Byrne, “Sons of God” - “Seed of Abraham”. A Study of the Sonship of God
of All Christian in Panl against the Jewish Background, Roma 1979, 156-157, que remite
a Rom 8,23; 2Cor 1,22; 5,5; Ef 1,14, donde se habla del Espiritu como “prenda”
o “primicia”; pero en esos textos el esquema es ahora-después y no, como en Gdl,
antes-ahora.

3 Cf. F Mussner, O. ¢., 235.

* El aoristo subjuntivo “fue dada” de 3,22 es paralelo al “habéis recibido” de
Gil 3,2 y, entendido como un pasivo divino, se corresponde también con “el que
comunica” de Gal 3,5. Por estas correspondencias se deduce que el contenido de la
promesa implicito en Gal 3,22 no puede ser otro que el Espiritu.



322 JACINTO NUNEZ REGODON

paralelismo entre Gal 2,16 y 3,2.5, de que la justificacion y el don
del Espiritu son una misma cosa: por la fe los Galatas han recibido
el Espiritu (Gal 3,2.5.); por la fe Abraham fue justificado (Gal
3,0). La particula £athos (“como”) con que se abre el v. 6 establece
un paralelismo tanto entre la fe de éste y la de aquéllos como entre
el don del Espiritu y la justificacién, concedidos, respectivamente,
a uno y otros por la fe.

Pero volvamos a la presencia del Espiritu en la tercera seccion
de Gal, sobre todo en Gal 5,18-26. Pablo habla del Espiritu que
interioriza la libertad que Cristo nos ha conquistado y capacita
e impulsa a utilizar la libertad para el amor. El Espiritu es el
protagonista imprescindible de una vida cristiana vivida en
libertad. El parrafo comienza y termina con la misma exhortacion:
“caminad segun el Espiritu” (5,16), “procedamos segun el
Espiritu” (5,25), y en el decurso del parrafo el apostol utiliza hasta
siete veces el vocablo prenma. Echa mano el apostol de una lista
de vicios frente a los que opone “el fruto del Espiritu”, que se
concreta en el amor, con el que se abre la lista de 5,22-23.

CONCLUSION

El estudio de las paginas precedentes demuestra claramente
que la carta a los Galatas no puede reducirse al tema de la
justificacion. Esta es, sin duda, una categoria fundamental en el
pensamiento paulino y probablemente en Gal mas que en ningin
otro escrito del apdstol. Pero sélo se conoce el verdadero sentido
de esta categoria cuando se la pone en una 6rbita de relaciones.

A modo de resumen pueden enumerarse las siguientes
relaciones binarias: evangelio y libertad / vocaciéon y gracia /
mision y gracia / evangelio y fe / fe y justificacion / justificacion
y don del Espiritu / fe y libertad / libertad y amor / Espititu y
libertad / fe y amor.



GALATAS: ESTRUCTURA TERNARIA... 323

El principio unificador de esta constelacion de relaciones
puede set, sin duda, el esquema trinitario®. Las tres partes de
Gal pueden ser asignadas, respectivamente, al Padre, al Hijo y al
Espiritu. Al Padre queda asociado principalmente el evangelio. Al
Hijo, la fe. Al Espiritu, la libertad.

% Para W. Popkes, “Two Interpretations of ‘Justification’ in the New Testament.
Reflections on Galatians 2:15-21 and James 2:21-25”, en Studia Theologica 59 (2005)
129-146, Pablo argumenta desde un esquema trinitario (Padre, Cristo y Espiritu)
y Santiago se focaliza sélo en Dios; ésta sera la razén de la diferencia de sus
perspectivas.






Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 325-353

Hablar y callar sobre Dios

CESAR 1ZQUIERDO URBINA
Universidad de Navarra
Pamplona

Resumen: La relacion entre palabra y silencio estd en la base de cualquier
comunicaciéon humana. La teologfa, en cuanto palabra sobre Dios, necesita
de la palabra y del silencio de una manera especial. Frente a la ceguera de
una razén demasiado corta, insensible a la realidad de Dios, la teologia
debe hablar de Dios a partir de la revelacién divina que se manifiesta
como palabra, pero también como silencio. La teologfa debe referirse a
Dios estrictamente como Dios, no simplemente como un ser més perfecto
y elevado. La afirmacién positiva sobre Dios debe ir acompafiada de la
negacion para liberar nuestro modo de conocerlo de toda contaminacion
de lo no-divino. Teologia positiva y teologia negativa son acercamientos
complementarios en el discurso teologico.

Palabras clave: Revelacion, discurso teologico, Teologia negativa, Analogia,
Silencio, Palabra

Abstract: The relationship between word and silence is at the basis of
any human communication. Theology, as a word about God, needs word
and silence in a special way. Faced with the blindness of a reason that is
too short, insensitive to the reality of God, theology must speak of God



326 CESAR IZQUIERDO URBINA

on the basis of divine revelation that manifests itself as a word, but also
as silence. Theology must refer to God strictly as God, not simply as a
more perfect and elevated being, Positive affirmation about God must be
accompanied by denial in order to free our way of knowing Him from all
contamination of the non-divine. Positive theology and negative theology
are complementary approaches in theological discourse.

Keymwords:  Revelation, Theological Discourse, Negative Theology,
Analogy, Silence, Word

En el documento Teologia hoy: Perspectivas, principios y criterios que
la Comisién Teoldgica Internacional publicé en 2012 se alude al
“sentimiento de vacio y de ausencia de Dios que muchas personas
sienten hoy y que imbuye buena parte de la cultura moderna”".
Ese vacio y ausencia es lo que explica el silencio sobre Dios que
parece haberse impuesto en la cultura tanto intelectual como
popular en la que vivimos. En nuestro mundo ese silencio es
interpretado por muchos como una consecuencia légica ante lo
ausente o inexistente. Se calla sobre Dios porque es irrelevante,
bien porque, si existe, esta escondido y ausente (deismo) o bien
porque es irreal o, mas radicalmente, por carecer de sentido
(atefsmo). Y no faltan quienes, para interesarse por Dios, ponen
unas condiciones que exigirfan que Dios se hiciese patente de una
manera tal que, en ultimo término, dejarfa de ser Dios.

! Teologia hoy: Perspectivas, principios y criteriosn. 98. El documento habia sido
preparado por una subcomisién presidida por el profesor Santiago del Cura
Elena, y de la que formaban parte Bruno Forte, Savio Hon Tai-Fai, SDB, Antonio
Castellano, SDB, Tomislav Ivancic, Thomas Norris, Paul Rouhana, I.eonard Santedi
Kinpupu, Jerzy Szymik y Thomas Séding.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 327
“Deus absconditus”

“Vere Tu es Deus absconditust” Las palabras de Isafas 45,15
adquieren en cada época un significado caracteristico. Para el
creyente de nuestro tiempo, el Dios escondido es el Dios del
silencio en la medida en que no esta a disposicion del hombre.
Desde su propia conciencia de existir ante Dios, es testigo de que
Dios calla y el mundo calla sobre Dios. Experimenta la dificultad
de hablar de Dios porque para muchos se ha convertido en asunto
privado, sin relevancia alguna en el terreno de encuentro comun,
en tema sobre el que no es posible un verdadero dialogo. Como
consecuencia, observa que el vacio de Dios lo ocupa el hombre:
el mundo estd lleno del hombre, y parece que solo al hombre le
compete la tarea titanica de dar sentido y coherencia a la realidad,
a toda la realidad.

La situacion actual constituye un desafio, no solo para el
creyente sino también para la teologia que es, por esencia, palabra
sobre Dios. Ese desafio lleva a poner de relieve a Dios frente a
la ceguera de una razén demasiado corta, y, al mismo tiempo, a
referirse a Dios estrictamente como Dios, no simplemente como
un ser mas perfecto y elevado. Dios existe, pero es Dios; existe
como Dios y es necesario acudir a la negaciéon para liberar nuestro
modo de conocetlo de toda contaminaciéon de lo no-divino. El
mismo documento de la Comisiéon Teologica Internacional
anteriormente citado recuerda que la razén iluminada por la
fe tiene unos “limites intrinsecos de su actividad. Por ello, la
teologia cristiana puede tomar la forma de la teologfa «negativax»
o «apofatican™.

El comienzo de unlibro clasico dela teologia del siglo XX como
es la obra de Jean Daniélou Dios y nosotros, plantea directamente
el asunto que aqui nos interesa. Todo lo que decimos de Dios,

* Teologia hoy: Perspectivas, principios y eriterios n. 96.



328 CESAR IZQUIERDO URBINA

afirma el autor, nos parece insignificante apenas lo decimos,
al compararlo con lo que realmente es. Por eso, “cada vez que
decimos algo, quertiamos negarlo. Y al mismo tiempo es cierto
que todo lo que decimos de El es verdad y, no obstante, nada de
eso es verdad™.

Hablar de Dios y callar sobre Dios: no se trata solamente de
que las palabras necesiten el silencio para “cargarse” de significado
y asi podet decir algo sobte cualquier cosa’, sino que —en el caso
de Dios— el silencio es imperado porque “de Deo non possumus scire
guid es?™. Esta afirmacion tan radical tiene su continuidad natural
en el silencio, en un cierto “no poder hablar de Dios”, ya que
no se puede hablar de lo que no se conoce. Pero ese silencio no
viene exigido solamente por el desconocimiento, sino que es el
modo de reconocer y alabar lo oculto de Dios. Asi lo expresa el
mismo Tomas de Aquino con expresiones densas: callamos no
porque no sepamos o podamos decir nada de él, sino porque lo
que digamos es esencialmente imperfecto®.

Ahora bien, el silencio sobre Dios es siempre algo pendltimo;
dicho de otro modo, la tltima palabra sobre Dios no es el silencio
porque la negatividad, insustituible cuando nos referimos al mismo
Ser ultimo, al Ser de los seres, se abre a una positiva afirmacion

* J. Daniélou, Dios y nosotros, Madrid 2003, 39.

* C. Izquierdo, “Palabra (y silencio) sobre Dios”, Seripta Theologica 41 (2009)
946-947: “Las palabras se cargan en el silencio, y una vez pronunciadas necesitan de
nuevo el silencio del que escucha para poder penetrar en la riqueza que transmiten.
Sin el silencio, la palabra quedatfa huérfana, al mismo tiempo que sin la palabra,
también el silencio sélo podria significar y producir un sentimiento de vacio”.

°1,q.1,a.7ad 1.

S “In Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 ad 6: “Deus honoratur silentio, non quod nihil
de ipso dicatur vel inquiratur, sed quia quidquid de ipso dicamus vel inquiramus,
intelligimus nos ab eius comprehensione defecisse”. Otros textos a este respecto
son: In De divinis nominibus, cap. 1, 2,3: “Venerantes indicibilia deitatis casto silentio,
quod quidem dicit, quia occulta per hoc veneramur quod ea non scrutamur et
ineffabilia per hoc quod ea silemus”. Cf. In Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 arg. 6.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 329

a partir de los efectos. Citemos ahora completo el texto de la
Summa en el que santo Tomas afirma que no podemos saber qué
es Dios: “Aun cuando no podamos decir de Dios g« es, en esta
doctrina sagrada (la feologia) tomamos sus efectos, de naturaleza o
de gracia, como sustituto de la definiciéon para poder analizar lo
que en esta doctrina se dice de Dios™’”. A partir de los efectos es
como se puede conocer y hablar de Dios, a quien nadie ha visto
nunca ni puede ver. El principio de causalidad y el principio de
semejanza proporcionan el fundamento para que se pueda hablar
verdaderamente de Dios con una palabra que no desmiente el
principio de que “no podemos decir de Dios qué es”.

¢Dios, objeto de conocimiento?

Lo que antecede es la via metafisica que parte de lo sensible
para remontarse a su causa y ejemplar. Esta argumentacion
supone la continuidad entre lo real, el conocimiento que de ello
podemos tener y la palabra que expresa esa realidad mediante
el conocimiento. Somos conscientes de que la metafisica no
encuentra un reconocimiento suficiente por parte de la mentalidad
cientifica que, en parte, va fagocitando la actividad filosofica. Y sin
embargo, debe ser reivindicada tanto por su consistencia y validez
intrinseca como por las consecuencias que su negacion tendria
para el hombre y la sociedad. Sin la verdad de las cosas, sin el ser,
que es el alma de la metafisica, no quedaria mas que —en dltimo
término— una lucha por el poder como ha puesto licidamente de
manifiesto J. Ratzinger®.

7 Summa Theologiae, 1, q. 1, 2.7 ad 1: “Licet de Deo non possimus scire quid est,
utimur tamen eius effectu, in hac doctrina, vel naturae vel gratiae, loco definitionis,
ad ea quae de Deo in hac doctrina considerantur, sicut et in aliquibus scientiis
philosophicis demonstratur aliquid de causa per effectum, accipiendo effectum loco
definitionis causae”.

¥ Cf. J. Ratzinger, Verdad, valores, poder, Madrid 1995.



330 CESAR IZQUIERDO URBINA

Existen, ademas, otros modos de hablar de Dios que no piden
el recurso inmediato a la metafisica, aunque al final deben estar
abiertos a ella. Tanto a nivel légico como ético es posible una
cierta palabra sobre Dios.

Desde el punto de vista logico, podemos llamar “Dios” a lo
absolutamente trascendente que esta mas alla del limite de lo
cognoscible. Este limite no puede ser fijado a posteriori o desde
aqui porque siempre cabe un mds alld, a no ser que se ponga ese
limite en unas condiciones determinadas de conocimiento a partir
de las cuales se considera irreal todo lo que no las cumpla. Pero
solo una decisioén arbitraria (voluntarista) podria establecer algo
asi. Cabe la posibilidad de no reconocer la existencia de algo que
trascienda a todo, pero en cambio es mas dificil negar su realidad
o posibilidad. No hay forma de excluir la posibilidad absoluta de
que exista un tipo de realidad distinta de la realidad conocida. Mas
bien, la trascendencia de lo inmediato, cuyo limite —se defina como
se defina— esta a/z, ofreciendo la posibilidad de franquearlo, remite
a una trascendencia dltima como fundamento y fuente de toda la
realidad. El nombre de esa trascendencia es “Dios”. Por definicion,
Dios no pertenece al mundo y, por esa razén, no hay forma de
conocimiento-control cientifico sobre la realidad de Dios.

En cuanto a la implicaciéon de Dios en la ética, no parece que
haya mas salidas que una ética del bien y del mal o una ética del
sujeto. La primera implica a la metafisica y determina la moralidad
por la naturaleza misma de las cosas. La segunda en cambio
depende de condiciones formales que determinan que el sujeto
actie bien o mal. Hoy no es tan facil sefialar la bondad o maldad
moral por el puro objeto moral, porque somos conscientes de que
la percepciéon moral depende de factores de los dos campos y no
existe una separacion tan tajante entre lo objetivo y lo subjetivo.
Pero se puede afirmar en cambio que una ética que merezca
realmente ese nombre no puede ser sola o primordialmente
formal, sino que necesita acceder al bien trascendente, al bien



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 331

que lo es ante Dios. Solo lo que se mantiene ante Dios es capaz
de presentarse como algo dotado de validez universal y perenne;
solo lo que participa del caracter absoluto de Dios puede liberar al
hombre de perderse en un mar de juicios morales contrapuestos
(relativos) y, en consecuencia, del riesgo de la arbitrariedad de los
poderosos que —en el campo de la moral y de la accién— no son
solamente quienes manejan la economia, la politica o los media,
sino también los intelectuales capaces de construir ideologias para
justificar el proceder y los posibles abusos de aquellos.

A la luz de lo que se viene diciendo, ¢cual es la respuesta a
la pregunta de si Dios puede ser Dios objeto de conocimiento?
La respuesta debe atender a diversos aspectos. Por un lado, si se
entiende el objeto como algo delimitado, Dios no puede ser de
ninguna manera objeto de conocimiento. Pero si, en cambio, al
referirnos al objeto expresamos simplemente que lo conocido es
distinto del sujeto y que por tanto no puede ser objeto de conciencia
sino de palabra interior, entonces tiene algin sentido hablar de un
conocimiento “objetivo” de Dios: no, porque ese conocimiento
lo exprese adecuadamente sino en cuanto lo real conocido esta
en el sujeto distinguiéndose de él. Eso es lo que decimos cuando
afirmamos, con santo Tomas, que “Dios no tiene nombre o que
esta por encima de todo nombre, porque su esencia supera todo lo
que de Dios podemos entender o expresar con nuestras palabras’™.

Santo Tomas ha presentado esta cuestion de un modo muy
original cuando, al tratar de la “sacra doctrina”, no se pregunta si
Dios es el objeto sino solamente si es el sujeto de la teologfa.
No nos detenemos en la respuesta que da el Santo Doctor, sino
simplemente en el hecho de que, al tratarse de Dios, solo tiene
sentido un discurso en el que Dios mismo aliente sobre lo que de
¢l podemos decir. No importa, en consecuencia, tanto lo que el
hombre piense, comprenda o forme sobre la noticia que pueda

? Summa Theologiae, 1, q.13, a.1 ad 1.



332 CESAR IZQUIERDO URBINA

tener de Dios, sino la fidelidad para pensar y hablar como eco del
sujeto que es el mismo Dios.

Hablando —en 2006— a los miembros de la Comision Teologica
Internacional, Benedicto XVI se refirid a esta cuestion:

“Santo Tomas de Aquino dice que en la teologfa Dios no es
el objeto del cual hablamos. Esta es nuestra concepcién normal.
Pero en realidad, Dios no es el objeto: Dios es el sujeto de la
teologia. Quien habla en la teologfa, el sujeto hablante, deberia
ser Dios mismo. Y nuestro hablar y pensar deberfa servir
unicamente para que el hablar de Dios y la Palabra de Dios
puedan ser escuchadas y puedan encontrar espacio en el mundo.
Asf nos encontramos invitados a un camino de purificacion,
para que nuestras palabras sean solo instrumento mediante el
cual Dios pueda hablar, y asi Dios sea realmente no objeto, sino
sujeto de la teologia™".

Asi pues, la condiciéon del hombre abierto a la manifestacion
de Dios no le hace capaz de enfrentarse a él como a un objeto del
que de alguna manera se pueda ensefiorear. Puede hablar de Dios
con temor y respeto, con la conciencia de que conoce algo de la
verdad de Dios pero solamente en la medida en que esta abierto a
dejarse medir por esa misma verdad; a hablar y a guardar silencio,
al mismo tiempo.

Misterio y revelaciin

La nocién de misterio proporciona, en este contexto, su enorme
potencial hermenéutico. LLos misterios se hallan presentes en las
religiones en cuanto apuntan alo desconocido de la divinidad

' Benedicto XVI, Homilia durante la Misa con los miembros de la CTI (6.X.2000).
Citado por S. Del Cura Elena, “Dios como “sujeto” de la teologia: su relevancia
en una cultura postcristiana y postsecular”, en Estudio Agustiniano 45 (2010) 19-20.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 333

que, por un lado, inspira sobrecogimiento y temor como reaccioén
ante la grandeza y poder divino, y por otro, resulta enormemente
atrayente y subyugador por la promesa que encierra de luz y de
beneficio (el mysterium tremens et fascinans de R. Otto').

Pero el misterio tiene enla fe cristiana un sentido completamente
original porque no solo se refiere a lo numinoso de Dios y al orden
de lo divino sino que implica al mismo tiempo la revelacion del
propio misterio. La realidad tnica de Dios es de tal densidad que
ninguna otra realidad puede compararse con ella. Al mismo tiempo,
solo conocemos esta realidad en cuanto es revelada. El contenido
de la revelacion es el misterio de Dios, y mas concretamente el
misterio del Padre: el Dewus absconditus, a quien nadie vio jamas,
que nos ha sido revelado por el Hijo tnico, “que esta en el seno
del Padre” (J» 1,18). Este es el misterio “mantenido en silencio
(gesigemenon) por tiempos eternos y manifestado ahora” a los
gentiles, a los apostoles y profetas (Ro 16, 25-206; cfr. Ef 3, 5; Co/
1,26).

La invisibilidad y el silencio que caracterizan —para nosotros—
el misterio de Dios —del Padre— se abren como revelacion en
Cristo que es Hijo, “Imagen del Dios invisible” (Co/ 1,15) y
Palabra encarnada (Jn 1,14). Esta revelacién no es alcanzada por
la capacidad o esfuerzo humanos, sino que se abre desde dentro,
de Dios “movido por su gran amor” (DV 2). En Cristo, Palabra
e Imagen, el misterio se abre y se comunica, pero sin dejar de
ser misterio: Cristo es a la vez misterio y revelacion de Dios. El
silencio fontal del Padre es también silencio final y asi, segun la
célebre expresion de S. Juan de la Cruz, una vez que ha dicho su
Verbo, Dios se ha quedado mudo: Dios, al darnos a su Hijo, su

"' R. Otto, Lo santo: la racional y lo irracional en la idea de Dios, Madrid 1994, 22-37;
51-66..



334 CESAR IZQUIERDO URBINA

Palabra —“que no tiene otra”— “ha quedado como mudo, y no
tiene mas que hablar”'?,

La revelacion que contiene y da a conocer la verdad de Dios
es revelacion del misterio de Dios y, a la vez, de su designio
salvador. La revelacion del misterio no es solo manifestacion de
lo incognoscible, o el horizonte totalmente inalcanzable de Dios,
sino mas bien el lugar donde la presencia personal de Dios se
hace histoérica, cierta e inmediata en el mundo y en la vida de los
hombres”. Es principalmente el “misterio de su voluntad” (Ef
1,9) y, en ultimo término, el “misterio de Cristo” (Ef3,4) o, como
afirma el Vaticano II refiriéndose a lo que Cristo manifiesta al
hombre, “el misterio del Padre y de su amor” (Gaudium et Spes 22).

Los misterios cristianos han sido —y siguen siendo— los mas
combatidos por los defensores de una racionalidad autolimitada
que ve en ellos una pretension inaceptable de aportar luz y
conocimiento a lo humano en lugar de limitarse a dar consuelo o
a hablar simbdlicamente de “lo divino” del propio hombre. San
Juan Pablo II escribié en Fides et Ratio que la resistencia de la
razon a aceptar la posibilidad de la revelacién y de los misterios
la convierte en razén truncada y débil, cerrada a la busqueda
metafisica de las preguntas ultimas del hombre, y concentrada
“en los problemas particulares y regionales, a veces incluso

"2 San Juan de la Cruz, Subida al Monte Carmelo 11, 22, 3.4. Origenes, por su
parte, presenta una doctrina de la unidad interna de la Palabra que se muestra en
un movimiento ascendente: “Toda palabra de Dios, que en el comienzo estaba
en Dios..., es algo distinto de las palabras. La palabra es algo uno compuesto
de multiples sentencias, pero ninguna de esas palabras es Palabra: El que habla
las cosas verdaderas, aun cuando hablase sobre todo y no dejase fuera nada, sélo
dirfa, sin embargo, una sola. Los santos, que siempre se atienen unicamente a la
Palabra Unica como meta, no hablan mucho”. Todas las palabras de la Escritura
son, de esta manera, una Unica Palabra, “pues todo se recapitula en Ella como en la
Cabeza Unica” (In Ioh. V, 4-6; citado por H.U von Balthasar, “Palabra y silencio”,
en Verbum Caro. Ensayos teoldgicos I, Madrid 1964, p. 174 s.

5 A. Manara, La fede ¢ i sunoi fondamenti, Roma 1994, 23-24



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 335

puramente formales” (FR 61). Ademas, relaciona el inagotable
deseo de conocer que tiene el hombre, con su “constante apertura
al misterio” (FR 71). Esa apertura puede ser confirmada o
negada, con efectos consiguientes sobre la misma razén. Por eso,
la enciclica anima a la reflexion filosofica “para que no se cierre
el camino que conduce al reconocimiento del misterio” (FR 51).

Desde un punto de vista formal, revelaciéon y misterio son
nociones correlativas que se exigen mutuamente, y entre las
cuales hay una cierta relacion dialéctica: hay revelaciéon porque
existe el misterio, pero al mismo tiempo en la medida en que no
es totalmente misterio; y sabemos del misterio porque ha sido
revelado, pero esa revelacion deja el misterio intocado. Misterio y
revelacién son, por tanto, correlativos, pero no se oponen'®. Asi,
por ejemplo, no se trata de que cuanta menor sea la revelacion,
mayor sera el misterio, y cuanto mas clara la revelacién, menor
sea el misterio. Junto a ello es necesario superar la tendencia a
entender el misterio en contraposicion al conocimiento, y dar un
paso en cambio en la direcciéon del amor que es razoén tanto de lo
oculto como de la revelacion de Dios.

La revelacion solo puede ser una donacién amorosa de Dios
que nunca esta del todo “disponible” para el hombre; da a conocer
el misterio de Dios, y se adquiere mayor conciencia del misterio
cuanto se conoce mejor la revelaciéon de Dios. Sélo en algunos
planteamientos filos6ficos sobre la revelacion, como el hegeliano,
se trata de anular el misterio a base de reducir la revelacion a
filosoffa. De esta cuestion se ocup6 el concilio Vaticano I al ensefiar
que “los misterios divinos por su propia naturaleza van siempre
mas alld del entendimiento creado, de modo que atn después de

" \W. Kasper, Revelacion y misterio, en 1d., Teologia e Iglesia, Barcelona 1989, pp.
187-203.



336 CESAR IZQUIERDO URBINA

la entrega de la revelacion recibida en la fe, permanecen ocultos
bajo el velo de la misma fe y de una cierta oscutidad” (De7 Filins)".

Asi pues, la revelacion abre el misterio, lo manifiesta y da a
conocet, pero al mismo tiempo lo oculta, es “re-velatio”. Nos da
a conocer el misterio de Dios y de su amor salvador a través de
imagenes y de palabras humanas que son signos esencialmente
imperfectos de la realidad que expresan. Aceptamos la verdad
que contienen pero sabiendo que esa realidad increada supera
completamente cualquier expresion o signo creados.

De manera palpable se puede apreciar lo anterior en Cristo,
Hijo y Verbo encarnado. Por la encarnacién, Dios se hace visible
y audible en Cristo, imagen perfecta del Padre y Verbo eterno.
Pero el “arropamiento” de carne del Verbo eterno es a la vez
manifestacion y ocultamiento. Manifestacion porque “el Logos se
hizo carne y habité entre nosotros” (Jn, 1,14), y le hemos visto,
oido, tocado (cf. 1Jn 1,1s). Ocultamiento porque sin la luz de la
fe, en su encarnacion el Verbo —Jesus de Nazaret— no sélo no
se manifiesta como Dios sino que incluso se manifiesta como
no-Dios. Sin la Revelacion (que resulta ser el mismo Jesucristo),
y la gracia del znitium fidei, seguiria siendo impensable que haya
un hombre que sea realmente Dios. De hecho ante el Verbo
encarnado es posible y real la incredulidad, la ceguera que no
reconoce la divinidad de Cristo ni, por consiguiente, tampoco la
humanidad de Cristo como signo de la divinidad.

E/ silencio, via de revelacion de Dios

Dios no puede dejar de ser “Deus absconditus”, para convertirse
plenamente en “Deus revelatus”. El silencio de Dios que percibe
el hombre hunde sus raices en el “misterio escondido”, en la

5 Concilio Vaticano I, Constitucion Dogmatica Dei Filius, cap. 4 (DH 3016).



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 337

realidad insuperable de Dios que sélo se explica desde si mismo,
sin relacién necesaria a sus criaturas.

El silencio de Dios, en este sentido, es una forma de
manifestarse porque apunta a la presencia y accion de Dios que se
muestran para el hombre atento, no de acuerdo con las exigencias
de la necesidad, sino de la libertad amorosa que pide ser acogida
de manera abandonada e incondicional. El silencio, entonces, es
el que acompafa a la entrega total. “Jesis no sélo hablo; no sélo
nos dejo palabras. Se entrega a si mismo. (...) Su palabra es algo
mas que un simple hablar; es carne y sangre «para la vida del
mundo» (Jn 6,51)”1.

Al comprender que Dios se revela también por el silencio, el
hombre entiende que no es posible hallar una respuesta total que
satisfaga plenamente a su intelecto ni a sus preguntas sobre Dios
y sobre su misterio. De ese modo, aprende que el conocimiento
no es la suprema instancia de acercamiento a la realidad y, al
saberlo, esta en condiciones de vivir —y en el fondo, también de
conocer mas profundamente— segun sus auténticas capacidades.
Como recordd el mismo Benedicto XV1, la tentacion de reducitlo
todo a conocimiento es siempre la tentacion del hombre, desde
el Parafso, porque considera que unicamente el conocimiento le
confiere el podet'. Pero la realidad de las cosas, y mas atun la
realidad de los hombres y de modo insuperable la realidad de
Dios, va mas alla de lo que el conocimiento puede conquistar.

El fondo ultimo de la realidad es inexpresable, y se requiere el
amor para ponerse en el nivel de comprension y acogida. Y este
es el problema del hombre que

“quiere tomar por s{ mismo del arbol del conocimiento el
oder de plasmar el mundo, de hacerse dios, elevandose a su
der de plasmar el mundo, de hacerse dios, el d

16 Benedicto XV, Homilia (20.111.2008).
7 Cf. Benedicto XVI, Homilia (8.X11.05).



338 CESAR IZQUIERDO URBINA

nivel, y de vencer con sus fuerzas a la muerte y las tinieblas.
No quiere contar con el amor que no le parece fiable. Mas
que el amor, busca el poder, con el que quiere dirigir de modo
autéonomo su vida. Al hacer esto, se fia de la mentira més que de
la verdad, y asi se hunde con su vida en el vacio, en la muerte”'®.

Al silencio por el que Dios se revela, corresponde el hombre
también con cierto silencio que es el que modula toda investigacion
y palabra sobre Dios, y de este modo se convierte en una forma
insustituible de honrar a Dios. Ese silencio no es la pura negacién
de la palabra, ni indicio de desinterés o adormecimiento, sino el
silencio activo, el silencio del asombro, del reconocimiento de
la grandeza ante la que se encuentra, de la renuncia a reducir a
medidas pequefias lo que supera toda medida. Es el silencio de
quien se dispone a escuchar, el silencio que es “un mirador que
permite captar toda la amplitud de nuestro limite y, sin embargo,
no padecetlo como linea dltima”". Por esta via, el silencio se
convierte en doxologia, en la alabanza que el intelecto humano
debe tributar a la fuente de toda comprension. “Se honra un
secreto cuando se guarda silencio sobre €1, afirma S. Tomas, a
quien se deben también las siguientes palabras: “Dios es honrado
con el silencio, no porque no se pueda decir o investigar nada sobre
El, sino porque cualquier cosa que digamos o nos preguntemos
sabemos que estd muy lejos de su verdadera comprension”?.

Apofatismo” oriental

En el ya citado documento Teologia hoy: Perspectivas, principios
y eriterios la Comision Teoldgica Internacional recomienda a la

% Tbidem.

' R. Andtés, “De los modos de decir en silencio”, en R. Andrés, No sufrir
compaiiia. Escritos misticos sobre el silencio, Barcelona 2010, 11.

" In Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 ad 6.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 339

teologfa catdlica “enraizarse en la gran sabiduria de la tradicion
de la Biblia, conectar con la sabidutia de las tradiciones del
cristianismo oriental y occidental, y buscar establecer un puente
con todas las tradiciones de sabiduria”*'. El consejo es claro en casi
todos sus puntos. Sin embargo, en lo que se refiere al “cristianismo
oriental” es oportuna alguna precision. Las semejanzas y los
contrastes entre el oriente ortodoxo y el occidente catolico, en lo
que respecta al conocimiento y discurso sobre Dios, enriquecen
la comprension teologica de la cuestion.

Uno de los temas de fondo de las diferencias entre catélicos
y ortodoxos es el modo de conocer a Dios y la posibilidad de
una auténtica teologifa, es decir de un discurso verdadero sobre
Dios. Las posturas parecen, de entrada, perfectamente marcadas:
la teologfa oriental serfa apofatica y su expresion natural es la
espiritualidad y la mistica. La teologfa occidental, en cambio,
preferirfa la afirmacion, y es, en consecuencia, principalmente
catafatica, con un discurso racional que no se abre espontanea e
inmediatamente —lo hace en un segundo momento— al afecto y al
encuentro mistico con Dios™.

Aunque ese planteamiento es comodo y simple, no corresponde
alarealidad que estd mucho mas llena de importantes matices. Uno
de ellos es el hecho de que el oriente ortodoxo no es uniforme
sino que dentro de ¢l conviven tendencias bastante dispares
en lo que se refiere a la posibilidad de hablar de Dios. Una de
ellas, que podemos considerar rigida, subraya especialmente el
apofatismo entendido de manera radical. Segun los autores que
la representan®, Dios no puede ser alcanzado realmente, ni por

! Numero 99.

* Retomo aqui algunas ideas de un articulo anterior: C. Izquierdo, “The
“Apophatic” East and the “rationalist” West”, en M. Dobrzeniecki- M. Raczynski-
Rozek (eds.), Teologia miedzy Wschodem a Zachodem, Krakéw 2019, 65-78.

2 Cf. P. Deseille, De /’Orient a loccident. Orthodoxcie et christianisme, Genéve 2017. La
obra recoge la experiencia y las reflexiones del P. Placide Deseille (Archimandrita



340 CESAR IZQUIERDO URBINA

imagenes, ni por sentimientos propios, ni por conceptos ni por
razonamientos. “Solo la fe pura y la contemplacién, que no es
sino la fe que deviene conciencia experimental de su objeto, son
de alguna manera proporcionadas (@ Dios)’*. La gran figura a la
que estos autores se remiten es Gregorio Palamas (1296-1359)
que afirma: “la naturaleza divina debe ser considerada al mismo
tiempo como imparticipable y en un cierto sentido participable.
Llegamos a la participacion de la naturaleza divina y con todo resta
ella totalmente inaccesible. Es necesario que afirmemos ambas
cosas ala vez y que establezcamos su antinomia como criterio de la
piedad”®, esto es de la verdadera fe. Es necesario, en consecuencia,
afirmar la inaccesibilidad de la naturaleza divina y al mismo
tiempo la participacion en ella. La solucién a esta dificultad viene
con la distincién palamita entre la esencia de Dios “inaccesible,
incognoscible, incomunicable y las energias u operaciones divinas,
fuerzas naturales e inseparables de la esencia en las que Dios
procede en el exterior, se manifiesta, se comunica, se da”.

La otra tendencia dentro de la ortodoxia esta mas abierta
a la teologfa catdlica y, en consecuencia, no subraya en exceso
el apofatismo. Mas aun, invita a adquirir conciencia de que un
apofatismo sin el necesario contrapeso acaba acercandose a una u
otra forma de agnosticismo o, al menos, de nominalismo. LLo avis6
ya Boulgakof hace muchos afios cuando escribia: “La teologia

Placide, fallecido en enero de 2018), francés formado desde su adolescencia en
la espiritualidad cisterciense, y él mismo monje cisterciense durante 35 afios que,
tras un largo proceso, decidi6 pasarse al oriente, es decir, incorporarse a la Iglesia
ortodoxa junto con todo el monasterio del que era abad.

*1d., 189.

» Citado por V. Lossky, Teologia mistica de la Iglesia de oriente, Barcelona 1982, 53.
El texto de Palamas en PG 150, 932 D.

% Ibid. Sobre las vicisitudes del palamismo, su escasa importancia para algunos
tedlogos ortodoxos (Trembelas y otros) y a la vez su reivindicacién por otros
(Lossky, Staniloaé etc) cfr M.M. Garijo Guembe, “Palamismo”, en X. Pikaza y N.
Silanes, Diccionario teoldgico E2l Dios cristiano, Salamanca 1992, 1029-1042.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 341

apofatica sin la catafatica esta vacia y acaba, en fin de cuentas,
en el atefsmo practico que encontramos una y otra vez en el
agnosticismo””’.

Quizas el aviso de Boulgakof ha influido en un autor como
Evdokimov que presenta una postura mas equilibrada ya que
admite la teologia catafatica aunque, afirma, se debe completar con
el método apofatico. “La teologfa positiva no esta desvalorizada,
sino situada precisamente en sus propias dimensiones y en sus
propios limites”. Cita un texto apofitico de san Gregotio de
Nisa: “Los conceptos crean unos idolos de Dios; solo el asombro
capta algo””. Los mistetios “‘simples, absolutos e incorruptibles
de la teologia se revelan en la tiniebla hiperluminosa del silencio™.
Esto, insiste Evdokimov, no es agnosticismo porque gracias a
este no-conocimiento, a través de una “intuitividad primordial
se conoce mas alla de toda inteligencia. La teologia
negativa es una superacion, pero que nunca se aparta de su base
que es teologia positiva de la revelacion. Y sefiala: la via negativa

no es una via negadora, porque la negatividad no es negaciéon. “La
9931

b

y simple”

afirmacion triunfa a través de la negacion

Los occidentales han tratado de encontrar una via en la que
la negacion y la afirmacién en el conocimiento de Dios no se
excluyan mutuamente sino que se encuentren dialécticamente.
La distincion tomasiana® entre res praedicata y modus significandi
rige el discurso sobre Dios. La perfeccion del ser (res praedicata)

*1'S. Boulgakof, Le Paraclet, Paris 1946, 346.

* P. Evdokimov, La conoscenza di Dio secondo la tradizione orientale, Roma 1983,
25; L/Orthodoxie, Paris 1979, 54-55. Cfr. P. Tremblas, Dogmatique de I'Eglise orthodoxe
catholique, 1, Bruges 19606, 175-176.

? De vita Moysis PG 44, 377 B, In Cant PG 44, 1028 D.

" El texto es de la Teologéa mistica de Dionisio, cit. por P. Evdokimov, L’ Orthodoxie,
54.

I P. Evdokimov, La conoscenza di Dio, cit., 25.

21,q.13 ad 3.



342 CESAR IZQUIERDO URBINA

constituye el momento afirmativo mientras que el modo como
se predica de Dios (mwodus significandi) es el negativo. Todo este
planteamiento forma parte del proceder segin la analogfa que
esta lejos, a la vez, de una identificacion de esencias que llevaria al
panteismo y de una total equivocidad que pondria en la ruta del
agnosticismo.

Deseille y la corriente teologica ortodoxa en la que se sitia no
acepta el planteamiento catolico al que acusa de no respetar la
absoluta inaccesibilidad de la esencia divina®. Mas ain, se insiste
una y otra vez en que el apofatismo es lo que caracteriza a la
ortodoxia ya desde los Padres griegos. “El apofatismo constituye
el caracter fundamental de toda la tradicion teoldgica de la Iglesia
de oriente™*.

Alaluz delas diversas posiciones, no parece légico conformarse
con una distribucién de roles como si de verdad occidente
se caracterizara por la tendencia a un uso exclusivo y excesivo
de la razén, en tanto que lo propio de oriente serfa el sentido
profundo —no racional— del misterio y una selecta (y exclusiva)
espiritualidad. Puede que, en ocasiones, se hayan dado excesos
en uno u otro lado, pero de ninguna manera esa distribucion
marca una auténtica oposicion. Los Padres latinos, empezando
por san Agustin (a quien Deseille critica duramente), tienen una
plena conciencia del misterio de Dios y saben que sus discursos
son siempre aproximaciones a la realidad divina que les supera

P Descille, De Lorient a loccident, cit, p. 181: “La ausencia en occidente de
la distincién entre la esencia divina imparticipable y las energfas que son la
proyeccién eterna de esta esencia y la vida divina que se comunica a las criaturas,
deja siempre a los ortodoxos la impresion de que el cristianismo occidental oscila
permanentemente entre una confusiéon pantefsta entre los hombres y Dios y una
interpretacién puramente metaférica de la divinizacién que la vacia de su contenido
real y reduce la vida espiritual a una mera vida moral elevada”.

V. Lossky, O. ¢, 21.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 343

totalmente™. A su vez, no parece ficilmente defendible que los
Padres griegos, empezando por los capadocios y de manera
especial por el “apofitico” Gregorio de Nisa se hayan sentido
cohibidos a la hora de expresar racionalmente (teolégicamente)
el misterio trinitario. Precisamente, los siete primeros concilios
ecuménicos en los que se forjo la terminologfa dogmatica para
expresar el misterio trinitario yla cristologia fueron protagonizados,
fundamentalmente, por obispos orientales que no temian
proponer una renovacion terminolégica para lograr un discurso
teologico “ortodoxo”, fiel a la fe recibida. De hecho, la critica
harnackiana de haber helenizado el cristianismo se dirigiria, sobre
todo, a la aportacion de los orientales que introdujeron términos
como “hypdstasis’, “ousia’, “physis”, “energeia” etc. Lo que sucede
es que la nueva terminologia no solo no suponia ningin tipo de
helenizacién sino, al contrario, una verdadera des-helenizacién ya
que de ese modo se cerr6 el camino a toda comprension mitica de
la unidad y pluralidad en Dios y en Cristo™.

Leyendo a Gregorio de Nisa

La tesis de que oriente es apofatico y occidente es racionalista
queda contradicha por diversos argumentos. Aqui nos limitaremos
a presentar un texto especialmente significativo de un maestro
del pensamiento especialmente relevante en la cuestion que nos
ocupa, como Gregorio de Nisa, el Padre oriental interpretado con
frecuencia en una linea muy apofatica. El Niseno ha afrontado en

» Asi se puede apreciar en este texto de Agustin de Hipona: “En el principio
era la Palabra. Esto sélo puede entenderse sin palabras; no se entiende con palabras
humanas. La Palabra es una cierta forma sin forma, pero que es la forma de todas
las cosas que tienen forma... Todo se encuentra en Ella; y, sin embargo, como es
Dios, todo se encuentra asimismo por debajo de Ella” (Sermo 117; PL 38, 662-671).

* Cfr. A. Amato, Jessis el Seiior, Madrid: 22009, 265-268; 339-340.



344 CESAR IZQUIERDO URBINA

diversos textos la cuestién del conocimiento de Dios que puede
expresarse en palabras y mediante el silencio. Aqui nos limitamos
la ensefianza que expresa en una de sus obras, las Howilias sobre e/
Cantar de los Cantares.

En su comentario, san Gregorio de Nisa comenta algunas
imagenes del Cantar de los Cantares que le sirven para declarar
la belleza del Verbo esposo y de la esposa que es la Iglesia. Para
nuestro propoésito son especialmente relevantes dos de estas
imdgenes: los dientes y las “gotas de la noche™.

Gregorio se refiere a los dientes a partir de Cant 4,2: “Tus
dientes, un rebainio de ovejas esquiladas que salen de baiarse”. En los
dientes, Gregorio ve en primer lugar una manifestacion de belleza:
“Se justifica el elogio de los dientes por su solidez, armoniosa
colocacion, firme, igual y bien definida en las encias”. (Por eso
mismo muestra su perplejidad por la comparacion que hace el
texto biblico entre los dientes y un rebafio de cabras™).

La funcién de los dientes es triturar el alimento para que pueda
ser asimilado por el organismo. El alimento soélido del que vive y
con el que se alimenta la Iglesia son los misterios cuya noticia nos
es dada en los dogmas. Por esa razén, Gregorio sefiala que “la
Iglesia necesita dientes para que con su explicacion esclarezca los
dogmas. Lo mismo decimos de aquellos que con sus explicaciones

2539

nos declaran los misterios”™”. Encontramos aqui una alusién a la

accion catequética de los pastores, pero también al servicio que

7 Tomo aqui algunas ideas de un escrito anterior: C. Izquierdo, “Credere nella
Chiesa. La simbologia ecclesiale di Gregorio di Nissa”, en G. Pasquale - C. Dotolo
(edd.), Amwore e verita. Sintesi prospettica di Teologia Fondamentale. Studi in onore di Rino
Fisichella, Citta del Vaticano, 2011, 590-594.

* Gregotio de Nisa, Homilias sobre e/ Cantar de los Cantares V11, 8. Citamos
por la edicién espafiola de Teodoro H. Martin: San Gregorio de Nisa, Sewillas de
contemplacion. Homilias sobre el Cantar de los cantares. V'ida de Moisés: historia y contemplacion,
Madrid 2001, 102.

¥ Ibid.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 345

prestan los doctores (los tedlogos). Quienes cumplen el oficio
de dientes en la Iglesia “desmenuzan los misterios divinos, para
que este alimento espiritual sea bien asimilado por el cuerpo de la
Iglesia. Reciben en su boca el pan duro y compacto de la Palabra
y por su examen minucioso lo hacen digerible a las almas que lo
reciben”. De este modo, “nos hacen mas suave el alimento sélido
de las ensefianzas divinas masticandolas”.

El Niseno muestra un acercamiento a la comprension de la
fe y al servicio de la teologia que vale la pena poner de relieve.
Respecto a la fe, hay que subrayar el modo como la relaciona con
la asimilacion. La fe no es un movimiento ciego de la persona en
la direccién de lo incognoscible, ni tampoco una mera disposicion
moral. Los misterios, afirma Gregorio, deben ser declarados, de
forma que el alimento de la fe —y aqui se trata sobre todo del
alimento para la inteligencia— sea bien asimilado por los fieles.
Esa es la tarea de los pastores y de los doctores (por entonces
identificados enla practica): desmenuzar los misterios, examinatlos
minuciosamente, “masticarlos” para convertirlos en alimento
suave, explicarlos. Asi nos encontramos con un primer servicio
tanto del ministerio pastoral como del oficio teoldgico: facilitar el
desarrollo de la fe en cuanto acceso y vida de los misterios. Este
es, sin duda, un cometido que precede a otros que tendria que
desempefiar mas tarde la teologfa: el primer servicio que presta la
teologia se dirige a la inteligencia de la fe, a la catequesis, dirfamos
hoy. Este servicio es anterior a todo desarrollo critico exigido por
el didlogo con el pensamiento cientifico y filoséfico™.

En relacion con el servicio a la inteligencia de la fe, la funcién
de los “dientes” que mastican los dogmas para convertirlos en
alimento mas apropiado para todos recibe una aportacion de
singular belleza con el comentario de Gregorio al “rocio de la
noche” y a las “gotas de la noche” (Cant 5,1) de las que trata en

WX, 8, p. 144,



346 CESAR IZQUIERDO URBINA

la homilia XI. El texto es muy conocido, pero vale la pena citatlo
entero*!:

“Las gotas de la noche prolongan la idea de nuestra meditacion
precedente. El que entra en el santuario de las realidades universales,
incomprensibles, no puede en modo alguno conocer una lluvia o torrente de
conocimiento; ha de contentarse con que la verdad se revele a gotas con ideas
todavia débiles y oscuras: son las gotas del Verbo que caen una a una por
mediacion de los santos y de los hombres inspirados”.

En esas palabras el Niseno pone de manifiesto con gran
belleza y profundidad, y de manera muy realista, el modo como
tiene lugar el conocimiento de Dios. Frente al optimismo ilusorio
de una teologia demasiado afirmativa, la imagen de las gotas de
la noche subraya el caracter trabajoso, comprometido y oscuro
del conocimiento de Dios que nunca es “una lluvia o torrente de
conocimiento”, sino “gotas con ideas todavia débiles y oscuras”
que nos vienen del Verbo.

Tras las “gotas de la noche” encontramos ideas cercanas a
la tiniebla luminosa de la 17da de Moisés*. El mismo Gregotio
las relaciona explicitamente en la homilia XI. A Moisés —leemos
alli- Dios se le mostr6 primero en la luz, después le habl6 en la
columna de fuego, y finalmente contempl6 a Dios en la tiniebla.
Tiniebla luminosa y gotas de conocimiento son simbolos de la
atmosfera espiritual en que tiene lugar el encuentro del creyente
con Dios, encuentro en que el alma adquiere noticia cierta de su
presencia y al mismo tiempo se abandona en su accion.

El alma, como la esposa del Cantico, se va hermoseando
conforme se acerca a la fuente de luz. Entonces, “envuelta en
la noche divina”, el Esposo esta con ella, pero no se deja ver.

1XI, 8, p. 144.
# Cfr. Gregortio de Nisa, Sobre la vida de Moisés, 46, 162-166, ed. de L.F. Mateo
Seco, Madrid 1993, 90; 170-172.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 347

“No obstante, ¢l da al alma cierta sefial de su presencia sin que
sea claramente conocido, pues estd velado por su naturaleza
invisible”. Entonces el Verbo llama a la puerta.

“Entendemos aqui por puerta —escribe el Niseno— e/ conocimiento
impreciso de los misterios inefables; por ella se adentra en lo que busca. La
verdad que estd fuera de la naturaleza nuestra llama a la puerta de su
inteligencia para alcanzar un conocimiento imperfecto, como dice el apistol
Pablo (1Co 3,12) con alegorias y comparaciones: Abreme. Con la llamada
inspira nueva manera de abrir, pues son como verdadera lave las expresiones
que abren y hacen penetrar en lo que esta oculto: hermana, amiga, paloma

perfecta™.

La recompensa del alma por abrir y dejar entrar al Esposo sera
“el rocfo que cubre mi cabeza y las gotas de la noche que caen
de mis bucles”. Mediante la imagen de los bucles “que caen de la
cabeza del universo”, continua el Capadocio, se esta representando
simbolicamente a los profetas, a los evangelistas y a los apdstoles.
“Todos ellos en cuanto les sea posible saquen de la oscuridad los tesoros ocultos
¢ invisibles y vengan a ser para nosotros rio lleno de agua. Pero en relacion
con la realidad no son mds que gotas de rocio, aungue se desborden por su
grandeza y la importancia de su doctrina™*. Pablo, afirma Gregotio,
fue uno de estos rios; pero su sublime ensefianza que se desborda
como las olas “es tan s6lo una gota de rocio en comparaciéon con
el Verbo verdadero™®.

Gotas de rocio, en relacion con la realidad, aunque para
nosotros sean rios de agua: de esa forma, el Niseno expresa la
diferencia entre la realidad de Dios —de su Palabra encarnada—
y la percepciéon humana. L.a mas rica y fecunda plasmacion
doctrinal de los misterios no deja de ser una lejanisima aunque

$XI,7,p. 143 5.
#XI, 8, p.144.
# Tbid.



348 CESAR IZQUIERDO URBINA

verdadera percepcion de la realidad de Dios. Gotas de rocio son
las proposiciones de la fe, las férmulas y las imagenes a través de
las cuales llegamos a la realidad.

El discurso del Niseno es una expresion profunda, aunque
todavia no formalizada, de la necesaria dimensioén apofatica de
la teologia*. Conocemos verdaderamente los mistetios, pero su
realidad esta mucho mas alla de nuestro conocimiento. Lo que
afirmamos de Dios es verdadero, pero la verdad de Dios supera
absolutamente nuestras afirmaciones. Por esta razon, el hablar
sobre Dios debe ir necesariamente acompanado del silencio
sobre Dios. ¢No es esto una anticipacion de lo que los medievales
expresaron mas tarde con una tipica formulacién conceptual,
alejada de imagenes: “perceptio divinae veritatis tendens in ipsan’”’? 1.o
que ya sabemos es un anticipo de la realidad de los misterios que
se mostrara mas alla de la fe, en si misma, y alberga también lo que
todavia no sabemos ni podremos saber hasta la escatologia. Lo
que no sabemos es un secreto que esta escondido para nosotros;
de ello afirma santo Tomas (con una expresion que podria ser
perfectamente del Niseno): “Secreta per silentium honorificantur: (...)
1ibi silet laus, Dens, id est ipsum silentinm laus est tua”"'.

Los textos de Gregorio de Nisa que hemos examinado nos
hacen comprender lo inadecuado de clasificaciones coémodas
pero inciertas como la del oriente apofatico y del occidente
racionalista. Tras las formas originales con las que se expresa,
se encuentra una solida afirmaciéon del conocimiento de Dios
y una fuerte conciencia de los limites de ese conocimiento. El
Niseno ha conocido el misterio y penetrado en su profunda y
luminosamente oscura realidad.

* Cf. M.A. Vannier, “Aux sources de la voie negative”, en Revue des Sciences
Religienses 72 (1998) 411-414.
4 Tomas de Aquino, Iz Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 arg. 6.



HABLARY CALLAR SOBRE DIOS 349
¢Como es posible hablar de Dios?

Al hablar de cualquier cosa, se pone en acto la relacion entre la
misma realidad, el conocimiento que se tiene de ella y la palabra
que la expresa: “Las palabras son signos de los conceptos, y los
conceptos son semejanzas de las cosas”*. Entre ellos la relacion
es de semejanza (entre concepto y la realidad) y de signo (entre
la palabra y el conocimiento). No estan al mismo nivel, sino que
cada uno se halla en un nivel que trasciende respecto al anterior
por lo que se puede decir que hay una especie de “pérdida” en
el conocimiento en relacién con la realidad, y en la palabra en
relacién con el conocimiento, que es mayor aun en relacion con la
realidad. Esto se traduce en que la palabra esta cargada de silencio
porque solo es palabra en la medida en que no lo dice todo. Al
decir lo que algo es, digo también que es mas que lo que digo.
Mas alla de lo que afirmo esta la cosa misma, en su ser propio,
ain no reducida a palabra. El silencio que acompafia a la palabra
indica que la realidad trasciende siempre e inevitablemente al
lenguaje. “El lenguaje sélo puede ocuparse significativamente de
un segmento de la realidad particular y restringido. El resto —y,
presumiblemente la mayor parte— es silencio”™”.

Al hablar de Dios, lo anterior adquiere una profundidad
insospechada porque la “realidad” de la que hablamos no esta
en nuestro horizonte de representacion y de comprension sino
que se trata del que esta mas alld de todo lo representado y de
toda palabra capaz de expresarlo. G. Steiner afirma que “lo que
esta mas alla de la palabra del hombre nos habla elocuentemente
de Dios™. Esa elocuencia se refiere naturalmente a la teologia
negativa, que es fundamental, y a la vez, radicalmente insuficiente.

* Tomas de Aquino, Summa Theologiae, 1, q. 13, a.1.

Y G. Steinet, Ensayos sobre el lengnaje, la literatura y lo inhumano, Barcelona 2003,
p. 38.

* Ibidem.



350 CESAR IZQUIERDO URBINA

Pero el silencio que esta “mas alla de la palabra del hombre” se
abre en Palabra de revelacion en la que Dios se manifiesta y a la
vez se oculta.

Dos expresiones clasicas en los escritos tomasianos siguen
siendo de permanente actualidad porque permiten comprender
todavia mejor la palabra y el silencio sobre Dios. En ambas, aparece
plasmada la distancia entre el conocimiento y la afirmacion, por un
lado, y la realidad de Dios o de los misterios, por otro. En relacién
con el acto de fe, escribe santo Tomas: “Actus credentis non terminatur
ad enuntiabile, sed ad ren?”®'. Es decir, el contenido de la fe no son
palabras, sino la realidad que las palabras expresan, y esa realidad
—que esta mas alla del enuntiabile (las palabras) por la que se accede
a ella— es lo que la fe confiesa. Algunos autores interpretan este
texto tomasiano en una linea progresivamente apofatica, como si
las palabras —las férmulas dogmaticas, por ejemplo— fueran meros
simbolos de una realidad que en el fondo serfa incognoscible. No
es dificil ver el riesgo de un cierto agnosticismo teolégico que
corre esa interpretacion.

La segunda expresion ya ha sido citada anteriormente y se
refiere a la definicion de “articnlus fide?” que santo Tomas presenta
como “perceptio divinae veritatis tendens in ipsan?”. Aqui se trata del
conocimiento que solo es tal en la medida en que mantiene viva
una tension a la realidad conocida, por tanto, en la medida en
que es percepcion limitada y dotada de un dinamismo intrinseco
a la misma realidad. Nada mas lejos, pues, de toda forma de
racionalismo que es, en definitiva, un deseo de dominar sobre lo
conocido. La tensién ala realidad muestra el caracter esencialmente
provisional del conocimiento que tenemos de Dios, tensién que

S, q.1, 2.2 ad 2.

52 Summa Theologiae, 11-11, q. 1, a. 6 sed contra que la atribuye a S. Isidoro de Sevilla,
lo mismo que S. Buenaventura, I1I Sent., d. 24, a. 3, q. 2; parece sin embargo que se
debe a Guillermo de Auxerre (Summa Aurea, lib 1ll, tr. 3,c 2, g 1).



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 351

se traduce como fendencia imparable a la realidad a la que solo se
llegara en la donaciéon escatolégica del mismo Dios.

En la via de la afirmacién-negaciéon de Dios, los elementos
que permiten avanzar y al mismo tiempo respetar el misterio son
los ya aludidos res praedicata y modus significandi de los que Tomas
de Aquino se ha ocupado en diversos lugares de su amplia obra.
“En los nombres que se dan a Dios hay que tener presente lo
siguiente: Las mismas perfecciones expresadas, como bondad,
vida, y otros; y el modo de expresarlas”. El momento afirmativo
se refiere a las perfecciones que corresponden a Dios de manera
unica y primera, y solo secundariamente y de manera creada a las
criaturas. En cambio el modo de expresar esas perfecciones es el
propio de las criaturas y, en consecuencia, se debe negar en Dios.

Dios ha hablado realmente y se ha manifestado como el Padre
amoroso que en Cristo se da a conocer a sus hijos para introducitlos
en su intimidad (cfr. DV 2). Es legitima, por tanto, la afirmacién y
enunciacion de la realidad de Dios, aunque siempre se deben tener
en cuenta cautelas que impidan los excesos de una via affirmationis
incontrolada que llevarfa a un fantasmagoérico ser glorioso.

En consecuencia, es necesario callar sobre Dios en cuanto que
s6lo asi reconocemos que es totalmente Otro, pero también es
necesatio hablar de Dios positivamente a partir de lo que El mismo
ha manifestado. Silencio y palabra sobre Dios son inseparables.
Balthasar lo ha expresado asi: “La palabra de Cristo, el cual habla
en ella como ningin otro hablé antes, como sélo habla el que
tiene poder, es, sin embargo, un puente colgante entre la falta de
palabra del mundo y la sobre-palabra del Dios Padre™*.

> Summa Theologiae, 1, q. 13 ad 3: “In nominibus igitur quae Deo attribuimus,
est duo considerare, scilicet, perfectiones ipsas significatas, ut bonitatem, vitam, et
huiusmodi; et modum significandi. Quantum igitur ad id quod significant huiusmodi
nomina, proprie competunt Deo, et magis proprie quam ipsis creaturis, et per prius
dicuntur de eo”.

> H.U. Balthasar,“Palabra y silencio”,177.



352 CESAR IZQUIERDO URBINA

Terminemos volviendo a considerar el documento Teologia hoy:
Perspectivas, principios y criterios. En €l se presenta equilibradamente
la funcién apofatica y catafatica del método teoldgico. La teologia,
nos dice, habla de manera verdadera sobre Dios, y al hacetrlo
aplica la via negativa —“dimension fundamental de todo discurso
auténticamente teolégico” junto con la afirmativa y la de la
eminencia. Lo definitivo es la posibilidad de hablar con verdad
sobre Dios a partir de sus obras y sobre todo de su palabra de
revelacion. A propésito de la teologia afirmativa, el documento
de la CTT dice™:

“La teologia afirmativa es posible como resultado de la escucha
obediente de la Palabra, presente en la creacion y en la bistoria. El misterio
de Dios revelado en Jesucristo por el poder del Espiritu Santo es un misterio
de éxtasis, amor, comunion_y morada mutua de las tres personas divinas;
es también un misterio de kenosis, la renuncia a la forma de Dios por
Jesiis en su encarnacion, para poder tomar la_forma de un esclavo (cf. Flp
2,5-11); y un misterio de theosis, los seres humanos son lamados a
participar en la vida de Dios y a compartir su «naturaleza divina» (2Pe
1,4) por medio de Cristo, en el Espiritn”.

Junto a ella, el “camino negativo y del mutismo, se refiere
a un sentido de asombro ante el misterio trinitario en el que
esta la salvacion”. La teologia, en ultimo término, esta llamada
a reconocer la prioridad absoluta de Dios, a no querer poseer
sino ser posefda por Dios, a estar atenta a lo que el Espiritu esta
diciendo a las iglesias por medio del «conocimiento de los santosy.
Finalmente, la teologfa implica un esfuerzo por la santidad y una
conciencia aun mas profunda de la trascendencia del Misterio de
Dios”.

> N. 98.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 353

Segtin la famosa afirmacion de Origenes, hablar de Dios resulta
peligroso. Pero la teologfa lo hace gracias al Verbo Logos fuente
de revelacion y de toda palabra verdadera que da lugar al inellectus
y al affectus fidei. Cuando esta palabra resuena en nuestro tiempo
se iluminan las mentes y se encienden los corazones. En medio
de poderosas tinieblas y de silencios impuestos sigue abierto el
camino en el que, quienes seriamente buscan la verdad, se ven
orientados y atraidos por la presencia cierta del mismo Dios
que, con su Palabra y su Espiritu, los guia hacia la verdad plena.
Entonces, el mundo se vuelve mas habitable y la esperanza vuelve
a ser un verdadero motor para la humanidad.






Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 355-402

Ministerio del Espiritu y
ministros del Espiritu.

La dimensién pneumatolégica
del ministerio ordenado

GAsPAR HERNANDEZ PELUDO
Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: El objeto de este articulo es mostrar cémo la dimension
pneumatolégica del ministerio ordenado contribuye a ofrecer un
planteamiento integral del sacramento del orden que armoniza la dimension
cristologica y eclesioldgica del mismo, asi como la identidad, el ministerio
y la vida de los ministros. Para ello, partiendo de la relaciéon Cristo-Espiritu
como fundamento, se explicita en qué sentido el ministerio ordenado es
“ministerio del Espiritu” en cuanto el Espiritu estid en su origen, como
agente y don del sacramento (ministerio por el Espiritu), garantiza la
eficacia de su ejercicio destinado a la comunicacién del Espiritu a los otros
(ministerio para el Espiritu) y anima la existencia entera del ministro con su
dinamismo transformador y los estilos de su accién ministerial en el cada
época (ministerio segun el Espiritu).

Palabras clave: Cristologfa pneumatolégica, ministerio ordenado, epiclesis,
espiritualidad ministerial, estilos ministeriales.



356 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Abstract: The purpose of this article is to show how the pneumatological
dimension of the ordained ministry contributes to offering a comprehensive
approach to the sacrament of Holy Orders thatharmonizes the Christological
and ecclesiological dimensions of the sacrament of Holy Orders, as well
as the identity, ministry and life of ministers. To this end, starting from
the relationship between Christ and the Spirit as its foundation, it is made
explicit in what sense the ordained ministry is “ministry of the Spirit”
insofar as the Spirit is at its origin, as an agent and gift of the sacrament
(ministry by the Spirit), it guarantees the effectiveness of its exercise aimed
at communicating the Spirit to others (ministry for the Spirit) and enlivens
the entire existence of the minister with its transforming dynamism and the
styles of his ministerial action in each age (ministry according to the Spirit)

Keywords: Pneumatological Christology, ordained ministry, epiclesis,
ministerial spirituality, ministerial styles.

El redescubrimiento de la dimensiéon pneumatolégica ha renovado
la teologfa catélica contemporanea y, en particular, la teologfa del
ministerio ordenado, frente a las criticas de “cristomonismo”.
Entre los factores que han contribuido a ello podemos destacar:
una nueva profundizacién en los textos neotestamentarios que
relacionan el Espiritu con el ministerio de Jesus, el ministerio
apostolico y los ministerios en la comunidad cristiana'; los
estudios sobre el ministerio en la etapa patristica®; la reforma

' Entre los muchos trabajos puede ser representativo el del exégeta Th. Soding,
“Geist und Amt. Uberginge von der apostolischen zur nachapostolischen Zeit”,
en Th. Schneider - G. Wenz (hrgs.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge 1.
Grundlagen und Grundfragen, Freiburg i. B. 2004, 180-263.

> En el ambito espafiol merece destacarse AA.VV.,, Teologia del sacerdocio X1711.
La pneumatologia en los Padres, Burgos 1983; 1. Ofatibia, “Introduccién al estudio de
la doctrina de los santos Padres sobre el ministerio sagrado”, en Teologia del sacerdocio
L Orientaciones metodoldgicas, Burgos 1969, 93-122. En ambito italiano podemos sefialar:
L. Padovese, I sacerdoti dei primi secoli. Testimonianze dei Padri sui ministeri ordinati, Casale
Monferrato 1992; E. Cattaneo, I ministeri nella Chiesa antica. Testi patristici dei primi tre
secol, Roma 1997; T. Citrini, Presbiterio e presbiters, vol. 1-2, Milano 2010.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 357

litirgica plasmada en el Ritual de Ordenes, singularmente en su
segunda edicién tipica (1989)°, y un nuevo planteamiento de la
teologia del ministerio a partir de las fuentes litirgicas de Oriente
y Occidente donde adquiere un especial relieve el Espititu Santo?;
la progresiva explicitacion de la dimension pneumatolégica en los
documentos magisteriales sobre el ministerio ordenado, desde el
Concilio Vaticano II°, pasando por la exhortacion Pastores dabo
vobis (1992)° y el Catecismo de la Iglesia Catdlica (1997), hasta la tltima

> Cf. A. Garcia Macias, E/ modelo de presbitero segin la actual Prex ordinationis
presbyterorum, Toledo 1995; 1d., “El ministerio presbiteral. Teologia desde la
liturgia”, en Phase 294 (2009) 499-527; S. Pié-Ninot, “Plegaria de ordenacién de los
presbiteros. Nueva edicion del Ritual”, en Phase 186 (1991) 471-490.

* Cf. PE Brandshaw, Ordination rites of the Ancient Churches of East and West,
New York 1990; A.M. Triacca, “Presbyter, Spiritus Sancti vas. ‘Modelli’ di presbitero
testimoniati dall’eucologia. (Approccio metodologico alla ‘lex orandi’ in vista della
‘lex vivendi’)”, en S. Felici (ed.), La formazione al sacerdozio ministeriale nella catechesi e nella
testimonianza di vita dei Padri, Roma 1992, 193-236; G. Ferraro, Ministri di salvezza. Per
una teologia del ministero ordinato a partire dall'esegesi delle preghiere di ordinazione, Caltanisetta
2003; E. Cattanco, I/ sacramento dell'ordine a partire dalle fonti, Cinisello Balsamo 2004;
S. K. Wood, E/ sacramento del orden. Una vision teoldgica desde la liturgia, Barcelona 2008,
orig, ingl. 2007; G. Frausini, 1/ sacramento dell'ordine. Dacci oggi il nostro pane degli apostols,
Assisi 2017; Id., Ta teologia del sacramento dell'ordine. Nel iter di revisione posteonciliare dei riti
di ordenazione, Assisi 2019.

* Se ha lamentado el olvido pneumatoldgico de la SC, poco a poco superado
en cuanto al Orden se refiere en ChD 2, AG 3,4 vy, sobre todo, en PO con 34
referencias al Espiritu: cf. M. Caprioli, “Lo Spirito Santo e il sacerdote. In margine
al dibattito conciliare sul Decreto Presbyterorum Ordinis”, en Teresianum 41 (1990)
589-616; M. Ponce Cuéllar, Teologia del sacerdocio ministerial. 1lamados a servir, Madrid
2016, 213.

¢ La mayor riqueza pneumatoldgica de esta exhortacion se expresa signi-
ficativamente en los capitulos 1T y III dedicados a presentar la naturaleza-misién
y la espiritualidad de los presbiteros, titulados respectivamente: “El Sefior me ha
ungido y me ha enviado” y “El Espiritu del Sefior esta sobre mi”, remitiendo a las
palabras de Jesus al inicio de su ministerio publico en Lc 4,18 citando Is 61,1. Cf.
A.M. Triacca, “Spirito Santo e ‘dinamismi’ del ministero ordinato. In margine al
linguaggio della Pastores dabo vobis”, en Salesiannm 55 (1993) 271-294.

7 Cf. CCE 875-879; 1536-1600.



358 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ed. del Directorio para el ministerio y vida de los presbiteros (2013)* y el
actual magisterio del Papa Francisco’; o el relieve de esta tematica
en el dialogo ecuménico reflejado en textos tan importantes como
E/ Espiritu Santo, la Iglesia y los sacramentos del Grupo de Dombes
(1980) o el mas reciente Documento de Ravena entre la Iglesia
catélica romana y la Iglesia ortodoxa (2007)™.

En la teologia posconciliar la dimensién pneumatolégica del
ministerio ha ido estrechamente ligada a la eclesiologica: “la
comprension cristologica, que algunos consideraban saturada de
dificultades, intenta transformarse en pneumatologica, al mismo
tiempo que eclesiolégica, dado que enuncian asila cuestion esencial:
¢qué carismas y qué funciones suscita el Espiritu en la Iglesia
para hacer a Cristo presente y continuar asi lo que fue la misién
apostolicar”!". No obstante, en los planteamientos mas extremos
esta vision pneumatolégica tiende a oponerse a la cristologica.
La necesidad del ministerio en la Iglesia no provendria de su
institucion por parte de Cristo para ser mediacion sacramental de
la gracia sino de la exigencia de coordinar los distintos carismas
que el Espiritu suscita en la comunidad. Entre ellos esta el
ministerio, que derivarfa en dltimo término de la comunidad, si

# =DMVP Al presentar la identidad del ministerio presbiteral este Directorio
dedicaunapartado explicito a exponer sudimensién pneumatolégica (cf. nn. 9-12). La
dimensién pneumatolégica tiene menos relevancia en los documentos equivalentes
como Apastolorum Succesores. Directorio para el ministerio y vida de los Obispos=AS (2004)
o en el Directorio para el ministerio y vida de los Didconos permanentes=DMVD (1998).

’ Un tema muy teiterado en Francisco al hablar del ministerio ordenado es
la teologfa de la uncién: ungidos para ungir al santo pueblo fiel de Dios. Cf. ].M.
Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados. Palabras a los sacerdotes en la misa crismal
(1999-2013), Madrid 2020.

' Cf. Comisién mixta internacional para el didlogo teolégico entre la Iglesia
catdlica romana y la Iglesia ortodoxa, Comunidn eclesial, conciliaridad y antoridad.
Consecuencias eclesiolggicas y candnicas de la naturaleza sacramental de la Iglesia, Ravena
13.X.2007.

""'S. Dianich, Teologia del ministerio ordenado. Una interpretacion eclesioldgica, Madrid
1988, 101.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 359

bien este acontecimiento es interpretado por ella como “don del
Espititu” que la funda y va formando en la historia'”. De este
modo, en nombre del Espiritu, se relativiza la sacramentalidad
del ministerio —como expresion de la precedencia y gratuidad del
don salvifico de Cristo— con el riesgo de reducitlo a una funcién
al servicio de la comunidad®.

Otros planteamientos mas equilibrados han destacado esta
dimensién pneumatoldgica pero subsumiéndola a la cristologica
(J. Ratzinger; P. Rodriguez; M. Ponce Cuéllar...) o ala eclesiologica
(W. Kasper; G. Greshake; S. Dianich; E. Castellucci...) y sin que
tenga en ellos una funcién realmente estructurante. La finalidad
de estas paginas es mostrar —en linea con algunas publicaciones
del prof. Santiago del Cura'*~ cémo la dimension pneumatoldgica
es una dimension especifica, en relacién con la cristolégica y
eclesioldgica, para comprender el ministerio ordenado, que puede
ayudar a vincular arménicamente estas dos ultimas evitando su
contraposicion o mera yuxtaposiciéon. En efecto, el ministro
ordenado no sélo actaa “in persona Christ?” como representacion

"2 Para una sintesis de estos planteamientos de tedlogos posconciliares como E.
Schillebeeckx, H. Kiing, ]. Moingt, Ch. Duquoc, L. Boff o J.I. Gonzalez Faus y de
sus tesis en comun cf. M. Ponce Cuéllar, E/ sacerdocio ministerial, XXXVss. En esta
linea mas recientemente cf. G. Bausenhardt, Das Awmt in der Kirche. Eine not-wendende
Nenbestimmung, Freiburg 1.B. 1999.

B Cf. E. Castellucci, “A trent’anni del decreto PO. La discussione teologica
postconciliare sul ministero presbiterale”, en La Scuola Cattolica 124 (1996) 3-68,;
195-261; K.H. Menke, Sacramentalidad, esencia y llaga del catolicismo, Madrid 2014.

" Cf. “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, en Comision
Episcopal del Clero, Congreso de Espiritualidad Sacerdotal, Madrid 1989, 73-119; “En Ja
Sfuerza del Espiritu Santo. Dinamismo pneumatolégico y espiritualidad sacerdotal”, en
Theologica 45 (2010) 59-92. Otro autor espafiol ha que desarrollado esta dimensién
pneumatolégica del ministerio es I. Ofiatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, en D.
Borobio (dit.), La celebraciin en la Iglesia I1. 1.os sacramentos, Salamanca 2008, 5 ed., 593-
652 (pp. 634-636); 1d., “La espiritualidad del presbitero desde la sacramentalidad del
ministerio”, en Surge 47 (1989) 3-20.



360 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

sacramental de Cristo Cabeza y Pastor ante la Iglesia® e “in nomine
totins Ecclesiae” como representacion sacramental de toda la Iglesia
ante su Seflot, sino también “zn munere/in potentia Spiritus Sancti’
ejerciendo asf lo que el Apéstol llama el “ministerio del Espiritu
(drakovia tod Mvevpatog)” (2Co 3,8).

Esta expresion se encuentra en 2Co, una de las primeras
reflexiones cristianas sobre el ministerio'® y dentro de una seccion
(cf. 2Co 2,14-4,6) donde por siete veces aparece el término Presima,
mas de la mitad que en el resto de la carta. El Apdstol explicita
el sentido del “ministerio del Espiritu” en controversia con los
misioneros judeocristianos que comprendian “pneumaticamente”
su ministerio a partir de la gloria, la espectacularidad y la
representacion del Cristo “carismatico”"’. Frente a ellos presenta
el ministerio apostélico como “ministerio del Espiritu” (1)
porque es un don de Dios que “capacita” al apdstol para ser
“ministro de una nueva alianza”, no de la “letra que mata” sino
“del Espiritu que da vida” (2Co 3,6); (2) porque el Espiritu actia

" Trataremos aqui del ministerio ordenado como una unidad en sus tres érdenes,
sin entrar en la compleja discusion sobre si el didcono actta “i persona Christ?” y en
qué sentido. A partir del CCE 875 y del motu proprio de Benedicto XVI Ommnium
in mentemr (2009) algunos tedlogos tienden a reservar dicha expresion al obispo y al
presbitero, si bien otros consideran que el didcono, en tanto que representa también
sacramentalmente a Cristo ante la Iglesia, actha “in persona Christi servitoris”. Cf. S.
del Cura, “El ministerio ordenado. Renovacién y profundizacién de su teologia en
la estela del Vaticano II”, en V. Vide -J.R. Villar (dirs.), E/ Concilio Vaticano 1I. Una
perspectiva teoldgica, Madrid 2013, 239-300, p. 284-287; 1d., “Cuestiones pendientes en
la teologfa actual del diaconado: comentatio y valoracién”, en Burgense 57 (2017) 11-
72;1d., “La teologfa del diaconado como tarea inacabada: su reflejo en la recepcion
de intervenciones recientes”, en G. Tejerina Arias - G. Herndndez Peludo (coords.),
Glorificatio Dei, sanctificatio hominum. Homenaje al prof. |.M. de Miguel Gonzdlez OSS'T,
Salamanca 2017, 683-750.

16 Cf. S. Guijarro, Servidores de Dios y esclavos vuestros. La primera reflexion cristiana
sobre el ministerio, Salamanca 2011; P. Garcia Moreno, Panlus pastor. El ministerio del
Espiritu, Valencia 2008, 77-89.

"7 Cf. PB. Duff, Moses in Corinth: The Apologetic Context of 2 Corinthians 3, Leiden
2015; M. Thrall, The Second Epistie to the Corinthians, Edinburgh 1994/2000.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 361

a través del ministerio apostolico redactando con su tinta la “carta
de Cristo” que es la comunidad (cf. 2Co 3,3-4); y finalmente (3)
porque transforma paulatinamente la persona misma del ministro
a imagen de Cristo para que pueda reflejar su gloria en el mundo
a cara descubierta, a diferencia de Moisés (cf. 2Co 3,17-18; 4,0),
gloria que resplandece paraddjicamente, a imitacién del Sefor
crucificado, “en la debilidad” del ap6stol (2Co 12,9; 4,7)'%. Estas
tres acepciones del “ministerio del Espiritu” nos serviran a
continuacioén para sistematizar algunos aspectos de la dimension
pneumatolégica del ministerio ordenado.

Por eso, partiendo de la relacién Cristo-Espiritu como
fundamento para un correcto planteamiento de la dimension
pneumatoldgica del ministerio (1), detallaremos a continuacién en
qué sentido el ministerio ordenado es “ministerio del Espiritu” en
cuanto el Espiritu esta en el origen del mismo, como agente y don
del sacramento (2), garantiza la eficacia de su ejercicio destinado
a la comunicacion del Espiritu (3) y anima la existencia entera del
ministro con su dinamismo transformador (4).

1. LA RELACION CRISTO-ESPIRITU COMO FUNDAMENTO

El limite de los planteamientos arriba indicados que
contraponen la dimensién pneumatolégica del ministerio a la
cristolégica es no articular suficientemente la relaciéon Cristo-
Espiritu, estableciendo una especie de “hiato” entre la misién
del Hijo en la carne y la misiéon del Espiritu en la Iglesia tras
la glorificacion de Jesus'. De ahi la necesidad de encontrar un

'8 Cf. 'T.B. Savage, Power through Weakness. Paunl’s Understanding of the Christian
Ministry in 2 Corinthians, Cambridge 1996.

' Cf. Asi lo puso de relieve, a propdsito de la propuesta de E. Schillebeeckx,
R. Blazquez, “La teologia de una praxis ministerial alternativa”, en Salmanticensis 31

(1984) 113-135; M. Ponce Cuéllar, O. ¢, LI



362 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

equilibrio entre los fundamentos cristologicos y pneumatologicos
del ministerio ordenado radican-dolo en el mismo Cristo de la
histotia y no solo en el Sefior glotificado o en el Espiritu Santo®,
en otras palabras, un equilibrio entre la cristologia pneumatolégica
(segtin la cual el Espiritu actia en y sobre Jests durante toda su vida
terrena: encarnacion, uncion y sacrificio pascual) y la pneumatologia
cristologica (segun la cual Cristo una vez glorificado es la fuente y
el dispensador del don del Espititu) *. El Espiritu une el tiempo de
Cristo y el tiempo de la Iglesia:

“Aplicandolo a nuestro tema podemos decir que el Espiritu
actua en la Iglesia renovandola desde dentro pero en continuidad
con su actuacioén en los hechos y palabras de Cristo relativas a
su fundacién y constitucién. Es el mismo sujeto —el Espiritu—
quien actud en Cristo y en sus acciones y quien actia ahora en
la Iglesia. Es, por tanto, co-responsable de los pasos dados por
Cristo para fundar la Iglesia, entre los que hay que contar la

eleccion de los Doce”?2.

Ya desde el inicio de su ministerio “con la fuerza del Espiritu”
(Lc 4,14), el Sefior eligié a sus discipulos (cf. Mc 1,16-20 y

* Cf. YM. Congar, Ministére et communion ecclésial, Paris 1971, 93ss.

*' Ta uncién (cristologia del Espiritu) presupone la encarnacién (cristologia
del Logos) y es su consecuencia. Sélo si aquel sobre quien desciende el Espiritu
es el Hijo humanado su uncién no niega su divinidad y unidad personal (vs. el
adopcionismo arriano o el difisismo nestoriano) y puede ser salvadora para nosotros.
Cf. L.E. Ladaria, “Humanidad de Cristo y don del Espiritu”, en Estudios Eclesidsticos
51 (1976) 321-345; “Cristologfa del Logos y cristologia del Espiritu”, en Gregorianunm
61 (1980) 353-360; “La uncién de Jests y el don del Espiritu”, en Gregorianum 71
(1990) 447-471, recogidos con otros articulos sobre el tema en 1d., Jessis y e/ Espiritu:
la uncidn, Burgos 2013. Sobre este aspecto en los Padres cf. G. Herndndez Peludo,
“Encarnacién y uncién del Hijo. La aportacién de San Cirilo de Alejandria”, en: M.
Aréztegui - A. Cordovilla - ]. Granados- G. Hernandez (eds.), La uncidn de la Gloria:
en el Espiritu por Cristo al Padre. Homenaje a Mons. L.I. Ladaria sj., Madrid 2014, 21-55.

22 M. Ponce Cuéllar, O. ¢., 249.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 363

par.) y, de entre ellos, constituyé a Doce —simbolo del pueblo
de la nueva Alianza que habia venido a congregar— para que
estuvieran con Fl y enviarles a predicar y a sanar (cf. Mc 3,13-
16; Lc 6,12-16) comunicandoles la propia “exousia” que animaba
su mision salvadora (cf. Mc 6,7; Mt 10,1). Entre ellos asigné un
lugar singular a Pedro (cf. Mt 16,13-20; 14,28ss; Mc 8,27-9,1;
Lc 22,31-34; Jn 6,67-71; 21,15-24). Testigos privilegiados de sus
palabras y signos, objeto de la intimidad y especial dedicacion del
Maestro durante su vida, en visperas de su muerte les entrega
el testamento de su amor, el mandato memorial de la eucaristia
(cf. 1Co 11,23-26 y par.), junto con la promesa del Espiritu (cf.
Jn 14-16). Estos indicios muestran cémo Jesuis, analogamente a
como hizo con la Iglesia y los otros sacramentos, fue instituyendo
progresivamente a lo largo de su vida, al ritmo del Espiritu que
marcaba sus horas, el sacramento del ministerio apostolico que
tiene en el misterio pascual su fuente definitiva. En él —segin 2Co
5,18— la reconciliacién de los hombres con Dios y el “ministerio
de la reconciliacion” (Stakovia tg kataAlayfig) se dieron juntos.
Es significativo que entre la consumacion de la mision terrena
de Cristo y los comienzos de la misiéon del Espiritu en la Iglesia se
sitie en el NT el envio de los Apédstoles por el Sefor resucitado
con la fuerza del Espiritu, haciéndoles asi participes de su uncion,
injertandoles en su propia misién y comunicandoles su autoridad/
poder para continuarla (cf. Mt 28,16-20): “como e/ Padre me ha
enviado asi os envio yo. ..y exhald en ellos el Espiritu Santo” (Jn 20,21-22;
cf. Jn 17,17-19). Lo que Juan coloca en el Cenaculo la tarde de
Pascua se realiza segin Lucas el dfa de Pentecostés (cf. Hch 2).
Desde los Padres mucho se ha discutido sobre el sentido de esta
diferencia temporal y su significado teolégico™ pero si hay algo
coincidente. Se trata de un momento capital en la institucion del

» Para este punto, cf. G. Hernandez Peludo, Cristo y el Espiritu segiin el In Toannis
Evangelium de san Cirilo de Alejandria, Salamanca 2009, 413-420.



364 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ministerio apostolico donde se expresa especialmente la relacion
Cristo-Espiritu. A su luz, la secuencia Cristo-Iglesia-Apdstol —
segun la cual la comunidad eclesial movida por el Espiritu “hace”
el ministerio apostolico, eligiendo los ministros que la congreguen
en torno a Cristo Sefior —debe ser precedida y completada por
la secuencia Cristo-Apostol-Iglesia— segun la cual Cristo por su
Espiritu constituye a sus Apostoles para prolongar en su nombre
y con su autoridad su presencia y mision salvadoras en la Iglesia y
en el mundo (cf. Jn 13,20; 14,8-9; Mt 10,40).

Esta relacion Cristo-Espiritu en la institucion del ministerio
apostdlico dentro de la Iglesia nos ayuda a comprender
también como esta no es solo la prolongacion del misterio de la
encarnacion (por el que la Iglesia aparece unida estrechamente
a Cristo como su cuerpo extendido en la historia) sino también
del misterio de su uncién (por el que se distingue de Fl como
su esposa llamada a respondetle y acogerle en el Espiritu). El
ministerio apostolico garantiza a la vez la distinciéon de Cristo
respecto a la Iglesia, en cuanto representacion sacramental de la
figura objetiva de Cristo que la precede y salva, y la unién de la
Iglesia con su Sefior, en cuanto representacion sacramental de la
entera comunidad congregada. Y todo ello por el Espiritu que
anima ambos dinamismos.

Por eso, Apodstol y Espiritu son principios coinstituyentes de
la Iglesia de Cristo: “hemos decidido el Espiritu Santo y nosotros” (Hch
15,28). En el NT vemos cémo desde el principio los Apdstoles
eligieron colaboradores en el ministerio apostdlico recibido de
Cristo (cf. Hch 6,1-4; 14,23-24). En Hch algunos pasajes atribuyen
al Espiritu (cf. Hch 13,2; 20,28) y otros a los apostoles (Hch
14,23) la institucion de estos colaboradores. Su denominacién y
forma ain no esta fijada en el NT (cf. 1Co 12,28; Ef 4,11-12;
Hch 20,17.28) pero siempre se atribuye su origen a Dios Padre, al
Hijo glorificado y al don de su Espiritu (cf. 1Co 12,1-11; Ef 4,6-
11; Hch 20,28). Eso si: la participacion en esta misién apostolica



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 365

se comunica mediante el rito de la imposicion de las manos que
expresa la comunicacion del Espiritu (cf. Hch 6,6;13,3; 1 Tim 4,14;
2'Tim 1,6). Pocos afios mas tarde Clemente Romano resumira este
recorrido en su “cadena de envios” mostrando el origen divino
del ministerio eclesiastico, en el envio del Hijo por el Padre, de
los Apostoles por Cristo y de los “varones probados” (episcopos
y didconos) por los Apostoles “con la certidumbre del Espiritu
Santo”*. A principios del s. IT S. Ignacio de Antioquia hablatra ya
claramente de la triada ministerial (obispo, presbiteros y didconos)
como principio de unidad armoénica de la Iglesia en un solo cuerpo
y en un solo Espiritu®. Entendemos asi la ensefianza conciliar
que articula Cristo-Espiritu en la comprensiéon del ministerio
apostolico, figura originaria de todo ministerio eclesiastico:

“Cristo, a quien el Padre santificé y envié al mundo (cf. Jn
10,36) ha hecho participes de su consagracion y mision, por medio
de sus Apostoles, a los sucesores de éstos, los Obispos, los cuales
han encomendado legitimamente el oficio de su ministerio en
distinto grado, a diversos sujetos en la Iglesia. Asi el ministerio
eclesiastico, de institucion divina, es ejercido en diversos 6rdenes
por aquellos que ya desde antiguo vienen llamandose obispos,

presbiteros y diaconos” (LG 28; cf. PO 2,a-b).

2. UN MINISTERIO “POR’ EL Espirrru. EL ESPIRITU COMO ORIGEN
DE LA REALIDAD SACRAMENTAL DEL ORDEN

El ministerio ordenado como “ministerio de/ Espiritu” puede
entenderse, en primer lugar, como ministerio “por”’ el Espiritu

21 Clem 42,1-5; 44,1-2. Al origen divino del ministerio eclesidstico, expresion
de la voluntad de Dios y ya prefigurado en el AT (cf. Is 60,17 LXX; Nm 17: cf. 7
Clem. 42,5-43) afiade Clemente el “consentimiento de la comunidad” en la eleccion
de sus ministros (cf. 7 Cle 44,3).

» Cf. Tral 111, 1-2; Esm. V111, 1; Ef 111, 2-1V,2; Magn. 111, 1-3; VL1; VIL,1.



366 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

en el sentido de que tiene en el Espiritu su origen como hecho
histérico pero también como realidad teoldgica, lo que explica
la realidad sacramental del orden. Para ello veremos en este
apartado (1) la radicacién trinitaria del ministerio ordenado, (2)
como el Espiritu es el “agente” que obra el ministerio eligiendo,
consagrando y enviando al candidato, (3) y ademas el “don” o
gracia sacramental especifica de la ordenacion.

2.1. E/ ministerio ordenado radicado en el misterio trinitario

Cada vez mas los tratados y ensayos sobre el Orden van
incorporando esta perspectiva, inseparable del redescubrimiento
de la dimensiéon pneumatolégica del mismo®. Este enfoque
fue recogido magisterialmente por Juan Pablo II en PDV 12
presentando la identidad del ministerio sacerdotal radicada, como
toda identidad cristiana, en el misterio trinitario (cf. PDV 12,a):

“El presbitero, en virtud de la consagraciéon que recibe con
el sacramento del Orden, es enviado por el Padre, por medio de
Jesucristo, con el cual, como Cabeza y Pastor de su pueblo, se
configura de un modo especial para vivir y actuar con la fuerza
del Espiritu Santo al servicio de la Iglesia y por la salvacion del

mundo” (PDV 12,b).

Entre los tedlogos catolicos que han desarrollado este
enfoque destaca G. Greshake. Segun ¢l, el ministerio ordenado
se fundamenta en el designio de Dios de integrar a todos los
hombres en la “communio” que Fl mismo es y que ha sido rota por
el pecado. De ahi las misiones histérico-salvificas del Hijo y del
Espiritu que tienen su fuente en Dios Padre y son prolongadas

% Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 64-65; E. Castellucci, I/ ministero
ordinato, 307-309.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 367

por el ministerio apostélico. Estas explican respectivamente
la representacion cristologica y eclesiologica del ministerio: la
misién del Hijo, enviado por el Padre con una “awctoritas” que
subraya la diferencia o contraposicion con la Iglesia; y la mision
del Espiritu, enviado también por el Padre como comun amor del
Padre y del Hijo y que integra en la “communio”. A propodsito de
esta ultima explica:

“A consecuencia de este movimiento de la communio obrada
por el Espiritu, el elemento caracteristico de la misién del Hijo,
esto es, la potestad (€§ouoia) que le es conferida por el Padre y
con la que Fl se presenta a los hombres queda ‘sublimada’ a una
unidad mayor (sin que por ello desaparezca sencillamente). Por
consiguiente, en el Espiritu Santo la ‘precedencia’ absoluta de
Cristo frente a la Iglesia (y a la humanidad), que fundamentaba
la “diferencia’ queda elevada a una unidad superior: Cristo se
convierte en el principio vital de cada uno de los creyentes y de
su propio ‘cuerpo’ que es la Iglesia™.

Si en virtud del primer movimiento cristolégico la Iglesia
aparece como “Esposa”, distinta de Cristo, en el segundo
movimiento pneumatolégico aparece como “Cuerpo”, unido
inseparablemente a Fl El Pueblo de Dios esti asi marcado
por la “figura objetiva” de Cristo y por la “vida interior” del
Espiritu. El ministerio ordenado se sitia de este modo en el
punto de interseccion de ambos movimientos. Si el ministerio se
comprende solo cristolégicamente queda aislado bajo el signo de
la  auctoritas-potestas. Si se comprende solo pneumatolégicamente
es un servicio mas entre los servicios de la comunidad. Por tanto,
para comprender el ministerio —siempre segun Greshake— habria
que evitar tanto partir sélo de Cristo (tendencia de la teologia

* G. Greshake, Ser sacerdote hoy. Teologia, praxis pastoral y espiritnalidad, Salamanca

2003, tr. 2* ed. alemana, 159-160.



368 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

occidental) como partir sélo de la comunidad carismatica obra
del Espiritu (tendencia de la teologia protestante) para tomar
como punto de partida al Padre “que en unidad indivisible envia
a Cristo y al Espiritu para crearse un pueblo”. Si bien en esta
fundamentacion trinitaria “en tltimo término no es de importancia
por qué elemento se comience para llegar a la comprension”, por
la representatividad cristologica o por la pneumatolégico-eclesial,
hay “mediaciéon mutua”, una lleva a la otra™.

La accion del ministro “zn persona Christ?” supone la disposicion
de los creyentes, el libre asentimiento de la comunidad, suscitado
por el Espiritu, para dejarse plasmar por El y al mismo tiempo
la conformidad para tener como ministro a una determinada
persona. En el acto de la ordenacion aparece paradigmaticamente
cémo el ministerio ordenado es ministerio de Cristo y de la Iglesia.
Si el asentimiento de la Iglesia hace que el candidato sea apto
para el ministerio e idéneo para actuar en nombre de la Iglesia
(convirtiéndole en este sentido en “materia” del sacramento) la
mediacién de los ministros autorizados, por la imposicion de las
manos y la oracién, le conceden de parte de Cristo la mision y la
capacitacion por el Espiritu (le dan “forma”). Por eso, concluye
Greshake:

“Tan solo cuando la Iglesia reconoce (cristologicamente)
en la accién del ministerio la primacfa del don indisponible de
Dios, y cuando se ve representada (pneumatolégicamente) en
el ministerio, entonces puede experimentarse a si misma como
obra del Dios Trino y Uno, en la que los ministros y los laicos
no son personas contrapuestas sino hermanos con diversas

. ()
funciones”?.

* Cf. 1bid., 164-165.
2 Ibid.,, 176. El misterio trinitario es asi no sélo fundamento del ministerio
ordenado sino también de la comunién de la Iglesia entera, ministros y fieles.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 369

Con este planteamiento Greshake ofrece una equilibrada
sintesis teologica de la doble representatividad cristolégica y
eclesial del ministerio ordenado fundada en la economia trinitaria.
No obstante, considero que en ¢l la dimensién pneumatolégica
del ministerio se asocia fundamentalmente a su representatividad
eclesial y menos a la cristologica. El te6logo aleman tiene en su
concepcidn del ministerio el mismo limite que en su planteamiento
trinitario™: acentda tanto la communio en Dios que puede relativizar
la taxis trinitaria expresada en la economia, dato igualmente
originario que el primero. La misiéon del Espiritu no “sublima” la
“autoridad” de la misién del Hijo sino que esta intimamente unida
a ella. La mision del Hijo se realiza en el Espiritu —que anima
su “auctoritas’— y este es enviado como plenitud de la autoridad
de Cristo y para introducirnos en El. Asi el Espiritu acta ya en
la representacion cristologica del ministerio (el don del Espiritu
constituye a una persona representacion sacramental de Cristo ante
la comunidad) y no sélo en la eclesiolégica. El Espiritu esta ya en
el movimiento descendente de la donacion divina de la salvacion
que posibilita precisamente la respuesta humana en la fe a dicho
don dentro de la comunidad eclesial. Aunque Greshake reconoce
su “mediacion mutua” parece dar prioridad al asentimiento eclesial
al ministerio (movimiento ascendente) respecto a la consagracion
cristolégica en la ordenaciéon (movimiento descendente), como
si esta segunda —mediada por los ministros autorizados en la
imposicion de las manos— ratificara la primera. La eleccion divina
es mediada, si, en la comunidad eclesial, pero su precedencia y
primacia deben conservarse. Es Dios Padre quien elige y llama,
consagra y envia por el Espiritu de Cristo.

N Cf. L.E. Ladatia, E/ Dios vivo y verdadero. El misterio de la Trinidad, Salamanca
2015, 5 ed., 416-424; 1d., La Trinidad, misterio de commnién, Salamanca 2013, 3 ed.,
147-160, a propésito esp. de la obra de G. Greshake, E/ Dios uno y trino. Una teologia
de la Trinidad, Barcelona 2001.



370 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Precisamente esta precedencia y gratuidad en la fontalidad del
misterio trinitario permiten comprender mejor la sacramentalidad
del ministerio ordenado. Tal como ha mostrado reiteradas veces
S. del Cura:

“La sacramentalidad del ministerio ordenado expresa sobre
todo, la precedencia de Dios Padre en algo que nos viene dado.
Implica una vinculaciéon originaria y fundante con Jesucristo,
verdadero sacramento del encuentro con Dios, en la verdad de
su condiciéon humana y divina. Y hace de este ministerio un don
del Espiritu Santo, una realidad carismatica, un acontecer de
gratuidad. Por tanto, s6lo redescubriendo la radicacion trinitaria
sera posible superar el déficit pneumatolégico en la teologia y en
la vivencia del ministerio sacerdotal™!.

2.2. El Espiritu como “agente” del ministerio

El ministerio ordenado como don del Espiritu Santo nos
ayuda a entender mejor también su sacramentalidad. No hay
sacramentalidad sin el Espititu®. El Espititu estd en el origen del
ministerio no sélo a nivel histérico®® sino también como realidad

1S, del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 65; Id., “La sacramentalidad del
ministerio ordenado: alcance teolégico y relevancia espiritual”, en Revista Espariola de
Teologia70 (2010) 293-332; 1d., “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”.

> A diferencia de la concepcién protestante de una inmediatez del Espiritu
al hombre, la sacramentalidad implica una actuacién del Espiritu mediada a
través de la humanidad glorificada de Jests que es el analogado principal de toda
sacramentalidad. El Espiritu hace posible esa relacionalidad -caractetistica de toda
sacramentalidad- que une signo y significado, lo visible y lo invisible, lo presente
y lo futuro, la carne y Dios. Cf. K.H. Menke, O. ¢, En la teologfa oriental se ha
acentuado mucho la dimensién pneumatolégica de la sacramentalidad hasta el
punto de afirmar que lo central de un sacramento es la epiclesis cf. P. Evdokimov,
L Esprit Saint dans la tradition orthodoxe, Paris 1969, aqui p. 77.

» Ademas de lo dicho en el aptdo. primero de este trabajo cf. PO 11, a; PDV
15,b. El Espiritu esta en el origen de la estructura ministerial de la Iglesia (cf. 1Co



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 371

teologica. Esto significa que el ministerio es don del Espiritu —
no un derecho individual o un reconocimiento de los méritos o
cualidades de una persona— y obra del Espiritu que, por eso, se
colaciona a través de una celebracién litargica, de un acto orante,
en el que se suplica su actuacién sobre un candidato — y no
solamente una decision de la Iglesia preocupada por garantizar
su estructura.

La /Jex orandi, expresion de la fe de la Iglesia, acredita esta
actuaciondel Espiritu en el ministerio®. Enlaliturgia de ordenacion
vemos como el Espiritu es quien elige y llama, consagra y envia
al ordenado:

a) E/ Espiritu elige y llama. El rito de la ordenaciéon comienza
con la llamada de los candidatos inmediatamente precedida por
la proclamacién del Evangelio, lo que indica que la llamada al
ministerio estd ligada a la Palabra, a la iniciativa divina. Esta
iniciativa se expresa a su vez en el “elegimos para el orden de...” que
pronuncia solemnemente el obispo ante la solicitud de la santa
Madre Iglesia y que es respondido con la aclamacién de accidon
de gracias dirigida a Dios, fuente de la eleccién y la llamada®™. En

12,11ss); Juan Criséstomo, Didlogo del sacerdocio 111, 4 (BPa 57, 75-76): “El sacerdocio
se ¢jerce en la tierra pero tiene el rango de las realidades celestes. Y con razén.
Pues ni un hombre, ni un angel, ni un arcangel, ni ninguna otra potencia creada,
sino el Pardclito mismo dispuso este orden y persuadié a los que aun permanecen
en la carne a reproducir el ministerio de los angeles”. Asi lo atestiguan también las
Plegatias de Ordenacion: “Para formar el pueblo sacerdotal, ta dispones con la fierza
del Espiritn Santo en 6rdenes diversos a los ministros de tu Hijo Jesucristo” (PR 131
para los presbiteros); “Asi también, en los comienzos de la Iglesia, los apdstoles de
tu Hijo, movidos por el Espiritu Santo, eligieron, como auxiliares suyos en el ministerio
cotidiano, a siete varones acreditados ante el pueblo...” (PR 207 para los didconos).

* Para lo que sigue cf. E. Cattaneo, 1/ sacramento del ordine a partire dalle fonti; E.
Lodi, “Per una mistagogia agli «ordinati»”, en Rivista di pastorale litnrgica 155-4 (1989)
35-43 y obras cit. en la not. 4.

» Cf. J.E Puglisi, “Il ministero ordinato”, en A. Grillo- M. Perroni - P. Tragan (a
cura di), Corso di Teologia sacramentaria, 392: “Gracias a la actividad del Espiritu Santo



372 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Hch vemos como esta eleccion y llamada es obra del Espiritu (cf.
Hch 1,2; 13,2). La eleccién de Matias para el colegio apostélico
fue realizada por una profecia (cf. Hch 1,16ss), hecho que
interpreta S. Juan Criséstomo como accion del Espiritu que habla
por los profetas™. El mismo Criséstomo afirma de S. Ignacio de
Antioquia que el Espiritu Santo lo puso alli en lugar de Pedro
para seguir edificando la Iglesia. Por ello, aunque intervienen
hombres en la designacion y eleccidon de los candidatos, su valor
es solamente instrumental porque es el Espiritu quien elige
realmente y mueve a que éstos lo acepten®’. La “divina dignatio” por
la que son elegidos los ministros, segun S. Cipriano, se relaciona
con el Espititu Santo®™. A partir de aqui puede profundizarse
en una teologfa de la vocacién al ministerio ordenado animada
pneumatolégicamente™.

en este proceso ritual, la vocacién al ministetio ordenado es comprendida en su
objetividad. Elllamado no «se hace» obispo, presbitero o didcono...sino (la persona)
es «llamada» positivamente por la Iglesia, es a veces constrefiida, contra su voluntad,
cosa que asegura que la llamada es de Dios”; S. del Cura, “La sacramentalidad del
sacerdote”, 92: “Al hablar del ministerio segtin los ritos de ordenacién sacramental
nos encontramos, pues, en una atmoésfera ‘pneumdtica’, en el ambito de los dones
del Espiritu, de lo recibido, de la gratuidad... Se trata de un don del Espiritu, que
la Iglesia necesita, que debe ser pedido con intensidad y que debe acogerse con
agradecimiento”.

* Cf. Hom. 5 in Epist. I ad Tim.,1 (PG 62,526).

S Cf In S. Martyrem Ignatinm, 4 (PG 50,591). Cf. PG. Alvarez de Sousa,
“Pneumatologia de los textos sacerdotales de san Juan Criséstomo”, en Teologia del
sacerdocio 17, Burgos 1983, 61-78.

* Cf. M. Guerra, “El sacerdocio, obra de la ‘dignatio divina’ y del Espiritu Santo
segun san Cipriano”, en Teologia del sacerdocio 17, 9-40, esp. p. 23-27.

¥ Cf. E. Branconzzi (a cura di), Chiamati da chi? Chiamati a che cosa? Teologia della
vocazione al ministero ordinato, Assisi 2017. La vocacién al ministerio es fruto de la
iniciativa divina (“Dios es quien llama” Hb 5,4), mediada por la Iglesia (con sus
necesidades y criterios objetivos de discernimiento, aspecto que primaba en la
etapa patristica) y de la respuesta subjetiva del llamado en su libertad (aspecto mas
destacado en la actualidad). Todo ello posibilitado y movido por el Espiritu Santo.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 373

b) El Espiritu consagra, como puede verse en el canto del Ven:
Creator, recomendado al inicio de los ritos de ordenacion del
obispo y que introduce toda la celebracién en una atmoésfera
pneumatologica (cf. PR 35). Singularmente aparece esta actuacion
del Espiritu en el momento central de la ordenacién: en la
imposiciéon de las manos, gesto que ya desde el NT expresa la
transmision del Espiritu®, unida a la plegaria de ordenacién cuyo
nucleo es la epiclesis o invocacion del Espiritu sobre el candidato.
Elsilencio del pueblo en este momento es también participacién en
la invocacién al Espititu, como explica la Traditio apostolica’. En la
ordenacién del obispo la plegaria de ordenacion estd acompafiada
por el signo del Evangeliario abierto sobre su cabeza, que ha sido
interpretado por los Padres como expresion visible del misterio
de Pentecostés, de la lengua de fuego del Espiritu que capacita
para el anuncio de la Palabra*. Las unciones con el santo ctisma
en la cabeza o en las manos son ritos explanativos que desarrollan
la accién consecratoria del Espiritu para el ministerio sacerdotal.
Ademas de otras oraciones, la bendicion final prolonga el sesgo
epiclético que caracteriza el rito central de la ordenaciéon sobre
los ordenados y sobre el pueblo a ellos confiado. A la luz de lo
dicho el Espiritu aparece, pues, como la uncién que consagra a la
persona llamada y elegida, transformandola en lo mas intimo de

* En una rubrica de la liturgia de la Iglesia armena a propésito de la imposicion
de la mano del obispo: “el obispo impone la mano derecha sobre la cabeza del
ordenado, lo cual significa que el dador de la potestad y de la gracia es el Espiritu
Santo”. Cf. H. Denzinger (ed.), Ritus Orientalium, coptorum, syrorum et armenorum in
administrandis sacramentis, Graz 1961, 11, 307. La imposicién de manos se ha asociado
también en los Padres al binomio mano-Espiritu en el orden, como en el bautismo
agua-Espiritu cf. Gregorio Nacianceno, Oratio 43,78 cit. por I. Ofatibia, “Ministerios
eclesiales: orden”, 634-635.

N Traditio Apostolica, 2 (a prop6sito de la ordenacion del obispo): “Omnes autem
silentinm habeant orantes in corde propter descensionem Spiritus”.

2 Cf. Severiano de Gabala, Fragmenta Act. Apost. (en Teofilacto, Catenae: PG
125,533A-B); Cirilo de Alejandria, In Io. XII (PG 74,717A-B).



374 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

su ser y comunicandole la gracia y la potestad para desempenar el
ministerio.

¢) E/ Espiritu envia. E1 Espiritu hace participe al ordenado no
s6lo de la uncion de Jesas sino también de su mision, a la que se
ordenaba la primera (cf. Lc 4,16; Jn 10,36; 20,20-22; PO 2; PDV
18). El Espiritu es el “otro Paraclito” y a su vez el “otro Enviado”
por el Padre para prolongar la consolacion y la mision salvadora
del Hijo. Su identidad personal esta marcada por la “procedencia”
(EKTOPEVOLG) y, por ende, por un dinamismo de salida, de éx-
tasis que imprime en aquellos que lo reciben. Asf se expresa en la
“aitésis” de las plegarias de ordenacion y en el “ie missa es?” con el
que concluye toda celebracion eucaristica pero que, en la liturgia
de la ordenacién, tiene un marcado significado misionero para el
ordenado.

El Espiritu como origen del ministerio ordenado a nivel
historico y teoldgico aparece singularmente en la sucesion
apostdlica. El sacramento del orden es el “sacramento del
ministerio apostélico” (CCE 15306) recibido en plenitud por
los obispos como sucesores de los Apodstoles pero participado
de diverso modo por los presbiteros y didconos. G. Frausini ha
propuesto en la sucesion apostélica una “tercera via” que integre
las dimensiones cristologica y eclesiologica del ministerio. La
sucesion implica una doble continuidad: diacrénico-horizontal
(que vincula al origen histérico del ministerio en la misién
confiada por Cristo a los apostoles) y sincrénico-vertical (de
caracter pneumatologico). A proposito de esta ultima afirma:

“la segunda continuidad tiene como protagonista el
Espiritu Santo porque la sucesion apostolica en el ministerio es
un lugar privilegiado de la accién y de la transmision del Espiritu
Santo. No es la sucesion apostodlica una herencia transmitida de
padre a hijo sino un don que viene de lo alto por la plegaria de



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 375

aquellos que ya estan constituidos en el ministerio de la sucesion
apostolica y de toda la Iglesia”*.

La continuidad histérica debe ir unida a la sacramentalidad
de la sucesion que es su componente vertical, cristolégica y
pneumatolégica. Desde antiguo la comunicacién del Espiritu
se vinculd a la sucesion apostolica que conservaba integra —por
la acciéon de este mismo Espiritu— la Tradicién recibida de los
Apéstoles en las Iglesias™. La sucesion apostolica permite a la
Iglesia en todo tiempo, por un lado, estar enraizada fielmente
en los origenes apostdlicos y tender, por otro, creativamente a
su cumplimiento escatolégico dinamizado por la celebracion
eucaristica. Por eso, el dinamismo del Espiritu en la sucesion
apostdlica no es de caracter “conservativo” sino “misionero”,
para hacer llegar la fe recibida de los apostoles hasta los confines
de la tierra®.

2.3. El Espiritu como “don” del ministerio

Ademas de agente del ministerio el Espiritu es el “don” que
con ¢l se comunica. Esto ayuda a clarificar la condicién carismatica
del ministerio ordenado asi como la gracia sacramental especifica
del orden.

S. Pablo exhorta a Timotero a reavivar “el carisma (Yaptoua)
de Dios que hay en ti por la imposiciéon de mis manos” (2Tim 2,6).
El ministerio ordenado tiene, pues, una condicién carismatica, al

¥ G. Frausini, I/ sacramento dell’ordine. .., 218; Benedicto XV, Audiencia general,
10.V.2006.

# Cf. Ireneo de Lyon, Adp. Hae. 111, 1-4; Tertuliano, De praescriptione haereticornm
XXXI1,1; Clemente de Alejandtia, Quis dives salvetur, 42,2. En este sentido podria
interpretarse el pasaje de Basilio de Cesarea, Epistola 188= Epistola Canénica I a
Anfiloquio (PG 32,668: en Y. Courtonne, Saint Basile. Lettres 11, Paris 1961,123).

* Cf. G. Frausini, O. ¢, 222-223,



376 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

recibir porlaimposicion de manos un “carisma”, un don estable del
Espiritu Santo. El ministerio es un “carisma institucional” desde la
gratuidad: “tiene en sf mismo la permanencia de lo instituido y la
gratuidad del carisma gratuito otorgando por Dios”*. Por tanto,
la contraposicion frecuente entre ministerio y carisma no tiene
fundamentacién ni exegética ni teoldgica?’. En las cartas paulinas
el ministerio apostdlico figura entre los “carismas” suscitados
por el Espiritu, mas aun, es el primero de ellos (cf. 1Co 12,11-
28; Ef 4,7). Sin duda, la accién del Espiritu en la Iglesia no esta
restringida al ministerio sino que distribuye permanentemente
dones y carismas entre los fieles para contribuir a la renovacion
y embellecimiento de la Esposa de Cristo (cf. LG 4; 12,2). De
ahi el “contraste” y “tensiéon” entre ministerio institucional y
los carismas de los fieles a lo largo de la historia. Ahora bien,
ministerio y carismas tienen su fuente en el mismo Espiritu que
suscita la diversidad en la unidad. Lo propio del “carisma” del
ministerio ordenado en cuanto primero de ellos es justamente
promover, discernir e integrar el resto de carismas suscitados por
el Espiritu para que sirvan a la edificacién del cuerpo de Cristo
en la comunién (cf. Ef 4,12ss). Ya que el Verbo se hizo “carne”
todo don espiritual, testimonio personal o misioén especial se ha
integrar en el testimonio apostdlico que remite a Cristo y en el
camino de la Iglesia fundado en esta misién apostolica. El carisma
ha de ser discernido desde la “carne” de Cristo (cf. 1Jn 4,18)
para evitar todo subjetivismo y arbitrariedad. El discernimiento
ministerial es criterio de autenticidad del carisma si bien este ni
ha sido producido ni puede ser administrado por ¢, es dadiva
fecunda, indisponible y desbordante del Espiritu. En este sentido,

Y R. Arnau, Orden y ministerios, Madrid 1995, 238-239.

Y7 Cf. S. del Cura, “Carismas y ministerios”, en V.M* Pedrosa et alii (dit.),
Nuevo Diccionario de Catequética, vol. 1, Madrid 1999, 232-247, Id., “En la fuerza del
Espiritu...”, 75, not. 47 con referencias bibliograficas.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 377

como don del Espiritu para el bien de la Iglesia todo carisma
tiene una representatividad eclesial pero siempre que se inserte
en la figura de Cristo mediada y garantizada objetivamente por el
ministerio ordenado™®.

El carisma del Espiritu recibido en el sacramento del orden
tiene un doble efecto intimamente relacionado, segun la teologia
clasica: el caracter y la gracia sacramental. Sobre el caracter en
relacion al Espiritu hablaremos en el proximo apartado. La gracia
sacramental —como ensefia el CCE 1129— es “la gracia del Espiritu
dada por Cristo y propia del sacramento”. En el caso del Orden
esta gracia propia del Espiritu es “ser configurado con Cristo
Sacerdote, Maestro y Pastor de quien el ordenado es constituido
ministro” (CCE 1585; cf. 1581). El analisis de la epiclesis de las
plegarias de ordenacion del actual Ritual de Ordenes y de las liturgias
antiguas puede ayudarnos a explicitar un poco mas esta gracia del
Espiritu en cada uno de los grados del Orden:

a) paracelobispo se pide—segtin el PR 47—“el Espiritu de gobierno
(Spiritum principalem) que diste a tu Amado Hijo Jesucristo y que El,
a su vez, comunico a los santos Apostoles quienes establecieron
la Iglesia como Santuario en cada lugar”. Esta férmula se inspira
en la Traditio Apostolica, 3 recogida por otras fuentes liturgicas®. La
expresion se basa en el Sal 51 (50), 14: “spiritu principali confirma me”.
En hebreo (ruah nedibah) hace referencia al Espiritu de obediencia
generosa y de pronta magnanimidad para cumplir los mandatos de
Dios, relacionado con el “corazén atento/que escucha” que pide
Salomén para gobernar al pueblo (cf. 1Re 3,9). En griego (nvelpa
nyepovikov) indica el Espiritu de dominio y fuerza que conviene
a un gufa. En latin (spiritus principalis) es el Espiritu del cabeza y

 Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 176-179.
¥ La Traditio apostolica, 3 relaciona este “Espititu de soberania” con el “Espiritu
del supremo sacerdocio” que recibe el obispo como plenitud del ministerio sagrado.

Cf. CCE 1586.



378 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

vigilante de la comunidad™. El “Sparitus principalis” se relaciona con
la plenitud del Espiritu recibida de Cristo por los Apostoles para
la edificacion de la Iglesia como santuario de Dios en un lugar, en
clara alusion al Espiritu que ha de guiar al Obispo como pastor de
una Iglesia local y principio visible de unidad ella (cf. LG 23);

b) para el presbitero se suplica —segtn el PR 131— el “Espiritu
de santidad” (Spiritum sanctitatis) acentuando asi el ministerio de
santificacion del presbitero. Esta férmula se inspira de nuevo
en el Sal 51 (50),13 recogida por el Sacramentario 1 eronense. En
este mismo sentido aparece en la liturgia bizantina citada por el
CCE 1587. En la Traditio Apostolica, 7, sin embargo, se pide el
“spiritum gratiae et consilium presbyteri’ asociando al Espiritu con la
colaboracién y el consejo que el presbitero dentro del presbiterio
presta al obispo en el gobierno pastoral, preficurado en la
participacion del “Espiritu de Moisés” que se dio a los setenta
ancianos para ayudatle a gobernar a su pueblo’. Se expresa asi
en la epiclesis la identidad del presbitero como colaborador del
orden episcopal en la fraternidad del presbiterio®;

¢) finalmente, para el diacono se pide “el Espiritu Santo para
que fortalecido con tu gracia de los siete dones desempene con
fidelidad el ministerio” (PR 207). Esta eucologia se inspira en el

% Cf. G. Ferraro, O. ¢, 56-63; A. Santantoni, L ordinazione episcopale. Storia e teologia
dei riti dell’ordinazione nelle liturgie dell’'Occidente, Roma 1986.

' Cf. Nm 11,16-25. Parte anamnética de la plegaria de ordenaciéon de los
presbiteros en PR 131.

2 Cf. PO 7-8. Precisamente estos nimeros del decreto conciliar recogen en
nota todas las fuentes litdrgicas antiguas donde —con diversas variantes— se pide
este Espiritu de gracia, de consejo, de magnanimidad del presbiterado. Ver esp. las
not. 59 y 60 de PO 7. Para este punto, ademas de las obras cit. en not. 4, G. Ferraro,
Ravviva il dono di Dio. Catechesi liturgica sul sacerdogio ministeriale, Cinisello Balsamo
1986; S. K. Wood, O. ¢, 122-123 destacando el énfasis pneumatolégico de la actual
plegaria de ordenacién de los presbiteros, que menciona al Espiritu hasta 5 veces;

R. Arnau, O. ¢, 86-97.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 379

Sal 104 (103),30 sobre el envio del Espiritu que recrea, en Is 11,1-
2 (LXX y Vulg,) sobre el Espiritu septimorfe y en la expresion
de Ef 4,12: “eig €pyov Slakoviag”. La antigua plegatia de la
Traditio Apostolica, 8 pide para el didcono el “Spiritus gratiae et
sollicitudinis et industria¢’. De este modo se explicita de nuevo a
partir de la epiclesis del sacramento la gracia del diaconado: el
Espiritu septiforme —como siete fueron los primeros “diaconos”
de la Iglesia segun Hch 6,1-6— que fortalece para “la obra del
ministerio”, del servicio al Pueblo de Dios en el ministerio de la
Palabra, la liturgia y la caridad, con el amor y la solicitud generosa
esp. por los pobres, a imitacién de Cristo siervo (cf. LG 29).

3. UN MINISTERIO “PARA” EL ESPIRITU.
Er ESPIRITU EN EL EJERCICIO DEL MINISTERIO ORDENADO

El ministerio ordenado es ministerio “de/’ Espiritu, en segundo
lugar, porque es un ministerio “para” la comunicacion del Espiritu
a los otros. Esto se manifiesta especialmente en el caracter
como sello del Espiritu y potestad espiritual para el servicio a
la edificacion del pueblo de Dios (1), presencia del Espiritu que
garantiza la eficacia del ministerio en su triple zunus (2) y permite
la unidad armonica de las relaciones dentro de la Iglesia como
“ministerio de comunién” (3).

> PR 207 en la parte anamnética habla del “cuidado de los pobres” y del
“servicio al altar”. Cf. S.K. Wood, O. ¢, 174-176; 189-195 (subrayando lo especifico
del diaconado respecto a los otros dos 6rdenes en el ejercicio de la caridad derivado
del servicio al altar); 201-202 (explicitando la gracia sacramental del diaconado).
Sobre la actual discusién sobre la identidad teolégica del diaconado cf. la not. 15
de este trabajo.



380 GASPAR HERNANDEZ PELUDO
3.1. E/cardcter del Orden, sello del Espiritu y potestad ministerial

La dimensién pneumatolégica ayuda a comprender e
integrar mejor el aspecto cristologico y eclesiolégico del caracter
ministerial. De hecho, muchos de los tratados actuales sobre el
ministerio exponen la dimensién pneumatoldgica del mismo al
hablar del caracter™. Este se define como “sello del Espiritu” que
graba en una persona los “caracteres” de Cristo Cabeza como
Siervo y Pastor como Esposo de su Iglesia, rasgos que el Espiritu
habia ido asimilando progresivamente a través del cuerpo de
Jesus™. En cuanto sello, el caricter tiene un valor definitivo en el
tiempo, expresion de la irrevocabilidad del don de Dios (cf. Rom
11,29), y totalizante para la persona, transformando su ser mas
profundo al constituirlo en signo sacramental de Cristo Sefior
pot, ante y para la Iglesia y del conjunto de la Iglesia por, ante y
para su Sefor. En cuanto carisma del Espiritu el caracter no se
reduce a algo estatico (signum confignrativum dirfa la escolastica),
es una realidad relacional, que pone al ministro en una relacion
nueva con Cristo y con la Iglesia, y dinamica ya que implica
un dinamismo permanente (signum obligativum) imprimiendo
en el ordenado el “ser-para” propio de Cristo, haciendo de su
existencia una “pro-existencia” para Dios y para los hermanos y
superando asf la falsa contraposicion entre ser-funcion, ontologia
y misién en el ministetio ordenado®. Este dinamismo del caracter
en relaciéon con la gracia sacramental podria ser iluminado en

* Cf. Pej. M. Ponce Cuéllar, O. ¢, 293-310.

% En un sentido més general, refiriéndose a la relacion entre Cristo y el Espiritu,
decia Basilio Magno que “su huella (del Espiritu) nos conduce hacia aquel de quien
es huella y sello (del Hijo), sin dejar de compartir el mismo set”, De Spiritu Sancto,
XXVI, 64.

% Cf. S. del Cura, “In persona Christi-in persona Ecclesiac”, en Profesores de la
Facultad de Teologia de Burgos, Diccionario del Sacerdocio, Madrid 2005, 348-356; id.,
“En la fuerza del Espiritu”, 88-89.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 381

clave pneumatolégica a partir de la antropologia patristica, en la
dindmica del paso de la imagen de Dios en el hombre (inamisible,
impresa por el Espiritu y referida a Cristo) a la perfecta semejanza
ala que esa imagen tiende (progresiva en el tiempo y animada por
el Espiritu)®’.

Por el caracter el Espiritu se apropia de una persona
“expropiandola” de simisma, convirtiéndolaen “ministrode Cristo”
e “instrumento suyo” (Spiritus Sancti organum), comunicandosele
como un don para hacerle don en cuanto donador del Espiritu
para los demas, de ahi que F X. Dirwell, inspirindose en Sto.
Tomas, relacione el sacramento del orden con el sacramento de la
confirmacién™. Y en este sentido afirma L. M. Chauvet:

“El sacerdote no es un supercristiano. No ha sido ordenado
en vista de una gracia de santidad particular, y esto porque
el sacramento del orden, segin santo Tomis, tiene esto de
especifico: se realiza en su efecto primero (res et sacramentum), que
es el caracter, es decir, la transmisién de un ‘poder espiritual’, y no
en el efecto altimo (res sacramenti) que es la gracia de santificacion
personal. En sintesis, se es ordenado en vista de un ministerio y
no por una razén personal de salvacion”.

Mais exactamente, podriamos decir que, en analogia a la relacion
entre las dos epiclesis de la eucaristia (sobre los dones y sobre los
comulgantes), en el sacramento del orden el Espiritu transforma
—configura con Cristo Cabeza— la persona del ordenado (res ez
sacramentum-cardcter) para, a través de €l, poder transformar a los
fieles cada vez mas en su Cuerpo (res sacramenti) y justamente

7 Cf. A. Otbe, La antropologia de san Ireneo, Madrid 1969; V. Grossi, Lineamenti di
antropologia patristica, Roma 1983.

% Cf. EX. Durwell, E/ Espiritu Santo en la Iglesia, Salamanca 19806, 131-132; G. de
Menthiere, La confirmation, sacrement du don, Paris 1998.

3 Llarte di presiedere la liturgia, Magnano 2009, 20.



382 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

asi santificarse personalmente el ministro, pues dando es como
se recibe (cf. Mc 8,35). De ahi que los Padres relacionaran la
transformacion de la materia de los sacramentos por el Espiritu
para ser instrumento de su santificaciéon con la ordenacion de los
ministros por el Espiritu. No hay cambio en la “figura externa”
pero si una “transformacién” radical de la persona para ser en
adelante “mistagogo de los divinos misterios”®.

En esta linea J. Granados presenta el caracter ministerial como
la asuncién, por parte del ministro, de una nueva corporalidad
por insercion —operada por el Espiritu— en el cuerpo de Cristo en
cuanto padre, generador de vida divina y, por ende, manantial del
Espititu para los demas®'. Esta vision se aproxima mucho a la de J.
Corbon. Para este te6logo, muy marcado por la tradicion oriental,
los sacramentos comunican las energfas que brotan del Cuerpo
transfigurado del Sefior, en divina sinergia entre el Espiritu y
la Iglesia. En la economia sacramental, el Orden representa
la “epiclesis de Cristo Siervo: el don de la vida”. Es el culmen
del servicio en el cuerpo de Cristo y, por eso, su epiclesis tiene
por caracteristica propia ser la mas humilde de todas al estar al
servicio de las otras epiclesis sacramentales. La ordenacion es una
de “las pruebas mas asombrosas” de la fidelidad del Sefior que no
quiere privar a su Iglesia de la comunicacién de su Espiritu: “El
Espiritu actuara siempre con poder en los sacramentos a pesar
de las «vasijas de barro» que son los ministros ordenados”. Sea
cual sea el grado del ministerio éste no se reduce a “una funcién
social de direccion o administraciéon” ya que se enrafza en el
“misterio de la kénosis de Cristo”. Todo se realiza desde la clave
del Amor, no sdlo del derramado en el corazén del ministro sino

% Cf. Gregorio de Nisa, In Baptismum Christi (PG 46,581C).
' Cf. J. Granados, Tratado general de los sacramentos, Madsid 2017, 305-306; 250-
260.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 383

de “Aquel que es la energia misma de su servicio”®. Los ministros
no duplican las funciones profética, sacerdotal y real de los otros
miembros de la Iglesia sino que son sus servidores. La clave, pues,
del ministerio, segiin Corbon, es la epiclesis por la que se recibe el
Espiritu que hace del ordenado “siervo” en Cristo, participe de su
kénosis en la Iglesia al servicio de las otras epiclesis sacramentales.

A laluz de lo dicho se comprende también mejor el sentido de
la potestad sagrada que se comunica con el caracter, una potestad
signo de la fuerza del Espiritu para el servicio®, como participacion
de la autoridad (é€oucia) de Cristo “que no ha venido para que
le sirvan sino para servir y dar su vida en rescate por muchos”
(Mc 10,45). Por su origen sacramental en el don del Espiritu —es
decir, por ser recibida— esta autoridad es radicalmente ministerial:
se relativiza a sf misma por estar relacionada con la fuente divina
de la que procede (la autoridad de Cristo que representa) y por
el destinatario al que se orienta (el pueblo de Dios al que esta
llamado a servir)®. En esta perspectiva, la autoridad es, por tanto,
un “don del Espiritu” al servicio de la comunién en la Iglesia,
como ha puesto de manifiesto el documento ecuménico de
Ravena (2009).

62 J. Cotbon, Liturgia Fontal: Misterio, Celebracion, V'ida, Madrid 2001, 2 ed., 173-
174.

$ Cf. 1. Petrigheri, Autorita come servizio. Figura e ruolo del Vescovo nei Padri della
Chiesa, Citta del Vaticano 2009; J.M. Bergoglio (Papa Francisco), E/ verdadero poder es
el servicio, Madrid 2013.

6 Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 87-88. Todavia es preciso sacar las
consecuencias dogmaticas, espirituales y pastorales de este hecho: cf. E. Castellucci,
O. ¢, 348-349. Una concepcién tergiversada de esta autoridad ligada al caricter
sacramental, que olvida su radical ministerialidad, estarfa en la rafz teoldgica —
aparte de causas de otro tipo— del drama de los abusos de algunos ministros de la
Iglesia, segun autores como M. Striet - R. Werden (hrgs.), Unbeilige Theologie! Analysen
angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjibrigen durch Priester, Freiburg 1.B. 2019.

% Comision mixta internacional para el didlogo teolégico entre la Iglesia catolica
romana y la Iglesia ortodoxa, Comunidn eclesial, conciliaridad y antoridad, 13-14: “En



384 GASPAR HERNANDEZ PELUDO
3.2. La ¢ficacia del ministerio, obra del Espiritn

La potestad espiritual que comunica el caricter asegura la
presencia y actuacién del Espiritu en el ejercicio del ministetio.
Es sabido cémo el Concilio Vaticano II superé el modelo binario
—de raices medievales— que distinguia entre la “potestas ordinis”
(radicada en el sacramento, para el ejercicio del ministerio cultual)
y la “potestas iurisdictionis” (vinculada a la mision canonica, para el
ejercicio del ministerio magisterial y pastoral) hablando de una
“potestas sacra” comunicada por el Espiritu en el sacramento que
habilita para el ejercicio del triple munus (modelo ternario), si
bien después dicho ejercicio sea regulado por la disciplina de la
Iglesia®. El Espititu, pues, esta en el origen del munus profético,
sacerdotal y real del ministerio y garantiza su eficacia, aunque es
cierto que no todos los actos del ministro estan garantizados de
la misma manera por la fuerza del Espiritu, debido a su diversa
importancia parala vida dela Iglesia (cf. CCE 1550). Respecto alos
sacramentos la tradicioén ha ligado su eficacia ex gpere operato a esta
actuacion del Espiritu unida a la Palabra de Cristo personificado
por el ministro en su celebracién (cf. CCE 1128). Esta doctrina
se remonta a la etapa patristica. Con motivo de la controversia
donatista la gran Iglesia distinguié en los sacramentos entre su
eficacia objetiva (expresion de la fidelidad irrevocable del don
Dios, vinculada a la obra de Cristo actualizada por el Espiritu

la Iglesia, la autoridad pertenece a Jesucristo mismo, el inico Cabeza de la Iglesia
(Ef 1,22; 5,23). Por su Espiritu Santo, la Iglesia, que es su Cuerpo, participa de su
autoridad (cf. Jn 20,22-23). La autoridad en la Iglesia tiene como fin reunir a todo el
género humano en Jesuctisto (cf. Ef 1,10; Jn 11,52). La autoridad ligada a la gracia
recibida en la ordenacién, no es el bien privado de los que la reciben, ni algo que les
es delegado por la comunidad; al contrario, es un don del Espiritu Santo destinado
al servicio (diakonia) de la comunidad y que no se ejerce jamas fuera de ella”.

% Cf. LG 21; 24-27; ChD 2 (para los obispos); LG 28; PO 4-6 (para los
presbiteros); LG 29 (para los didconos).



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 385

a través del ministro) y la situacién personal de dicho ministro
ante Dios (méritos o santidad subjetiva). Aunque el ministro sea
indigno —afirma S. Agustin— confiere el “don de Cristo” en toda su
pureza pues la “virtud espiritual del sacramento” se parece a la luz
que no es profanada aunque llegue a través de seres manchados®’.

Otros Padres relacionaron la eficacia del ministerio con la
accion del Espiritu en él, remitiéndose ya al ministerio de los
Apostoles®™. Segin los Padres Capadocios el ministerio es un
carisma del Espiritu pero también la accion del Espiritu acompafia
invisiblemente la bendicién del sacerdote y su ministerio
sacramental haciéndole eficaz y fecundo®. Para Teodoro de
Mopsuestia la gracia del Espiritu es como las “tenazas” de la visién
de Is 6,6-7 que permiten al ministro tocar los divinos misterios
y comunicarlos como mediador eficaz a los hombres™. En este
sentido se expresa S. Juan Criséstomo’ que acentia la accién
del Espiritu en el ministerio sacramental, sobre todo cuando el

7 CK. In Iohannis Ev. Tractatus 5, 15 cit. por CCE 1584.

% De Cristo sale la “virtus Spiritus Sanct?” que pasa a los Apodstoles y a través
de ellos proporciona la salvacién a los que creen (cf. Hilario de Poitiers, I Marth.
12,15-17; 17,2). El Espiritu era el artista que movia a los Apostoles para que en
su ministerio profético la ensefianza fuera una y la “potencia” por la que hicieron
milagros en medio del pueblo (cf. Juan Criséstomo, Iz S. Martyrem Ignatinm, 2: PG
50,558; Contra Iudaeos et Gentiles guod Christus sit Deus, 5: PG 48,820).

% Cf. 1. Mateo Seco, “Sacerdocio ministerial y Espiritu Santo en los tres
grandes Capadocios”, en Teologia del Sacerdocio 17, 41-60. También en S. Hilario (cf.
A. Pefiamarfa de Llano, “Sacerdocio y Espiritu Santo en S. Hilario de Poitiers”, en
Teologia del Sacerdocio 17. .., 127-151) y en S. Ambrosio (cf. In Luc. X, 180, 398; De
Poenitentia 1,8: 1,2,123: CSEL 73,138) refiriéndose al poder de perdonar segin Jn
20,21-22.

"0 Cf. Teodoro de Mopsuestia, Hon.. Cat. XV1, 38 (Solano 11, 182).

"' Relaciona la gracia del Espiritu con el honor recibido por el sacerdote para
estar cerca de la divina naturaleza en la celebracion de los mistetios (cf. Didlogo sobre

el sacerdocio 111,5: BPa 57,78-79).



386 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

sacerdote invoca al Espiritu en la epiclesis eucatistica A este
respecto ensefia S. Isidoro de Sevilla:

“El sacerdote pone su mano sobre los dones solo después
de haber invocado la gracia de Dios... No es el sacerdote el que
obra lo que ha de suceder, es la gracia del Espiritu sobreviniendo

y cubriendo con sus alas la que realiza el sacrificio mistico””.

Por el Espiritu hay sacerdocio ministerial y por el sacerdocio se
dan los sacramentos, “simbolos del Espiritu”, que, aunque menos
espectaculares que en la época apostdlica, son mucho mayores
pues sus efectos son espirituales™. En manos de los ministros el
Espiritu es como “el alimento de salvaciéon” que reciben de Cristo
para repartitlo a los fieles™. Los Padres, no obstante, extienden
esta accion eficaz del Espiritu al ministerio profético y pastoral de
los ordenados. Asi, S. Gregorio Magno —subrayando el ministerio
de la Palabra— presenta al predicador como un artista en manos
del gran Artista, el Espiritu Santo, que es como el “sonus” de la
Palabra, los “dedos” de Cristo Salvador o el “agua’” de las nubes del
cielo que hace llegar, a través del maestro exterior, su magisterio
interior a los oyentes’.

La respuesta del pueblo al saludo litargico del presidente: “y
con tn Espirit” recuerda al ministro la presencia eficaz del Espiritu

2 Cf. Didlogo sobre el sacerdocio 111, 4 (BPa 57,77) V1, 4 (152); De coemeterio et de cruce,
3 (PG 49,397-398). Cf. P. G. Alves Sousa, “Pneumatologia en los textos sacerdotales
de san Juan Criséstomo”, en Teologia del sacerdocio 17, 61-78, p. 77-78.

> Etimologias V1, 19.

™ Cf. Juan Criséstomo, De resurrectione mortnornm, 8 (PG 59,432).

7 Cf. Hilario de Poitiers, In Matth. 15,10 relacionando la gracia septiforme del
Espiritu con los siete panes multiplicados por el Sefior; In Matth. 21,4.

" Cf. J. Hernando Pérez, “La pneumatologia en la ordenacién y predicacion
segun el papa san Gregorio Magno”, en Teolggia del sacerdocio 17, 153-190 con
abundantes textos de este santo Padre.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 387

en su ministerio, al tiempo que aviva la conciencia humilde de
que ¢l no es el protagonista ni el dador de la salvaciéon sino un
instrumento en manos del santo Espiritu, como sefiala S. del Cura
al exponer cémo la condicion carismatica del ministerio antecede
a la potestad de presidir la eucaristia y realizar la consagracion:

“La precedencia del Espiritu Santo evita asi el riesgo de
confundir al ministro de la liturgia con el autor de la gracia y
de identificar al sacerdote con el verdadero dispensador de los
dones divinos. A diferencia de otras féormulas sacramentales
(‘yo te bautizo’, ‘yo te absuelvo’) en las plegarias eucaristicas no
aparece puesto de relieve el protagonismo del ministro sino la
importancia del llamado ‘pasivo teolégico’ en virtud del cual
Dios aparece como el verdadero autor de la accién sacramental,
y el actor litargico como el instrumento guiado y conducido por
la fuerza del Espiritu Santo™"".

Por eso, el Grupo de Dombes puede concluir: “aunque los
sacramentos tengan a hombres por ministros tienen como principio
al Espititu Santo”™. Por ello, esta afirmacién podria extenderse
mutatis mutandis al resto de las acciones ministeriales. En efecto, el
Espiritu con su sello no sélo habilita al ministro ordenado para
su ministerio cultual, le confiere también la misién profética de
anunciar la Palabra de Dios con autoridad y la fuerza para guiar a
la comunidad y mantenetla en la unidad™.

3.3. Ministerio al servicio de la comunion que crea el Espiritn
En coherencia con su eclesiologia, el Concilio Vaticano II

presenta el ministerio ordenado como “ministerio de la comunidad

77 S. del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 76.
™ Grupo de Dombes, E/ Espéritu Santo, la Iglesia y los Sacramentos, n® 96.
7 Cf. DMVP 9-12 aplicandolo al ministerio de los presbiteros.



388 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

(communitatis ministerinm)”®. Este tiene una naturaleza comunitaria,
s6lo puede ser ejercido en comunién y al servicio de la comunion
en la Iglesia. A este respecto es significativo que Presbyterorum
ordinis trate las relaciones propias de los presbiteros dentro del
capitulo dedicado a su ministerio (cf. PO 7-9). Pues bien, el
Espiritu que unifica las personas divinas en la Trinidad unifica
también las relaciones en la Iglesia y en el ministerio. Dentro del
ministerio ordenado suscita la diversidad (los distintos grados del
unico sacramento del orden) y anima su relacién. Asf se expresa
en la liturgia del sacramento y singularmente en la imposicién de
manos y en la plegaria de ordenacion.

En el caso del obispo recibe la imposicién de manos del obispo
ordenante principal y del resto de los obispos concelebrantes —
quienes también dicen sumzisa voce la parte epiclética de la plegaria
de ordenacién (cf. PR 45.47)— como signo del Espiritu comun que
los introdujo y une en el colegio episcopal cuya cabeza es el Sucesor
de Pedro®. Por su parte todo el pueblo “una cum presbyterio” asiste
en silencio orando en el corazon “propter descensionem Spiritns”.

En el caso del presbitero recibe la imposicién de manos del
obispo y en la plegaria de ordenacion, justo antes de la epiclesis,
le pide a Dios que le conceda los colaboradores que necesita para
“ejercer el sacerdocio apostolico” (PR 131). “Siguese —explica el
Concilio— que por el don del Espiritu Santo que se ha dado a los
presbiteros en la sagrada ordenacién, los Obispos los tienen como
colaboradores y consejeros necesarios en el ministerio y oficio de
enseflar, santificar y apacentar al Pueblo de Dios” (PO 7). A su

% Cf. LG 20,c: “Los Obispos, pues, recibieron el ministerio de la comunidad
con sus colaboradores, los presbiteros y didconos, presidiendo en nombre de Dios
la grey, de la que son pastores, como maestros de doctrina, sacerdotes del culto
sagrado y ministros de gobierno”. Cf. A. Gasperoni - A. Napolioni (a cura di), I/
sacramento dell’Ordine: “ministri di comunione” I-11, Milano 2004.

1 Dentro del colegio episcopal “el Espiritu Santo consolida sin cesar su
estructura organica y su concordia” (LG 22).

8 Ct. Traditio Apostolica, 2.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 389

vez la relacion de los presbiteros entre si esta originada y animada
por el Espiritu, como expresa la invitacion a los presbiteros
presentes a imponer las manos sobre el ordenando, como signo
de comunién en el ordo presbiteral (cf. PR 130). En la epiclesis
de la plegaria se suplica para el candidato la “presbyterii dignitatens”
(PR 131) y —segan la Traditio Apostolica, T— el “spiritum gratiae et
consilii presbyterii”’. Bl Espiritu inserta, pues, en la realidad colegial
del presbiterio y liga a todos los presbiteros por “especiales lazos
de caridad apostolica, ministerio y fraternidad” (PO 8), por
una “supernaturalis caritatis’ (ChD 28). Esta “intima fraternidad
sacramental” que une a todos los presbiteros (a nivel universal)
se expresa y realiza concretamente en el presbiterio diocesano
encabezado por el Obispo (en la Iglesia local)®. De aqui detivan
—y no de la buena voluntad o de simpatias humanas— las multiples
formas de relacién y colaboracion entre los presbiteros (cf. PO 8).
Respecto a los didconos estan vinculados al Obispo por
el Espiritu recibido mediante la imposicién de sus manos vy,
de este modo, participan a su modo de la misién apostélica al
servicio del pueblo de Dios en comunioén con el obispo y los
presbiteros. Aunque estrictamente no formen un “colegio”, por
el sacramento los didconos se incorporan a un “ordo” que les une
en la comunién®, como expresa el abrazo de paz de los didconos
presentes al terminar la liturgia de la ordenacion (cf. PR 239).

Al Obispo se le confia “cunz cooperatione presbyteri?” apacentar y reunir “zn Spiritu
Sancts” mediante el Evangelio y la Eucaristia a la Iglesia particular (cf. ChD 11).
Sobre el caricter colegial del presbiterio cf. G. Frausini, O. ¢, 303-313 dentro del
cap. VIII que tiene el sugerente titulo: “Non ¢ bene che il Vescovo sia solo”; T.
Citrini, Presbiterio e presbiteri, 5 vols., Milano 2010-2018; E. Castellucci, O. ¢, 312-
324 insiste en la necesidad actual de profundizar mas en la teologfa del presbiterio
en relacion con la Iglesia local: “la pertenencia a una concreta ‘Iglesia’ entra en la
definicién misma del sacramento del orden, marcandolo en su misma naturaleza. Un
presbitero no es ordenado y después insertado en una Iglesia local con su presbiterio,
sino que es ordenado ex la Iglesia local y dentro de su presbiterio” (p. 315).

¥ Cf. D. Vitali, Diaconi, che fare?, Cinisello Balsamo 2019.



390 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Estas relaciones dentro del “ministerio de comunién” (en cada
ordo y de los ordines entre si en el tnico sacramento del ministerio
apostdlico) estan al servicio de la edificacion de la Iglesia
como sacramento de comuniéon misionera. El mismo Espiritu
que anima las primeras impulsa las relaciones del ministerio
ordenado con el resto del Pueblo santo de Dios, haciéndolo asi
un “ministerio generativo”®. De este modo se articulan —por la
accion del mismo Espiritu— el rasgo personal, colegial y sinodal
del ministetio de comunién® y el primado (uno), la colegialidad
(algunos) y la sinodalidad (todos) en la vida de la Iglesia a nivel
local, regional y universal®’. Por eso, G. Frausini considera que el
caracter configura al ministro ordenado no sélo con Cristo cabeza
sino con el Christus totus, caput et membra®.

4, MINISTERIO “SEGUN’ EL ESPIRITU.
EL ESPIRITU EN LA VIDA DEL MINISTRO ORDENADO

El don del Espiritu garantiza la eficacia y santidad objetivas del
ejercicio del ministerio, pero exige ademas una vida acorde con
este don recibido por parte del ministro ordenado. Esto forma
parte del dinamismo del caracter sacramental para profundizar la
gracia recibida en el orden. Pasamos asi de la “sacramentalidad del
ministerio” a la “sacramentalidad del ministro™®. Si la decisién
eclesial por la controversia donatista —distinguiendo la eficacia del

8 Cf. M. Semeraro, I/ ministero generativo. Per una pastorale delle relazioni, Bologna
2016.

8 Cf. J. Fontbona, Ministerio ordenado, ministerio de comunién, Barcelona 2009, esp.
p. 125-178.

¥ Cf. Comisién Teoldgica Internacional, La sinodalidad en la vida y en la mision de
la Iglesia (2018), esp. nn. 46; 67; 72.

8 Cf. G. Frausini, O. ¢, 323-349.

¥ Cf. S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, 88-90.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 391

ministerio de la santidad subjetiva del ministro— fue “necesaria”
en un sentido, en otro corrié el riesgo “fatal” de caer en un
funcionalismo y automatismo en la comprension y vivencia del
ministerio”, precisamente si se olvida que la fuente de su eficacia
es el mismo Espiritu que posibilita y reclama al mismo tiempo
la santidad del ministro. Por el contexto de su época, los Padres
insistieron especialmente en esta santidad como condicion para el
ministerio”. Y asi ha sucedido en otros momentos de la historia
de la Iglesia, con matices distintos, hasta hoy”.

Ministerio ordenado como “ministerio del Espiritu” significa
entonces “ministerio segin el Espiritu”, donde la preposicion
“segun” expresa el hecho de secundar por parte del ministro,
con su conciencia y libertad, persona y existencia enteras, el
don del Espiritu que lo ha transformado en instrumento suyo.
Aqui consideraremos brevemente los rasgos especificos de la

% Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 356-357.

I Entre los motivos que arguyen en sus escritos para “huir” del ministerio
propuesto es la santidad de vida que exige por los misterios que se les confian.
Cf. Gregorio Nacianceno, Iuga, 71: “Es necesario purificarse antes de purificar,
alcanzar la sabidurfa antes de transmitirla, hacerse luz para iluminar, acercarse a
Dios para guiar a otros, ser santos antes de santificar, llevar de la mano, aconsejar en
la prudencia”; Juan Criséstomo, Didlggo sobre el sacerdocio, V1,2 (BPa 57,148): “El alma
del sacerdote ha de ser mas pura que los rayos del sol para que el Espiritu Santo no
lo deje nunca solo, para que pueda decir: Ya #o vivo yo, sino que Cristo vive en mi’. A
este respecto es significativo que Gregorio Magno estructure su Regla Pastoral, que
recibe las influencias de los dos Padres citados, tratando antes la “vida del pastor”
que el “ministerio del pastor”.

” En torno a Trento destacan en este sentido figuras como S. Juan de Avila o
S. Carlos Borromeo quienes con sus escritos y ejemplo contribuyeron a la reforma
del clero. En esta estela se coloca el Concilio Vaticano II en LG 41 y singularmente
en PO donde, aunque finalmente en su estructura se presentd antes el “ministerio”
que la “vida” de los presbiteros, esta ltima tiene un amplio desarrollo y es la mas
rica a nivel pneumatoldgico de todo el decreto. Pastores dabo vobis dedicé el cap. 11 a
este tema respecto a los presbiteros asi como Pastores gregis (=PG) el cap. 11 respecto
a los obispos. Es un tema capital en los diversos Directorios para el ministerio y vida de
cada uno de los grados del orden cit. en not. 8.



392 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

espiritualidad ministerial, como “vida segun el Espiritu” propia
de los ministros ordenados (1), las actitudes mas importantes del
ministro para poder ser instrumento 2zzo del Espiritu cooperando
con El en la obra del ministerio (2) y la pluralidad de “estilos/
formas” de existencia ministerial que va suscitando el Espiritu
segun los signos de los tiempos (3).

4.1. La “vida segiin el Espiritu” recibido en la ordenacion.
Rasgos propios de la espiritualidad ministerial

En el periodo postconciliar se ha profundizado mucho en la
relacion entre teologia y espiritualidad del ministerio, destacando
c6mo este tiene una espiritualidad especifica® como concrecion
de la comun llamada a la santidad de todos los cristianos —por los
sacramentos de iniciacion— segun la vocaciéon propia consagrada
por el sacramento del orden’. Podtiamos resumir asi los rasgos
de esta espiritualidad propia:

Nace del sacramento del orden. No se trata de una ayuda o
afladido externo sino que es el desarrollo del “don” del Espiritu
—tal como lo hemos explicado en el aptdo. 2.3— recibido en la

% La discusion se ha centrado especialmente en la espiritualidad del presbitero

diocesano: cf. Comisiéon Episcopal del Clero, Espiritualidad del presbitero diocesano
secular. Simposio, Madrid 1987, id., Espiritnalidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989; J.
Esquerda Bifet, Teologia de la espiritualidad sacerdotal, Madrid 1976; S. Gamarra, Manual
de espiritualidad sacerdotal, Burgos 2008; .M. Urlarte, Una espiritualidad sacerdotal para
nuestro tiempo, Santander 2010; 1d., Servir como pastores: claves de espiritualidad sacerdotal,
Santander 2011; A. Cordovilla, Como el Padre me envid asi os envio yo. Teologia y
espiritualidad del ministerio apostolico presbiteral, Salamanca 2019 (en el ambito espaiiol);
A. Favale, Spiritualita del ministero presbiterale. Fondamenti ed esigenze di vita, Roma 1985; K
Brovelli - T. Citrini (a cura di), La spiritualita del prete diocesano. Atti dei seminari e convegni
1979-1989, Milano 1990; EG. Brambilla, Essere preti 0ggi ¢ domani. Teologia, pastorale
¢ spiritnalita, Milano 2009 (en el ambito italiano). Ha habido menos publicaciones
sobre la espiritualidad del obispo (aunque cf. PG 12) y del didcono.
% Cf. PO 2, ¢; PDV 19-20 sobre los presbiteros.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 393

ordenacion, principio de santidad y llamada a la santificacién®.
Por la ordenacion el ministro tiene dentro de si la fuente interna
y permanente de su vida espiritual (cf. 2 Tim 2,6). Esta consistira
en ir sacando “fuera” —a todas las dimensiones de su ministerio
y existencia— la uncién que le ha marcado por “dentro”. La
ordenaciéon “instala al ministro en una relacién especificamente
nueva con el Espiritu Santo” que posibilita que la configuracion
ontologico-sacramental con Cristo Sacerdote y Pastor vaya
extendiéndose progresivamente a todas las dimensiones de su
vida”.

Crece por el ejercicio del ministerio, ya que en él los ministros estan
unidos mas estrechamente a Cristo, en cuya persona actdan, y al
Espititu, que les fortalece para ejercetlo en el triple munus®, como
también hemos visto. En este sentido la espiritualidad del ministro
ordenado es radicalmente ministerial, marcada por la conformacion
con el misterio de la &énosis de Cristo hecho servidor y siervo
hasta la entrega de su vida al Padre y por los hermanos. Es la
espiritualidad de una existencia convertida, por la fuerza del
Espiritu, en “pro-existencia””. Por eso, la santidad subjetiva del

% Lo dicho por PO 12, a y PDV 21,b sobre el presbitero se puede aplicar a
todo el ministerio ordenado: “Gracias a esta consagracion obrada por el Espiritu
Santo en la efusién sacramental del Orden, la vida espiritual del sacerdote queda
caracterizada, plasmada y definida por aquellas actitudes y comportamientos que
son propios de Jesucristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia y que se compendian en su
caridad pastoral”; PG 11,b; 13; DMVD 44.

% Cf. ].M. Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados, 26-27.

97 Cf. S. del Cura, “Ia sacramentalidad del sacerdote”, 118.

% Cf. PO 12, c: “Asi, pues, ¢jerciendo el ministerio del Espititu y de la justicia, se
Sfortalecen en la vida del Espiritn, con tal que sean déciles al Espiritu de Cristo, que los
vivifica y conduce”; PO 13, a: “Los presbiteros conseguirin propiamente la santidad
ejerciendo sincera e infatigablemente en ¢/ Espiritu de Cristo su triple funcién”. Para
los obispos cf. PG 11, ¢; para los presbiteros: cf. PDV 24-206; para los didconos: cf.
DMVD 45.

? Cf. PG 11, d. Este rasgo de la espiritualidad del ministerio se acentda
especialmente en el didcono cuya especificidad teolégica y espiritual es representar



394 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ministro redunda singularmente en beneficio de los fieles a él
confiados y de la Iglesia entera'®.

Es wuna espiritualidad de comunién: como “ministro de la
comunidad” el ordenado esta llamado a vivir y fomentar en
el Espiritu las relaciones en las que ha sido introducido por el

sacramento'’!

para edificar la Iglesia como “casa y escuela de
comunién” integrando en la unidad los distintos ministerios,
carismas y espiritualidades que el Espiritu suscita en el pueblo santo
de Dios'*. Para ello es muy importante que el ministro cultive la
espiritualidad discipular-bautismal que tiene en comin con todos
los fieles cristianos, segun la conocida afirmaciéon de S. Agustin:
“con vosotros cristianos, para vosotros obispo”!®. A este respecto
una nota fundamental —para algunos el rasgo identificador de la
espiritualidad ministerial— es la “diocesaneidad” como pertenencia y
dedicacion estable y abierta a una Iglesia particular y, en ella y por
ella, a la comunién universal de la Iglesia'™.

la “dimensién kenética de todo el ministerio ordenado”, imprimiendo la dimensién
del servicio al resto de los grados del orden, ya que el diaconado es el primero en
ser recibido. Cf. K.H. Menke, “Die triadische Einheit des Ordo und die Frage nach
einem Diakonat der Frau”, en ThPh 88 (2013) 340-371, p. 367 cit. por S. del Cura,
“Teologia del diaconado”, 750, not. 196; DMVD 44-45.

WCEPG1l,e.

" CE. PG 11, ¢; 13,f-g; 22; PO 12,c; DMVD 48.

' Juan Pablo I, Carta apostolica Novo Millennio Inneunte, 6.1.2001, 43-45; cf.
A. Maggiolini - A. Caelli, L'unita del presbiterio. Una spiritualita di comunione per il clero,
Roma 2000.

% Cf. PG 13, d-¢; PDV 20. De ahi la relavancia dada a la etapa “discipular”
de la formacién inicial al sacerdocio y de su definicién como “discipulo pastor”
en la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, 8 X11.2016, esp. 61-67. Profundizar
en la conciencia bautismal para los ministros ordenados sigue siendo un reto a
nivel teérico y existencial: cf. S. del Cura, “El ministerio ordenado. Renovacién y
profundizacién de su teologfa en la estela del Vaticano II”, en V. Vide - J.R. Villar
(eds.), E/ Concilio Vaticano 11. Una perspectiva teoldgica, Madrid 2013, 271-272.

14 Cf. PDV 31-32; Francisco, Incontro con i sacerdoti, religiosi, seminaristi del Seminario
regionale e diaconi permanenti nella cattedrale di san Pietro a Bologna (1.X.2017); Incontro con



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 395

Vive la radicalidad evangélica expresada singularmente en los consejos
de obediencia, castidad y pobreza “al modo propio de los apdstoles” (PG
18) con la fuerza del Espiritu. Llaman la atencién las frecuentes
referencias al Espiritu para la vivencia de estos consejos que
realiza PO 15-17'%,

Es una espiritualidad “secular” que cultiva un profundo amor al
mundo y a los hombres a los que el ministro es destinado, para
poder ejercer asi su ministerio de mediaciéon sacramental entre
Dios y los hombres'*. El Espiritu permite al ministro ordenado
vivir la dificil tensién de estar en el mundo sin ser del mundo,
imprimiéndole esa solidaridad y cercanfa —contrarias a la distancia
y superioridad del sacerdocio antiguo— que caracterizan al nuevo
sacerdocio de Cristo del que participan por el sacramento'”.

La caridad pastoral como principio unificador. Si la caridad es la
virtud de la perfeccion cristiana derramada en todos los fieles por
el Espiritu (cf. Rom 5,5), lo especifico del ministerio ordenado
es la vivencia de la caridad pastoral como “don gratuito del
Espiritu Santo” que capacita y reclama amar como Cristo Pastor
mediante la donacién total de la persona a Dios y a los hermanos.

i Studenti dei Collegi ecclesiastici Romani (16.111.2018). Sobre la espiritualidad diocesana
como lo especifico de la espiritualidad del ministerio ordenado cf. E. Castellucci,
O. ¢, 330-333 y los tedlogos de la escuela de Milan: cf. M. Semeraro, I/ prete, nomo
in servizio, Trani 1982; 1d., Ministero generativo, G. Moioli, Seritti sul prete, Milano
1990; EG. Brambilla, Esse pretti, oggi ¢ domani. Si la dedicacion “estable” a la Iglesia
particular es mas acentuada por los presbiteros diocesanos seculares, su “apertura”
desde ella a la Iglesia universal se subraya mas por los religiosos cf. M. Costa, Tra
identita e formazione. La spiritualita sacerdotale, Roma 1999.

15 Cf. PG 18-21; PDV 27-29.

" Cf. PO 3; F Valera Sanchez, En medio del mundo. Espiritualidad secular del
presbitero diocesano, Madrid 1997; G. Richi Alberti, In sinu populi Dei. Espiritualidad
presbiteral tras los pasos del Vaticano II, Madrid 2015.

"7 Cf. S. del Cura, “La secularidad del presbitero desde la sacramentalidad”,
en Comisién Episcopal del Clero, Presbiterado y secularidad. Simposio, Madrid 1999,
89-125.



396 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Esta caridad pastoral, infundida en el sacramento del orden y
alimentada en la eucaristia, es la virtud que anima y gufa la vida
espiritual del ministro ordenado y el principio interior que unifica
todo su ministerio y vida'®.

4.2. “Instrumentos vivos del Espiritn’.
Actitudes caracteristicas del ministro ordenado

Como hemos visto, por el sacramento los ministros ordenados
han sido constituidos “instrumentos vivos del Espiritu Santo”
(PO 12). A propésito de esto decia S. Juan Criséstomo: “Spiritus
est in ministris tamquam in templo vivo, et per eos ut instrumenta viva
operatur’™”. Aqui se conjugan dos aspectos fundamentales a salvar
respecto a los ministros: por un lado, el Espiritu Santo es el agente
principal y quien obra a través de ellos como “instrumentos” y
“mediadores” de su don (per eos ut instrumenta); por otro lado, estos
ministros son instrumentos “vivos” (femplo vivo. .. instrumenta viva),
instrumentos personales y, por ende, han de poner todo de su
parte para translucir la accion del Espiritu a través de ellos. De ahi
la importancia de la “zntentio faciendi quod facit Ecclesia” por parte
del ministro en el caso de los sacramentos. Y aunque la eficacia
de estos no depende de la santidad del ministro, dicha santidad
no es indiferente, sea en los sacramentos sea en el conjunto
de su ministerio, de cara a ser sacramento mas transparente de

1% Cf. PG 13: “El camino espiritual del Obispo coincide con la misma caridad
pastoral, que debe considerarse fundadamente como el alma de su apostolado,
como lo es también para el presbitero y el didcono” (cf. también LG 41; PG 9;11;
44 para el obispo). Respecto a los presbiteros PO 14 no relaciona expresamente la
caridad pastoral con el Espiritu, cosa que si hace ya PDV 23. Para los didconos: cf.
DMVD 13; 52; 63; 73.

' Esta frase sera citada siglos mas tarde por los Salmanticenses en el Cursus
Theologicus Salmanticensis XXI11, 376.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 397

Cristo buen pastor para los demds''’. El mismo Espiritu que

los hace instrumentos suyos en la obra de la redencién de los
hombres mueve sus facultades para que puedan ser instrumentos
vivos, conscientes y libres. El ministerio aparece asi como una
“cooperacion” —ouvépyelo— entre Cristo y la persona del ministro
en la fuerza del Espiritu, segun la ley general cristiana que articula
gracia y libertad'". De este modo la accién ministerial es toda de
Dios y, a su vez, toda del ministro. El Espiritu permite que su gracia
se convierta a su vez en el mérito personal de su instrumento.
Pues bien, para ser instrumento vivo del Espiritu y vivir la
espiritualidad ministerial arriba descrita se requieren algunas
actitudes. La primera y fundamental es la “docilidad” al Espiritu
0 mejor —segun una expresion inspirada en S. Bernardo y
popularizada en los ultimos decenios por A. Cencini'~ la
“docibilitas” o el activo, constante y universal dejarse conducir por
el Espiritu en el ejercicio del ministerio y en el conjunto de la
vida'®. A ella se ha de sumar la “parresia” que es un rasgo del
ministerio apostélico segun S. Pablo. El carisma recibido en la
ordenacién asegura al ministro “la asistencia del Espiritu y sera
la base de su seguridad (parresia) en el ejercicio de sus funciones
ministeriales”*. El Espiritu comunicado por la imposicién de
las manos no es “de cobardia” sino “Espiritu de fuerza, amor y
templanza” (2Tim 2,7). La docibilidad y 1a parresia posibilitaran al

"0 Cf. PO 12,¢; CCE 1589.

" Cf. J. Corbon, O. ¢, 173-175; 1. Ofiatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 6306;
DMVP 10-12 subraya la importancia de la “comunién personal” del ministro con el
Espiritu en el ejercicio de su ministerio.

"2 Cf. A. Cencini, La formacién permanente, Salamanca 2002; id., sCreemos de verdad
en la formacion permanente?, Santander 2013.

"% Actitud reiterada por PO 13, b (para el ministerio de la palabra); 13,d (para la
guia de la comunidad); 18,b (a imitacién de Matfa).

4 Cf. 1. Ofatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 636; S. del Cura, “La
sacramentalidad del sacerdote”, 118-119.



398 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ministro estar abierto a las mociones e iluminaciones del Espiritu
para el discernimiento personal y comunitario que habra de
realizar en funcién de su ministerio. Todas estas actitudes tienen
como fundamento la humildad de quien se deja plasmar —como
“vasija de barro”— por el Espiritu y vive de la conciencia de estar
al servicio de una salvacién que procede “extra nos''">. Llama la
atencion que S. Gregorio Magno dedique el dltimo libro de su
Regla pastoral —después de tratar la vocacion, la vida y el ministerio
del pastor— a la humildad del Pastor''’. Ademas de otras virtudes
como la paciencia o la mansedumbre, la sefial de que el aceite
de la uncién no se ha secado en la vida del ministro es la alegria.
Como Cristo, ¢l ha sido ungido con “6leo de alegria” (Sal 44,8)

para ser “servidor de la alegria” para sus hermanos los hombres
(cf. 2Co 1,24)'"7,

4.3. El Espiritu y la pluralidad de “estilos” ministeriales

Por su dinamismo sacramental el Espiritu, que esta en el
origen histérico y teoldgico del ministerio apostolico, anima a lo
largo de la historia y simultineamente en el presente la realizacién
concreta de diversos “modelos” de ejercicio del ministerio y
“estilos” de vida ministerial, con acentos distintos, dependiendo

> Por eso, el ministerio “no es titulo de autoexaltacién sino garantia de la
precedencia divina y de la fontalidad salvifica de Cristo”. Es lo contrario a toda
“pretension dominadora o de poder”, requiere la “demaitrise” (.M. Chauvet). Cf. S.
del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 77.

"6 Cf. Regla Pastoral, IN (BPa 22, 251-254).

" Francisco, Homilia en la santa misa Crismal, 17.IN.2017; J.M. Bergoglio (Papa
Francisco), Ungidos y enviados. .., 72-73; 81-806; J. Ratzinger, Servidor de vuestra alegria.
Reflesciones sobre espiritualidad sacerdotal, Barcelona 1989; P. Blanco Sarto, “«Servidores
de vuestra alegrian (2 Co 1,24). La teologfa del ministerio en Joseph Ratzinger”,
en Anales de Teologia 13 (2011) 397-423; W. Kasper, E/ sacerdote, servidor de la alegria,
Salamanca 2008.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 399

de los presupuestos teoldgicos, la situacion eclesial, el contexto
sociocultural, la latitud geografica o los condicionamientos
subjetivos de los propios ministros''®. El decteto Presbyterorum
Ordinis concluye afirmando que el Espiritu, que construye la
Iglesia como morada de Dios (cf. Ef 2,22), la impulsa también a
abrir nuevos caminos suscitando y alentando las acomodaciones
convenientes en el ministerio ordenado (cf. PO 22). En los Hch
vemos como el Espiritu acompafa y sigue la obra del ministerio
pero otras veces lo precede.

El ministerio no existe en abstracto sino que se “encarna” en
ministros concretos, en un momento de la historia, dentro de una
Iglesia determinada y al servicio de un mundo cambiante. En su
exhortacion apostolica Evangelii Nuntiandi el papa Pablo VI dijo
que “el eje central de la evangelizaciéon” es una doble fidelidad:
“al mensaje, del que somos servidores” y “a las personas a las
que hemos de transmitirlo intacto y vivo” (EN 4). Analogamente
podriamos decir del ministerio apostolico. El Espiritu impulsa
la legitima e incluso necesaria pluralidad de sus formas de
realizacién, por fidelidad a los destinatarios, pero sin perder la
fidelidad a lo esencial y permanente del mismo instituido por
Cristo. Ahora bien, esto supone que el criterio de lo “factico” —lo
que de hecho se da y es constatado sociolégicamente— no tiene
por qué ser lo “normativo” que ha de ser discernido siempre a la
luz de la revelacion. De ahi esta lacida conclusion de S. del Cura:

“Es necesario un esfuerzo guiado por la obediencia a
las inspiraciones del Espiritu para individuar los elementos

"% Cf. O. Gonzilez de Cardedal, “Cinco decenios de ministerio apostdlico”,
en Vida Nueva- Pliego 2855 (2013) 21-32; E. Castellucci, “Modelli di ministero
sacerdotale nella storia”, en Revista Pistis & Praxis: Teologia e Pastoral, 7 (2015) 285-
308. Sefiala los siguientes modelos segun el acento del ministerio y termina diciendo:
“Ciascun modello coglie dunque un aspetto vero del ministero sacerdotale, ed ¢
legittimo purché non venga isolato ma rimanga collegato agli altri modelli” (p. 305).



400 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

doctrinales de validez permanente en medio de las variaciones
de sus realizaciones historicas, aun reconociendo que lo uno
y lo otro siempre va entrelazado en el ejercicio concreto del
ministerio. Tal esfuerzo resulta ineludible, pues la diversidad
de las plasmaciones pastorales no puede terminar diluyendo
el nucleo teolégico del ministerio ordenado que se mantiene
diacrénica y sincrénicamente en la continuidad de la sucesion
apostolica. Ni, a su vez, este nucleo es capaz de determinar por
si solo, en una atemporalidad ficticia, las diversas formas de su
configuracion historica y de su ejercicio concreto, tan variadas y
plurales también hoy difa. Fidelidad y apertura, por tanto, bajo la
guia del Espiritu Santo”'"’.

Este esfuerzo de discernimiento, guiado por el Espiritu,
sobre los “modelos” y “estilos de vida” ministeriales es uno
de los retos planteados con renovada urgencia a la teologfa, la
vivencia y la formacién para el ministerio ordenado, y del que
depende en buena medida su credibilidad dentro de la comunidad
cristiana, su significatividad en medio de una sociedad cada vez
mas secularizada y su fecundidad apostélica y misionera'”. En el
contexto eclesial y social que vivimos un criterio muy importante
para la configuraciéon existencial del ministerio es el impulso
misionero, como esta recordando el papa Francisco desde el
inicio de su pontificado (cf. EG 25-33). La “conversién pastoral
en clave misionera” no es solo la conversiéon de “la” pastoral y sus
estructuras sino también de “los” pastores y de la configuracion

1S, del Cura, “En la fuerza del Espititu”, 84; Id., “La sacramentalidad del
sacerdote”, 93.

12" Con propuestas muy diversas: cf. A. Cordovilla - .M. Uriarte - .M. Fernandez
Martos, Ser sacerodte en la cultura actnal, Santander 2019, 2 ed.; C. Militello, Ripensare il
ministero. Necessitd e sfide per la Chiesa, Firenze 2019; G. Austin (hrg,), Priester sein heute.
Leben-Berufung-Sendung, Ostfildern 2019; Th. Ruster, Balance of Powers. Fiir eine neue
Gestalt des kirchlichen Amtes, Regensburg 2019.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 401

de su vida y ministerio. A este respecto cobran mayor actualidad
si cabe las palabras de S. del Cura en el Congreso de espiritualidad
sacerdotal de 1989:

“Mas alla de las falsas alternativas entre misién y culto,
sacramentalizacion y evangelizacion, creo que el servicio a la
mision puede considerarse como criterio de configuracion
concreta del ministerio, de establecimiento de prioridades, de
valoracién de formas histéricas, de mantenimiento, sustitucién
o innovacion de organizaciones y estructuras pastorales. ;Cémo
puede el ministerio ordenado servir mejor y mas eficazmente,
siguiendo las inspiraciones del Espiritu, a la salvacién que Dios,
Padre de Jesucristo, es para los hombres? He aqui la pregunta
decisiva para la comprension del ministerio desde la perspectiva
de la misi6én, una mision realizada en el poder y en la fuerza del
Espiritu”'?".

CONCLUSION

En este trabajo he pretendido sistematizar —inspirindome
en algunas publicaciones del profesor S. del Cura— la dimension
pneumatoldgica del ministerio ordenado mostrando las riquezas
que se esconden tras la expresion paulina: “ministerio del
Espiritu” (2Co 3,8) teniendo como fundamento la relaciéon Cristo-
Espiritu en la Escritura. El ministerio apostélico es “ministerio
del Bspiritu” porque es un don del Espiritu de Cristo (ministerio
por el Espiritu), esta ordenado a la comunicaciéon del Espiritu a
los demds (ministerio para el Espiritu) y anima la vida toda del
ministro para que vaya traduciendo existencialmente lo que por el
sacramento ha recibido (ministerio segsin el Espiritu).

121§, del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote”, 93-94.



402 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

La perspectiva pneumatolégica ayuda a poner nueva luz en
temas centrales de la teologfa del ministerio ordenado (como
su sacramentalidad, la relacién caracter y gracia sacramental,
el sentido de la potestad sagrada, la eficacia del ministerio, la
instrumentalidad del ministro, su espiritualidad propia, etc.). Por
eso, la dimensiéon pneumatoldgica constituye una dimension
especifica, a se stante, en la sistematica del orden que permite,
a su vez, integrar y relacionar armonicamente la dimension
cristolégica y eclesiolégica del ministerio ordenado. Por dltimo,
esta perspectiva favorece la relacion inseparable entre identidad
teologica, ejercicio del ministerio y vida de los ministros, en
otras palabras, entre teologia y vida, pastoral y espiritualidad del
ministerio, superando dicotomias que impiden que realmente sea
“instrumento vivo del Espiritu” para la vida del mundo.

Hay un pasaje de Pastores dabo vobis que sintetiza respecto a los
presbiteros lo dicho en estas paginas respecto a todo el ministerio
ordenado, presentando al Espiritu como el protagonista de la
configuraciéon con Cristo, del ejercicio del ministerio y de la vida
del ordenado:

«El Espiritu del Serior sobre mi» (L¢ 4,18). El Espiritu Santo
recibido en el sacramento del Orden es fuente de santidad y
llamada a la santificacion, no sélo porque confignra al sacerdote
con Cristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia, y /e confia la misiin
profética, sacerdotal y real para que la lleve a cabo personificando a
Cristo, sino también porque anima y vivifica su existencia de cada dia,
enriqueciéndola con dones y exigencias, con virtudes y fuerzas,
que se compendian en la caridad pastoral. Esta caridad es sintesis
unificante de los valores y de las virtudes evangélicas y, a la vez,
fuerza que sostiene su desarrollo hasta la perfeccion cristiana

(PDV 27).



Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 403-427

Intuitu meritorum Christi.

La soteriologia del “altimo” Karl Rahner

FRANCISCO-JAVIER HERRERO-HERNANDEZ

Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: En algunos escritos del “altimo Rahner” tenemos acceso a la
propuesta de una Soteriologia sistematica en la que se desarrollan de manera
mas articulada muchos de los presupuestos que habfan venido gestandose a
lo largo del quehacer teolégico de nuestro autor. La reflexion soteriologica
de Rahner pretende mostrar al hombre contemporaneo que Cristo continia
siendo el absoluto portador de la salvacion (der absolute Heilbringer) y que
lo acontecido en ¢l y por ¢l debe ser recibido como una oferta gratuita
de la libre autocomunicacién de Dios para todos los hombres. En las
siguientes paginas trataremos de presentar algunos de los grandes temas o
nucleos fundamentales de la soteriologia rahneriana: la dnica mediacién de
Jesucristo, la universalidad de la salvacion, la comprension cristiana de la
‘

redencion y el significado de los términos “reconciliaciéon” y “sustitucion”.

Sin ocultar sus limites, la soteriologfa del “dltimo” Karl Rahner se presenta



404 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

ante nosotros como una tarea pendiente ain de desplegarse en todas sus

posibilidades y que no puede ser ignorada por la teologia actual.

Palabras clave: Sotetiologia, redencién, reconciliacién, sustitucién y
universalidad.

Abstract: In some writings of the “last Rahner” we have access to the
proposal of a systematic Soteriology in which many of the assumptions
that had been developing throughout thetheological work of our author
are developed in a more articulated way. Rahner’s soteriological reflection
aims to show contemporary man that Christ continues to be theabsolute
bearer of salvation (der absolute Heilbringer) and that what happened
in him and through him must be received as a free offer of God’s free
self-communication for all men. In the following pages we will try to
present some of the great themes or fundamental nuclei of Rahnerian
soteriology: the unique mediation of Jesus Christ, the universality of
salvation, the Christian understanding of redemption and the meaning
ofthe terms “reconciliation” and “substitution”. Without hiding its limits,
the soteriology of the “last” Karl Rahner appears before us as a task still
pending to be deployed in all its possibilities and that cannot be ignored by
current theology.

Keywords: Soteriology, redemption, reconciliation, substitution and
universality.

INTRODUCCION

En la dltima década de su vida, Karl Rahner ha reflexionado de
manera explicita sobre algunos de los puntos mas conflictivos
de su planteamiento soteriolégico logrando una mayor
sistematizacion'. Los presupuestos que habfan venido gestindose

' La publicacién completa de las Séamtliche Werke (Freiburg i.Br. 1995-2018) [=S]
de Karl Rahner ha abierto, sin duda, una nueva etapa en la recepcion teolégica de
nuestro autor. En su trayectoria intelectual, el afilo 1976 marca ciertamente un corte



INTUITU MERITORUM CHRISTI 405

a lo largo de su obra se desarrollan ahora hasta alcanzar una
propuesta soteriologica clara y bien organizada. En la medida en
que todo final debe su origen a su comienzo, hablamos aqui no
de una concepcién nueva, ni de un ultimo Rahner en soteriologfa,
sino de una continuidad de ideas que cristalizan en un sistema
mejor articulado respecto a las tesis iniciales™

en la vida y obra de nuestro autor. La publicacién largamente esperada del Grundkurs,
la muerte en el verano de su madre, unido a otras circunstancias personales, van ha-
ciendo de este tramo ultimo de su vida un perfodo de concentracion sobre el misterio
de la incomprensibilidad de Dios. Cf. K.H. Neufeld, Dze Briider Rabner. Eine Bibliogra-
phie, Freiburg i. Br. 1994, 331;P. Imhof - H. Biallowons (Hrsgs.) Glanbe in winterlicher
Zeit. Gespriiche mit Karl Rabner aus den letzten 1ebensjahren, Dusseldorf 1986. Trad. esp.
La fe en tiempos de invierno. Didlogos con Kar! Rahner en los diltimos aiios de su vida, Bilbao
1989, 62. La reflexion de Rahner sobre el tema de la incomprensibilidad de Dios la
encontramos en sus siguientes contribuciones: “Uber die Verborgenheit Gottes”, en
Schriften zur Theologie (S31), 16 vols., Einsiedeln 1954-1984, aqui XII, 285-305 (STV
22/1b, 640-655); “Fragen zur Unbegreiflichkeit Gottes nach Thomas von Aquin”,
en: ST XIL306-319(STW 22/1b, 629-639); “Die menschliche Sinnfrage vor dem ab-
soluten Geheimnis Gottes”, en: ST XIIL111-128(SW 30, 209-221); Grundkurs des
Glanbens. Einfiibrung in den Begriff des Christentums, Freiburg i. Br. 1976, aqui pp. 54-96
(SW 22, 48-90). Trad. esp. Curso fundamental sobre la fe. Introduccion al concepto de cristia-
nismo, Barcelona 1979, 65-90: Para un tratamiento completo y profundo del tema cf.
A de Luis Ferreras, La cuestion de la incomprensibilidad de Dios en Kar/ Rabner, Salamanca
1995, con bibliografia. Cf. H. Vorgtimler, Kar/ Rabner verstehen. Eine Einfiibrung in sein
Leben und Denken, Freiburg 1. Br. 1985. Trad. esp. Entender a Karl Rabner. Introduccion a
su vida y su pensamiento, Barcelona 1988,187ss.; 1d., Kar/ Rabner. Gotteserfabrung in Leben
und Denfken, Darmstadt 2004; Andreas Batlogg, Der Denkweg Karl Rabners. Quellen,
Entwicklungen, Perspektiven, Mainz 2005; Mario Hartmann, Gotteserfahrung bei Karl
Rahner, Miinchen 2010.

*ILa cuestion de la temporalidad centra la atencién de los dltimos estudios sobre
la obra de Rahner. Se analiza la trayectoria que ha seguido su pensamiento teolégico
bajo dos perspectivas distintas. La primera lo hace desde un principio cronolégico
y hablara de un primer y de un ultimo Rahner; la segunda, estudiando el decurso de
los desplazamientos geograficos en su labor docente, dividird su vida en diferentes
fases y etapas. Y por eso, en la medida en que su misién se identifica con los luga-
res en los que ésta se desarrollé, puede también llegar a hablarse, incluso, de una
«geografia teoldgica» en Rahner. Cf. K.H. Neufeld, “Karl Rahner, Zeitgenosse”, en
H.-D. Mutschler (Hrsg,), Go#t nen buchstabieren. Zur Person und Theologie Kar! Rahners,



406 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

Digamoslo claramente, Rahner nunca escribié una obra
explicitamente soteriologica y lo que tenemos delante es un
conjunto de pequefios escritos que componen, de algin modo, su
planteamiento fundamental en esta etapa. Se trata, principalmente,
del pequeno analisis que hace de la soteriologia clasica en la
Christologie-systematisch (incluido posteriormente también en el
Grundkurs)y de los articulos que aparecieron en los dltimos
volumenes de los Schriften, en los que reflexionara sobre el tema
de la unica mediacion de Cristo, la universalidad de la salvacion,
la comprension cristiana de la redencion y el significado de los
términos “reconciliacién” y “sustitucion’™.

Wirzburg 1994, 25. Para la cuestion del “ultimo Rahner” y la conveniencia o no
de emplear dicho término cf. Y. Tourenne, La théologie du dernier Rabner. “Aborder an
sans-rivage”, Paris 1995. El autor, sin embargo, no logra aclararnos qué se esta que-
riendo decir cuando se habla del Gltimo Rahner. Esta obra, en realidad, se reduce a
un largo comentario de una contribucién de Rahner de 1970 sobre el método de la
teologfa del que al final ofrece una traduccién al francés: K. Rahner, “Uberlegungen
zur Methode der Theologie”, en S3T, IX, 79-126 (ST 22/1a, 301-335).

> Cf. K. Rahner - W Thusing, Christologie-systematisch und exegetisch. Arbeitsgrun-
dlagen fiir eine intersdisziplindre Vorlesung, Freiburg i. Br. 1972(SW 22/1b, 793-835).
Traduccion esp. Cristologia. Estudio teoldgico y exegético, Madrid 1975, 55ss.; K. Rahner,
Grundknrs des Glaubens. .., 279ss. (SW 26, 271ss.) (trad. esp.334ss.); Id., “Der eine
Mittler und die Vielfalt der Vermittlungen”, enS3T, VIII, 218-235 (S 22/1b, 714-
728); 1d., “Der eine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, en S371,XITI,
251-282 (SW 22/1b, 884-907); 1d., “Das christliche Verstindnis der Etlésung”,
en SFTXYV, 236-250 (ST 30, 346-358); 1d., “Verséhnung und Stellvertretung”, en
SZIXYV, 251-264(SW 30, 359-370); ver también Geist und Leben 56 (1983) 98-110a;
cf. igualmente G. Obethammer (Hrsg.), Epiphanie des Heils. Zur Heilsgegenwart in indi-
scher und christlicher Religion, Wien 1982, 149-160.

Para la soteriologfa de K. Rahner cf. A. Grin, Erlisung durch das Kreuz. Karl Rab-
ner Beitrag zu einem heutigen Erldsungverstindnis, Munsterschwarzach 1975; W.H. Carey,
The concept of salvation in the writings of Karl Rabner, New York 1976; Angelo Amato,
«Dall'uomo al Cristo, Salvatore assoluto, nella teologia di K. Rahner. La ‘cristolo-
gia trascendentale’ al suo primo livello di riflessione», en Salesianum 41 (1979) 3-35;
H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, en: Id., Theodramatik, Bd 3:
Die Handlung, Einsiedeln 1980, 253-262. Trad. esp. Teodramdtica, vol 4: La accion,
Madrid 1995, 249-259; E. Iannone, “Karl Rahner: Eteroredenzione o autoredenzio-



INTUITU MERITORUM CHRISTI 407

En las siguientes paginas presentaré algunos de los grandes
temas o nucleos fundamentales de la soteriologia de nuestro
autor. Cada uno de ellos aborda una cuestién determinada,
aunque sin desvincularse légicamente del conjunto general. S6lo
una mirada global de todos estos aspectos puede permitirnos el
acceso completo a la dltima propuesta soteriologica de Rahner.

Pero a pesar de esta aparente fragmentariedad de la propuesta
soteriolégica rahneriana, parece evidente que su pensamiento a
este respecto ha abierto nuevos horizontes y perspectivas en un
tema que habfa quedado practicamente clausurado desde la edad
media. Sus aportaciones logran efectuar una aproximacion real
del tema de la redencion al hombre de nuestro tiempo. Nos son
pocos, sin embargo, los riesgos y limites que conlleva el desarrollo
ulterior de sus ideas en vistas a conseguir una recta comprension
de la salvaciéon. Acoger los aspectos positivos y sefalar los
negativos es el proposito que anima el presente estudio. Se trata
de presentar los problemas de fondo planteados normalmente
por la critica que ha visto como «en su soteriologia quedan al
descubierto los puntos més débiles de su pensamiento»* .

ne?”, en Rassegna di teologia 37 (1996) 597-622; W. Sandler, Bekehrung des Denkens.
Karl Rahners Anthropologie und Soteriologie als formaloffenes System in triadis-
cher Perspektive, Frankfurt am Main 1996; D. Marshall, Inzo the inescapable darkness.
Karl Rabner’s theology of redemptive suffering, Pittburgh 1997; A.R. Batlogg, Die Mysterien
des Lebens Jesu bei Karl Rabner. Zngang zum Christusglanben, Innsbruck — Wien 2003; L.
Ibekwe, The universality of salvation in Jesus Christ in the thought of Karl Rabner. A chrono-
logical and systematic investigation, Wirzburg 2000; Peter Lining, Der Mensch im Angesicht
des Gekrenzigten. Untersuchungen zum Krenzesverstandnis von Erich Prywara, Karl Rabner,
Jon Sobrino und Hans Urs von Balthasar. Minster 2007: D. Edward, The Deification of
the Universe: Karl Rabner, Minneapoli 2010; D. Sattler, Geisterfabrung als erlisende Gotte-
serfabrung, Freiburg i. Br. 2011; M.E Fischer, “The soteriologies of Karl Rahner and
Hans Urs von Balthasar”, Philosophy & theology 28 (2016) 513-525; B. R. Peterson,
Being salvation. Atonement and soteriology in the theology of Karl Rabner, Minneapolis 2017
con bibliografia en 269-288.

* Sobre las dificultades internas de la teologia de Rahner cf. H. Shea, «Internal
Difficulties in the Theology of Karl Rahner, en Modern Theology, Oxford, (2020)



408 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

En realidad, en este tipo de critica laten basicamente los dos
reproches fundamentales dirigidos a la obra de Rahner, a saber:
el de reducir la teologia a mera antropologia y el de deducir la
cristologia de la antropologia. Creemos, sin embargo, que ambos

reparos deben ser considerados mas bien como malentendidos’

1-23; O. Gonzalez de Cardedal, «lLa soteriologfa contemporanea» en Salmanticensis
(1989) 267-317, 305. El articulo condensa las cuestiones mds candentes que la so-
teriologfa contemporanea plantea en la actualidad y muestra, al mismo tiempo, los
avances y las convergencias que se han producido en la investigacién de los dltimos
decenios. El autor alude al final de su estudio a una serie de «problemas de fondo» y
para su solucién propone, por un lado, el didlogo interdisciplinar entre las distintas
materias teoldgicas que facilite una mejor y previa articulacién de la soteriologia
y, por otro lado, su reconstruccién a partir de la integracién de la comprension
humana contemporanea y de las nuevas perspectivas biblicas que ha abierto la exé-
gesis. Uno de esos problemas de fondo viene representado por «las dos lineas mas
complejas y radicales de la teologfa contemporanea»: Rahner y Balthasar. El primero
acentda la oferta de salvacion previa y universalmente otorgada por Dios a los hom-
bres y manifestada irreversiblemente en Cristo como signo y simbolo de redencién.
El segundo subraya el papel de la accién dramitica llevada a cabo por Cristo al
considerarlo como el representante maximo de toda la humanidad ante Dios. Fl
ocupa nuestro lugar y gracias a su muerte vicaria, Dios se decide por el hombre.
(Ibid., 305-308). Para la confrontacién Rahner-Balthasar cf. C. Kappes, Freiheit und
Etlésung... o.c. 56ss; V. Holzer, Le Dieu Trinité dans I’histoire. Le différend théolo-
gique Balthasar-Rahner. Préface de Bernard Sesboiié (Paris 1995) con bibliografia;
M. E. Fischer, «T'he Sotetiologies of Karl Rahner and Hans Urs Von Balthasar», en
Philosophy and Theology 28 (2016) 513-525.

* Lo que Rahner mantiene, en su superacion de la teologfa neoescolastica y su
confrontacién entre naturaleza y gracia, es que el hombre estd remitido ya siempre
a Dios; experimenta a Dios como su interlocutor y sélo asi se puede entender. Es
decir, el hombre no viene dado nunca como naturaleza pura, como simple natu-
raleza, como si ¢l pudiera encontrarse después, en el curso de su natural desarro-
llo, con la revelacién de Dios: «Nein, der Mensch ist immer schon der potentielle
Adressat gottlicher Offenbarungy es el que ya siempre esta afectado con la gracia
y la voluntad de salvacion. Esto significa que jel hombre no se puede comprender
antropolégicamente en absoluto sin Dios! («Der Mensch kann sich anthropologisch
gar nicht ohne Gott verstehenly). Véase B.J. Hilberath, Karl Rahner. Gottgeheimnis
Mensch, Mainz 1995, 33ss., procurando deshacer los dos malentendidos que se dan
mas frecuentemente en la recepcién de la obra de Rahner: el reproche de reducir la



INTUITU MERITORUM CHRISTI 409

que el propio Rahner se encargd ya de deshacer. Para nuestro
autor, en efecto, la teologia puede tranquilamente empezar por
el hombre® | pero de este punto de partida no se desprende
en absoluto ninguna reducciéon subjetivista. Estamos ante el
llamado método “antropolégico-trascendental”, uno de los hilos
conductores que constituyen la trama del pensamiento teol6gico
rahneriano hasta el final de su obra’ . En si mismo considerado,
consiste en la pregunta que el propio sujeto que conoce se hace
por las condiciones de posibilidad del conocimiento de un
determinado objeto®.

teologfa a mera antropologia y el de deducir la cristologfa de la antropologfa. (Id.,
Gottgeheimnis Mensch, 33ss). Una magnifica introduccién a la antropologia de
Rahner puede verse en J.L. Ruiz de la Pefia, «Espiritu en el mundo. La antropologia
de Karl Rahner en J. de Sahagun (dr.), Antropologias del siglo XX, Salamanca
1976, 180-201.

¢ Cf. Karl Rahner, «Glaubensbegriindung heute» SzT, XII, 24. Los principios de
su antropologfa teol6gica hay que situarlos ya en Geist in Welt, la tesis que prepard
en filosoffa y que Honecker rechazé por innovadora. Se preguntaba allf, desde la
metafisica del conocimiento finito en Santo Tomas, por cémo puede el hombre
conocer a Dios. Estos pilares los desplegarfa después en Horer des Wortes.

" Una de las dltimas tesis que se han elaborado sobre Rahner analiza las relacio-
nes entre filosoffa y teologfa en el ultimo periodo de nuestro autor, aunque no con
demasiados resultados. El trabajo dedica especial importancia al articulo publicado
en 1969 Reflexiones sobre el método en teologia (Karl Rahner, «Uberlegungen zur
Methode der Theologie», SzT, IX, 79-126) con un largo comentario y analisis en la
segunda parte. Para el autor, este escrito «representa una cierta cesura simbolicay.
Cf. Y. Tourenne, La théologie du dernier Rahner. «Aborder au sans-rivage, especial-
mente 205-235, cita en 43.

$ Cf. Karl Rahner, «Uberlegungen zur Methode der Theologie», SzT, IX, 98.
Sobre el método trascendental cf. Id., «T'heologie und anthropologie», SzT VIII,
43-65; «Uber kiinftige Wege der Theologie», SzT X, 41-69; «Transzendentaltheolo-
gie» SM IV 986-992. Una introduccién al método puede verse en K. H. Weger, Karl
Rahner, 13ss. Cf. A. De Luis Ferreras, La cuestion de la incomprensibilidad de Dios,
pp. 76-114. Rahner confiesa que su arranque inicial estuvo marcado por la lectura de
Kant y, sobre todo, del jesuita belga Joseph Maréchal, de cuyos libros tomé largas
notas en los afios de estudios de filosofia en Pullach (Miinchen). El mismo dice: «el
marechalismo tomé en mi una forma que se calific6 mas tarde de “filosofia y teolo-



410 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

No vamos a explanar aqui todo lo que da de si el desarrollo de
este método en la obra de Rahner. Baste decir que su aplicacion
en la Teologfa, y mas concretamente en la cristologfa, ha sido
objeto de reiteradas y constantes criticas. Quiza la mas pertinente
sea la que piensa que el planteamiento trascendental corre el
peligro de determinar las estructuras de “la cosa en si” desde
la proyeccion de las condiciones extraidas a partir del sujeto.
Rahner se adelantaba ya a estas dificultades aduciendo que «el
angulo de visién antropoldgico facilita una mejor comprension
de las estructuras de la cosa en ‘s’, que si ya de antemano se
procede de la manera mas objetivista posible»’.

gfa transcendental’» (P. Imhof — H. Biallowons (Hrsg.), Glaube in winterlicher Zeit,
26; 53s. El propésito de Maréchal fue confrontar el método tomista con el método
trascendental de Kant cf. K. H. Neufeld, Die Briider Rahner, 80ss.). El manuscrito
mas temprano que se conserva de Rahner es un estudio sobre los fundamentos de
una teorfa del conocimiento en Joseph Maréchal. Ia fecha de conclusion data del
«13.IV.1927». Rahner analiza el texto siguiente: J. Maréchal, Le point de départ de
la métaphysique: Legons sur le développement historique et théorique du probleme
de la connaissance. Cahier V: Le Thomisme devant la Philosophie critique, Paris
1926. El texto se encuentra ya publicado en Katl Rahner SW. 2 p. 373-406: Die
Grundlagen einer Erkenntnistheorie bei Joseph Maréchal. Cf K. Neufeld «Joseph
Maréchal und Karl Rahner (K. Rahner Todestag 30. 3.): Vom Umgang mit Thomas
von Aquiny, en Zeitschrift fiir katholische Theologie 137 (2015) 127-140.

? «Mas problematica es, ciertamente, la subordinacion de la cristologia a la an-
tropologfa teolégica. Pero téngase en cuenta que de la cristologia volvemos a tratar
al hablar de la redencién. La cristologfa escapa mas facilmente a la apariencia, di-
ficilmente evitable, de lo mitolégico y maravillosista, si la encarnacién del Logos
(a pesar de su completa unicidad, libertad e imprevisibilidad a partir de abajo) es
considerada como la realizacién suprema de la relacién fundamental que existe, en
general, entre Dios y criatura espiritual. De esta manera se hace mds clara la unidad
de la persona y del oficio de Cristo. Finalmente, el punto de vista ‘quoad nos’, es
decir, el punto de vista antropolégico, no tiene por qué oscurecer las estructuras de
la cosa ‘en sf’; precisamente desde el angulo de visiéon antropolégico pueden verse
mejor estas estructuras de la cosa en si, que si ya de antemano se procede de la ma-
nera mas objetivista posible» (Karl Rahner, «Uber den Versuch eines Aufrisses einer
Dogmatik», 435, nota 12 (40s, nota 28). Remite al articulo «Probleme der Christo-
logie heutey, SzT, I, 169-222; ver también «Chalkedon -Ende oder Anfang?», en A.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 411

La aplicacion de este método, a pesar de todo, conduce
a consecuencias importantes. Piénsese, por ejemplo, los
interrogantes que se plantean en el caso de la soteriologia. Al
pretender que las estructuras fundamentales, tanto las dadas
de antemano de manera apridrica en el hombre, como las del
acontecimiento historico de la redencion en si, coincidan
reciprocamente ¢no se corre el peligro de influir en la misma
comprension del ‘factum’ concreto de la redencién? La respuesta
categorial acontecida en la inmanencia de la historia ¢no queda
determinada como una consecuencia légica que se extrac a
partir de la pregunta que el hombre se hace de la misma idea
trascendente de la salvacion? Responder a este tipo de preguntas
pertenece ya al contenido de la presente investigacion. Por ahora
es suficiente decir que, en los ultimos afos, Rahner parece que
acentda la busqueda por los elementos a posteriori de la teologia
-especialmente del concreto histérico y de la imposibilidad de
deducirlo de la inmanencia o de la subjetividad- e intensifica
el esfuerzo por relacionar lo trascendental con lo categorial e
histérico™.

1. TRANSCENDENTALIDAD E HISTORIA

El misterio de la redencién no puede concebirse, segin
Rahner, como una alternativa entre transcendencia ¢ historia
porque para la conciencia cristiana no existe tal disyuntiva. La

Grillmeir y H. Bacht (Hrsg,), Das Konzil von Chalkedon, I1I, Wiirzburg 1954, 3-49.
Trad. espafiola «Problemas actuales de cristologia», EAT, I, 167-221.

' «lLes toutes derniéres années semblent ouvrir une troisieme recherche plus in-
tensive: ... les éléments ‘a posteriori’ de la théologie, avant tout le concret historique
et 'imposibilité de déduire, ainsi que 'imposibilité de mener a terme la réflexion sur
la foi, sont thémetisés d’une maniére plus claire» (K. Lehmann, «IKarl Rahner», 863.
Cf. Y Tourenne, La théologie du dernier Rahner, 27ss.



412 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

historia se dirige transcendentalmente hacia Dios vy, viceversa, la
“transcendentalidad”"" del hombre cobra peso de realidad efectiva
unicamente cuando se hace historia concreta. Una historicidad
que esta determinada, ademas, por la absoluta voluntad salvifica
de Dios hasta el punto de poder decir, con los padres, no solo que
lo que es asumido (por Dios) es redimido, sino también que “Zodo
ha sido asumido vy, por ello, todo ha sido redimido”'? Es verdad
que el hombre surgido de la Ilustracién no tiene ningtin problema
con el Deus absconditus, con aquel que mora en el misterio de la luz
inaccesible y transmundana, a la hora de mantener la autonomia
inmanente del mundo. La dificultad aparece, en cambio, cuando
ese mismo hombre se pregunta cémo puede entrar en relacion
esta voluntad transcendental (que en el existencial sobrenatural,
en cuanto comunicacién ofertada por Dios mismo a la criatura,
determina permanentemente y dondequiera al hombre) con la
historia concreta de la salvacion y de la revelacion.

La categoria historica de la revelacion se convierte, por tanto,
en motivo de escandalo para la conciencia moderna®. :Cémo
un suceso categorial fragmentario de la historia puede tener
significaciéon universal para cada uno y todos los sujetos de
esa misma historia? Rahner considera que la particularidad de

" Una aproximacion a los aciertos y los limites de la interpretacion rahneriana
de la experiencia trascendental puede verse en Santiago Arzubialde, «lLa experiencia
trascendental de Dios en la obra de K. Rahner, en Estudios Eclesidsticos 80 (2018)
291-314. Igualmente cf. David Sendrez, «Expérience de Dieu et expérience trans-
cendantale chez Karl Rahner», en Transversalités 151 (2019) 123-151.

2 Cf. K. Rahner, “Das christliche Verstindnis der Erlosung”, 239 (ST 30,
348s.).

1 Cf. K. Rahner — J. Ratzinger, Offenbarung und Uberlieferung, Freiburg 1965 (SW
22/1a, 5-14). Trad. espafiola Revelacién y Tradicién, Barcelona 1970, 13. El libro esta
dedicado a Hans Urs von Balthasar en su LX aniversario. El estudio breve de Rah-
ner sobre el concepto de revelacion es una leccién dada por el autor con ocasion
de su promocion a doctor honoris cansa por la Facultad Catdlica de Teologia de la
Universidad de Munster de Westfalia, en mayo de 1964.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 413

Jesus no ocasiona ninguna dificultad por cuanto en ella parece
concretarse, de la manera mas real y tangible, la preferencia de
Dios hacia su criatura'®. En su opinién, el principio que debe
guiar nuestra reflexion en este aspecto es el de la necesidad de
superar el abismo entre la historia de la salvacion y la historia del
mundo manteniendo la unidad y mutua relacion entre el factor
transcendental y el historico-categorial de la tnica revelacion y
unica historia”®. Pero esta respectividad intrinseca no hay que
entenderla en el sentido de una simple identificacion entre ambas
historias, sino que la historia de la salvacion, de la revelacion y
de la fe resulta ser coextensiva'® respecto de la historia general
profana. La cuestioén aqui radica, sobre todo, en el como de la
actuacion de la voluntad salvifica en el mundo, es decir, el modo
en que dicha voluntad (gracia) se relaciona con su concreta
manifestacion historica (naturaleza). Rahner descartara hablar, en
este sentido, de causa y efecto porque no se trata de una relacion
que se realice desde fuera, sino de dos elementos internos de
un todo que se condicionan y fundan reciprocamente. La

" Cf. K. Rahner, “Das Alte neu sagen. Rede des Ignatius von Loyola an einen
Jesuiten von heute”, en S3T, XV, 373-408; ver también K. Rahner, P. Imhof y HN.
Loose, Ignatins von Loyola, Freiburg 1978, 10-38 (SW 25, 299-329). Trad. espafiola,
Ignacio de Loyola, Santander 1979, 3-32, aqui p.14. Refiriendo su propia y personal
expetiencia en las palabras de Ignacio de Loyola dird que “[...]sélo se encuentra
totalmente a Jesus, y a Dios con €1, cuando se ha muerto con él. Pero cuando uno
se percata de que esta solidaridad en la muerte debe acontecer a lo largo de toda la
vida, entonces es precisamente cuando determinadas peculiaridades de la vida de
Jests, a pesar de su caracter aparentemente contingente y de su relatividad histérica
y social, cobran una enorme significacién” (Ibid., STV 25, 310). Cf. P. Imhof - H.
Biallowons (Hrsgs.), Glaube in winterlicher Zeit. . ., 124.

' Para lo que sigue cf. K. Rahner, “Weltgeschichte und Heilsgeschichte”, en
ST, V, 115-135 (SW 10, 590-604). Trad. esp. en: Escritos de Teologia (EdT), V, 115-
134.

16 Cf. 1d., Grundfkurs des Glanbens, 147 (S 26, 141) (trad. esp. p. 177); K. Rahner
- ]. Ratzinger, Offenbarung und Uberlieferung, 16s. (S 22/1a, 14s.).



414 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

manifestacion historica se comporta, mas bien, como efecto y
fundamento de la voluntad salvifica'’.

Para justificar esta mutua implicacion e interna reciprocidad
entre transcendentalidad e histotia, o entre gracia y naturaleza'®,
Rahner acude al concepto de la solidaridad salvifica que unifica y
condiciona a tiempos y espacios. Se trata, en primer lugar, de la
solidaridad salvifica que hace que la realidad espiritual del hombre
esté co-determinada también por la realidad de los otros y por
todas sus acciones libres. Somos solidatios también alli donde
aparentemente uno se la juega a solas y en silencio con el mismo
Dios, sin menoscabo de que cada cual desarrolle su particular
definitividad en la libertad que le es propia e insustituible. Que
cada uno sea, en este sentido, responsable de la salvacion del otro
es, como dijo Pio XII, un misterio que nos estremece'. Pero
este fenomeno intercomunicativo no solo reviste importancia

"7 Cf. K. Rahner, “Erlosung”, en K. Rahner - A. Datlap (Hrsgs.), Sacramentum
Mundi (SM), Freiburg 1967-1969, aqui vol. 1, 824-840 (S 17/2, 1009-1022, aqui
1017). trad. esp. “Redencién”, enSM, 1, 758-775, aqui p. 770.

'8 Para la comprension rahneriana de la relacion entre Naturaleza y Gracia cf. K.
Rahner, “Uber das Verhiltnis von Natur und Gnade”, en S31°1, 323-345 (SW'5/1,
66-83); 1d., “Natur und Gnade”, en S3T, IV, 209-236 (SW'5/1, 111-132); P. Rulands,
Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade. Das iibernatiirliche Existential und der Begriff
der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000.

' Cf. Mystici Corporis, 43 cit. por Karl Rahner, “Verschnung und Stellvertre-
tung”, 263, nota 4 (S 30, 370). Bien pudiera ser este un punto de partida para
lograr la asociacién -de la que, a juicio de Kasper, dependia el futuro de la fe- entre
la idea biblica de sustitucién y la moderna de solidaridad. Cf. W. Kasper, Jesus der
Christus, Mainz 1974. Trad. esp. Jesiis, e/ Cristo,Salamanca 1976, 274. Un sencillo re-
sumen de las posiciones teologicas mas relevantes a este respecto en M.A. Garcia
Borts, ;Cdmo nos salva Jesiis? Repensar hoy la salvacidn, Bilbao 2013; véase la voluminosa
monograffa dedicada al desarrollo histérico del concepto de “substitucion” publi-
cada por Stephan Schaede, Stellvertretung. Begriffsgeschichtliche Studien zur Soteriologie,
Tubingen 2004; véase también la excelente presentacién de E.J. Justo, La salvaciin.
Esbozo de soteriologia, Salamanca 2017; igualmente J.S. Holcomb, Christian theologies of
salvation. A comparative introduction, New York 2017.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 415

salvifica para la relacién que solidariamente se da entre nosotros,
sino que es evidentemente significativo también para la relacion
soteriolégica de Jesus con todos los hombres. La unidad de la
historia se romperfa hecha pedazos si el destino concreto de
uno de sus miembros tnicamente quedara restringido al ambito
petrsonal de lo privado™.

La “contemporaneidad”, de la que también nos hablara Seren
Kierkeggard®, reclama del mismo modo una consideraciéon no
homogénea de los acontecimientos histéricos. No todos los
acontecimientos particulares de la historia tienen el mismo valor.
La historia no nivela por un mismo rasero todos los sucesos y todos
los tiempos, sino que ella tiende a un punto culminante. Tiende a
este punto como su final, no en el sentido de lo conclusivo, sino
en el de lo insuperable® que logra su definitivo cumplimiento,
es decir, como automanifestacion del mismo Dios otorgandose
y comunicandose libremente a s{ mismo en esa misma histotia
de la que resulta ser su fundamento y causa finalis o entelequia®.

» Cf. K. Rahner, “Der cine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, 265
(SW22/1b, 894).

! Existe un interesante estudio analizando el concepto de «contemporancidad»
o «simultaneidad» (Gleichzeitigkei?), idea fundamental en la obra de Séren Kierke-
gaard, desde la perspectiva de la teologia de Rahner. El autor resume al final su
intento aclarando que dicha contemporaneidad de los seres humanos de cualquier
época y lugar con Jesucristo no significa defender la idea de la posibilidad de una co-
pia histérica, sino solo en el sentido paradigmatico de una existencia humana tnica
e irrepetible. Cf. K. Wolff, Das Problem der Gleichzeitigkeit des Menschen mit Jesus Christus
bei Soren Kierkegaard im Blick anf die Theologie Kar! Rabner, Wirzburg 1991, 242.

* Cf. K. Rahner, “Tod Jesu und Abgeschlossenheit der Offenbarung”, en:
SZIXII, 159-171 (SW 22/1a, 453-461). Rahner distingue con atinada precision
entre la insuperabilidad (Unziberbolbarkei?) y la conclusividad (Abgeschlossenbei?) de la
revelacion en Jesucristo.

# El concepto de entelequia ha sido utilizado habitualmente como compren-
si6n ultima de la accion de Dios en la historia, entre otros por filésofos de la talla de
Kant y Husserl. El primero, desde la propuesta de un teismo moral, postula la ne-
cesidad pura practica de pensar a Dios como fin final de la creacién y garantia para



416 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

Rahner plantea entonces la necesidad de que, por una parte,
tal manifestacion no pueda ser deducida o educida de la propia
historia, sino de la libre actuacién de la propia comunicacion de
Dios aceptando la realidad del mundo; y de que, por otra parte,
se produzca el si y la aceptacion como respuesta de la criatura a
tal autocomunicacion divina®.

2. EL ABSOLUTO ‘PRO NOBIS’ DE DI10S PARA EL. MUNDO
Y LA HUMANIDAD

Hans Urs von Balthasar fue quien dijo que toda la teologia de
Rahner “trata del “pro nobis” absoluto de Dios para el mundo en
general y para la humanidad en particular”®. La ctitica del te6logo
suizo reprocha a nuestro autor haber reducido la soteriologia a
mera manifestacion comunicativa del amor de Dios eliminando el
momento dramatico. En el fondo, Rahner tildarfa de mitolégico a
todo intento que considerara que una accién mundana particular
pudiera producir algo asi como un cambio en la voluntad de Dios.
La pregunta que debemos volver a plantearnos nuevamente es la

lograr el Bien supremo que vincula virtud y felicidad. Para el segundo, sin romper
los estrechos limites de la técnica fenomenoldgica, la idea de Dios es el resultado
de admitir la presencia de la indubitable teleologia en todas las cosas, incluido el
ser humano: “Gott als Entelechie, Gott als evepyew” (E. Husserl, Grenzprobleme
der Phéanomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der Instinkterenzprobleme. Metaphysik.
Spite Ethik. Texte ans dem Nachlass (1908-1937). Hrsg. von Rochus Sowa und Thomas
Vongehr, Dordrecht - Heidelberg - New York - London 2014, Husserliana 42, 111:
“Metaphysik: Monadologie, Teleologie und philosophische Theologie”, 137-264,
aqui 168; Cf. FJ. Herrero Hernandez, “La critica de Edmund Husserl a la idea de
Dios y el ‘giro teolégico’ de la Fenomenologia”, en 1. Murillo (Ed.), Pensar y conocer a
Dios en el siglo XXI, Madrid 2016, 233-243.

* Karl Rahner, “Der eine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, 269
(SW22/1b, 897).

» H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, 262 (259).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 417

que trata de averiguar qué lugar y cudl es el significado que en
sistema rahneriano tiene, por un lado, el hombre y su accién en la
historia y, por otra parte, Jesds y su existencial encarnado como
destino absoluto de salvacion.

El principio elemental del que hay que partir es el que
considera a Dios como la expansién de la suma de bondad
y del amor en la linea platonico-escolastica del “Bonum

diffusivum sui est”?

. La influencia de San Ignacio resulta
también aqui decisiva. Se trata de la propia experiencia de
gracia que encuentra siempre a Dios manifestando su voluntad
salvifica como preferencia por la criatura sin que con ello él
resulte empequefiecido ni la criatura pierda su consistencia.
La “experiencia de la encarnacién de Dios en su criatura” se
concibe, pues, como un descenso de Dios hacia la finitud que
progresivamente va haciéndose buena. La criatura participa
en esa preferencia de Dios cooperando en su descenso hacia
lo inmediato?. El cristianismo, en su sustancia basica, no
puede experimentarse y comprenderse simplemente como una
redencién de la culpa en tanto que infringida por el hombre.

% Cf. O. Gonzélez de Cardedal, Jesis de Nazaret. Aproximacion a la cristologia, Sa-
lamanca 1993, 3 ed., p. 286. La nocién platénica de Dios como bien que se difunde
llegaria hasta los autores medievales a través del seudo Dioniso, estando presente
incluso en santo Tomas que considera que uno de los motivos de la encarnacién
de Dios fue mostrar “la intensidad de su amor a los hombres, a fin de que en lo
sucesivo estuviesen sometidos a Dios, no por el temor de la muerte, que el primer
hombre habia despreciado, sino por los afectos de la caridad”, Sto. Tomas de Aqui-
no, Compendium Theologiae. Trad. esp. Compendio de Teologia, Madrid 1980, pp. 200 y
382; cf. Id., Summa Theologica 111 q.1 a.1 in ¢.

7 Cf. K. Rahner, “Das Alte neu sagen”, 11 (ST 25, 300). Sobre la importancia
del término “expetiencia” en la teologfa de Rahner cf. David Sendrez, «Expérience
de Dieu et expérience transcendantale chez Karl Rahner, Transversalités 151 (2019)
123-151.



418 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

El creyente no es objetivamente justo y pecador a la vez*, en
cuanto que el desarrollo de la voluntad salvifica de Dios crea
algo nuevo en él. Pero esto no implica que no se tome en serio
la realidad del pecado®.

Es evidente que el interés principal de Rahner consiste
fundamentalmente en evitar una reducciéon hamartioldgica de
la soteriologfa. La realidad del pecado nunca puede concebirse
como si fuera algo que sorprendiera a la voluntad salvifica de
Dios. En este sentido, la soteriologfa debe fundamentarse desde
una situacion supralapsaria. Y para ello hemos de aceptar que
la actitud que Dios toma respecto al pecado sea la voluntad de
permision. Podemos decir que Dios admite la culpa en el mundo
porque este mundo esta ya abrazado por su amor desde el
principio. La sombra del pecado no hace sino poner de manifiesto
que el verdadero corazén del mundo es el amor de Dios. Este es,
dice Rahner, un misterio ciertamente incomprensible™.

* La férmula reformada no ha de ser reconocida objetivamente por la doctrina
catdlica para la que “la accién divina es lo decisivo en la justificacion y no la accién,
la posicion, la vivencia o la fe del hombre... pero dicha férmula esté justificada si se
la entiende como enunciado de la experiencia de cada hombre”, Id., “Gerecht und
Stinder zugleich”, en Sz VI, 262-276 (SW'5/1, 194-205, aqui 199) trad. esp. “A la
pat justo y pecador”, en EdT VI, 256-270, aqui p. 261.

# Rahner sefiala la reduccién que la mentalidad actual hace del pecado en dos
direcciones contrarias: Una lo minimiza considerandolo sélo como “el llamado
mal” en el mundo, como un fendémeno inevitable del roce que se produce en el
camino de la evolucién (K. Lorenz), o disolviéndolo desde la psicologfa profunda
como simple pesadilla, como la sombra de la existencia con la que hay que vivir
sin levantar protesta alguna (G. Jung); la otra corriente se aparta ain mas de la
afirmacion cristiana al situar la libertad del hombre de manera tan independiente y
auténoma en la historia que termina haciendo del mal un absoluto definitivo e irre-
vocable. Cf. Id., “Versdhnung und Stellvertretung”, 251s. (ST 30, 359s.).

0 Cf. 1d., “Soteriologie”, en SM IV, 590-596, aqui p 592 (SW'17/2, 1284-1289,
aqui 1285) trad. esp. “Soteriologia”, en SM, VI, 462-468, aqui pp.462s.; Id., “Ver-
séhnung und Stellvertretung”, 256 (S 30, 363).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 419

Lo cierto es que el pecado nunca fue un absoluto irremediable.
Lo definitivo e irrevocable era y es el amor de Dios y si aquel
fue permitido lo fue unicamente como superado ya desde
siempre. Por eso no es aconsejable distinguir en exceso entre
la divinizacién, como santificacién sobrenatural, y la gracia de
Dios como perdon de la culpa’, porque la voluntad unica de
Dios mira de antemano a Cristo como su culminacién histérica.
Sélo hay un «nucleo interno» que adquiere la primacia jerarquica
en las verdades de fe y es el que sostiene que unicamente Dios
mismo, en su libre y absoluta autocomunicacién, constituye la
substancia misma de nuestra salvaciéon. No otra cosa es lo que se
afirma en la doctrina de la «gracia increada» considerada como
la entelequia mas intima del mundo. Pero para que el concepto
de gracia sea correctamente comprendido hemos de presuponer
aun otra premisa: Esta gracia increada nos es transmitida
a través de Jesucristo; es gracia de Cristo y lo es como gracia
incluso prelapsaria. La propuesta soteriolégica fundamental es la
que dice, finalmente, que el hombre recibe su salvacion “zntuitu
meritorum Christ?™.

La cuestion que acaba de plantearse abre el espinoso tema de
la causalidad eficiente de la existencia de Cristo para la salvacion
del hombre. La cruz de Jesus se manifiesta entonces como el
signo eficaz (signum efficax — Realsymbol) de esta voluntad salvifica
de Dios que todo lo llena. Pertenece, en tanto que resultado, a ese
tipo de voluntad de salvacién que, saliéndose fuera de la realidad
divina y manifestandose en el aqui y ahora histéricos de Jesus,

L Cf. Id., “Erlosung...”, 1163 (§SW'17/2, 1012) trad. esp. 763.

2 Cf. Id., “Theologie und anthropologie”, en S3T,VIIL, 43-65, aqui 53 (SW
22/1a, 283-300, aqui 291).; ver también P. Burke (Hrsg.), Kiinftige Aufoaben der Theo-
logie, Miinchen 1967, 31-60; K. P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie
Karl Rabners, Freiburg 1. Br. 1974.



420 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

hace visible la voluntad interna y misteriosa de Dios segun la
distincion presente ya en la carta a los Efesios™.

3. EL PORTADOR ABSOLUTO DE SALVACION
(<DER ABSOLUTE HEILBRINGER»)

LLa soteriologia supone, segin Rahner, el mejor camino para
llegar a la Cristologia. Jests constituye la manifestacion concreta
de la donacién historico-escatologica de la salvacion de Dios a
nosotros y, en este sentido, es el portador absoluto de la salvacion.
La historia de salvacion asi comprendida no comienza, por tanto,
con Cristo, aunque toda ella tienda hacia él como a su meta™.
De lo que se trata ahora es de encontrar el apoyo que conecte de
algin modo esa voluntad salvifica de Dios, como existencial dado
al hombre permanentemente, con la concrecion de la misma tal y
como se ha manifestado en el ambito de la historia particular. Se
pretende superar asi la dificultad que entrafia concebir, de manera
apriorica, laidea de Cristo suministrada por una cristologia de tipo
transcendental o “en busqueda” a la hora de establecer la relacion
entre ella y el dato objetivo y categérico de Jesus de Nazaret.
Rahner rechaza por principio hacer una diferenciacion excesiva
entre un sujeto transcendental de tipo subjetivo y considerado
como portador absoluto de la salvacion, por un lado, y la
personalidad concreta e histérica de Jesus, por otro. Uno y otro
representan la misma realidad desde perspectivas distintas o son
momentos internos de la misma y tnica redencién cristiana®.

Es verdad que este planteamiento transcendental inclina
muchas veces a pensar que lo decisivo aqui sea, realmente, lo

» Cf. Id., “Das christliche Verstindnis der Erlésung”, 246s. (S 30, 355).
* Cf. Id., “Soteriologie”, 592 (SW17/2, 1286).
» Cf. Id., “Das christliche Verstindnis der Erlésung”, 239 (S 30, 348s.).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 421

que se deduce de las condiciones apridricas dadas en el sujeto,
como si lo que se experimenta a posteriori sélo tuviese la
misiéon de corroborar algo que ya se sabia de antemano. Mas
aan, parece que el factum viene a ser una determinaciéon hecha
transcendentalmente en la conciencia del sujeto disminuyendo
de esta manera la importancia soteriologica de la humanidad de
Cristo™. El problema aqui es el de la articulacionde la teologia
apriorico-transcendental con la teologia histérico-categorica,
problema que hay que resolver dentro del marco mas amplio de
la relacion entre teologfa y antropologia®. Para Rahner, la dltima
condiciéon de posibilidad del conocimiento del portador absoluto
en el sujeto no es sino la gracia misma y esta es, a su vez, el
fundamento objetivo del elemento histérico que conocemos con
posterioridad™.

En un primer momento, nuestro autor llega al concepto
de «Portador absoluto de salvacion» desde los analisis que hace de
la evolucién del mundo y de su autotranscendencia. El mundo
deviene en un proceso historico entendido como evolucién hacia
una mayor y mas alta autotranscendencia. Este mundo aspira a un
punto en el que se pueda acoger en libertad la autocomunicacion

* Cf. la These (Dissertation) defendida en la Faculté de théologie de Louvain
por, D. Muscadin, I’importance éternelle de ’humanité de Jésus pour la relation a
Dieu chez Karl Rahner, LLuvain 2016.

7 Para la comprension rahneriana de la relacion entre teologfa y filosoffa cf. K.
Kilby, Kar/ Rahner: Theology and philosophy, London 2004; Harald Schondorf (Hrsg,),
Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners, Freiburg 2005; Eppe, Karl Rabner
gwischen Philosophie und Theologie: Aunfbruch oder Abbruch?, Berlin 2008; C. Fabro, La
svolta antropologica di Karl Rahner, Segni 2011; J. Nedelea, «Philosophie théol-
ogisante et théologie philosophante chez Karl Rahnem, en Revue Roumaine de
Philosophie 60 (2016) 191-203; J. Mercant Simé, Los fundamentos filosdficos de la teologia
trascendental de Karl Rahner, Roma 2017,

* Cf. Karl Rahner, “Theologie und anthropologie”, 45 (S 22/1a, 283-300,
aqui 285).



422 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

de Dios mismo como ser absoluto”. Ese punto setfa la meta del
mundo y en ¢l coincidirfa la mas absoluta donacién de Dios y la
mas lograda existencia humana®. Las categorias de esperanza y
de memoria son las que ocupan el lugar central en esta reflexion.
Por lo que se refiere al término memoria, éste no se limita a la
concepcion vulgar de la palabra, en el sentido de lo hallado ya
en el pasado. Para él, l]a memoria tiene que ver también con lo
venidero que atn ha de buscarse. Por eso se puede hablar, sin
contradecirse, de una «memotia en basqueda» (suchende memoria)*
que se anticipa a lo que categorialmente se realizara en la historia.
LLa esperanza, por su parte, juega también un papel decisivo por
cuanto no sélo el mundo, sino el mismo hombre, esperan ya un
acontecimiento definitivo e irreversible, como desenlace de la
historia. Pues bien, tal suceso, determinado de manera apridrico-
transcendental, es lo que definimos como el Portador absoluto
de la salvacién (der absolute Heilbringer)*.

Pero son, sin embargo, las reflexiones acerca de la
fenomenologfa de la existencia humana las que aportan lo mas
sugerente en el planteamiento de Rahner a este propésito. Su
tesis considera al hombre como aquel ser que busca confiarse
enteramente al otro y necesita abandonarse mientras se relaciona
con el otro. Cuando este amor arriesga al hombre, sin reservas

¥ Cf. 1d., “Christologie im Rahmen des modernen Selbst - und Weltverstind-
nisses”, en 5319, pp. 227-241, aqui 237s. (S 15, 601-611, 609).

* La referencia a las tesis de Teilhard de Chardin es aqui obligada a condicion
de mantener también las reservas con las que el propio Rahner ha recibido algunos
principios basicos de su obra. Cf. K. Rahner, “Die Christologie innerhalb einer
evolutiven Weltanschauung”, S¢hT, 5, 379-410 (SW 15, 219-247). (E4T' 5, 181-219);
Id., “Christologie heute”, en $31°15, 217-224, aqui p. 223 (SW 30, 330-336, 335).

1 Para la definicion y significado de memoria y las referencias a la doctrina de
la anamnesis en Platon y a la doctrina de memoria en Agustin cf. 1d., Grundkunrs des
Glaubens, 310 (SW 26, 302s.) trad. esp. 371.

# Cf. Id., “Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung...”, 202
(W15, 233) trad. esp. 199s.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 423

y de manera radical, al otro, entonces experimenta, quiza de
manera anénima e implicita, lo que realmente expresamos con la
realidad de Dios®.

En este camino de busqueda hacia Cristo realizado de forma
atematica y anénima, Rahner ha llevado hasta sus ultimas
consecuencias el analisis de las experiencias transcendentales
dadas aprioricamente en el hombre. Segin él, tendriamos que en
cada acto en el que un hombre se atreva a confiar en otro hombre
de manera incondicional y afectando a toda la existencia, se
afirma la posibilidad de encontrar el amor absoluto y de aceptar,
implicita o explicitamente, la fe en Cristo. No otra cosa sostiene
la Escritura hablando del amor prosaicamente cotidiano que se
dirige al préjimo como lugar en el que Cristo se transparenta de
forma enteramente real y cercana (cf. Mt. 25,31-46)*. Este amor
al préjimo constituye una de las denominadas “apelaciones”
junto con la llamada a la esperanza en el futuro o a vivenciar la
muerte como realidad de definitividad ultima. Son accesos hacia
una cristologia en busqueda (suchende Christologie) que encuentra
su propia respuesta en lo que la Iglesia confiesa de Jesucristo
como autopromesa insupetable y victotiosa de Dios al hombre®.

CONCLUSIONES

La soteriologia de Karl Rahner esta llena de logros, pero tiene
también sus limites. El principal de ellos radica, en mi opinion,

® Cf. Id., Ich glanbe an Jesus Christus, Einsiedeln 1968, 15 (SW 22/1b, 677-713,
aqui p. 681).

* Rahner cita este pasaje como la prueba que la Escritura le ofrece para su ar-
gumentacion. Cf. Ibid., 26-29,31 (SW 22/1b, p. 687ss.).

# Cf. K. Rahner - W. Thising, Christologie-systematisch und exegetisch, 26ss. (SW
22/1b, 799ss.); K. Rahner, Grundkurs des Glanbens, 208s. (SW 26, 201ss.) trad. esp.
250s.



424 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

en el peligro que conlleva convertir las estructuras que se extraen
de forma abstracta, tanto del acontecimiento redentor como
del sujeto redimido, en una especie de “gafas trascendentales”*
con las que se condicione previamente la vision de la redencion
y del propio hombre. En efecto, con el método trascendental
la mirada se estrecha en demasia y el acontecimiento histérico
de la redencién queda reducido a un comun denominador. La
soteriologfa se formaliza excesivamente perdiendo asi todo el
sabor y la sustancia que dan la particularidad y la concrecion
histérica del cristianismo. A pesar de ello, el intento de Rahner
sigue presentandose ante nosotros como una tarea pendiente
aun de desarrollarse en todas sus posibilidades. Su pretension
no es otra que la de mostrar al hombre de hoy que Cristo es el
absoluto portador de la salvaciéon y que lo acontecido en él es una
oferta gratuita de Dios para todos los hombres. El problema, sin
embargo, sigue estando en spor qué precisamente ¢I? jpor qué ély
no otro cualquiera de nosotros?, es decir, ¢qué es lo que acontece
de peculiar en Jesus que hace de él alguien significativamente
importante para la salvacion de los demas?

En el fondo, la sombra de duda que estamos proyectando
sobre la propuesta soteriolégica rahneriana no es otra que la de la
imposibilidad de que el hombre pueda encontrar, subjetivamente,
aquello que la fe cristiana confiesa objetivamente acerca de
Jests o, al menos, la imposibilidad de poder abrazar, de forma
comprensible y a priori, el escandalo que supone en concreto
la profesion de fe en una redencidn por la cruz. Facilmente se
podria pensar que este método no hace sino releer la pregunta
que el hombre se hace por su salvacion a la luz del factum real

¥ Cf. A. Grin, Erfisung durch das Krenz, 195ss. La tesis de este autor a este re-
specto es que Rahner habria sido consciente de los limites inherentes a su método
trascendental e y habrifa intentado subsanarlos aplicandose en el ultimo periodo de
su labor teoldgica al analisis de la cristologfa histérico-salvifica.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 425

acontecido ya en la historia y que nosotros llamamos Jesucristo.
Parece evidente que la “necesidad” de la cruz como momento
imprescindible e inherente a la idea del redentor absoluto es algo
quedesbordacualquierexpectativaantropoldgicay que unicamente
puede deducirse desde el misterio del amor desbordante de
Dios El «rodeo» cristologico?” resulta incuestionable para una
comprension cristiana de la soteriologia que quiere tomar en
serio la persona de Jesus como causa eficiente y efectiva de
nuestra salvacion. Y tal componente no puede ser derivado, sin
mas, de la propia historia. El acontecimiento historico-concreto
de Jesus solo se muestra en su integra figura (Gestall) y en su
significacién o sentido completos cuando su vida y su mision se
reciben y acogen personalmente con unos ojos abiertos por la fe
y un corazén desnudado de formalidades y prejuicios.

La segunda dificultad en nuestra recepcion de la soteriologia
de Rahner se centra en el hombre como receptor subjetivo de
la redencion objetiva acaecida en Cristo. A pesar de todo lo
dicho respecto a la relacion entre inmanencia y trascendencia,
mucho nos tememos que no se haya aclarado del todo qué lugar
ocupa realmente la propia historia dentro de una soteriologia
que concibe de antemano la redencién por encima y mas alla de
la situacién pecadora del ser humano. Porque si la culpa, como
accién voluntaria y con real efectividad para el hombre, es un
dato extrinseco al proceso de la salvacion que Dios realiza en
la historia ¢qué sentido tiene hablar, por ejemplo, de libertad?
El momento dramiatico, como insiste Balthasar*®, debe ser

7 Esta es una expresion que utiliza Rahner para referirse al «aqui y ahora», mo-
mento concreto y lugar particular, por el que pasa irremediablemente el camino de
la salvacion. Se encuentra en Worte ins Schweigen (Innsbruck 1938) [ST7'7, 3-38]. Trad.
esp.Palabras al silencio, Pamplona 1957, 99s.

# Cf. H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, 262 (259); W. Ka-
spet, Jesus der Christus, 57ss. Cf. B. vander Heijden, Kar/ Rahner. Darstellung nnd Kritik



426 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

mantenido a toda costa si se quiere hablar con rigor y realismo
de libertad tanto en la historia como en el propio hombre. Una
y otro no pueden permanecer clausurados dentro de un sistema
de orientacion puramente trascendental porque a la esencia de la
libertad pertenece también el rechazo y la negacion de la oferta
de salvacion ofrecida por Dios. El pecado, en efecto, circunfiere
la estructura del hombre como capacidad de cerrarse a la gracia
y su apertura a la trascendentalidad, por tanto, no define con
exclusividad y exactitud la esencia del ser humano. La culpa,
aunque nunca pueda resultar ser un absoluto irremediable,
necesita ser superada para que la voluntad salvifica de Dios
prevalezca sobre ella. En consecuencia, no es suficiente decir que
el pecado fue admitido porque siempre era sabido como apresado
en la incomprensible voluntad salvifica y amorosa de Dios*, sino
que hay que afirmar, con la misma rotundidad, que el pecado fue
vencido y aniquilado el dltimo enemigo “a causa de” y “por” la
muerte y resurreccion de Jesus.

Todas estas dificultades no empafian en absoluto la riqueza
que se extrac de la soteriologia de Rahner. Por una parte, sus
limites no hacen sino impulsarnos hacia nuevas reflexiones
que hagan mas asequible y cercano al hombre contemporaneo
el mensaje cristiano de la redencién. Sus logros son, por otro
lado, algo que ya no puede ser ignorado por la teologia actual. Si
tuviéramos que resumir en un sélo enunciado todo el valor de su
soteriologfa podriamos decir que el principal mérito de Rahner
consiste, fundamentalmente, en haber elevado a la soteriologia

seiner Grundpositionen, Einsiedeln 1973; O. Gonzalez de Cardedal, Jesis de Nazaret,
287-291.

# Cf. K. Rahner, “Verséhnung und Stellvertretung”, 256 (ST 30, 363); 1d., “Die
Christologie innetrhalb einer evolutiven Weltanschauung...”, 212 (SIW' 15, 249); 1d.,
“Der ecine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, 261 (S 22/1b, 892:
Kreuz als Folge oder Ursache?).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 427

al centro de la teologia comprendiéndola como la doctrina de
la autocomunicacién de Dios en Jesucristo y descartando el frio
y desnudo planteamiento de esta como simple remision de los
pecados. En todo caso su pensamiento nos ha ayudado a vivenciar
de nuevo el misterio primordial al que el cristiano se entrega
siempre esperando y amando; que no es otro que Jesucristo, en
quien Dios y hombre van de consuno: “Ahora es el tiempo de
pasar de una cristologfa en busqueda, que se propone descubrir al
portador absoluto de la salvacion en la historia, a una cristologfa
que lo ha encontrado realmente en ella. En el convencimiento de
haberlo encontrado esta dado el ndcleo auténtico, la substancia
del cristianismo. El cristianismo eclesial dice: en Jesus de Nazaret
hemos encontrado al portador absoluto de la salvacion, al Cristo
de Dios, al Hijo de Dios™.

% 1d., “Was heiBt heute an Jesus Christus glauben?”, en S3T,XI1I, 172-187, aqui
177 (SW 30, 293-304, 297).






Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 429-477

De Oriente a Occidente.
Dosconcepcionestrinitarias alternativas,
y su posible sintesis

En Oriente, en griego: Dios y la Triada (0 0ed¢ kol 1 Tplog)
En Occidente, en latin: Dios y la Trinidad (Deus et Trinitas)

RoDRIGO A. MEDELLIN ERDMANN
Ciudad de México

[Tioteopey eig éva Ocov, Tatépe TavTOKpaATOPL..."
(Nicea)

Sacrosanta Romana Eccclesia... firmiter credit
.. unum verum Deum omnipotentem...
Patrem et Filium et Spiritum Santum,

unum in essentia, trinum in personis®.
(Florencia)

' Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente... SH 125.
* La sacrosanta Iglesia romana... firmemente cree... en un solo y verdadero
Dios... Padre, Hijo y Espiritu Santo, uno en esencia y trino en personas. DH 1330.



430 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Resumen: Desde sus otigenes en Otriente, y durante vatios siglos, el cris-
tianismo utilizé el idioma griego como lengua eclesidstica, tanto en la Sagra-
da Escritura (Nuevo Testamento y traduccion de los Setenta del Antiguo),
como en la trasmisién del mensaje evangélico (la Tradicién) y en su creci-
ente inteleccion (la teologia). En Occidente, sobre todo a partir de San Am-
brosio y San Agustin, se empezé a utilizar el latin como lengua eclesiastica.
Los cambios fueron de importancia tanto en terminologfa como en con-
ceptualizacion, en elementos claves de la fe cristiana como son la doctrina
y dogma cristolégico y trinitario. Se formularon, asi, en una y otra regién,
sendas concepciones alternativas del misterio de la Trinidad, y su secuen-
cia ha sido considerada como un transito de la economia a la teologfa. El
articulo insinda la posible perplejidad para los fieles cristianos de tener tal
dualidad de concepciones, y plantea una sugerencia de integrar ambas, a
guisa de una sintesis.

Abstract: During the first few centuries, Christianity employed Greek as
the ecclesiastical language for the holy scripture (New Testament and the
Septuagint translation of the Old Testament), as well as for the transmis-
sion of the evangelical message (Tradition) and the growing understanding
thereof (theology) ever since its Eastern origin. In the West, especially since
S. Ambrose and S. Agustin Latin began to be used as the ecclesiastical lan-
guage. The modifications were important, both in terms of terminology
and in conceptualization of key elements of the Christian faith, such as
Christological and Trinitarian doctrine and dogma. Alternative formulations
of the mystery of the Trinity ensued in each region, and their sequence are
often considered as a transit from economy to theology. The present paper
hints of a possible perplexity among the Christian faithful of having such
a duality of conceptions and proposes an integration of these alternatives

in a sort of synthesis.

El cristianismo primitivo y su expansion

Le encarnacioén, vida, pasién, muerte y resurreccion de Jesus,
asi como la trasmision inicial de su evangelio tuvieron lugar en
una matriz cultural judia. Ahora bien, al difundirse cada vez con
mas amplitud el mensaje cristiano la expansiéon ocurrié en una
matriz cultural helénica. El griego devino el lenguaje comin del



DE ORIENTE A OCCIDENTE 431

cristianismo en Oriente desde un principio. Si bien hubo alguna
version del evangelio en arameo, todos los libros canénicos del
Nuevo Testamento (asi como la traduccion de los Setenta del An-
tiguo Testamento) fueron escritos en griego. De ahi en adelante,
en Oriente todos los Padres de las Iglesia y los te6logos se expre-
saron en griego.

Avanzando el siglo cuarto, en el centro del Imperio Romano y
en el norte de Africa, surgieron grandes figuras como Ambrosio
de Milan y Agustin de Hipona, que iniciaron la difusion del cris-
tianismo en una matriz cultural latina.

Del judaismo el mensaje cristiano hered6 el elemento fun-
damental, 1a fe en un solo Dios, el monoteismo. Con todo, esa
creencia medular se fue diferenciando desde el inicio, al reflex-
ionar los cristianos en la realidad de su Maestro, Jesucristo, y su
relacién con Dios. Frente a errores y herejias se fue depurando el
concepto del Dios cristiano, tanto en Oriente como, mas tarde en
Occidente. Sin embargo, los resultados son diferentes. Veamos.

Dios, un concepto clave, tanto en Oriente como en Occidente

Un cristiano actual medianamente instruido, que busca vivir su
fe en plenitud, puede resultar perplejo ante la paradoja de nociones
aparentemente distintas del término «Dios». En definitiva, ¢quién
es Dios para los cristianos? La historia del dogma y de la religiosi-
dad cristiana parece datle al menos tres respuestas diferentes:

>El Dios de los cristianos es Jesucristo, Dios y hombre ver-
dadero.

>El Dios de los cristianos es el Padre omnipotente, el unico
Dios verdadero (Jn 17,3), cuyo Hijo Jesucristo y el Espiritu
Santo son asi mismo Dios, sin que sean tres dioses sino una
sola trfada divina.



432 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

>El Dios de los cristianos es la Santisima Trinidad, Padre,
Hijo y Espiritu Santo, un solo Dios en tres personas distintas.

Prescindiendo de la primera respuesta —que omite mencio-
nar al Padre y al Espiritu Santo—, una revisién prospectiva de la
historia arroja diferencias en la formulacién, conceptualizacion y
comprension de la nocién de «Diosy, entre Oriente y Occidente.
Aunque ambas versiones son consideradas ortodoxas, hay dife-
rencias entre una y otra.

Concepciodn basica y diferencias

En forma escueta se podria decir que en Oriente el término
«Dios» en griego «0 0edon, es decir, el nombre precedido por
el articulo determinado) designa al Padre, la primera de las tres
Personas divinas, fuente y origen de todo lo divino y lo creado;
mientras que igualmente se le atribuye la divinidad, «Dios» (en
griego «Bede» sin articulo), al Hijo y al Espiritu Santo por ser de
la misma naturaleza que el Padre. Los tres constituyen la Triada
divina —n Tplave Belo—. Esta concepcion da énfasis a las di-
ferencias de las tres Personas sin omitir la unidad de la esencia,
y resalta el papel salvifico de cada una de ellas en relaciéon con la
humanidad, si bien operan siempre concertadamente.

En Occidente «Dios» es primordialmente la Trinidad: un solo
Dios en tres personas distintas, Padre, Hijo y Espiritu Santo, cada
una de las cuales es Dios, sin que sean tres dioses. En esta concep-
cion se enfatiza la unidad de esencia en la pluralidad de personas,
y, siendo la divinidad indivisible en su esencia, es también indivi-
sible en su accion ad extra.

¢Como entender y clarificar estas diferencias en las respectivas
concepciones de «Dios» y «un solo Dios» en una y otra region y
en épocas diversas?



DE ORIENTE A OCCIDENTE 433

DOS CREDOS: NICEA EN ORIENTE,
FLORENCIA EN OCCIDENTE

Para responder a esta pregunta con mas certeza, convine par-
tir de definiciones oficiales del magisterio de la Iglesia en sen-
dos concilios que abordan esta materia uno en Oriente y otro en
Occidente, con toda la fuerza del magisterio eclesiastico que su
caracter conciliar representa. Comparemos las dos nociones dis-
tintas de «Dios», en contextos tan autotizados como los Credos o
simbolos de fe en los Concilios de Nicea/Constantinopla (325 y
381) en Oriente, y de Florencia (1440) en Occidente.

En Nicea, completado en Constantinopla I, los Padres Concil-
iares definieron su fe —frente a la herejfa arriana— en un Simbolo
que, esquematicamente, sostiene:

“Creemos en un solo Dios, el Padre omnipotente...
Y en un solo Sefior, Jesucristo. ..
Y en el Espiritu Santo...”

En Florencia, el Concilio definio:

“La sacrosanta Iglesia romana...firmemente cree, pro-
fesa y predica a un solo y verdadero Dios omnipotente,
inmutable y eterno, Padre, Hijo y Espiritu Santo, uno en
esencia y trino en personas...”.

Sin tratar de diluir las diferencias aduciendo simplemente
que en el fondo significan exactamente lo mismo, mas bien lo
conducente es tratar de entender y explicar esas diferencias y su
origen historico.

En el primer caso, Nicea cree “en un solo Dios”, el Padre om-
nipotente, si bien su Hijo es Dios de Dios, luz de luz, Dios ver-



434 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

dadero de Dios verdadero, por ser de la misma naturaleza del
Padre, y asi mismo lo es el Espiritu Santo.

En el segundo caso, Florencia cree “en un solo y verdadero
Dios omnipotente”, la Trinidad, Padre, Hijo y Espiritu Santo, uno
en esencia y trino en personas.

En la historia del dogma, y para beneficio de los fieles cristia-
nos actuales, ;como se explica esta diferencia, y como se pueden
entender, conciliar —o integrar— ambas nociones? Una primera
observacion sobre las diferencias es que las enuncian dos conci-
lios —Nicea y Florencia— con diez siglos de distancia y en regio-
nes y culturas bastamente distintas. Debe haber habido de por
medio un largo proceso de transiciéon pluridimensional que vale
la pena estudiar en su realidad histérica. Con todo, conviene pre-
viamente hacer alusién a una advertencia.

Una advertencia sobre los estudios historicos

En la introduccién a su articulo “Observaciones al Tratado
Dogmatico «De Trinitate»”, Rahner senala que, si bien se han
hecho investigaciones impresionantes sobre la historia de este
dogma (y menciona como ejemplos a Petovius, de Regnon,
Lebretén, Schmaus), también constata, tal vez con asombro y
con algo de resignacion, que la investigacion retrospectiva (nach
riickawdrts: en direccion hacia atras), al menos en la actualidad, no
se ha traducido en muchos impulsos que por si misma haya hecho
avanzar esta historia.

Estos estudios retrospectivos suelen partir de la concepcion
actual del Dios uno y trino, la santisima Trinidad, indagan su
formulacién desde los origenes del cristianismo y a lo largo de
la historia, y aducen que esa concepcion trinitaria siempre ha
estado presente en el pasado. Es una especie de reinterpretacion
histérico—genética del pasado, con un doble énfasis: por una parte



DE ORIENTE A OCCIDENTE 435

constatar que desde el principio y a lo largo de todos los siglos las
escrituras y los escritores cristianos siempre se han referido a la
Trinidad, y si bien al principio todavia de manera muy incipiente,
con el tiempo cada quien ha hecho su aportacion al conocimiento
del misterio.

Un estudio histérico con este enfoque retrospectivo afirmarfa
que en realidad no se puede hablar de un transito de Oriente a
Occidente, pues la doctrina trinitaria y cristolégica siempre ha
sido la misma en todas las regiones y épocas desde el origen del
cristianismo. Ademas del anacronismo histérico, la deficiencia que
Rahner sefiala respecto a este enfoque es lo poco que ha aportado
a su ulterior esclarecimiento —de la actualidad hacia adelante (nach
vorwirts)®.

Un enfoque alternativo

Ante estas deficiencias, vale la pena intentar un enfoque
alternativo, es decir, un enfoque prospectivo (nach vorwdirts: en
direccién hacia adelante) en lugar de retrospectivo; o sea, una
revision heuristica de las diversas etapas de la historia de la
doctrina y dogma trinitario, que tome en cuenta todo lo que ha
antecedido desde los origenes hasta la etapa en estudio, a lo largo
de sus desarrollo histérico en el proceso de avance cronologico
hasta ese momento —en cada una de las etapas y los avances—; y
no desde concepciones actuales proyectadas hacia el pasado. En
este sentido, la clave hermenéutica serfan las Sagradas Escrituras
y la tradicion —desde el principio hasta el momento histérico de

* Karl Rahner, “Bemerkungen zum dogmatischen Traktat «De Trinitate» en Schriften zur
Theologie, Einsiedeln: Benzinger Vetlag, #1964, Vol. 1V, p. 103. Traduccién espafiola
de Justo Molina en Ediciones Taurus, Madrid, 1961. Vol. IV, p. 105.



436 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

referencia—, y no las posiciones actuales retroproyectadas hacia
las diversas etapas del pasado.

Ahora bien, para que este enfoque prospectivo sea eficaz con el
fin de lograr un verdadero descubrimiento gradual del desarrollo
histoérico de la doctrina y el dogma, epistemoldgicamente requiere
en el investigador una clara ubicacion en el tiempo y el espacio,
con un buen conocimiento del pasado y con ighorancia metddica
respecto al futuro® —o bien con posibles referencias al futuro,
pero sin distorsionar el pensamiento del momento—. Requiere,
también, cercanfa y familiaridad con el tedlogo o Padre en
cuestiéon que se esta estudiando, su personalidad, su entorno y
sus adversarios, incluyendo destacadamente el idioma original
y la correcta traducciéon de sus textos al latin u otro idioma.
Igualmente, en el andlisis es importante distinguir con claridad
entre términos y conceptos en un sentido semantico. Un intento
de busqueda con este enfoque pudiera hacer alguna contribucion
positiva a la ulterior comprension y vivencia plena del misterio,
para las generaciones actuales y futuras.

EN ORIENTE, AVANCES EN LOS PADRES GRIEGOS

Si bien Nicea marca un hito en la definicion de la doctrina or-
todoxa de la Iglesia en Oriente, no fue sino un elemento de un lar-
2o proceso, anterior y posterior a este primer concilio ecuménico.
Un recorrido histérico muestra una gran congruencia conceptual
y terminolégica en Oriente.

* La ignorancia metédica es una forma de abstraccion mental que prescinde de
los conocimientos que de hecho ya se tienen, para que no influyan en la investiga-
cién de un tema que se aborda como histéricamente nuevo.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 437
Entre los padres pre-nicenos destacan:

Ireneo de Lyon (c. 1402-202?), que en su libro Demostraciin de la
Predicacion Apostdlica expone la “El orden (tdLc) de nuestra fe” en
tres capitulos: el primero: un solo Dios, el Padre ingénito.. ., el segun-
do: el Verbo de Dios, el Hijo de Dios, Jesucristo nuestro Sefior...;
el tercero, el Espititu Santo...>.

Origenes (c.184-254) en el Prefacio 4 de su tratado De Prin-
cipiis, al exponer los elementos de la predicacion apostolica, que
considera la “regla de fe”, enumera: “En primer lugar que uno es
Dios, que cre6 todas las cosas... En seguida, que Jesucristo el que
vino, naci6 del Padre entes de toda creatura... Enseguida, trasmi-
tieron que el Espiritu Santo esta vinculado al Padre y al Hijo en
honor y dignidad...”.

Entre los padres post-nicenos destacan:

Atanasio (c. 295-373) que influy6 en la terminologia nicena
y la prosigue: El Padre es el tnico Dios verdadero (tov... povov
elval Beov aAndi), Jesucristo es Hijo por naturaleza del Padre.
La escritura y la tradicion afirman la divinidad del Espiritu Santo.
S6lo con €l la Triada tiene unidad y es eterna, santa y perfecta’.

> Adelin Rousseau (Trad. Ed.), Démonstrations de la Prédication Apostoligue, Paris:
Sources Chrétiennes, No. 406, 1995.

¢ Origen, Peri Archon, hrsg von hofrat Prof. Dr. Paul Koetschau, Leipzig,
J. C. Hinrichs‘scue Buchhandlung, 1913. Origenes, Sobre los Principios, edicion
bilingiie, texto ctitico, traduccién de Samuel Fernandez, introduccion de Manlio
Simonetti, Madrid, Editorial Nueva, Fuentes Patristicas 27, 2015. Origene, Trai-
1€ des Principes, introduccion, texto critico de la version de Rufino, Henri Crouzel
y Manlio Simonetti, Paris, Edicions du Cerf, 5 Vols., 1978,1980, 184, Sources
Chrétiennes 252, 253, 268, 269, 312.

7 Texto griego en Internet:Athanasius Alexandrinus — magnus, Epistolae guattuor
ad Serapionens, Thesarurus Linguae Graecae, Irvine, Universidad de California, s/f.



438 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Los tres Padres Capadocios, que continuaron en la lucha con-
tra las herejias y en el esclarecimiento de la doctrina tradicional
—dos hermanos: Basilio de Cesarea (330-379) y Gregorio de Nisa
(ca.335—ca.395), y un amigo, Gregorio Nacianceno (330-390)—.
Fueron sucesores de Origenes®, contemporineos de Atanasio,
con influencia filoséfica neo-platénica y estoica, y sobre todo
grandes pastores y defensores de la ortodoxia nicena.

Para efecto de este estudio sobre las diferencias sefialadas en
la concepcién de Dios entre Oriente y Occidente, entre Nicea y
Florencia, conviene analizar con més detenimiento los plantea-
mientos de los Padres Capadocios.

Tras Nicea, éstos enfrentan la proliferacion del arrianismo en
sus diversas ramificaciones, que amenaza la verdadera fe y pro-
voca dafios en el rebano de los fieles. Por lo mismo, los tres res-
ponden como pastores con las armas del pensamiento. En ese
sentido, sus escritos, mas que una presentacion sistematica de la
fe’, como lo hicieran en su momento Ireneo y Origenes, acusan
un triple dinamismo:

* Primero, sostener la verdad tradicional de la Iglesia y de-
fenderla contra los herejes, con base en las ensefianzas de sus
antecesores y en la, hasta entonces, mejor definicion magisterial,
el Credo Niceno y sus anexos. Esto incluye reafirmar la divinidad
(M Bedtne) del Espiritu Santo junto con la de Jesucristo —sin las
cuales la Triada no serfa completa ni eterna—, y distinguir entre
esencia (000l) e hipostasis (0TO0TAOLC) —como entre lo comin

Traduccién al francés en Athanase d’Alexandrie, Lettres a Sérapion sur la divinité du
Saint-Esprit, Joseph Lebon (trad.), Patis, Editions du Cerf, 2000, Sources Chrétien-
nes, No. 15, I, 29.

¥ Basilio y el Nacianceno compilaron un amplio extracto de las obras de Orige-
nes, la Filocalia.

? Con excepcién de la Gran Catequesis de Gregorio de Nisa.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 439

M kowotng) y lo propio (t0 i6lafov)—, dos punto que Nicea
dejo6 pendientes.

* Segundo, combatir herejes y herejias en sus diversas mo-
dalidades. En especial refutan a Eunomio, quien sostenfa que la
esencia de Dios era la ingénesis () ayevvmale), por lo que sélo hay
un Dios, el Padre. El Hijo es Dios unigénito, por lo que es de una
sustancia distinta a la del Padre, es posterior a éste, y creado de la
nada. Se le considera Dios por analogfa. Refutan, también, toda
clase de subordinacion (Umotaym) o inferioridad del Hijo en rela-
cion con el Padre.

* Tercero, profundizar en una ulterior inteligencia de la fe. A
partir de la férmula bautismal —en el nombre del Padre y del Hijo
y del Espiritu Santo—, explicitan la realidad de las tres hipostasis
y la diferenciacion entre ellas, asi como sus relaciones reciprocas;
la identidad de la esencia comun (6poovoic), que explica la uni-
dad de la divinidad (il 6€dtng), y la energia y accién comun de
la santa Triada (&yle TpLacg), que se origina en el Padre, procede
a través de Hijo y culmina en el Espiritu Santo. Asi pues, en la
creacion actia el Padre como causa principal de lo creado, el Hijo
como causa demiurgica y el Espiritu Santo como causa perfeccio-
nante, si bien siempre con la especificidad de cada uno:

— la paternidad y la ingénesis (T} dyevvnole) del Padre;

—  la filiacién, y la génesis (N yévveoig) del Hijo,

— la fuerza santificadora y la emision (1) ékmepyiic) del
Espiritu Santo.

Por su parte, el Padre genera al Hijo como su imagen, pero no
como algo exterior, sino que existe y subsiste en la hipdstasis que
lo ha generado, asi como ambos espiran al Espiritu Santo, que
permanece en ellos [principio de la perixéresis.

En esta forma los Capadocios salvaguardan la unidad en la
diversidad y la diversidad en la unidad de la Triada.



440 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN
Sentido de la férmula capadocia

La férmula acufiada por los Capadocios —Lie ovote, Tpeic
UTOOTROELG (una esencia, tres hipostasis)— concuerda en todo con
sus precursores en la misma terminologia teologica: desde el NT,
la tradicion apostolica, todos los tedlogos ortodoxos y los Padres
de la Iglesia, todos sostienen la fe cristiana en un solo Dios, el Pa-
dre omnipotente, y en un solo Sefior Jesucristo, el Hijo unico de
Dios, y el Espiritu Santo. Los Capadocios representan la culmina-
cién de un proceso de esclarecimiento, de perfeccionamiento tet-
minologico, de refinamientos conceptuales del misterio Triadico,
y cierta culminacion de la soluciéon ortodoxa de las controversias
cristolégicas y trinitarias —en oposicion al arrianismo, sabelianis-
mo, eunomismo y otras herejias—, en linea de la tradicién del 0
Bedc y del €lg Bedg del Oriente, con el esclarecimiento pleno de
la doctrina del dpoovotog tw/matpl del Simbolo Niceno, por lo
que el Hijo y el Espiritu Santo son (Bed¢) consustanciales a Dios
(0 B€dg, el Padre) y, por lo mismo, tres Personas de una misma
esencia.

Ademas, el avance en sus reflexiones teologicas tuvo mucha
influencia en el siguiente concilio ecuménico, el primero de
Constantinopla —inclusive ambos Gregorios participaron en él—.
Ahora bien, Constantinopla I reitera en el Credo: “Creemos en
un solo Dios (€lg éva 6eov), el Padre omnipotente... y en un solo
Sefior Jesuctisto. .. Dios de Dios (Qeov €k 0eoD)..., y en el Espiti-
tu Santo... que con el Padre y el Hijo recibe una misma adoracion
y glotia [pues es asi mismo 8e4¢]”.

ENTE TANTO, EN OCCIDENTE

Mientras Atanasio y los Padres Capadocios ejercian su ministe-
rio en Egipto y en Asia Menor durante la mayor parte del siglo IV,



DE ORIENTE A OCCIDENTE 441

casi simultineamente surgfan en Italia y en el norte de Africa los
grandes padres latinos: Jerénimo, Ambrosio de Milan y Agustin
de Hipona. Son todos grandes figuras en la historia de la Iglesia,
y constituyen los primeros la culminacién de la patristica oriental,
y los segundos el inicio de la patristica occidental. Representan,
asi mismo, un cambio radical no sélo de lenguaje —del griego al
latin—, sino de una matriz cultural relativamente diferente. En
términos de doctrina, el paso de una a otra region se puede con-
siderar un verdadero transito, con una verdadera solucién de con-
tinuidad en la historia de la teologfa.

AGUSTIN DE HIPONA, SU DOCTRINA TRINITARIA

Una figura clave para entender esta transicion fue San Agus-
tin, Obispo de Hipona. Este gran padre de la Iglesia latina, de
enorme ingenio y corazon ardiente, cuya lengua materna fue el
latin, estudi6 en latin, penso y reflexioné en latin, oré y escribid
en latin —su conocimiento del griego fue elemental—. Su obra
De Trinitate ha resultado de especial importancia historica como
una aportacion al tema de Dios y la Trinidad —en si mismo, por
la busqueda de inteligibilidad del misterio—; pero también por la
influencia que ha tenido en el ulterior desarrollo de la doctrina y
el dogma trinitarios en el Occidente latino, en figura tan relevante
como Sto. Tomas de Aquino y en las formulaciones de la teologfa
escolastica. Conviene entender, asi sea a grandes rasgos, su pensa-
miento en su principal obra sobre el tema: De Triitate”.

' El analisis se basa en la edicion de San Agustin, a Trinidad, de Luis Arias, tra-
duccién, introduccion y notas, (Madrid, BAC, 520006), bilingtie, original en latin, con
traduccion al espafol. Si bien, esta traduccién en ocasiones resulta mas literaria que
literal; ademas, presenta en traduccién directa al espafiol los textos de la Sagrada Es-
critura que S. Agustin cita en latin, siendo que su redaccién neotestamentaria origi-
nal es en griego. Por lo mismo, para efectos de precision en el anlisis, en ocasiones



442 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN
Doctrina de la fe catdlica sobre la Trinidad

Al iniciar su tratado, S. Agustin presenta la que considera ser
la definiciéon teoldgica de la doctrina catdlica sobre la Trinidad
como el tnico Dios verdadero: “La Trinidad es un solo, unico
y verdadero Dios... y rectamente se cree que el Padre, el Hijo
y el Espiritu Santo [son| de una y la misma sustancia o esencia'’
(1,2,4). En opinién unanime, sus antecesores ensefian “al tenor
de la Escritura, que Padre, Hijo y Espiritu Santo, [siendo] una
y la misma sustancia, en inseparable igualdad, llegan a la unidad
divina, y en consecuencia, no son tres dioses sino un solo Dios”"?
(1,4,7). Esta es mi fe, pues es la fe catdlica (Ibid). Para formular
esta definicion, S. Agustin dice basarse en lo que ensefian “cuan-
tos intérpretes del AT y NT he podido leer sobre la Trinidad, que
es Dios...”.

Prueba escrituristica fundamental

En seguida S. Agustin procede a probar su definicién teologica
sobre Dios como Trinidad con citas de la escritura. Por ejemplo,
afirma que: “...Pablo, el Apostol, al decir ‘el unico que posee la
inmortalidad’ habla no unicamente del Padre sino del tinico Dios,
que es la Trinidad misma” (1,6,10). Y cita a continuacion el pasaje

habra que acudir al texto original (se utiliza Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece,
Stuttgart, Deutsche Bibelgesellschaft, edicion 27 revisada, 2006; también, Bruce M.
Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament, Stuttgart, Deutsche Bi-
belgesellschaft, 220006), y en espaiiol a la Biblia de Jerusalén (Biblia de Jerusalén, 5%
edicion totalmente revisada, Bilbao, Desclée De Brouwer, 2019). Mas ain, al citar a
S. Agustin, en ocasiones convendra presentar una traduccién al espafiol mas literal,
con el texto original latino entre paréntesis o a pie de pagina.

" ...quod Trinitas sit unus et solus et verus Deus, et Pater et Filius et Spiritus
Sanctus unius eiusdem substantia vel essentia [recte] credatur.

"2 Quod Pater et Filius et Spiritus Sanctus, unius eiusdem substantiac insepara-
bili acquelitate divinam insinuent unitatem.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 443

completo de Pablo a Timoteo: “Para que observes el precepto
sin mancha ni culpa hasta la venida de nuestro Sefior Jesucristo,
quien hara aparecer a su tiempo al bienaventurado y solo dichoso,
el unico que posee la inmortalidad, que habita en luz inaccesible,
a quien nadie entre los mortales vio ni puede ver; al cual el honor
y la gloria por los siglos de los siglos. Amen”".

En el Libro II, repite esta cita como prueba fundamental de
su definicion trinitaria, y aflade otra, también en la misma carta
de Pablo: “bienaventurado y solo poderoso, Rey de reyes y Sefior
de sefores, el unico inmortal que habita en una luz inaccesible, a
quien nadie vio ni puede ver”'. También en este segundo caso
S. Agustin considera probada su tesis sobre Dios Trinidad al re-
futar a sus adversarios, quienes “queriendo apuntalar las ruinas
de su error” sostienen que “lo que afirma del Dios Trinidad, lo
atribuyen al Padre, con exclusion del Hijo y del Espiritu Santo”
(1L,8,14).

Dificultades y paradojas

S. Agustin confiesa abiertamente que la defensa de la doctrina
catdlica sobre la Trinidad como Dios —tal como ¢l la expone—
no esta exenta de problemas, dificultades y paradojas: “Si afirmo
que no suelen venirme al pensamiento tales problemas, mentirfa”
(L,5,8). Con todo, el amor de la verdad lo impulsa a encontrar so-
luciones y proponetlas (Ibid). Por ejemplo:

Paradojas al interior de la Trinidad (ad intra)

“Quamvis' [s7 bien es cierto que] el Padre haya engendrado al
Hijo, y por lo tanto el Hijo no es lo que el Padre es; y el Hijo haya

1 Tim 6, 14-16.
"1 Tim 1:17.
'S Quamvis: conjuncién subordinada concesiva.



444 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

sido engendrado por el Padre, y por lo tanto el Padre no es lo
que el Hijo es; y el Espiritu Santo no es ni Padre ni Hijo, sino el
Espiritu del Padre y del Hijo, coigual al Padre y al Hijo, todos pet-
tenecen a la unidad de la Trinidad, por lo que no son tres dioses
sino un solo Dios” (1.4.7).

Paradojas hacia el exterior de la Trinidad (ad extra)

Ademas, no la Trinidad, sino sélo el Hijo se encarnd, padecio,
murié y resucitd; tampoco la Trinidad descendié en figura de pa-
loma en el bautizo de Jesus, ni en Pentecostés como lenguas de
fuego entre un viento huracanado, sino sélo el Espiritu Santo; ni
la Trinidad dijo “T4 eres mi Hijo muy amado”, sino sélo el Pa-
dre que hablaba a su Hijo; y guamuwis [si bien es cierto que| asi como
Padre, Hijo y Espiritu Santo son inseparables, asi operan [actian]
inseparablemente'® (Ibid), y todas las acciones [ad extra] son de la
Trinidad.

Propuestas de solucion (1,6,10)

Para probar estas verdades y combatir los errores, S. Agustin
propone varias reglas para la recta comprension de las Escrituras,
a saber:

1*. Distinguir las dos naturalezas en Cristo, o sea, “distinguir lo
que se dice segun la naturaleza de Dios, en la que es igual al Padre,
y la naturaleza de siervo que asumié en el tiempo, en la que es
inferior al Padre” (1,11,22).

2%, Consecuentemente, “Ciertos pasajes de la Escritura hablan
del Padre y del Hijo para indicar unicidad e igualdad de sustancia.

' Quamvis Pater et Filius et Spiritus sanctus, sicut inseparabiles sunt, ita inse-
patabiliter operentur.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 445

Por ejemplo, ‘Yo y ¢/ Padre somos uno” (Jn 10,30). “Algunos, por
el contrario, hablan del Hijo como inferior al Padre, a causa
de su forma servil” como E/ Padre es mayor que yo (Jn 14, 28).
“Otros, finalmente, no indican ni inferioridad ni igualdad, sino
simplemente procedencia, como este: Comzo e/ Padre tiene la vida en
s mismo, dio también al Hijo tener vida en si (Jn 5,26), pues no significa
inferioridad de uno respecto del otro, sino sélo quiere mostrar
quien procede de quién (I1,1,3).

Ahora bien, hay sentencias en las que es dificil discernir cuando
se refieren al Hijo en cuanto inferior por su condicion de criatura
y cuando el Hijo como igual al Padre, aunque nacido del Padre.
Por este caracter ambiguo, estas sentencias se pueden entender en
ambos sentidos. Un ejemplo: Mi doctrina no es mia, sino del que me
envio ((Jn 7,16), que implica decir: Yo no naci de mi mismo, sino
de aquel que me envi6 (11,2,4). Tampoco el Hijo es inferior al Pa-
dre por glorificarlo, pues también el Padre lo glorifica. En forma
semejante, el Espiritu Santo procede del Padre y del Hijo, pero no
es inferior a ninguno de los dos.

Naturaleza de las misiones divinas segtin S. Agustin

Al planteamiento herético de que el enviado es inferior a quien
los envio, S. Agustin aclara: del Hijo dice la escritura: “Estaba en
el mundo y el mundo fue creado por éI'” (Jn 1,10) y en seguida:
“Vino a su propia casa'®”. Por lo mismo, resulta que es enviado a
donde ya estaba.

En relaciéon a la omnipresencia del Espiritu, también cita la
escritura: “A donde me iré de tu Espiritu'”. Por lo mismo, igual-

7 & 1 koopw MY, Kol 6 kéopog 8L” adtod Eyéveto (Jn 1,10).

' In sua propia veni (€l¢ ta 6o HAGev) (Jn 1,11).
' Quo abibo ab Spiritu tuo (Sal. 138, 8).



446 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

mente resulta que es enviado a donde ya se encontraba. Entonces,
¢en qué sentido son enviados?

Respecto del Hijo, dice la escritura: “Envié a su Hijo nacido
de mujer” (Gal 4,4). Es decir, es enviado por el hecho de nacer
de una mujer —por hacerse visible—. Y en el mismo evento envi6
al Espiritu Santo: “El Espiritu Santo descendera sobre ti”, y “Se
hall6 haber concebido por el Espiritu Santo™””.

En consecuencia, en cuanto nacido de Dios, el Hijo ya estaba
en el mundo; vino enviado a este mundo en cuanto es nacido de
una mujer. Igualmente, el Espiritu Santo ya estaba en el mundo,
pero vino al mundo en cuanto que actud sobre Marfa y sobre Je-
sus. En ese sentido, ambos son enviados, sin que sean inferiores.

Ahora bien, “la voluntad del Padre y del Hijo es tnica, e inse-
parable su obrar; por lo mismo, la encarnaciéon y nacimiento en el
seno de una Virgen, siendo la explicacion de la mision del Hijo, es
obra unica e indivisa del Padre y del Hijo, incluyendo al Espiritu
Santo. Luego el Hijo ha sido enviado por el Padre y por el Hijo.
Es decir, el Padre y el Hijo, ambos invisibles, han creado lo que es
visible en el Hijo. Por lo mismo, el Hijo, en cuanto que es visible,
fue enviado por el Padre y el Hijo, que son invisibles (IL,5,9). E
igualmente fue una misién del Espiritu Santo, invisible como el
Padre y el Hijo, cuando aparece en forma corpérea de paloma o
lengua de fuego.

Diferente es el caso de las teofanias del Antiguo Testamento,
donde Dios se manifiesta mediante alguna forma corporal (la zar-
za ardiente, la columna de fuego, la nube, el monte en llamas en
los dialogos con Moisés). En ningtin caso se trata de Dios mismo,
que es siempre invisible, sino simplemente del uso de criaturas
como medios de comunicacién.

*1c, 1,35 Mt 1,18.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 447
Analisis a profundidad

Profundizando su nocién de Dios como Trinidad, S. Agustin
realiza un analisis cuasi-metafisico al distinguir las Personas y sus
relaciones. Solo Dios es sustancia inmutable —o mas bien esencia
inmutable (ool en griego)—. Las creaturas son susceptibles
de accidentes y, por lo tanto, mutables. En Dios nada se predica
segun-accidente, pues nada le es accidental. Tampoco no todo
se predica segun-sustancia. Se habla a veces de Dios segun la
relacién, como del Padre al Hijo y viceversa, pero ésta no es una
relacion accidental, pues no es mutable. Con todo, estas relaciones
—diferentes— no son segun la sustancia, pues la sustancia es tnica.

El arriano Eunomio sostenfa que ser ingénito o engendrado
no implica relacién de Padre e Hijo, sino se refiere a la sustancia
propia de cada uno; y al ser distinta sustancia, Padre e Hijo son
sustancialmente diferentes. Responde S. Agustin: en efecto,
ingénito no dice relacién sino caracteristica consigo mismo del
Padre; en cambio engendrado si dice relaciéon del Hijo con el
Padre —pero ambos son una misma sustancia.

Por ser la misma sustancia, lo que se dice de una Persona se
dice de las otras en singular, por ejemplo: Dios, bueno, eterno,
omnipotente. Lo que se dice en singular, no se dice de la Trinidad
sino de una persona a otra, o en relaciéon a las criaturas, como
Padre o Hijo o Espiritu Santo. Cuanto se dice en el tiempo (Padre
nuestro, Seflor nuestro) no es algo accidental a Dios, como si en él
hubiera habido algiin cambio, sino es la criatura que con el tiempo
inicia una relacion distinta con Dios.

Como buen retorico, S. Agustin contintia preguntandose qué
nombre genérico o especifico abraza a Padre, Hijo y Espiritu
Santo cuando que son distintos, pero una sola sustancia. Lo mas
adecuado es tres personas y no tres sustancias. Ademas, ninguna
persona es mayor que las otras, ni dos juntas son mayores que la
tercera.



448 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

El resto del libro VIII y en general la obra en conjunto
desarrolla ulteriormente la analogia entre el alma humana y la
Trinidad, a saber: en el alma humana se distinguen la mente, su
conocimiento de s{ misma, y el amor con que se ama a s{ misma
y a su conocimiento; con todo, estas tres realidades son iguales
entre si y son de una misma esencia.

ALGUNAS OBSERVACIONES CRITICAS

Interpretes leidos

Para formular esta definicién teoldgica, S. Agustin dice basarse
en lo que ensenan “cuantos intérpretes del AT y NT he podido
leer sobre la Trinidad, que es Dios...”. Sin embargo, sélo cita por
su nombre a Hilario [de Poitiers] (VI, 10,11; XV,3,5), que escri-
bi6 en latin habiendo dominado el griego. En realidad, fuera del
caso de Tertuliano (Adversus Praxeam, PL 2,154ss.) y tal vez el de
Sancto Spiritn de San Ambrosio, no parece haber antecedentes de
autores latinos previos a S. Agustin que hayan sostenido el térmi-
no y el concepto de «Dios» como la Trinidad (Trinitas)®'. Mas atn,
¢l mismo hace esta observacion:

Tengan en cuenta que las obras que versan sobre estas mate-
rias no estan escritas en latin o no se encuentran —para Nosotros
ciertamente fueron de dificil adquisicion—; ademas, no estoy tan
familiarizado con el griego para poder leer y entender los libros
publicados en dicho idioma, aunque, por lo poco que nos ha
sido traducido, no dudo que dichos escritos contengan en abun-
dancia lo que con tanta utilidad buscando voy (I1I, Prol. 1).

! Arias, Op. Cit, pag. 234, cita 1 sugiere el nombre de algunos otros posible
autores leidos por S. Agustin.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 449

En consecuencia, no se puede afirmar que S. Agustin haya
conocido y dominado todos, o la mayoria, de los antecedentes
histéricos del desarrollo de la doctrina y dogma trinitarios y cris-
tolégicos previos o contemporaneos, tanto en Oriente como en
Occidente, incluyendo al Antiguo y Nuevo Testamento en sus
idiomas originales, por lo que sus planteamientos se basan pri-
mordialmente en su estudio de las Escrituras traducidas al latin.
Esto apunta a su gran ingenio creativo, pues es poco lo que ha
recibido de la tradicién; pero también a sus limitaciones en la
exégesis y la interpretacion de la Sagrada Escritura, como podra
apreciarse.

Las citas bdsicas

Como pruebas escrituristicas de su definiciéon de Dios como
Trinidad, S. Agustin se limita a citar dos pasajes de la primera
carta de San Pablo a Timoteo (1Tim 6, 14-16* y 1Tim 1:17)>.
Sin embargo, es cuestionable que estas citas se refieran a Dios
Trinidad bajo el supuesto de que es el “dnico que posee la inmor-
talidad”. Mas aun, es extrafio que no aduzca ninguna otra cita del
Nuevo Testamento.

Reformulaciones de la Escritura

En ocasiones su definiciéon de Dios como Trinidad lo obliga a
una exégesis cuestionable de pasajes biblicos. Ejemplo es el dicho
de Jesus en la oracién sacerdotal de la ultima cena, cuando, ha-
blando con el Padre y dirigiéndose a El, exclama: “Esta es la vida

* El original dice: tnpfioal o€ thy évtoAfy domiiov Guemiinumtor péxpl
The émdavelog tTod kuplov TUAY ‘Incod Xprotod, Ny kelpolg Ldlolg deléel O
HOKOPLOC Kal ovog duvaotng, 0 Baoldedg TV Paoldevdvtwy kel KUPLOG TGV
KUPLELOVTWY, 0 povog éxwv &bovaoioy, Gog olkdV ampooLTor, OV elder oLdelg
ABpWTwY 008E L8ely dOvaTaL: @ TLUT Kl KPATOG alcdviov, Gunv.

» El orignal dice: T® 8¢ Booiiel TV alwvwv, 4pbipty dopaty povy Oed,
TN kel 86Ea €lg ToUC aldVeg TOV alwvwy, Gunv.



450 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

eterna: que te conozcan a ti, inico Dios verdadero y al que en-
viaste, Jesuctisto”. (Jn 17,3)*. Al respecto S. Agustin se pregunta
si no “nos vemos obligados a confesar que sélo el Padre es Dios
verdadero, o bien que en la palabra Dios se comprenden las tres
divinas personas, Padre, Hijo y Espiritu Santo”. Y se responde:
“¢Y no es que al anadir el Sefor ‘y al que enviaste Jesucristo’, se
han de sobrentender las palabras ‘Gnico Dios verdadero’ como las
tres divinas personas? En cuyo caso el orden de las palabras es:
La vida eterna es “que a ti y al que enviaste, Jesucristo, conozcan
como el unico Dios verdadero” Y al nombrar a uno en relacion
de paz con el otro, se sobreentiende la paz como el Espiritu Santo
(V1,9,10).

Cuando la escritura dice: “Dios es amor, y tanto amé Dios
al mundo que le entregd a su Hijo unigénito”, S. Agustin aclara:
“Dios Trinidad es amor. Y tanto amé Dios Trinidad, Padre, Hijo
y Espiritu Santo, al mundo que le entregd al Hijo, por no poder
decir a su Hijo (Jn 3, 10).

Las acciones ad extra

Si bien hace alusion a acciones especificas de cada una de las
personas en la historia de la salvacion, acaba considerando esta
especificidad como una mera asignacion, sin que realmente sean
acciones diferentes, pues al enfatizar la unidad inseparable de las
tres personas por su unidad de sustancia, resulta que la encar-
nacion, la infusién del Espiritu Santo y la iniciativa del Padre al
enviar a su Hijo al mundo, son todas acciones de la Trinidad y
su unica sustancia. Su intento de resolver las paradojas que de
aqui se derivan mediante su concepcion de las wisiones resulta muy
cuestionable.

" . G sr 3 .y ‘o . o
En griego: alitn &€ €otwv 1y aldviog Con Tve ywdokwowr oe tov pdvov
aAnBLYOY Bedy kal Ov améateldag Inoodr XpLotov.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 451

La influencia de S. Agustin

Con todo, 1a obra exegética De Trinitate conserva un gran valor
al refutar a los herejes, sobre todo arrianos, y por las profundas
reflexiones sobre las relaciones intra-trinitarias de la tres Personas,
asi como en su intento de ver en el alma humana un reflejo de la
realidad trinitaria. Su pensamiento tuvo una gran influencia en los
siguientes siglos, sobre todo en Occidente.

En efecto, la concepciéon agustiniana de «Dios» como la
santisima Trinidad —un solo Dios en tres personas distintas—,
influy6 grandemente en la teologia occidental, tanto en las
definiciones eclesiasticas y conciliares, como entre los tedlogos,
en los tratados de teologfa, y en la catequesis de la Iglesia. Veamos.

Definiciones conciliares

En los primeros siglos, en todos los simbolos de la fe cuya
redacciéon original es en lengua griega, el primer articulo
invariablemente habla de Dios, el Padre omnipotente. Mas ain,
cada vez con mas frecuencia afiade el término «un solo Diosy:
€lc Bedg: “Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente, hacedor
de todas las cosas visibles e invisibles...” (ITLoteloper €ic €éva
Beov, IMatépo TUVTOKPATOPR, TAVTWY OPATOV T€ Kol GOPLTWY
Toretnv... %

En cambio, después de S. Agustin, las definiciones eclesiasticas
y conciliares redactadas en latin van transitando del sentido del
término «Dios y unico Dios» como el Padre omnipotente, al
sentido agustino de «Dios» como santisima Trinidad: Padre, Hijo
y Espiritu Santo, un solo Dios en tres Personas Distintas. Veamos:

» El caso primordial es el Simbolo de Nicea, DH 125. La férmula es semejante
en practicamente todos los simbolos primeros que preceden a Nicea. Cf. DH 40,
41, 42, 44, 406, 48, 50, 51, 55, 60. La misma férmula se consuma en Constantinopla
I, DH 150.



452 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

» En el simbolo en latin atribuido al Papa Damaso (Fides
Danmasi) —sur de Francia hacia el afio 500, y que influy6 en Espa-
fla—, en un mismo parrafo se utiliza ya el término “wnum Deunr”
en los dos sentidos —el Padre y el Dios trino y uno—, al referirse
al misterio trinitario:

Creemos en un solo Dios, Padre todopoderoso, y en un solo
Senor nuestro Jesucristo Hijo de Dios, y en [un solo] Espiritu
Santo Dios. Veneramos y confesamos no tres dioses, sino Padre
e Hijo y Espiritu Santo [ser] un solo Dios, no como si se tratara
de un solo Dios cuasi solitario; tampoco que siendo Padre sea
también Hijo, sino que el Padre es quien engendra, el Hijo quien
es engendrado, y el Espiritu Santo ni engendrado ni ingénito, no
creado ni hecho, sino procediendo del Padre y ¢/ Hijo [omitido
en el texto original]...*.

» En el afio 400 el simbolo Toledano I utiliza ya el término
unum Denm para hablar de Dios, el Padre y el Hijo y el Espiritu
Santo: “Creemos en un solo Dios verdadero, Padre e Hijo y Es-
piritu Santo, hacedor de las cosas visibles e invisibles, por quien
son creadas todas la cosas en el cielo y en la tierra”. (Credimus in
unum verum Deum, Patrens et Filium et Spiritum Sanctum, visibilinm
et invisibilinm factorem, per quem creata sunt ommia in caelo et in terra)®’.
A diferencia del credo Niceno-constantinopolitano, en el que el
creador es el Padre, aqui #r solo verdadero Dios, Padre ¢ Hijo y Espiritu
Santo, (el Dios trino y uno) es el creador de todas las cosas.

* Credimus in anum Deum Patrens ommipotentem et in unum Donsinum nostrum lesum
Christum Filinm Dei et in [unum]Spiritum Sanctum Deum. Non tres Deos, sed Patrem et
Filiun et Spiritum Sanctum unum Deum coliprus et confitemur: non sic unum Deum, guasi
solitarinm, nec eundem, qui ipse sibi Pater sit, ipse et Filius, sed Patrem esse qui genit, Filinm esse
qui genitus sit, Spiritum vero Sanctum non genitum neque ingenitum, non creatum neque factun,
sed de Patre et Filio |omittitur] procedenten. .. DH 71.

27 Simbolo Toledano I, afio 400, DH 188. Cf etiam DH 441.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 453

» Confesion pseudo-atanasiana “Quicumqué’. Su autoria ha
sido motivo de muchas discusiones, si bien ya nadie lo atribuye a
Atanasio de Alejandtia®. “En la actualidad predomina la opinion
de que la confesion de fe fue compuesta por un autor desconoci-
do, entre los anos 430 y 500, en el mediodia de Francia, probable-
mente en la provincia de Arlés”®. Su primer articulo dice: “Fides
autem catholica haec est, ut unum Deum in Trinitate et Trinita-
tem in unitatem veneremur”. Continda una larga explicacién en
latin del misterio de la Trinidad.

» Mias adelante, en el afio 638, en el Concilio Toledano VI,
la férmula de confesion de fe utiliza ya el término Trnidad como
el unum Deum, en una exposicion de esta doctrina: “Creemos y
confesamos que la sacratisima y omnipotentisima Trinidad, Padre

e Hijo y Espiritu Santo, [es] un solo Dios, no solitario, de una

esencia...”.

» Y mis tarde el Concilio IV de Letrin (XII Ecuménico),
en el afio 1215 afirma:

Firmemente creemos y sencillamente confesamos que hay
un solo Dios verdadero, eterno, inmenso e inconmutable, in-
comprensible, omnipotente e inefable, Padre e Hijo y Espiritu

* No hay lugares paralelos ni en los escritos de Atanasio ni en las actas de los
concilios de Efeso o de Calcedonia. En cambio, s incluye varios textos del De Trin-
tate de S. Agustin. Cfr. Philip Schaff, History of the Christian Church, Peabody, Mass.,
Hendrickson,Vol. 3, p. 695-96.

* DH p. 81.

* “Ahora bien, la fe catolica es que veneremos a un solo Dios en Trinidad y
Trinidad en la unidad.” DH 75, p. 80-82.

U Credimus et confitenur sacratissiman et omnipotentissimam Trinitaten, Patrem et Filinm
et Spiritum Sanctum, voum Deum solum non solitarium, unius essentiae, virtutis, potestatis,
maiestatis, uninsque naturae, discretam inseparabiliter personts, indiscreatam essentialiter subs-
tantia deitatis creatricem dmnium creaturarum. .. etc. Concilio Toledano VI, afio 638, DH

490.



454 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Santo, ciertamente tres Personas, pero una esencia, sustancia
o naturaleza totalmente simple: el Padre [procede] de nadie, el
Hijo s6lo del Padre, el Espiritu Santo igualmente de ambos...».

»  De ahi en adelante, los pronunciamientos conciliares y ex-
posiciones del magisterio en idioma latino elaboran cada vez con
mas detalle y precision el término unum verum Deum ommnipotentens
como el Dios trino y uno™.

» Finalmente, de especial relevancia es el “Decreto en pro
de los jacobitas” Cantate Domino del Concilio de Florencia (1441).
Aqui se define con toda precision la doctrina de la Santisima Tri-
nidad como el Dios trino y uno, y se describe la mepLyopeoLc o
czreumineessio. Vale la pena transcribirlo con cierta amplitud:

La sacrosanta Iglesia Romana, fundada por la palabra del Se-
for y Salvador nuestro, firmemente cree, profesa y predica a un
solo verdadero Dios, omnipotente, inmutable y eterno, Padre,
Hijo y Espiritu Santo, uno en esencia y trino en personas: el
Padre ingénito, el Hijo engendrado del Padre, el Espiritu Santo
que procede del Padre y de Hijo. Que el Padre no es el Hijo o el
Espiritu Santo; el Espiritu Santo no es el Padre o el Hijo; sino
que el Padre es solamente Padre, y el Hijo solamente Hijo, y el
Espiritu Santo solamente Espiritu Santo. Sélo el Padre engendro
de su sustancia al Hijo, el Hijo s6lo del Padre fue engendrado,
el Espiritu Santo sélo procede juntamente del Padre y del Hijo.
Estas tres personas son un solo Dios, y no tres dioses; porque

2 Firmiter credimus et simpliciter confitemur, guod unus solus est verus Deus, aeternus, im-
mensus et incommutaabilis, incomprebensibilis, ommnipotens et ineffabilis, Pater et Filins et Spiritus
Sanctus: tres quidem personae, sed una essentia, substantia sen natura simplex omnino: Pater a
nullo, Filins a Patre solo, Spiritus Sanctus pariter ab utrogue. .. Concilio Ecuménico IV de
Letran (1215), DH 800.

» Cfr. DH 73-74 (Clemens Trinitas ), 75-76 (Quicumque...), etc.

*DH 1330-1331.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 455

las tres tienen una sola sustancia, una sola esencia una sola natu-
raleza, una sola divinidad, una sola inmensidad, una eternidad, y
todo es uno donde no obsta la oposicioén de relacion.

Por raz6n de esta unidad, el Padre esta todo en el Hijo, todo
en el Espiritu Santo; el Hijo esta todo en el Padre, todo en el
Espiritu Santo; el Espiritu Santo esta todo en el Padre, todo en
el Hijo. Ninguno precede a otro en eternidad, o le excede en
grandeza, o le sobrepuja en potestad. El Hijo existe del Padre
Eterno eternamente y sin comienzo. El Espiritu Santo procede
del Padre y del Hijo eternamente y sin comienzo. El Padre cuan-
to es o tiene, no lo tiene de otro, sino de si mismo, y es principio
sin principio. El Hijo, cuanto es o tiene, lo tiene del Padre, y es
principio de principio. El Espiritu Santo, cuanto es o tiene, lo
tiene juntamente del Padre y del Hijo. Mas el Padre y el Hijo no
son dos principios del Espiritu Santo, sino un solo principio:
como el Padre y el Hijo y el Espiritu Santo no son tres principios
de la creacion, sino un solo principio™.

* Hs ésta una magnifica exposicion doctrinal del misterio de la Trinidad en
s{ mismo, del Dios triuno, siguiendo la doctrina agustino-tomista: Sacrosancta
Romana Ecclesia, Domini et Salvatoris nostri voce fundata, firmiter credit, profitetur et
praedicat, unum vernm Deum ommnipotentem, incommmutabilens et aeternum, Patrem et Fi-
lium et Spiritum Sanctunm, unum in essentia, trinum in personis: Patrem ingenitunm, Filinm
ex Patre genitum, SpiritumSanctum ex Patre et Filio procedentens. Patrem non esse Filinm
ant Spiritum Sanctumy; Filiun non esse Patrem ant Spiritum Sanctuns; Spiritum Sanctum
non esse Patrems aut Filium; sed Pater tantum Pater est, Filins tantum Filius est, Spiritum
Sanctum tantum Spiritum Sanctum est. Solus Pater de substancia sua gennit Filinm, solus
Filius de solo Patre est genitus, solus Spiritus Sanctus simnl de Patre procedit et Filio. Hae
tres personae sunt unus Deus, ef non tres dei: quia trium est una substantia, nna essentia,
una natura, una divinitas, una immensitas, una aeternitas, ommniaque sunt unun, nbi non
obviat relationis oppositio.

Propter hanc unitatem Pater est totus in Filio, totus in Spiritu Sancto; Filins totus est
in Patre, totus in Spiritu Sancto; Spiritus Sanctus totus est in Patre, totus in Filio. Nullus
alinm ant praecedit aeternitate ant excedit magnitudine, ant superat potestate. Aeternum qui-
ppe et sine initio est, quod Filius de Patre exsistit; aeternum ac sine initio est, quod Spiritus
Sanctus de Patre Filioque procedit. Pater quidguid est ant habet, non habet ab alio, sed ex



456 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN
Tedlogos y tratados teologicos

El mas grande tedlogo de la Edad Media, Santo Tomas de
Aquino (1225-1274), sigue el esquema agustino en su Summa
Theolégica. Su Parte Primera, dedicada a Dios, trata en primer
lugar de Dios en general, sobre la esencia divina, en las cuestiones
de la 2 a la 26; enseguida trata sobre las tres divinas Personas en
Dios, en las cuestiones de la 27 a la 43. De Santo Tomas procede
la Teologia Escolastica, cuyo tratado sobre la Trinidad se divide
también en dos partes: una primera, De Deo #no, y una segunda,
De Deo Trino.

Catequesis

S. Agustin tuvo, asi mismo, gran influencia en la catequesis
de la Iglesia en Occidente, y en el texto de los catecismos. Un
ejemplo es Ripalda, el texto clasico de la catequesis primera. Al
declarar los articulos del Credo, pregunta: “Pues si el primero
es creer en Dios [“Creo en un solo Dios”], ¢quién es Dios?”, y
responde: “La Santisima Trinidad, Padre, Hijo y Espiritu Santo,
tres personas distintas y un solo Dios verdadero.” Y continua su
texto con cuatro nuevas preguntas y sendas respuestas: “sEl Padre
es Dios? Si lo es. ¢El Hijo es Dios? Si lo es. ¢El Espiritu Santo es
Dios? Si lo es. ¢Entonces, son tres Dioses? No, es un solo Dios
en tres personas distintas”.

se, el est principinm sine principio. Filius quidquid est ant habet, habet a Patre, et est princi-
pinm de principio. Spiritus Sanctus quidquid est ant habet, habet a Patre simul et Filzo. Sed
Pater et Filius non duo principia Spiritus Sancti, sed unum principinm: sicut Pater et Filins
et Spiritus Sanctus non tria principia creaturae, sed unum principinm. (DH 1330-1331).



DE ORIENTE A OCCIDENTE 457

EL PASO DE ORIENTE A OCCIDENTE

Del €lc 0€dc al unus Deus

Esta claro, pues, con este analisis de San Agustin y su influencia
en Occidente, que ha habido una evolucién en la formulacién de
la doctrina trinitaria de la Iglesia Catdlica a lo largo de los siglos.
Aun la terminologia teologica latina es relativamente distinta de la
griega. En efecto, en la historia de la doctrina y dogma trinitarios
encontramos dos versiones basicas del término y el concepto de
«Dios». Y esa diferencia linglifstica tiene implicaciones semanticas.
Para empezar, hay que referirse a la traduccion del término Bedg
en griego al término Dexs en latin.

Bedc en griego

Casi como premoniciéon hizo Origenes una advertencia lin-
giifstica sobre la precision del griego respecto al término Be6g
precedido por un articulo o sin él. Comentando el Prologo de
San Juan aclara:

Con gran cuidado, y no como quien no conoce la precision
rigurosa de la lengua griega, Juan en ocasiones utiliza los articulos,
y en ocasiones los calla; respecto al Verbo, antepone [el articulo]
«el»; pero respecto de la apelacion «Diosy, en ocasiones lo pone
en ocasiones lo quita. Porque, por una parte, se pone el articulo
cuando la denominacién «Dios» se coloca en referencia al ingé-
nito, causa de todas las cosas; pero, por otra, se calla cuando el
Verbo es llamado «Dios»™.

36 Tle p ¢ N 4 Seoe > 3 4 4
VL O€ TPUTETNPNUEVWG Kal OUY WG EAANVLKNY okpLPoAoyLoey oUk
émo tapevog O Twdvvng 6mov pev tolg &pbpoig éxproato dmov S¢ Tadta
dmeoldmmoey, éml pev tod Adyou mpootibeig o0 F 0 $, éml o¢ tic Oedg
Tpoonyopleg dmov pev TLfelg dmou 8¢ alpwy. Tidnoww uev yop 10 &pbpov,
0te 1 FOe0dc$ dvopaaie €ml tod dyerntov Teooetol TV OAwY altlov, oLwmd
8¢ a0to, Gte 0 Adyog FOeoc$ odvoudletol. Origen, Der Johanneskommentar, hrsg



458 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

En efecto, en griego «Dios» con articulo (0 6€dc) designa al
Padre”, es decit, es el nombre propio del Padre. «Diosy» sin arti-
culo (6edc) se refiere al Logos por cuanto que de él se predica ser
sustancia divina — “y el Verbo era Dios” (kal 6eo¢ v 0 A0y0¢)—.
Lo mismo se predica del Espiritu Santo: también es Dios (B€0c).
As{ pues, en Oriente, su significado propio del término 6 6edg
es el Padre omnipotente. Este significado es unanime en el Nue-
vo Testamento, en los Padres Apostélicos y los Apologistas, en
Ireneo de Lyon, Clemente de Alejandria, Origenes, Atanasio, los
padres Capadocios —Basilio, y dos Gregorios—, asi como en todos
los concilios ecuménicos orientales. El Padre es el Dios verdadero
CAABLYOC 00V Bebg 0 Bebe), por ser Dios por si mismo (0t06eog
0 Bedg €otL ).

El Hijo es Dios (8edg sin articulo) por ser Hijo del Padre, de
quien recibe la naturaleza divina al haber sido engendrado ab
aeterno. Igualmente, el Espiritu Santo es Dios por proceder ab
aeterno del Padre [y del Hijo o a través del Hijo].

La gran tradicion oriental griega nunca utiliza el término «Dios»
como trino y uno. Aun en tedlogos latinos como Novaciano® e
Hilario de Poitiers™, Dios es primordialmente el Padre, al tiempo
que sostienen con total rigor la divinidad de Jesucristo y del
Espiritu Santo.

von Erwin Preuschen, Liepzig, J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung 1903. Origene,
commentaire sur Saint Jean, Cécile Blanc (Ed.), Parfs, Les Editions du Cetf, 1966,
Sources Chétiennes, No. 120, Libro I, p. 215.

" Lo mismo sostuvo Rahner respecto al NT: Karl Rahner, “Theos in Neuen
Testament”, en Schriften zur Theologie (Einsiedeln: Benzinger Verlag, 71964), Band I,
p.143-44.

*® La Trinidad, edicién critica y traduccion de Carmelo Granado, SJ, Madrid,
Editorial Ciudad Nueva, 1996.

¥ La Trinidad, edicion bilingtie de Luis Ladaria, Madrid, BAC, 1986.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 459

Deus en latin

Ahora bien, en latin no hay forma de hacer estas precisio-
nes, ya que en la lengua de Cicerén no hay articulos determina-
dos. No hay forma de utilizar el término «Deus» de manera que
designe especificamente al Padre, y el término «Deus» de manera
que se refiera al Hijo o al Espiritu Santo en cuanto Personas de
naturaleza divina. En el latin, esta falta de precisién que si tiene
el griego de alguna manera influye en la reflexion teoldgica de
Occidente. Tampoco en las lenguas romances se estilo, sino rara-
mente, hablar de «el Dios», con articulo, y de «Diosy, sin articulo,
como una forma de nombrar diferenciadamente al Padre, por un
lado, y al Hijo [y al Espiritu Santo] por otro.

La problematica trinitaria subsiste

La diferencia entre la concepcién oriental del unico Dios y la
trfada de hipodstasis, por un lado, y la concepcion agustiniana de
Dios como Trinidad —un solo Dios en tres Personas distintas—,
por otro, puede ser sutil en apariencia y ambas pueden considerarse
ortodoxas: pero en el fondo resultan concepciones distintas, y
en la practica conducen a dos lecturas doctrinales distintas, y a
distintas aplicaciones exegéticas y espirituales.

Frente a estas diferencias, y sus complicaciones inherentes,
subsiste la pregunta sobre el sentido de la actual religiosidad del
grueso de los cristianos como «wonoteista» cristicos, tal como la
describe Rahner®. ;:Puede uno asombrarse de que el pueblo fiel
no tenga una experiencia vivencial de este supremo misterio de la
fe cristiana; de que el fiel no »va la Trinidad?

Se podria proponer la hipotesis paraddjica de que precisamente
por la precision, profundidad y complejidad de la doctrina
trinitaria en la teologia especializada, en la practica ha resultad

Y Bemerkunden, p. 105.



460 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

de muy dificil comprension, asimilacién y vivencia para el grueso
de los cristianos de hoy. El planteamiento de que “Dios es uno
y es tres; es tres y es uno” no se logra comprender, a pesar de
que la apologética responde tratando de explicar, sin lograrlo,
algo que ella misma sostiene que es un misterio, y por lo mismo
dificilmente comprensible. Es decir, paradoéjicamente parece haber
una correlacién negativa entre amplitud y precision teologica, por
una parte, y vida espiritual del pueblo fiel, por la otra —mientras
mas sofisticado es el tratamiento dogmatico y doctrinal sobre la
Trinidad, menos influencia tiene sobre la vida cristiana—y, por
consiguiente, ésta es menos trinitaria.

Una explicaciéon de esta paradoja serfa que la formacion
teologica de los clérigos desemboca o bien en una catequesis,
kerigma y homilias basadas en la muy compleja doctrina de la
Trinidad que estudiaron en el seminario, o bien se amolda a las
practicas de piedad prevalecientes entre los fieles catélicos —con
su muy tenue barniz trinitario”—. En ambos casos, la vivencia
trinitaria en los fieles es escasa—se establece, asi, un incipiente
circulo vicioso—. ¢Es aceptable esta situaciéon? Parece haber aqui
un dilema cornuto: malo si se insiste en la profundidad teoldgica,
malo si se insiste en una espiritualidad meramente ¢7éstica. :Co6mo
resolver este dilema?

Aludiendo a las ciencias sociales como una analogfa, hay
entre los socidlogos la discusion sobre qué es mas importante y
conveniente para un sano desarrollo de la vida social, ¢la teorfa o
la practica? La respuesta mas aceptable ha sido: “nada hay mas
practico que una buena teorfa”. Asi también, en el caso que nos

1 Este planteamiento no implica que frecuentemente el pueblo fiel, por la pro-
fundidad de su fe, no tenga una vivencia espiritual muy profunda de las realidades
divinas. Por ejemplo, un creyente puede sobrepasar por mucho a muchos tedlo-
gos en su percepcion del insondable misterio que implica la sencilla frase “Dios es
amor”.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 461

ocupa, se puede postular que nada es mas conducente a la practica
de una vivencia trinitaria plena que una buena doctrina teolégica
sobre el misterio trinitario. Asi pues, la soluciéon no consiste en
aceptar la inaccesible complejidad de una teologia de escuela, por
un lado, o la superficialidad practica en la vida cristiana, por otro,
sino en lograr una doctrina trinitaria que represente fielmente el
dogma y la tradicién, y facilite la inteligibilidad del misterio, para
lograr su auténtica vivencia experiencial entre el pueblo cristiano.

DOS CONCEPCIONES TRINITARIAS ALTERNATIVAS

De la economia a la teologia

En la historia de la doctrina y dogma trinitarios tenemos, pues,
sendas terminologfas y sendos credos en Oriente y Occidente, sin
que ninguno pueda ser considerado heterodoxo. El resultado de
este proceso de evolucién de la doctrina y el dogma de Oriente a
Occidente —proceso no solo regional sino histérico-temporal—
suele designarse como el transito de la economia a la teologia.

De la economia a la teologfa

En efecto, en forma paralela al cambio terminoldgico, la re-
flexion fue transitando del predominio de la economia en los tedlo-
gos orientales al predominio de la #eolggia en los occidentales; es
decir, de la intervencion salvifica de la santa Ttiada en la historia
humana a la realidad del Dios trino y uno en si mismo, en su
vida intra-trinitaria. Este transito se ha considerado como un gran
avance en la ciencia teolégica—avance que en su momento habra
que matizar—. Convencionalmente a estas dos concepciones se
les ha llamado la Trinidad Econdmica y la Trinidad Inmanente.



462 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

La Trinidad econdmica, Dios en la historia de la salvacién humana

Durante los primeros siglos del cristianismo, una vertiente de la
reflexion trinitaria retoma la historia de la salvacion tal como surge
de la revelacion vetero- y neotestamentaria, y frente al monoteismo
judio y el politeismo pagano, y a diversas herejias como el gnosti-
cismo y otras, esclarece la forma de salvaguardar el monoteismo
del tnico Dios (€lc 0e0c), el Padre, no obstante la divinidad de
su enviado Jesucristo, y del Espiritu Santo. La reflexiéon parte del
orden en que se revelaron sucesivamente cada una de las personas
divinas, y el papel que cada una juega en la historia de la salvacion, y
concluye en la unidad de sustancia de las tres Personas.

En efecto, en el Antiguo Testamento quien se manifiesta es
Yahveh, como el Dios que salva a su pueblo y lo conduce por el
camino de la alianza. Al llegar a la plenitud de los tiempos, ese
Dios (Yahveh) fue revelado por Jestis como su Padre y nuestro
Padre, como su Dios y nuestro Dios. Al hacerlo, Jesus se revela a
si mismo como el Hijo de Dios, a quien Dios, el Padre, ha man-
dado al mundo para salvarlo mediante su cruz y resurreccion. El
Padre es el Dios de Jesucristo, y éste es su Hijo. Tras la pascua,
Jesus nos envia al Espiritu Santo, que nos incorpora a Cristo y nos
hace hijos de Dios por adopcién y herederos del Reino, capaces
de dirigirnos a Dios como Abba, Padre. Es, pues, un proceso de
salvacion que parte del Dios tnico (€lg 6€0g), el Padre, por la
intermediacién del Hijo, con la accion del Espiritu Santo, y nos
invita a volver en el Espiritu Santo por el Hijo al Padre. En ter-
minologfa teoldgica especializada a esta concepcién se le llama la
Trinidad econdmica, es decir, la Trinidad que irrumpe en la casa del
hombre [oikovople son “las normas de la casa”] en la historia de
la salvacién®. En lenguaje mas accesible se podtia denominar la
Trinidad [historicamente] salvifica.

2 Esta concepcion enfatiza la revelacion, por lo que en griego también se utiliza
la expresion tpémog dmokeAbPews (modo de revelacion). Cfr. Schaff, History, Vol.
111, p. 680, nota 4.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 463

La Trinidad znmanente, Dios en si mismo

Casi podemos afirmar que, una vez logradas las definiciones
basicas cristolégicas y trinitarias como resultado de la solucion
de las controversias de los primeros siglos, la reflexion teoldgica
sobre la Trinidad fue adquiriendo una dinamica propia. En efecto,
se busco profundizar y hacer lo mas inteligible posible el misterio
incomprensible y supremo de la divinidad cristiana, el misterio
de Dios en si mismo. Se parte de la unicidad de Dios (wnus Deus),
que es una unica sustancia, pero en tres personas distintas (Dexs
triunus). A partir de San Agustin se utiliza como base el esquema
psicolégico de la mente humana que se conoce a s{ misma (el
conocimiento engendra al Verbo) y el amor que surge entre el co-
gnoscente y el conocido (el Espiritu Santo) como tres realidades
sustanciales, tres Personas. Describe y profundiza las relaciones in-
tra-trinitarias, entre las Personas. Sostiene que la accion de Dios
al exterior (ad extra) es de la nica sustancia, y no de las personas
—a cada una de las cuales sélo se a#ribuye (conceptualmente) algu-
na accion: al Padre la creacion, al Hijo la redencion, y al Espiritu
Santo la santificacion de los hombres—. Asi se desarrollaron los
conceptos de procesiones, circumincessio o perijéresis (TEPLYWPEDLS),
relaciones, nociones, misiones, dentro de la vida intima de la Trinidad,
desde luego, siempre en la analogfa del mas profundo misterio. La
vision resultante es lo que en terminologia teolégica especializa-
da se denomina la Trinidad inmanente o la Trinidad en si misma*,
y que en lenguaje mas accesible se podria denominar la Trinidad
[dogmaticamente]| contemplada, de fuera y de lejos.

De nuevo, parece ser propio de la Trinidad econdmica con-
siderar a Dios como el Padre omnipotente, el unico verdadero
Dios (Christus dixi?), mientras que la Trinidad znmanente habla de
un Dios en tres personas distintas, es decir, considera al Gnico
Dios como uno y trino.

# Tgualmente en griego tpdmog UmapEewe (modo de ser o existir). Ibid., nota 5.



464 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

¢Qué pensar de esta distincion entre Trinidad econémica y
Trinidad inmanente, la primera més préxima a la teologfa oriental
> g
y la segunda prevalente en la teologia occidental?

Un cuestionamiento

En la renovacién teoldgica de primera mitad del siglo XX, que
desembocé en el Concilio Vaticano II, se cuestiond esta cierta
discrepancia entre las concepciones trinitarias de Oriente y de
Occidente, sobre todo por lo que toca a la neo-escolastica y su
doble tratado De Trinitate: De Deo Uno'y De Deo Trino. Un tedlogo
de la talla de K. Rahner ha hecho incisivas criticas a este enfoque.
Entre otras: 1) que da prioridad a la esencia sobre las personas
—Dios es uno, cuya esencia unica subsiste en tres personas dis-
tintas—; 2) sostiene que toda accion de Dios ad extra es de la es-
encia que subsiste en las tres personas, y no de alguna persona en
particular, si bien a cada una se le a#7ibuye alguna accién en especial
—Ila creacién al Padre, la redencion al Hijo, la santificacion al Es-
piritu Santo—. 3) Respecto a la encarnacion, afirma que “Dios” se
hizo hombre —de donde se origina el monoteismo eristico—, que
4) siendo las tres personas “Dios”, cualquiera de ella se pudo haber
encarnado, y finalmente que 5) el Padre Nuestro se puede dirigir a
cualquiera de las tres Personas, y otras ctiticas por el estilo™.

Una propuesta de solucion

Un intento de compatibilizar estas dos concepciones de la te-
ologia lo propone Walter Kasper. Al hablar del Dios de Jesuctisto,
en lugar de seguir el esquema neo-escolastico en el que la primera
parte, De Deo uno se trata de la esencia unica de Dios, mientras

* Rahnet, “Bemerkungen. .. Ver también de Rahner, “El Dios Trino como Prin-
cipio y fundamento trascendente de la historia de la salvacién”, Seccién primera,
“Método y estructura del tratado «De Deo Trinow, en Misterium Salutis, Vol. 11, p.
271-179.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 465

que la segunda parte, De Deo Trino se habla sobre las tres personas
divinas, Kasper en la primera parte, De Deo Uno, trata sobre el
Padre, el unico Dios verdadero, mientras que en la segunda parte
habla de las tres Personas®

Otra propuesta: la zesis fundamental de Rahner

Por su parte, para resolver la aporfa, Rahner propone, por una
parte, la vuelta al concepto otiental de Dios (0 6€dg), el Padre
omnipotente. También hace el intento de superar cualquier apa-
riencia de contradiccion, con una solucion radical: no sélo no hay
contradiccion entre ambas concepciones trinitarias, sino que son
lo mismo. El tema lo aborda en el contexto del conjunto de los
tratados trinitarios de teologfa escolastica y su relacion reciproca,
y sostiene que:

La tesis fundamental que destaca esta vinculacion entre los
tratados y que pone de relieve la Trinidad en tanto misterio de
salvacion para nosotros —en su realidad y no primariamente
como doctrina— podria formularse asi: la Trinidad «econémi-
cax es la Trinidad inmanente y viceversa®.

De esta forma Rahner plantea resolver una posible discrepan-
cia entre la economia y la teologia, entre el Dios salvifico y el Dios
en s{ mismo, al hacer ver que es lo mismo, el Dios para nosotros
es el Dios en si mismo. Es decir, Dios en su realidad es siempre
el mismo, independientemente de la forma como la fe, buscan-
do hacerse inteligible, lo conceptualice, 0 como el hombre llegue
conocer a Dios.

 Walter Kasper, E/ Dios de Jesueristo, Salamanca, Ediciones Sigueme, 2001, p.
175-176.

¥ Die Grundthese, die diese Verbindung zwischen den Traktaten herstellt und die Trinitit
als Heilsmysterinm fiir uns (in ibrer Wirklichkeit und nicht erst als 1ehre) herausstellt, kinnte
50 formuliert werden: Die “Gkonomische” Trinitdit ist die immanente Trinitat und umgekebrt”.
Rahner, “Bemerkungen... p. 115.



466 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Una apreciacion

Sostiene Yves M. —J. Congar: “La de K. Rahner es la aport-
acion contemporanea mas original a la teologfa trinitaria... Su
tesis esencial, calificada por Rahner como Grundaxiom [sic]
(axioma fundamental) se contiene en esta afirmacion: la Trinidad
«econémica» es la Trinidad inmanente y viceversa'™. Tras expli-
car el alcance de esta tesis, Congar afiade: “Aceptamos la idea de
Rahner, pero le anadimos dos glosas que limitan notablemente su
caracter absoluto®”. A saber:

Primera glosa: Tras aceptar la primera parte de la proposicion,
Congar matiza la segunda, diciendo:

¢Podemos zdentificar el misterio libre de la economia y el misterio
necesario de la tri-unidad de Dios? Como dicen los padres que
combatieron el arrianismo; las criaturas podrian no existir. Y Dios
continuarfa siendo Trinidad —Padre, Hijo y Espiritu— porque la
creacion es un acto de libre voluntad, mientras que la procesion
de las personas se realiza segin la naturaleza, kata physin”.
Ademas, ;podemos afirmar que Dios compromete y revela Zodo su
misterio en la «autocomunicacién» que hace de s mismo? Al leer
los enunciados a los que llega un propésito puramente l6gico de
desarrollar y afirmar esta reciprocidad, nos parece manifiesto que
no puede afirmarse pura y simplemente tal reciprocidad™.

" Yves M. —J. Congar, E/ Espiritu Santo, Barcelona, Editorial Herder, *1991, p.
454,

 Ibid., p. 456.

# Cita aqui como evidencia a San Atanasio, Contra Arianos, 1, 18 y 11, 31. En
efecto, Atanasio refuta la tesis arriana de que el Hijo fue creado por causa de las
criaturas, y mas bien sostiene que “Pues incluso en el caso de que Dios no hubiera
tenido la intencién de hacer a las criaturas, en modo alguno el Logos habria dejado
de estar junto a Dios y el Padre en EI”. En griego: Kol yop el 86&av v 16 8 un
Tolfioat Ta yevntd, AL’ fr ovder frTtov 0 Adyog TpOg Tov B0V, kol év alTQ
v 6 Tatip. (11, 31).

0 Congar, loc. cit, p.457.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 467

Concluye Congar esta primera glosa: “El problema deriva del
umgekehrt (y viceversa) en la medida en que implica un paso del
conocimiento a la ontologfa®'”’.

Segunda glosa: “La autocomunicaciéon de Dios, Padre, Hijo y
Espiritu, sélo sera plena auto-comunicacion escatologicamente,
en lo que llamamos vision beatifica®. En la economia la auto-co-
municacion es “segun un estatuto de «condescendencia», de hu-
millacién, de servicio, y por decirlo todo, de &enosis. Ello obliga a
reconocer una distancia entre la Trinidad econémicamente reve-
lada y la Trinidad eterna®. “Ello debe hacernos discretos cuando
decimos «y viceversa»”.

Ulterior cuestionamiento

La Trinidad Inmanente en el fondo es el resultado de una op-
eracién conceptual de la teologia que prescinde de la accién real
de Dios y abstrae del amor que ha manifestado; mas aun, postula
la posibilidad de que la vida interior de Dios quede eternamente
confinada dentro de s{ mismo (una especie de metafisica de una
unica divinidad trina, pero encapsulada en su comunion interior), y
que la creacion, la redencion y santificacion de una creatura hecha
a su imagen y semejanza, el ser humano, no fluyan de la naturaleza
misma de la divinidad cristiana —que es el amor de por si auto-par-
ticipante™.

> Ibid. p. 458. Con todo, tanto la Trinidad econémica como la Trinidad inma-
nente son conceptos. No se puede pretender que la primera sea fruto del conoci-
miento, mientras la segunda sea una realidad « parte rei, una realidad éntica, inde-
pendiente del conocimiento humano. La formulacién misma de Congar lo indica:
ontologia (ontos y 16gico) es una relacién del pensamiento con la realidad.

> Ibid, p. 459.

> Ibid, p. 460.

>* Ibid, p. 461.

> En esta posibilidad presumiblemente estan involucrados dos conceptos
cuestionables: 1) la creacion como contingente —considerando contingencia



468 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Por lo mismo, postular la identidad entre ambas conceptu-
alizaciones parece resolver la aparente contradiccion entre “un
tnico verdadero Dios (0 0€0c)” oriental y el Dexus trino y uno
occidental.

Pero, de nuevo, la pregunta: esta identidad entre una y otra for-
ma de conocer y conceptualizar la realidad trinitaria, la econémica
y la inmanente, ¢facilita y favorece una vivencia trinitaria en la
religiosidad del pueblo cristiano? ¢Le aclara al pueblo fiel que no
hay real diferencia entre definir al inico Dios verdadero como el
Padre de Jesucristo y que ambos espiran al Espiritu Santo, o bien
definirlo como la Santisima Trinidad, un solo Dios en tres perso-
nas distintas? Conviene exploratlo.

LA ORTOTAXIS

La secuencia como se han presentado las tres Personas divina
a lo largo de la historia es siempre idéntica: primero el Padre, se-
gundo el Hijo y tercero el Espiritu Santo. Es el orden correcto, es
la ortotaxis. Cualquier otro orden serfa incorrecto. ;Nos ayudaria
en nuestra busqueda si profundizamos en este orden, haciéndolo
mas especifico, mas detallado, es decir, logrando establecer una
secuencia mas precisa, con mas sentido, con mas instancias las
unas tras de las otras, dentro de la vida trinitaria y en su inter-

primordialmente como la posibilidad de existir o no existir, cuando su sentido
profundo es la dependencia ontolégica de otro, el ser ens ab alio— 2). 1.a gra-
tuidad y la libertad de Dios, como si su libertad fuera semejante a la humana
—querer algo o no queretlo; querer algo o lo contratio—, sin considerar que
su libertad consista basicamente en actuar siempre acorde con su naturaleza,
que es el Amor, ese dinamismo de auto-participacion de su vida divina hacia el
exterior a partir del Padre, a través del Hijo, en el Espiritu Santo. Ver, con todo,
a Luis E Ladaria, La Trinidad, Misterio de Comunion, Salamanca, Secretariado Ttri-
nitatio, 2002, p. 11-64.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 469

vencion salvifica en la historia humana? Antes de intentarlo hab-
rfa que hacer varias advertencias.

La atemporalidad

La primera advertencia es que al hablar de orden o secuencia en
el ambito divino se excluye total y absolutamente la temporalidad.
Aristoteles define el tiempo como “la numeracién del movimiento
segun lo anterior y lo posterior”. En la divinidad no hay tiempo,
ni un anterior ni un posterior, pues no hay movimiento sino in-
mutabilidad. (Ese fue uno de los grandes errores de Arrio, afirmar
que, como en cualquier proceso de paternidad, hubo un tiempo en
que no existi6 el Hijo, y por lo tanto Dios no era todavia Padre).
En cambio, en el ambito de la naturaleza divina si puede haber un
primero y un después temporalmente simultaneos.

Este elemento atemporal en la divinidad ha sido claro desde el
principio de la reflexion teoldgica: entre las personas divinas hay
un orden correcto e invariable, una ortotaxis que ha sido recon-
ocida por la ortodoxia en todos los tiempos: el Padre, el Hijo y
el Espiritu Santo. El Padre es el origen sin origen de todo lo in-
creado y lo creado. El Hijo es increado y originado, y por su parte
Espiritu Santo es increado pero espirado por el Padre a través
del Hijo (en Oriente) o junto con el Hijo (filiogue en Occidente).
Este es precisamente el orden y la secuencia y no otro. De manera
semejante la ortotaxis puede jugar un papel hermenéutico que
nos permita penetrar mas profundamente en el misterio trinitario,
sobre todo en su concepcién oriental.

En sintesis, la ortotaxis se podria definir como / secuencia orde-
nada simultanea y atemporal, ab eterno, en la identidad propia de cada nna
de las personas divinas y sus relaciones entre si, en la unidad de la divinidad,
y en sus diversas relaciones con las creaturas.

56 gpLBOg Kuvéoews Koter TO TPOTEPOV kel Votepov. Aristoteles, Fisica, IV, 11.



470 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

HACIA UNA SINTESIS: LA TRIADA DINAMICA

De la economia a la teologia econémica
El dinamismo del amor trinitario

Tomando en cuenta estas advertencias, podemos recorrer la
ortotaxis de la doctrina trinitaria, exponiendo la secuencia con
mucho mayor detalle. Nos ayudara el simbolo de fe mas explicito
y oficial que tenemos en la cristiandad, el Niceno-Constantino-
politano.

Aplicacion de la ortotaxis triadica

En primer lugar, los cristianos creemos en un solo Dios
(éva Beov), el unico Dios verdadero (0 povog aindivog Beoc) el
Dios por si mismo (GutoBeoc), ingénito (&yévvetog), incorporeo
(@owpatog), invisible (@0pwatoc), inaprehensible, inestimable, in-
efable, a quien nadie ha visto jamds”. Ese Dios uno y unico es
Amor (0 Be0¢ ayamm éotiv, 1]n 4,9), y, como tal, es total, radical
y absoluta auto-comunicacién, auto-participacion, auto-donacioén
de si mismo®. Por ser Dios (0 6edc) amor es fuente y origen de
todo, lo divino y lo humano, lo visible y lo invisible. Es el Padre
todopoderoso.

En segundo lugar, los cristianos creemos que ese Dios uno y
tnico (elg Bedc), siendo Amor se auto-participa libremente y en
total plenitud al engendrar desde siempre a su Hijo, de su propia
sustancia, como su Verbo, como una realidad en si misma distinta
del Padre que lo engendré —una hipostasis distinta (en griego),
una Persona distinta (en latin)—; lo engendra por via intelectual
como su imagen, esplendor de su gloria e impronta de su esencia.

7 A este Dios dnico (el Padre) se aplican primordialmente todas las propieda-
des, atributos y caracteristicas que el tratado escolastico De Deo uno incluye.
¥ En terminologia de Rahner, sich selft-mitteilen.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 471

Al engendrar a su Hijo desde siempre, Dios desde siempre se
constituye como Padre.

El Hijo asi engendrado permanece siempre en el seno del Pa-
dre, el tnico Dios verdadero, por lo que es Dios de Dios (Bed¢
¢k 0eod), Dios verdadero de Dios verdadero (@AnBLvoc Oedg ek
Beod GAnOLOD), pues es la misma y tnica sustancia divina del Pa-
dre, por lo que es consustancial con él (OpoovoLoc T¢ Tatpl). El
Hijo es sustancia divina que procede de sustancia divina. Si por
un absurdo teoldgico, el Hijo no perseverara en el Padre, en la
contemplacién ininterrumpida de las profundidades del Padre, no
permaneceria siendo Dios.

Por consiguiente, se puede afirmar que en orden de secuencia
(taxrc) el Hijo primero es hipéstasis (persona) y luego es Dios
(de naturaleza divina); es Dios (naturaleza divina) por haber sido
engendrado por el Padre como su Verbo, como su Hijo, como
hipostasis (persona), es decir, como una realidad verdaderamente
distinta del Padre, y a quien el Padre participa su sustancia divina
unica al engendrarlo. En el caso del Padre, primero es Dios y
luego es persona (Padre) al engendrar a su Hijo. Igualmente, se
puede afirmar que el Padre siempre es Dexs a se; mientras que el
Hijo no es Deus a se, sino Deus de Deo, es decir es naturaleza divina
de la naturaleza divina de Dios, el Padre®. Asi pues, Jesuctisto
no es Dios por si mismo (@ut06eoc) sino que es Dios (8€d¢) por
haber sido engendrado como Hijo por el Padre (que si es Dios
por si mismo).

" Asi se entiende por qué las Escrituras y los primeros concilios ecuméni-
cos siempre consideran al Padre como 6 ©ed¢ —el Dios por antonomasia, con
todo el énfasis posible—, como el tnico Dios verdadero, tal como lo reconocio
Jesucristo. También asi se entiende la afirmacion de Jesus: “El Padre es mayor
que yo”, que tanta perplejidad ha causado a los exégetas: “porque el Padre es
Deus a se, mientras yo soy Deus de Deo”, nos podria haber aclarado; el Padre es
mi origen, y yo soy originado.



472 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

El Padre le comunica al Hijo todo lo que €l es. Asi, Jesucristo
puede decir a sus apostoles: les he trasmitido todo lo que he es-
cuchado de mi Padre. Y le comunica asi mismo su voluntad, su
deseo y su designio para €l, por lo que Jesucristo siempre hace lo
que el Padre quiere, siempre hace su voluntad. “Mi alimento es
hacer la voluntad de mi Padre”. L.a encarnaciéon —y el Verbo se
hizo carne y habité entre nosotros—es voluntad del Padre —*...
pero ti me diste un cuerpo”—. La pasion y muerte es cumplir la
voluntad del Padre: “Mas no se haga mi voluntad sino la tuya”.

Asi, por la total auto-participacion de si mismo de Dios a su
Hijo, todo el Hijo esta siempre en el Padre y todo el Padre esta
siempre en el Hijo —“el Padre y yo somos uno”—: primer paso en
la constitucion eterna de la perixoresis.

En tercer lugar, los cristianos creemos que prosigue el proceso
de auto-participacion eterna del amor, ahora del Padre a través del
Hijo en la espiracién del Espiritu Santo de voluntad, quien asi mis-
mo es Dios de Dios, inmanente en el Padre y el Hijo en la mutua
auto-donacién reciproca plena. Se perfecciona asi la perixéresis
trinitaria, y se enfila el amor divino hacia la creaciéon, obra del Pa-
dre, por el Hijo, en el Espiritu Santo.

El dinamismo

Este proceso atemporal, simultaineo y eterno, ocurre con vis-
tas a la realizacién de un plan concebido por Dios desde toda la
eternidad de auto-participarse en plena libertad creando y dando
vida divina a seres contingentes, visibles e invisibles. Asi, Dios
engendra a su Hijo de su misma sustancia, y a través de ¢l y en
razon de él, y por la accién del Espiritu Santo, crea a los seres
contingentes y les trasmite la vida divina.

Prosigue, pues, la secuencia dinamica del amor trinitario, que
se origina en el Padre y continua, sin solucién de continuidad, en
la encarnacion del Hijo. “Tanto am6 Dios (0 8€dc) al mundo, que
le entregd a su Hijo unico...”, quien al encarnarse eleva la natu-



DE ORIENTE A OCCIDENTE 473

raleza humana y posibilita que los hombres lleguen a ser hijos de
Dios por adopcion, para incorporarse a la vida eterna e plenitud
al final de los tiempos. Mas aun, su amor misericordioso, estando
nosotros muertos por el pecado, nos vivificé junto con Cristo y
nos sento junto con ¢l en los cielos.

Tras de ser ajusticiado, Jesucristo es resucitado por el Padre por
la accién de su Espiritu Santo. La dinamica katabatica divina —es
decir, el descenso del amor divino hacia la humanidad— culmina
con el envio del Espiritu Santo a la reuniéon de Maria de Nazaret,
los doce apéstoles y otros discipulos, destacada entre ellos Marfa
de Magdala, en Pentecostés.

Con la fuerza del Espiritu Santo que les transmite la vida divi-
nay los constituye en el nuevo pueblo de Dios en la nueva alianza,
se inicia la dindmica anabatica —es decit, el ascenso de la humani-
dad hacia Dios por Cristo, con ¢l y en €l, en la unidad del Espiritu
Santo—. Asi, restaurada en nosotros la imagen de Dios desfigu-
rada por el pecado, nos guia a través de la historia, en la Iglesia y
por los sacramentos, hasta la consumacion de los siglos, cuando
restauradas todas las cosas en Cristo, él le entregue el reino a Dios.

Es éste un esbozo de lo que podria llamarse la Trinidad dindmi-
¢a, cuyo dinamismo es el amor®. En todo caso, es la divinidad en
s{ misma que avanza en un proceso ininterrumpido de auto-pat-
ticipacion y auto-comunicacion de si misma desde el unico Dios
verdadero en la generacion eterna de su Hijo y la espiracion del
Espiritu Santo, seguido por la creacion de todo lo visible e invis-
ible, para compartirles la vida divina, y para que, rescatados del
pecado y restaurada en nosotros la vida divina por la encarnacion,
vida, pasion, muerte y resurreccion de Jesucristo, al final de los
tiempos Dios sea todo en todos y se perfeccione la perixoresis en
plenitud con la incorporacion de las creaturas a la unidad divina.

% Es este un planteamiento que puede y debe ser matizado, corregido, entique-
cido teolégicamente.



474 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Se sintetiza asi la realidad de la divinidad en si misma con la sal-
vacion y la reintegracion final en la historia: tiempo y eternidad.

Un proceso conceptual dialéctico

Se puede concebir el avance en la reflexion trinitaria como un
proceso dialéctico en nuestra comprension de la realidad divina,
que parte de la revelacion de la intervencion salvifica secuencial de
las tres Personas en la historia de la salvacion (Trinidad econémi-
ca), como de una zesis. El avance en la comprension del misterio
trinitario en si mismo independientemente de toda accién salvi-
fica ad extra (Trinidad inmanente), serfa como una especie de
alter-tesis; y finalmente se integra en una sintesis donde la divinidad
en sf misma es el amor que se auto-participa, en un orden (td£Lc)
o secuencia de las tres personas, que parte de la primera, el Padre,
engendra a la segunda, el Hijo, y ambas espiran a la tercera, el Es-
piritu Santo, y que en su triada desemboca en la creacion de todo
lo visible y lo invisible, y en la salvacioén de los seres humanos en
la plenitud final de la perixoresis perfecta y total, donde Dios es
todo en todos. S6lo se exceptuan aquellas criaturas que, abusando
de su libertad, en vez de auto-compartirse, determinan auto-ex-
cluirse eternamente del amor.

Hacia una sintesis

En resumen, en el concepto de Trinidad dindmica —tridindmica—
se entiende que el tnico Dios verdadero es el Padre todopoderoso
(como afirma Jesucristo y confirma Nicea), quien siendo Amor
engendra desde siempre a su Hijo y espira con ¢l al Espiritu Santo,
ambos Dios de Dios, de la misma naturaleza divina del Padte, en
la unidad de la perixoresis —la mutua auto-inclusion reciproca—,
y asi, en su designo eterno, trasmite la vida divina a las creaturas,
para que finalmente sean también incorporados a la unidad triadi-
ca en la plenitud de la perixéresis. Asi pues, la ortotaxis muestra
que, en el ambito trinitario, lo primero y primordial es la pluralidad



DE ORIENTE A OCCIDENTE 475

de personas en un orden de procedencia; la unidad de la divinidad
en la perixoresis es consecuencia de la pluralidad, y no viceversa.

L.A ORTOPATIA

Para lograr una vida cristiana plena no es suficiente conocer
y saber recta y exhaustivamente la realidad de los misterios de la
revelacion trinitaria (ortodoxia), en el orden secuencial correcto
(ortotaxis). Es indispensable que la revelacion de estos misterios
divinos provoque en el ser humano una afectaciéon profunda que
lo conmueva en plenitud en todas sus facultades. El cristiano tiene
que sentir con una afectividad conmovida las realidades de la vida
espiritual y de la religion en conformidad con la ortodoxia y la
ortotaxis (ortopatia). Se puede plantear que para lograrlo resulta
mas conducente el término y el concepto original (prevalente en
el origen del cristianismo) del tnico Dios, el Padre omnipotente,
de su Hijo, Dios de Dios, y la naturaleza divina del Espiritu Santo,
en unidad de esencia, tal como se entendio en el Oriente en los
primeros siglos, y tras el transito de la economia a la teologfa, para
arribar a la sintesis de la teologfa econémica: la Trinidad dindmica.

En esa forma el sentimiento del cristiano correspondera mejor
a la religiosidad de la Iglesia en la Jectio divina de 1a Sagrada Escritura,
la ortodoxia de los simbolos de la fe, la participacion en el santo
sacrificio de la Eucaristia, los documentos del Vaticano II.

Asi lo ha considerado uno de los grandes tedlogos del siglo
XX, Karl Rahner cuando afirma que, partiendo de la experiencia
de Jesus y de las primeras comunidades tras la resurreccion y la
irrupcion del Espiritu Santo en Pascua, los evangelios nos reportan
que Jesus llamaba al “Dios de Abraham, al Dios de Isaac, al Dios
de Jacob” su Padre; y la primitiva cristologfa afirma que Jesucristo
es el Mesias, «e/ Hijo de Dios». Esta terminologia es especialmente
notable en Pablo, que sistematicamente se refiere a “Dios, el



476 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Padre de nuestro Sefior Jesucristo...”. Baste ver el comienzo de
muchas de sus cartas: Romanos, Corintios, Efesios, etc. En todos
estos contextos, pues, el término «Dios—0 Oedc—» designa
especificamente al Padre. Ya mas desarrollada la cristologia, al
Padre se le denominara la «primera persona» de la Trinidad. Y
ésta es la utilizacion del término 6 OQedc en practicamente todo el
Nuevo Testamento. De donde se sigue que también el Dios de los
cristianos es el Dios de Jesucristo, el Dios de los patriarcas del AT,
el Padre Celestial. Por su parte, Jesucristo se presenta como el Hijo
de Dios, encarnado y guiado a lo largo de su vida por el Espiritu
Santo. Asi pues, en los textos fundacionales del cristianismo,
todos orientales, se alude a Dios, a Jesucristo, al Espiritu Santo.
Una aplicacion: el Nuevo Testamento en clave tridinamica:

Dios es amor (0 0e0¢ dyatm €eotiv), y tanto amé Dios al mundo
que muchas veces y de muchas maneras les hablé en el pasado
a nuestro padres por medio de los profetas y, llegada la plenitud
de los tiempos, le entregd a su Hijo Unigénito. Y el Verbo se
hizo carne y habit6 entre nosotros, para que todo el que crea en
¢l tenga vida eterna... Esta es la vida eterna, que te conozcan a
ti, el unico verdadero Dios y a tu enviado Jesucristo. Nadie va
al Padre sino por mi.

Como el Padre me amo, yo también los he amado; permanezcan
en mi amor. Les doy un mandamiento nuevo, que se amen los
unos a los otros como yo los he amado. Nadie tiene mayor
amor que el que da la vida por sus amigos.

El amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el
Espiritu Santo que se os ha sido dado.

Padre santo, cuida en tu nombre a todos los que me has dado,
para que todos sean uno, como td, Padre en mi y yo en ti, para
que también ellos sean en nosotros.

El Espiritu sopla donde quiera, y cuando venga ¢l, el Espiritu de
la verdad, los guiara hasta la verdad completa.



DE ORIENTE A OCCIDENTE 477

Asi, en clave tridindmica de amor, se puede leer la Sagrada
Escritura con total ortodoxia y ortotaxis, como un camino
mistagdgico para alcanzar la vida eterna.

En sintesis, en el AT Yahvé y el NT Dios (0 8€0c) es el Padre.
Jesucristo no es 0 Bedg, sino el Hijo de Dios hecho carne, Dios
de Dios, enviado por el Padre como mediador entre Dios y los
hombres. La salvacion se realiza por la fuerza del Espiritu Santo.
Por su parte, los hombres, que reciben en su corazén al Espiritu
Santo responden con amor reciproco a través de Jesucristo a la
iniciativa salvifica de Dios, el Padre omnipotente, y logran asi la
ortopatia: sentir y saborear profundamente estas realidades, y
actuar conforme a ellas (ortopraxis) en una vida cristiana plena.






NOTAS Y COMENTARIOS Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 479-506

EL AMOR ES SINFONICO

A proposito de la publicacion de MARIN MENA,
TOMAS J., ALTERIDAD Y AMOR. ESTUDIO DE ONTOLOGLA
TRINITARIA, Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp.

CrsAR REDONDO MARTINEZ
Granada

1. Tomas Marin Mena es un joven te6logo y filésofo seglar que
ya sorprendié en el ambito teoldgico al despuntar con la obra
Fidelidad a Cristo, fidelidad a la tierra (2018), la cual fue merecedora
del I Premio de Ensayo Teolégico Joven PPC. Ahora, con
Alteridad y Amor. Estudio de ontologia trinitaria, el autor pretende dar
un paso mas introduciéndose en la reflexién del Misterio del Ser
trinitario de Dios Amor 7 alteritate. La obra es de hecho fruto
de una tesina defendida en septiembre de 2021 en la Facultad de
Teologia de Granada —de la que es hoy docente— y con la que da
término a los estudios de Licenciatura en Teologia. No obstante,
por su contenido y rigor, bien podria equivaler a una disertacion
doctoral.



480 CESAR REDONDO MARTINEZ

2. Uno de los principales méritos de este libro es que su
redaccion es concisa, tersa y ordenada. Aun abordando temas de
hondo calado y dificultad, las explicaciones no dejan nunca de
lado la sencillez y la clarificacion expositiva. El autor plantea los
«complejos analisis y reflexiones que siguen» teniendo en mente un
aspecto que convendria no olvidar: «ipor qué no un acercamiento
mds sencillo a la teologia y a lo que el misterio trinitario esconde
sobre la vida?» (p. 66).El reto consiste entonces en como poner de
manifiesto con sencillez aquello que de por si carece de evidencia,
pero que, sin embargo, resulta ser la realidad de la que todo pende
hasta sus tltimas consecuencias. El autor es por tanto consciente
de que tal confluencia no es sencilla (cf. p. 52), de ahi que haya
querido situarse expresamente en la senda de lo que Karl Barth ya
advirtiera con sensata perspicacia: ante las enormes dificultades
que pueden abrumar al hombre, aquel «que [...] apuesta por la
verdad debe tener el coraje de 7o poder ser sencillo en un primer
momentoy, puesto que lo que menos agradecerfan las gentes «son
las pseudo-sencilleces de poco aliento. Me pregunto si todo el
griterio acerca de la “sencillez” significa algo mas que el deseo,
de suyo muy comprensible y compartido por la mayoria de los
tedlogos, de una verdad directa, no paraddjica, no sélo digna de
fo» (p. 67). Sin embargo, Tomas Marin no ha cejado en el empeno
de relacionar la verdad que es digna de fe —la alteridad esencial
de amor de las personas divinas— con la sencillez que s6lo Dios
sabe alentar al entreabrir-se por el Hijo encarnado con inaudita
y paraddjica proximidad. En este sentido, el autor puede darse
por satisfecho. En ningin momento se ha dejado atrapar por
el conceptualismo abstracto y a veces abstruso que persigue a
algunos de los autores sobre los que tiene que reflexionar. Al
contrario, los desgrana con acierto y provecho sin perder de vista
la entrafia profunda delos temas. El texto da cuenta asimismo de
otro de los cometidos que ha de acompafiar a una obra de esta
indole: no importa que se tenga noticia de todos o de algunos



EL AMOR ES SINFONICO 481

de los temas tratados, puesto que —gracias a las consideraciones
O comentarios que oportunamente se acometen—emergen con
frecuencia nuevas perspectivas o lineas de pensamiento que
pueden introducirse creativamente en el propio bagaje del lector.

3. En otro orden, el texto posee ricas intuiciones que el autor
logra sintetizar de antemano mediante titulos bien enunciados, y
que entrafian una significaciéon realmente complexiva. En cuanto
a la estructura, ademas de un prélogo —elaborado por Xabier
Pikaza (pp. 11-47)— y de un epilogo en el que el autor aprovecha
para dialogar y contrastar las observaciones y los argumentos
anotados por el prologuista (pp. 323-350), el cuerpo de la obra
esta precedido —como es habitual— de una «Introducciéon» en la
que se perfilan aspectos nada desdefiables para la lectura de la
obra. Alli se explicitan las categorias mas trasversales del texto, asi
como los objetivos que se persiguen y los retos u objeciones que
pueden implicar un desafio para el pensamiento de una ontologia
trinitaria (pp. 51-67). Por lo demas, el grueso dela obra consta
de cuatro partes bien diferenciadas y que se articulan en base
a un hilo conductor preciso: como se ha entendido y entiende
filosofica y teologicamente la alteridad relacional, y en qué medida
cada propuesta ayuda a representar la dinamica propia y auténtica
de la naturaleza amante de quien ama. De si, como afirma el autor
(cf. p. 71), la categoria de relacion puede decir realmente algo —
primeramente en Dios— cuando se la entiende al margen de la
alteridad, de la persona, o de la comunion.

4. La obra como tal comienza recogiendo y analizando los
limites, pero también las aportaciones, de dos ontologias filosoficas
—las de Hegel y Deleuze— que el autor ha escogido como
paradigmas modernos postcristianos de una relacionalidad mas
bien inmanente y conflictual. Esto implica que la comprension de
la alteridad no escapa del subjetivismo ni de un cierto solipsismo
que ciega al yo ante la trascendencia y, por tanto, respecto a la



482 CESAR REDONDO MARTINEZ

alteridad. Presupone un modelo relacional que hace practicamente
imposible la apertura radical hacia la trascendencia radical.
Pone en marcha una cosmovisiéon ontologica que convierte a la
inmanencia y a la trascendencia/alteridad en rivales (cf. p. 54. 72).

a) En el caso de Hegel porque difumina al sujeto concreto: el
todo termina por cancelar a la parte. Es decir, presenta al sujeto
como ser en dltimo término impersonal. Subordina su valia al
reconocimiento del otro —en tanto momento de negacidn o antitesis—,
sobre todo cuando lo fagocita el Estado como expresion absoluta
de la dialéctica del Espiritu. En Hegel prima el yo, puesto que
desarrolla una filosofia dialéctica inclinada siempre a la identidad,
donde la alteridad no es importante por si misma. Trasladado esto
al sistema o a la 16gica hegeliana, Dios es el todo-espiritu que se
despliega dialécticamente en el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo.
Pero esta «trinidad hegeliana» no es la Trinidad cristiana, sino un
modo de describir de manera ternaria y modalista la actividad
del Espiritu. De modo que «esta trinidad» no estd compuesta
de personas en relacién simultanea, sino de una secuencia de
momentos que superan al anterior. Para Hegel la meta es Dios
conociéndose a si mismo sin que la alteridad tenga un verdadero
valor. El amor queda entonces sin forma concreta o personal, es
decir, referido tnicamente a una autorreflexion ensimismante del
sujeto (cf. pp. 75. 82-83. 88). Esto es una constante en Hegel, y no
hay que dejarse enganar. Incluso cuando trata del «concurso del
tercero» en la donacién reciproca o respecto al sacrificio efectivo
por el otro, no abandona la vision del «todo» como meta ultima.
Ciertamente habla de una inmolacién por el otro que conlleva la
renuncia al egoismo espiritual y material; también de que el amor —
sobre todo el predicado por Cristo— «esta indicado para personas
concretas y no para totalidades abstractas» (p. 94), pero la verdad
es que —a diferencia de lo que parece proponer Tomas Marin— no
hay excepcionalidad: cada paso dialéctico es preclusivo. Dicho de



EL AMOR ES SINFONICO 483

otro modo, cada momento dialéctico no significa una alteridad
que permanece en si misma, sino que se encuentra sometida a la
sucesion o légica dialéctica de contrarios sin que haya posibilidad
de un regreso a lo ya consumido o realizado. El amor particular
solo posee un valor relativo. Cristo mismo —su amor, que
unicamente es representacion de la reconciliacién o «redencidony»
de contrarios (= sintesis dialéctica)— es s6lo un momento que pasa
y cumple su funcién en la historia. En la marcha del Espiritu
el amor tiene tanto valor para Hegel como el conflicto. Ambos
momentos son zecesarios de cara a la eticidad y totalidad politica
que encarna el Estado (respecto a esta relacion ético-politica en el
Estado, cf. pp. 94-102).

b) En lo que atane a Gilles Deleuze y su «ontologia de
la diferencia», domina en su propuesta una ontologia de la
multiplicidad que renuncia a hallar un origen comun a todo. Todo
esta, como sefiala el autor, «en una infinita red de interacciones
diferenciantes» (p. 103). La realidad es constitutivamente
heterogénea e inacabable —«heraclitea». Nada hay que sea idéntico
a sf mismo. La relacion misma supone transformacién, de modo
que las interconexiones de cada cosa con otras —como lo expresa
Deleuze— debe ser entendida de manera «rizomatica». Ahora
bien, todo carece de subsistencia ontoldgica, lo cual equivale a
comprender el ser como pura exterioridad. Segun €I, ya no tiene
importancia hablar del yo (cf. p. 104-105). Lo que hay entre las
cosas representa el lugar del acontecer o surgir de lo nuevo, puesto
que es donde acaece el devenir de efervescentes multiplicidades
(cf. p. 107). Tomas Marin se pregunta con acierto por qué en
lugar de una novedad que apunta a una «uueva tierra» no puede
advenir en su lugar el puro caos, la violencia o el sufrimiento. Es
como si Deleuze pensara que hay una instancia inconsciente e
interna a la multiplicidad que ordena el ritmo de la novedad (cf. p.
115). En este sentido, toda la potencia esta en el «entres, de modo



484 CESAR REDONDO MARTINEZ

que el amor hacia el otro, o el respeto a la alteridad, e incluso la
propia identidad, carecen de importancia (cf. pp. 115-116). Todo
el sistema deleuziano se encuentra constrefiido por la inmanencia
radical que entorpece la afirmacién de una verdadera alteridad
personal (cf. p. 118). Por otro lado, su visién de la Trinidad la
enmarca dentro de una ideologizacion dialéctica de la realidad que
nada tiene que ver con lo genuinamente cristiano (cf. pp. 120-
121).

5. Vistas las insuficiencias de estas ontologias, Tomas Marin
Mena centra la segunda parte del libro en las «ontologias de la
alteridad y la trascendencia» desde la optica de la filosofia judia
del s. XX. Con ello intenta dar un paso mas en la bisqueda de
un modelo que contribuya a comprender la autenticidad de la
relacion «alteridad-amor» sin que, a su vez, implique desdibujar ni
absolutizar las diferencias (Deleuze), pero tampoco prescindiendo
de la identidad propia y permanente que constituye a la persona
y que la permite abrirse a la relaciéon (Hegel). Los protagonistas
elegidos ahora como interlocutores son F. Rosenzweig, M. Buber,
S. Weil, y E. Levinas.

a) F. Rosenzweig representa una de las tentativas mas preclaras
por erigir un «nuevo pensamiento» que impulsa la idea de una
ontologia «anti-totalitaria» que prescinde del conflicto o de
la dialéctica de contrarios como forma también practica de
situarse en la realidad. Uno de sus principales méritos es el de
haber reconducido la comprensiéon «del todo» —en especial la
hegeliana— hacia la comprension de Dios como trascendencia que
no anula ni compite con la vida personal ni con «el fragmento»
(cf. p. 129). El «totalitarismoy, entendido en sentido filoséfico,
tiene el peligro —y asi lo observa agudamente Tomas Marin— de
convertirse en el rodillo de una cosmovisiéon o de una ideologia
politica que trata de imponerse frente a los disensos (cf. p. 133). El
todo, como se ha visto con Hegel, o de otro modo con Deleuze,



EL AMOR ES SINFONICO 485

subsume las particularidades hasta desintegrarlas (Hegel), o hace
de las particularidades un conglomerado —una totalidad— que
también las somete omnimodamente a la diferencia (Deleuze).
Si se traslada esto, por ejemplo, a la accién politica —incluso
«democratica»—, o a la economia (cf. p. 133), se observa que el
«todo» esta planteado—en ultima instancia— por encima de la vida
de las personas concretas. Rosenzweig habla por eso de «creacion,
revelacion y redencién» con el fin de subrayar que cada una de
estas acciones divinas se dirigen a la persona y no a una globalidad
informe. Es decir, implica el reconocimiento de la alteridad (cf. p.
140): aquello que se vive de modo inmediato no es «Dios, Hombre,
Mundo», sino «Creacion, Revelacién, Redencién». Mediante estas
tres categorias se le muestra al hombre por qué apetece su infinitud
a pesar de ser contingente. Sin embargo, en concordancia, Dios
puede mostrarle esa infinitud por la revelaciéon, puesto que el
mundo no cabe en la l6gica humana. El hombre precisa de un
«afuera» que le posibilite extraer toda su entrafia (cf. pp. 135-137).

b) La reflexion ontolégica de Martin Buber acentua el caracter
relacional e interpersonal del ser humano. Centrala relacion Yo-Ta
como forma que supera la mera relacion del hombre con las cosas
(Yo-Ello). En esto consiste el universo de la relacién personal,
puesto que no existe un Yo aislado que pueda descubrirse al
margen de esa relacién primordial que es ontolégica y no sélo
antropogenética. Funda la relacién reciproca de amor personal
mas alld de la instrumentalizaciéon o de la mera cosificacion del
sujeto (cf. pp. 147-150).En ese encuentro acontece y se realiza
ademds la presencia y acercamiento al Ta eterno (cf. pp. 151-
153). Sin embargo, Tomas Marin se detiene en dos salvedades: la
primera la cursa de la mano de M. Theunissen y de 1. Zizioulas,
para quienes si el amor se juega segin Buber en el «entre» de la
relacién Yo-T, ¢no se corre entonces el peligro de hipostatizar
demasiado ese «entre» adquiriendo asi prioridad ontolégica sobre



486 CESAR REDONDO MARTINEZ

la alteridad personal, llegando incluso a identificarse con Dios?
Para la segunda observacion se sirve de la que Levinas hace a
Buber respecto al excesivo peso que quiza tiene la relaciéon Yo-
T,y que, aun asi, no atiende a contemplar la realidad del extrafio

(ct. pp. 155-156).

¢) Quien si lo hace explicitamente es Simone Weil. Para ella es
fundamental la consideracion de la separacion y la distancia a la hora
de hablar tanto del desconocido o extrafio como de la amistad y
de la bella distancia que existe entre aquellos que se aman. A este
respecto, los paradigmas weilianos por excelencia son la relacion
del Hijo con el Padre en la cruz —una vez que la filésofa se deja
ganar trinitariamente por Cristo—, asi como la relacion entre el
Creador y la creacion. Tiene en cuenta que el amor y la amistad
perfecta que existe en el seno de la Trinidad —y que requiere
alteridad— implica un encuentro puro de infinita proximidad que
es imposible reproducir en las relaciones interpersonales creadas,
o en el amor que pueda darse entre el hombre y Dios. De ahi que
toque vivir la distancia —sélo para quien ama— como separacion
que no deja de actualizar la contemplacion y la atencion sin que
medie el contacto. Es imprescindible no tocar lo bello para asi
no mancillarlo. Tocar o asir se corresponde al apego, el cual es
resultado del movimiento que trata de compensar la propia miseria
mediante la carencia impulsiva que lanza a la posesién o consumo
del otro con infinita insatisfaccion (cf. pp. 157-159). Esto hace
posible realizar igualmente el amor hacia un desconocido, puesto
que la atencién pone de manifiesto a quien parece era invisible
o esta abandonado u olvidado, convirtiéndolo en un igual (cf.
p. 161). Por tanto, «la distancia y la separacién no se opone a
comunién sino a la unidn, al apego, a la proximidad infinita» (p.
162). Surge sin embargo el interrogante de si en el pensamiento
de Weil no hay un excesivo empefio en la distancia que marca
demasiado la distincién de las alteridades y la posibilidad de la



EL AMOR ES SINFONICO 487

plena comunién (cf. p. 158. 161-163). Marin Mena recurre de
nuevo a Levinas para ilustrar como la caricia no supone en este
sentido la cancelacion de la alteridad personal del amado (cf. p.
163-164). De hecho, para Weil, la tension entre alteridad y union
amorosa que se plasma en esta vida como deseo infinito sélo
puede resolverse escatologicamente a imagen de la Trinidad —en
quien hay perfecta alteridad (distancia) y comunion (unidad) [cf.
p. 165]. Tomas Marin pone ademas de relieve otro aspecto critico:
Weil afirma y subraya tanto la unidad o proximidad infinita en
Dios que no deja espacio real para la alteridad inmanente en Fl
(cf. p. 167, especialmente nota 63). Una apreciacién que es capital
de cara a la comprension de la alteridad segin la perspectiva de la
unidad trinitaria.

d) Esta seleccion filosofica del pensamiento judio del s. XX
se cierra con las reflexiones de E. Levinas en discusién con
M. Heidegger. Tomas Marin lo titula «Ontologia y alteridad
asimétrica: la llamada infinita del pobre y del extrafion. Con él
plantea la tematica de la alteridad en el terreno filoséfico de un
modo radical, sin que de ningin modo equivalga a «diferencia».
La persona es acontecimiento vivo y dinamico no sujeto al fijismo
de la identidad inmutable. Tampoco consiste en ser-diferencia
incomunicable e irrelativa que se pierde en la multiplicidad de
identidades en constante cambio. La categoria de diferencia no
expresa per se al otro que yo, de ahi que se tenga que pensar lo
personal como salto cualitativo ontologico capaz de relacion.
El encuentro con el otro abre entonces al reconocimiento de
uno mismo como persona solo en la medida en que se hace
responsable del otro (cf. pp. 169-171). La filosofia, sin embargo,
no ha afrontado la enorme dificultad que tiene el sujeto de
escapar de la dinamica egoista a la hora de dar cabida al otro,
sobre todo porque se ha enclaustrado en el «ensimismamiento
mortal de la propia filosoffa» (p. 172). Como sefialara Rosenzweig,



488 CESAR REDONDO MARTINEZ

la filosofia se ha hecho mas bien eco de la afirmacion heraclitea
de la identidad en conflicto, algo que se encuentra implicitamente
también en el pensamiento de M. Heidegger. No significa que
este asume expresamente una «ontologia de la guerra», pero si lo
hace de manera encubierta en el momento en el que su filosofia
guarda silencio sobre el mal y lo ético. Su filia continua por el ser y
por la toma de conciencia humana de convertirse en pastor del ser
no incluye la atencién por aquellos que sufren o son torturados.
La reflexion y la preocupacion por el ser —continta Levinas—
no puede olvidar el por qué es lo humano, lo mas humano. Desde
aqui, Tomas Marin apostilla que la filosofia ha de «buscar salida
a una filosoffa que olvida al otro» como una de las cuestiones
mas acuciantes (cf. pp. 172-173). El papel que aqui juega la idea
de infinito es esencial: aunque el pensamiento humano no lo
puede atrapar, si que le permite ir mas alld de si evitando que
pueda confinarse herméticamente en su ser al haberse aferrado
demasiado a la idea de totalidad. El infinito siempre es exceso
respecto a la totalidad, por eso es capaz de enlazar al hombre con
el Infinito. Cuando el hombre piensa en El, este desciende como
una revelacion que provoca el «deseo metafisico de infinito». Por
tanto, permite al hombre escapar de la dinamica ontolégica de
lo Mismo (Heidegger), de lo ensimismante, de reducir también
al Otro a lo Mismo, permitiéndole ascender a lo trascendente o
totalmente otro que yo (cf. pp. 173-176). Llega asi el momento
mas intenso: «el Infinito adviene en el otro, en su expresividad
material y carnal: en su rostro, en su gestualidad viva, en su voz
o decim» (p. 174). No hay que conformarse con ser-con-el-otro—
segun Heidegger, quiza en el plano de la sola facticidad—, sino,
ademas, ser-para-el-otro—segun Levinas, en el plano expreso de la
ética mediante el encuentro con el rostro del otro, incluso cuando

es extrafo o se encuentra en la mas penetrante orfandad (cf. p.
177-189).



EL AMOR ES SINFONICO 489

6. Al hilo de lo dicho, de lo presentado en esta secciéon por
Tomas Marin, cabe comentar lo siguiente a modo de escolio:
la armonia o convergencia de lo «uno mismo» con lo «otro
de si» es indispensable para que se puedan entender tanto las
particularidades de cada uno como los frutos maduros que se
derivan y expresan de las relaciones reciprocas y personales que
acontecen entre si. Ni la escision radical de ambos, hasta hacer
valer unicamente la multiplicidad (Deleuze), ni el todo en el que
cada parte «ya no-es» porque prevalece lo uno —el todo— de
la absoluta identidad en la que «de noche todos los gatos son
pardos» (Hegel), pueden responder a la enorme riqueza que reside
en la persona cuando en especial —al donarse— se encuentra y
reconoce en profundidad en el don de otra. Con ello, la alteridad
reciproca, sin dejar de ser, pasa a denominarse comunién. De
todas las relaciones posibles, la comunion es el fin dltimo que
mas plenamente realiza a la alteridad personal. Dejandola intacta,
sin embargo la transforma.

Rosenzweig rasga la perspectiva meramente inmanente
de la totalidad del ser porque pone de relieve que Dios se ha
revelado en él desde su trascendencia. La pura identidad del
todo es insuficiente, puesto que el amor que Dios ha revelado
histéricamente al hombre hace ver el por qué Dios es el Sefior
del ser, y no el ser el sefior de Dios. El ser adquiere en la relacion
amorosa su significacion mas eminente. Por eso es imposible
amar —tal y como lo ha puesto de manifiesto Martin Buber—
si entre el Yo-Tu no hay mas que polarizacion. En cambio, el
encuentro zterpersonal es capaz de poner al descubierto que
el amor compendia el caracter genuino —el misterio— de la
naturaleza del ser de la persona. Advierte que la posesion del otro
hasta reducitlo a cosa o capricho equivale a quedar poseido por la
propia bajeza; a que, asi mismo, el mundo albergue la deformidad
como producto de aquello en lo que ha llegado a convertirse
la persona (Weil, Levinas). La distancia puede ser aqui —como



490 CESAR REDONDO MARTINEZ

¢poché tenomenologica— el cauce que permite distinguir —serena
y reflexivamente— entre lo personal y lo impersonal, la fealdad
y la belleza, haciendo surgir la contemplaciéon como espacio
de requerimiento de lo auténtico (Weil). La recepcion del otro
refleja el desvelamiento de su rostro como ocasion asimismo de
revelacion del Infinito (Levinas). En consecuencia, la conciencia
de si a través del amor del otro es apta para hacer resonar en
cada uno el eco de una singularidad personal que se desentrafa en
plenitud cuando —en libertad— se abre totalmente a la comunién
en cuanto acto y dinamica de dar la vida. De hecho, el hombre
reconoce a Dios como Ser personal actuante en la historia cuando
le descubre como quien ya ama asi desde siempre y hace acontecer
ese amor como consigna de encuentro con el hombre. Por eso
revela su Nombre, su identidad o naturaleza, como Ser que silo es
siendo para el otro (cf. Ex 3, 14-17). Es decit, como Ser-en-relaciin/
donacion. Es el Dios que se desgrana y declina en el amor a través
de la comunion de alianza que trata de establecer con su pueblo.
Busca al alejado o al abandonado; al que sufre; al que se siente
extrafio —también al que extrafla—, como «cosa propia» y en
promesas de amistad.

7. Pues bien, tras el recorrido de Marin Mena por las reflexiones
que, al respecto, han acometido los ya mencionados filésofos
judios, dedica la tercera parte de la obra a extraer las consecuencias
mas radicales y decisivas que se desprenden de la «conjuncién de
alteridad y comunién desde la teologfa trinitaria contemporaneay
(p. 193). Si con aquellos ha podido establecer «las bases para iniciar
una reflexién ontolégica desde el respeto por la alteridad personal»
(p- 197), con la ontologia trinitaria pretende «iluminar [todavia
mas| el casamiento entre alteridad personal y amor comunional sin
menoscabo de ninguno de los elementos del binomio» (ibid.). De
ahi que quiera ocuparse asimismo de los aspectos que permiten
afrontar los retos planteados por las filosofias que han decretado



EL AMOR ES SINFONICO 491

la muerte del Dios cristiano y que han derivado en la tendencia a
«arrinconar al préjimo, cuando no a aniquilarloy (p. 196). Toma
como referencia a dos telogos contemporaneos: 1. D. Zizioulas
y G. Greshake. Ambos difieren, como es sabido, en el modo de
entender el «principio» de la comunion trinitaria: el primero la
hace depender del Padre, mientras que el segundo la comprende
a partir de la alteridad de las personas divinas y, en consecuencia,
por la comunién misma que hay entre ellas. Ahora bien, ninguno
afirma la prioridad de lo uno sobre lo otro. Zizioulas, al defender
la alteridad del Padre como «origen» ultimo ontolégico, no
puede renunciar a la simultaneidad de comunién de los Tres; y
cuando Greshake insiste precisamente en esto ultimo no obvia la
correferencia intima de las personas divinas como aquello de lo
que pende la comunién (cf. pp. 197-198). Lo mas interesante de
la eleccion de estos autores es que permite confrontar y aquilatar
en su justa medida la convergencia y la relaciéon de las categorias
principales de «alteridad personal» y «comunién de amor».

a) Segun Zizioulas, lo que justifica que el Padre sea la «causa»
eterna de las procesiones trinitarias es que El en tanto Padre,
es lo ontolégicamente ultimo; una alteridad personal que actia
en libertad (cf. pp. 215-222). De modo que lo ontolégicamente
ultimo no es una sustancia impersonal, sino una persona (cf. pp.
203-204). En discusién con Levinas, el tedlogo griego apremia
a acentuar mas todavia la coincidencia de la alteridad con la
comunién entre el otro y yo. Lo hace sosteniendo que solamente
la teologfa cristiana de la Trinidad puede elaborar con éxito una
ontologia de la alteridad en consonancia con el amor interpersonal
(«no le podemos exigir a Levinas, judio y filésofo, la concepcion
de plena comunién en la Trinidad que plantea Zizioulas como
tedlogo cristianow, afirma Tomas Marin, p. 211). Piensa que,
dada la dificultad —desde el pecado de Adan— de pensar la
simultaneidad de alteridad y comunién desde lo manifestado



492 CESAR REDONDO MARTINEZ

a nuestra experiencia actual, unicamente es posible hallar una
respuesta satisfactoria si se la busca en el orden de lo increado.
Contando con que Levinas representa para Zizioulas el mejor
esfuerzo «por revertir la importancia ontologica del yo sobre el
otrow, aun asi, no comparte la tentativa de Levinas de sobreponer
la alteridad a la ontologia —aunque hay que advertir que este
la entiende en el sentido heideggeriano de tener que ocupar el
puesto de filosofia primera restando asi protagonismo a la alteridad
(cf. pp. 205-200). Por otro lado, «la antropologia levinasiana se
fundamenta sobre la “separacién” entre el otro y yo; por lo que
se imposibilitarfa la coincidencia del respeto a la alteridad con
la comunién entre el otro y yo» (p. 200). La idea levinasiana de
«asimetria radical» define la relacién con el otro, lo cual impide
expresar hasta sus udltimas consecuencias la reciprocidad y la
comunion. Paraddjicamente, esta concepcion de respeto a la
alteridad personal no hace posible la comunién (cf. p. 210).Por
eso Zizioulas se centra en el ser, pero sélo en aquel que pone
de manifiesto la teologia o la vida divina. Es decir, el ser como
alteridad personal y comunién. Asi como Levinas reclama frente
a Heidegger el rostro como filosofia primera, Zizioulas reclama a
Levinas la ontologfa sin menguar la preeminencia de la alteridad
personal (cf. p. 207). Lo que mas sorprende, tal y como sefiala
Tomas Marin, es que tanto Levinas como Zizioulas «rechazan
como primordial la idea de reciprocidady (p. 214). E1 motivo estriba
en que ambos consideran —desde perspectivas distintas— que la
«asimetria interpersonal» es de por si sustantiva. En el caso de
Zizioulas equivaldria a negar las procesiones intradivinas respecto
al Padre. Ahora bien, la teologfa trinitaria desde la que se mueve
Zizioulas le permite la conjuncién entre alteridad y comunion.
A pesar de la ausencia en él de la afirmacion de reciprocidad
interpersonal, la comunioén intratrinitaria estd garantizada por la
libertad de amor del Padre (cf. pp. 214-215).



EL AMOR ES SINFONICO 493

b) A diferencia del tedlogo griego, G. Greshake considera
que lo primordial en el seno de la Trinidad es «a communio
como intercambio de amor reciproco» entre las tres personas
divinas (cf. p. 237). Ahora bien, no es posible entender el amor
divino como actuacion que se sitia «detras» de cada una de las
personas (Pannenberg), puesto que esto implicaria que el amor las
trasciende tanto —es decir, que las eleva sobre ellas mismas para
constituirlas en sf mismas— que hace de Dios una «Cuaternidad».
Por otro lado, segin el tedlogo aleman, no es necesario afirmar
en Dios las relaciones de origen. Mucho menos que el Padre sea
el puro don en la Trinidad sin que se contemple su dimension
receptiva (Balthasar). Lo mas decisivo es admitir que entre
las personas divinas existe un movimiento correlativo (ct. pp. 238-
239). No tiene sentido hablar, por tanto, de una «ontologia de la
unidad» que en su insistencia —casi unilateral— de afirmar al Padre
como origen hace emerger la sospecha de neoplatonismo o de
subordinacionismo (cf. pp. 241-242). La idea de comunién sélo
tiene sentido —piensa Greshake— en referencia a las tres personas
divinas. De manera que la alteridad de las personas divinas cobra
unicamente relevancia si se entiende en la comunioén reciproca, y
viceversa. La clave reside entonces en mantener la «reciprocidad
en el amor divino interpersonal» (cf. pp. 243-256).Por lo demas,
hay expresiones de Greshake que parecen sugerir que la comunién
se distingue conceptualmente de las personas, lo que induciria
a pensar que hay una «cierta entidad (¢sustancial?) allende las
personas» (p. 249). En todo caso, no se ha de olvidar que —como
sefiala Tomas Marin— la comprensién trinitaria del misterio de
la alteridad y la comunioén esta siempre sujeta a la «tentacién de
la mente humana que no puede salir del esquema dicotémico
segun el cual aparecen separados el “entrelazamiento” de amor y
esas personas que se entrelazan» (p. 251). Interesa recalar en otro
aspecto: Greshake reconoce, no obstante, que el Padre es en la
communio trinitaria el «don primordial u originario, el fundamento



494 CESAR REDONDO MARTINEZ

primordial de las otras dos personas divinas, y el fundamento
primordial de amor» a la luz de la revelaciéon econémica de la
Trinidad. No obstante, lo admite sin omitir que todo don requiere
de un receptor, de manera que la identidad del Padre no es posible
sino a partir de las otras personas divinas. Entiende asi que la
alteridad es positiva en la vida eterna de Dios. Pero aunque el
Hijo y el Espiritu Santo tengan su centro en el Padre, eso no
significa que sea el principio ontolégico de un proceso genético
(cf. pp. 254-255). Con el siguiente epigrafe, el autor reflexiona
—sin desligarse todavia de Greshake— acerca de la dinamica de
alteridad y comunién en Dios como posibilidad de la alteridad de
la creacion y el reconocimiento de las huellas de la Trinidad en ella
(cf. pp. 256-260). Termina esta tercera parte abordando «El drama
trinitario: el pecado, la distancia en Dios y el Amor crucificado»
segun lo ha expuesto el tedlogo aleman (cf. pp. 266-275).

8. En la cuarta y ultima parte, Tomas Marin trata de sintetizar
criticamente el camino recorrido con el fin de esclarecer las
consecuencias principales (cf. p. 279-286) que contribuyen a
elaborar algunas «Conclusiones provisionales para una ontologia
trinitaria» (p. 277). Lo concibe trazando el camino descendente que
va «de la Santisima Trinidad a nuestra vida». Lejos de plantear la
vida divina como realidad alejada de la vida humana, la propuesta
cristiana presenta la alteridad reciproca de las personas divinas en
un constante amor trascendente que se abaja. E1 Dios de Jesucristo
no es un ser enclaustrado en una inmanencia asfixiante (cf. p.
279), sino el Ser que —por ser trino en comunion de personas—
es por antonomasia sobreabundancia de vida interior. Tanto es
asi, que para evitar que el hombre lo convierta en mera cuestion
bizantina, o incluso en osada empresa, el autor se decanta por la
via balthasariana de la «teologfa arrodillada» (cf. p. 287). Asi, tras
exponer los motivos que vinculan la Trinidad inmanente con la
economica (cf. pp. 288-297), retoma las teologias de Zizioulas y



EL AMOR ES SINFONICO 495

Greshake con el fin de mostrar el modo en el que cada cual tiene
razon: ni el primero incurre en una «ontologia de la unidad» (de
lo Uno) por sostener la prioridad ontolégica del Padre —como
podria pensar el segundo—, ni este piensa en una «ontologia
totalitaria de la sustancia» por no afirmar al Padre como causa de
la Trinidad —como podria pensar Zizioulas. Ambos —si bien con
matices diversos— quieren dejar intacta la verdad, por un lado,
de que todo lo que se tenga que afirmar ontolégicamente de la
Trinidad tiene que ver con la alteridad personal y la comunion de
amor, y no con una sustancia impersonal que actda por encima
y con anterioridad a las personas divinas. Por otro lado, que la
divinidad pertenece por igual a las tres personas en virtud de las
relaciones trinitarias de origen (cf. pp. 297-301).

Tomas Marin va a asumir a continuacién, ala luz de lo dicho,
tres categorias trinitarias con las que se propone contribuir al
desarrollo filosofico de la cuestion del don: la alteridad personal,
la donacion gratuita de amor, y la reciprocidad comunional (ct. pp. 301).
Convencido de que el don personal se encuentra vinculado a la
reciprocidad, enmarca el argumento a partir de las discusiones
que tanto J. Derrida, como J.-L.. Marion y J. Milbank han llevado
a cabo a este respecto. El problema de fondo gira en torno a si
puede haber un desinterés total en el darse del donante. Mientras
que los dos primeros —con ideas muy diferentes acerca del don
— coinciden en que el don puro sélo puede asegurarse si no hay
devolucioén o respuesta positiva, Milbank asegura que es necesario
abordar la realidad del don desde una perspectiva mas amplia
y sin tantas resonancias kantianas. El centro de la atenciéon no
debe recaer unilateralmente en el sujeto individual, sino en la
reciprocidad interpersonal y comunitaria. As{ pues, el don acaece
en el reciproco intercambio de dones (cf. pp. 302-303).De entre
todas estas propuestas, Tomas Marin opta por la de Milbank,
sobre todo en lo concerniente a la categoria de «reciprocidad
asimétricar. Segun el tedlogo y filésofo inglés, el don pertenece a



496 CESAR REDONDO MARTINEZ

una dinamica siempre abierta que no esta sujeta necesariamente
a la inmediatez del intercambio ni a la equivalencia total respecto
a su contenido. La tesis de Milbank de que la gratuidad del don
comprendida dentro de la recjprocidad no excluye la jerarguia
—«siempre uno da primero y otro después» (p. 303)— sirve a
Tomas Marin para vincular asimismo las propuestas trinitarias
de Greshake (reciprocidad comunional) con las de Zizioulas
(a condicion originaria y «jerarquica» del Padre). Conecta esos
aspectos de la I6gica del intercambio del don con algunos de los
ejemplos que el mismo Milbank expone en el campo teoldgico,
extrayendo asi, en lineas generales, dos ideas que vincula a la
ontologfa trinitaria: la de reciprocidad asimétrica —de algun modo
jerarquica—, y la de nocién de don primordial no unilateral —el
cual se abre gratuita e intrinsecamente a la acogida activa (cf. pp.
303-304).

Tomas Marin reasume seguidamente lo mas granado de todo
lo dicho y lo concentra en una breve pero enjundiosa reflexion
en la que interconecta el trinomio ya enunciado de alferidad
personal, donacion gratuita del amor y reciprocidad communional con la
conceptualizacién de las relaciones trinitarias. Se propone asi
acercarlas y proyectarlas hacia un ulterior desarrollo de ontologia
trinitaria (cf. pp. 304-309). Es ahora cuando el autor destaca sin
ambages la importancia de la propuesta teoldgica de Zizioulas
(inspirada en Levinas), y no a costa de minusvalorar la comunional
que sustenta Greshake. Para Marin Mena es imprescindible
mantener la doctrina tradicional de la prioridad intemporal y
ontolégica del Padre respecto a las relaciones trinitarias de origen.
Dicha formulacién no impide la comunion, sino que la garantiza:
«Se nos podria objetar que nuestro peligro es individualista,
pero entonces no se habria entendido que afirmar la condicién
originaria del Padre es justamente una apertura a, y surgimiento
de, la comunién interpersonal, que, ademas, no supone una
constitucion de individuos separados sino la unicidad de tres



EL AMOR ES SINFONICO 497

personas con una voluntad compartida» (p. 306). Teniendo esto
presente, el autor especifica con intensa expresividad la 16gica
pura del don en el seno trinitario de las divinas personas. La
plenitud interna de la vida divina, en tanto amor personal que
puede generar mas vida fuera de si, es en la Trinidad cada persona
divina dandose perijorética y desmesuradamente a la otra. Es en
este exceso donde aparece el Padre como don primordial que no
resta relevancia a la reciprocidad en la donacién del Hijo y del
Espiritu Santo, y que se ofrece como signo elocuente de la realidad
divina de la comunién de amor (cf. p. 307-308). Esta se describe
como «reciprocidad asimétrica» (Milbank) para significar que «la
realidad del don siempre parte de alguzen, aunque esté llamada a la
respuesta» (p. 308-309).

La obra concluye con el esbozo de algunas «Lineas existenciales
fundamentales de ontologfa trinitaria» (p. 311-321). En particular,
asume lo mas caracteristico del trinomio conceptual antedicho
(prioridad de la alteridad, conunion reciproca; amor gratuito y asimétrico),y
aflade una cuarta consideracion acerca de la crug como extremo del
amor con el fin de desentrafar y ahondar en su contenido a la
luz —respectivamente— de cuatro locuciones evangélicas de Jesus.
Con la primera («Quien quiera ser el primero, que sea el ultimo
de todos y el servidor de todos», Mc 9, 35) intenta subrayar que
el respeto por la alteridad —de ah{ su prioridad— es condicion de
posibilidad de la comunién. Amar implica abajarse ante el otro,
porque si uno persiste en el empefio de hacer prevalecer su yo
frente al td no conseguira la comunién amorosa con él (cf. pp.
312-314). La segunda sentencia evangélica («Amaos los unos a
los otros como yo os he amadow, Jn 13, 34) sirve para elevar la
existencia humana hacia la comunién reciproca y asimétrica de
la Trinidad. En clave de «humanismo trinitario», Tomas Martin
acentia con sumo acierto que la comunioén reciproca que elhombre
esta llamado a vivir es asimétrica por su origen en la comunién
intradivina. Dice ademas: «No estamos llamados a la comunion y



498 CESAR REDONDO MARTINEZ

a la reciprocidad del amor por un deber moral sino porque Cristo
nos ha amado primero, porque lo hemos visto en Cristo y porque
¢l, como discipulos suyos, nos solicita prolongar su amom (p. 315).
El nuevo mandato de Cristo marca la vocacion primera y tltima
del hombre —de la Iglesia— a imagen de la vida trinitaria. En él
transitan valores que significan la base de la convivencia politica
(cf. pp. 315-318). La tercera locucion («Si amais a los que os aman,
¢qué gracia tenéis?», Lc 6, 32) esta vinculada al tercer nivel del
trinomio conceptual, al amor gratuito y asimétrico, el cual tiene
en dltimo término al Padre como «origen».Es lo que Cristo ha
revelado para poner definitivamente de manifiesto que Dios se
emplea a fondo para entrar en comunién con el hombre. En efecto,
Jests lo ha llevado a cabo experimentando incluso el rechazo por
parte de aquel. En consecuencia, el interrogante que se abre es
si es posible vivir la comunién cuando no hay reciprocidad. De
nuevo Tomas Marin insiste en que la «comunion se sostiene por
el amor personal y que cuando no es reciproco debemos recordar
que el amor se define por la gratuidad, el exceso y la asimetria» (p.
318). Desde ahi enuncia que «una ontologia trinitaria apunta tanto
a una existencia en comunién con los otros como al amor hacia
aquellos que no nos amany» (ibid.). Este aspecto pone de relieve
el por qué el cristiano injerta también su vida en el perdén como
expresion de ofrenda de siy, por tanto, mas alla de la prescripcion
legalista. Ia clave es que «a pesar de la falta de reciprocidad [...]
Dios permanece fiel en su amor por nosotros. Tan cristiano, tan
trinitario, es en el amor el elemento de la reciprocidad comunional
como la asimetria de la gratuidad» (p. 319). El paradigma por
excelencia lo muestra la «cruz como extremo de amor», lo cual
esta en consonancia con la cuarta y ultima cita evangélica que
Tomas Marin trae aqui a colacion: «Nadie tiene amor mas grande
que el que da la vida por sus amigos», Jn 15, 13.Su propésito es
establecer la coherencia entre la cruz y el amor hasta el extremo
(cf. Jn 13, 1) en perspectiva de ontologia trinitaria (cf. p. 319).



EL AMOR ES SINFONICO 499

Al fin y al cabo, y a causa de la presencia del pecado y del mal
en el mundo, el «<amor agapico acaba en cruz» (p. 320). Todo
amor sacrificial es amor a la persona, a un alguien con rostro que
Dios reconoce en su alteridad y que, por eso, no abandona a la
aniquilacién porque lo sostiene mas alla de la muerte (cf. p. 321).

9. Hasta aqui el texto en forma de presentaciéon sumaria

No hace falta insistir mds en que la ontologia de la alteridad
en orden a la comunién ocupa en este libro un lugar privilegiado,
y no solo en sentido filoséfico, sino, ante todo, como asunto
teologico. Una tarea que es por tanto plenamente onfopersonoligica
y que esta vinculada 7z misterio a la comprension coherente del ser
divino. Concierne por antonomasia a la teologia porque aquello
que realmente interesa es el caracter libre, fontal y personal
del ser trino de Dios tanto hacfa si (inmanencia) como —en
consecuencia— fuera de si (economia). Remite a un intersticio
categorial que concentra tematicamente la alteridad personal del
don de si con la recepciéon de ese don por parte de otro que a
su vez se da. He aqui el quicio sobre el que hoy tiene que girar
cualquier reforma del pensar.

En este sentido, la seleccion ya mencionada de algunos autores
por parte de Marin Menase esgrime como ocasiéon que permite
articular una ontologia trinitaria desde la alteridad personal y el
amor (cf. p. 53).El autor pone todo el énfasis en el primado de
la persona y de la relacion en clave comunional para advertir que
la caracteristica suprema del ser trino de Dios es el amor. Asi, el
ser de la persona adquiere prioridad sobre una idea de realidad
marcada por la primacia de la sustancia y que no representa como
tal al ser de Dios. Por eso la teologia no puede obviar el discurso
del ser (cf. pp. 62-66). Marin Mena lo resume del siguiente modo:
«se podria decir, entonces, que la ontologfa trinitaria es un ejercicio
plenamente teolégico con una orientacién ontolégica, entendida
ésta tanto desde su preocupacion por la estructura tltima de lo real



500 CESAR REDONDO MARTINEZ

y lo experiencial como por su repercusion existencial y praxica»
(p. 61). Todo se conjuga «por medio de las nociones de alteridad,
gratuidad, amor y comunién» (p. 62). Pensar ontolégicamente
incide en la propia existencia, puesto que hace converger en la
ontologia la naturaleza fisica con la naturaleza ética. Mas todavia
si se contempla desde la ontologia propia y trinitaria de Dios (cf.
pp. 56-58).

Este es el motivo de que la ontologia tiene a la persona como
su fuente de comprensién dltima. En ella se entrafia el sentido
del ser. Qué sea la persona en si y en relacion funda el caracter
temporal y definitivo del ser (ontopersonologia filosdfica). Qué son
las personas divinas segun el ritmo intemporal trinitario de su
ser-amor (ontopersonologia trinitaria) funda la fundacion del ser
personal creado —su caracter de relativo-absoluto—asi como su
meta mas acabada (ontopersonologia de la alteridad en comunion). En
consecuencia, el orden temporal y creatural del ser es indisoluble
del orden eterno de amor que se abre entre la reciprocidad
subsistente de las personas divinas.

Por eso, cuando se separa la verdad filosofica del ser de
la verdad teoldgica de la persona sobreviene el ocaso de la
inteligencia razonada por la tendencia a plegarse cada vez mas
sobre si misma y a reducir el espacio que permite el ejercicio de
la auténtica alteridad. Adviene, por ende, el declive de la cultura y
de la civilizaciéon en forma de ruina de la praxis de las relaciones
humanas. Sin embargo, el horizonte ontopersonolédgico de fondo
que se presume y que esta en consonancia con la obra de Marin
Mena apunta —como se ha podido comprobar— a un escenario
bien distinto. A este respecto, el texto de Tomas Marin enriquece
con originalidad el discurso sobre la persona y deja constancia
por si mismo de todos sus méritos, permitiendo entrever un
desarrollo ulterior muy prometedor de la ontologfa de la alteridad
reciproca y de comunion.



EL AMOR ES SINFONICO 501

10. Sin embargo, también es cierto que en lo tocante a la
entrana ontoldgica y revelativa del ser trino de Dios se echan en falta
algunos aspectos también fundamentales que en principio parecia
se iban a tener mas en cuenta a lo largo de la exposicion de los
argumentos mas nodales.

En este sentido, es indudable que el objetivo y el nicleo de
las reflexiones se centran en hallar una formulacién coherente
respecto a la convergencia —prioritariamente en Dios— entre
la alteridad personal y la comunién, y que para ello —como
Tomas Marin afirma— es «de vital importancia hacer referencia
al acontecimiento pascual de Cristo» (p. 200). En efecto, la obra
comienza con el propésito de contemplar al Crucificado como
causa —por el amor extremo que revela en el Goélgota— de una
comunion cristiana que «puede llegar al culmen del sacrificio
de la propia vida» (p. 51). Un amor, continua el autor, que «ha
de ubicarse dentro del amor gozoso que se vive en el seno de
la Trinidad» (ibid.), o teniendo en cuenta «el juego dramatico
de voluntades en la condena de Jesus —los hombres, el Padre
y el propio Jesus—» (ibid.). En definitiva, comprender la cruz
desde el amor trinitario para asi poder abordar conjuntamente
«El conocimiento de la Santisima Trinidad y la indagacién
ontologicar (p. 55).8in embargo, tras esbozar estas lineas rectoras,
no se percibe lo suficiente aquel compromiso inicial de pasar por
la indispensable mediacién pascual de Cristo, aun cuando en el
Epilogo—y desde otra perspectiva— se retoman en cierto modo
algunas de estas ideas (cf. concretamente las pp. 331-349).

Es muy plausible y acertada la estructura e intencién
metodoldgica del estudio, la articulacion y prelacion de los autores
que se han adoptado como interlocutores, pero hubiera sido
conveniente complementarlo teniendo «mas a la vista» aquello
que Cristo revela de lo trinitario desde si mismo, al tiempo que
afronta, sobre todo, los episodios mas relevantes que comprenden
su vivencia pascual, y sin obviar en ella la actualidad y dindmica



502 CESAR REDONDO MARTINEZ

ontoldgica de la verdad de la encarnacion. Respecto a esta, ya el autor
reconoce que el libro no ha tratado directamente lo que atafie a la
concepciodn virginal y a la anunciacién-encarnacion, advirtiendo
asimismo que «no es un elemento accesorio en el conjunto de
la teologia trinitaria» (p. 335). De hecho traza algunas lineas al
respecto (cf. p. 336-337). En lo concerniente al acontecimiento
pascual, Tomas Marin lo tiene sin duda en mente, aunque para
un desarrollo posterior a proposito de la elaboracion de su tesis
doctoral en Teologia. En efecto, piensa en un tema «centrado
en la continuidad y discontinuidad entre el monoteismo judio y
el cristiano-trinitario, considerando [ahora si] la vida, muerte y
pascua de Jesas» (p. 324). Todavia asi, A/teridad y Amor tendria que
haber ahondado en una reflexion cristoligica mas explicita en cuanto
clave de revelacion de la ontologia trinitaria, y con el fin de evitar o dar
la impresion de sucumbir en una presentacion de la alteridad y de
la comunién trinitaria demasiado especulativa y si mas proxima al
acontecimiento histérico-biblico.

A este respecto, pueden aducirse algunas razones: la ontologfa
de la encarnacién —en perspectiva pascual—posibilita leer el
acontecimiento de la pasién, muerte y resurreccion de Cristo
hasta sus ultimas consecuencias. Y es asi porque transforma la
cruz y la resurreccién en el acontecimiento trinitario que revela
por excelencia y de modo eminente que Dios es amor. En
realidad, todo ese amor divino se encuentra inmerso y unido a la
carne que el Hijo ha asumido y en quien subsiste «sin confusioén
ni separaciony». Vislumbra, asi mismo, el «juego dramatico de
voluntades» que esta situado en el seno ontoldgico de la persona
divina de Cristo —en el «juego o danza de sus dos naturalezas»—y
que revela 7z alteritate l]a profunda comunién que desde siempre —
como Hijo— vive con el Padre. Es esto lo que determina el sentido
de la relacion de sus dos naturalezas; el por qué hay una relacion
unitiva entre ambas que se basa en el «respeto» a la otra hasta
realizarse una comunion perfecta entre lo humano y lo divino en



EL AMOR ES SINFONICO 503

la persona del Hijo. He aqui el paradigma original desde el que se
orienta la verdad de cualquier otra relacion de alteridad y amor. La
entrafia ontoldgica del ser personal del Hijo encarnado revela que
en sus dos naturalezas hay una alteridad y reciprocidad que esta
ritmada insoslayablemente por el amor trinitario, puesto que el
Hijo unigénito es en Cristo el Dios amor que se ha encarnado por
su Palabra para realizar en el mundo ese amor gue es como accion
viviente. Esto permite comprender de manera abisal el misterio
de la relacion de la persona divina del Hijo Jesus en la alteridad y
comunién reciproca que vive con el Padre en el Espiritu Santo. De
ahi que la ontopersonologia de Jesus sea la tnica via de revelacion
de la ontopersonologfa trinitaria.

Vale la pena recorrer este camino a la hora de entender
asimismo la alteridad de la creaciéon. Cuando la Trinidad sale de
si para entrar en comunidn con lo otro (cf. pp. 312-313) es gracias
a la plenitud del amor interpersonal que acaece eternamente en
la Trinidad. En ella se da también un salir de si de cada persona
divina hacia la otra en simultanea inmanencia reciproca. Acontece
eternamente en cada una un zo-ser para la otra, y para gue la otra
sea. De hecho, este es el motivo de que las relaciones trinitarias
sean, como ya insistiera el Aquinate, la ratio et causa de la creacion
misma. Dicho de otro modo, las relaciones divinas de amor que
comprenden la alteridad de las personas trinitarias es el «espacio
ontolégico» en el que la creacién encuentra su propia alteridad
y unidad. Estas remiten igualmente a la necesaria comunion
trinitaria que actda iz alteritate como principio y unidad del ser
mismo de Dios. En ¢€l, si cada persona no-es en relaciéon a la otra,
ninguna puede ser quien es. De modo que ex-sistiendo cada una en
y desde la otra, todas en todas —entre si y en alteridad reciproca—,
equivale a decir que Dios amor vive la comunion de amor en la relacion
intrinseca, esencial e inmanente de Dios Padre, Hijo y Espiritu Santo. De
ahi que Piero Coda hable de la creacién como un acto divino que
parte de si ex nzhilo amoris.



504 CESAR REDONDO MARTINEZ

En consonancia con lo dicho, llama también la atenciéon que
Tomas Marin no haya recurrido mas profusamente a algunas
de las «fuentes de estudio de ontologfa trinitaria» que ¢l mismo
sefiala como «hitosy», especialmente a Klaus Hemmerle o a Piero
Coda (cf. p. 61), pero también a lo que propuso al respecto H.
U. von Balthasar. Esto le hubiera permitido ahondar en algunos
de los aspectos que se acaban de esbozar, y que contribuyen al
desarrollo de todo aquello que se ha asimilado a través —sobre
todo— de Levinas, Zizioulas o Greshake.

En cualquier caso, Tomas Marin Mena da muestras con esta
publicacién de una madurez intelectual nada comun. No pierde
el tiempo en la vana retdrica y se centra en razonamientos que
inducen a otras tantas consideraciones. Deja constancia de que la
alteridad personal y el amor comunional representan el cauce mas
idoéneo para la convergencia entre la inmanencia y la trascendencia
del ser personal. Avala la idea de que la recepcidn y percepcion
radical del ser del otro es ocasion de apertura y enriquecimiento
del ser propio. Pero sélo surte efecto si la gramatica con la que se
declina esta orientada de manera permanente por la gratuidad del
amor. En consecuencia, la ontologia mas receptiva y dinamica es
la que se expresa en esta reciprocidad relacional del ser personal:
en el amor que une radicalmente a los amantes como un «ser
uno» y distintos a la vez. No se puede eludir que este pensamiento
radicado en la dindmica alteritativa del ser personal implica de
por si una inconfundible via metafisica. Cartografia con ldgica
propia la senda que conduce a la pregunta por el ser del mundo
en relacion al ser mismo de Dios. En particular, si su trascenderse
hacia el mundo equivale no sélo a un acto personal y libre de
creacion (perspectiva filosdfica), sino también a un modo de poner de
manifiesto —de revelar, conforme a lo especificamente cristiano—
que su Ser existe trinitariamente (perspectiva teolggica). En realidad,
ambas cuestiones se pertenecen intrinsecamente hasta el punto
de que se compendian ontolégicamente en Cristo como unica



EL AMOR ES SINFONICO 505

posibilidad de plenitud del ser del mundo —ya sea en sentido
protologico, histérico o escatolégico (cf. Ef 1, 3-10; Col 1, 15-20).

La convergencia entre la identidad personal de cada uno y el
encuentro amoroso con el otro descubre el hecho ontolégico
de que la dindmica del amor no es exclusivamente monadica ni
individual, sino compartida y reciproca. Tan necesatio es ser #10
mismo para poder ser con el otro, como ser con el otro para poder —
plenamente—ser uno mismo. El principio que causa la comunién
—a imagen trinitaria del Padre— es siempre un ser personal,
pero con-prendida indisolublemente desde la alteridad personal
del otro. En este «ser uno en el otro» se entreabre la donacion
como una verdad que no es ni monoétona ni monofoénica, sino
sintonica y sinfénica. Si cabe decirlo con mas fuerza, habria que
designar que el amor es sinfinico. He aqui el grado mas elevado de la
verdad, donde confluye el ser de la persona con la bondad del ser.
Donde se comunica éticamente aquello que se desentrana desde
la comunion ontopersonoldgica.

Esta pretension se convierte—quiérase o no— en el cruce de
caminos de la cuestion humana. No hay duda de que hacerla
llegar al hombre de hoy es una responsabilidad eclesial y teoldgica
siempre acuciante. Es precisamente lo que este libro asume
con decision, contribuyendo a su propédsito en base también a
un fructifero didlogo con algunas de las instancias filosoficas y
culturales de mas relieve. Hace permeable la comprension de que
la oferta de Dios al hombre no puede situarse entre otras muchas.
Ni siquiera puede encontrarse como fal entre las posibilidades del
mundo. Transforma per se la categoria del amor en categoria de
alteridad personal para posibilitar una existencia humana rendiday
ganada totalmente ez /ibertad al abandonarse a la grandeza original
y trinitaria del amor divino reconocido en Cristo como medida y
presencia relacional de todas las cosas. Este es justamente el 6ntos
trinitario de Dios Amor que Tomas Marin Mena pretende poner



506 CESAR REDONDO MARTINEZ

de relieve, porque—al igual que pens6 Hemmerle— integra mas
que otras ontologfas.

Endefinitiva, ellector puede hallar en esta obra una oportunidad
para expandir ez s/ el extraordinario caracter que imprime el
encuentro con ¢/ O(o)tro. Para experimentar intimamente el por
qué la unidad del amante con el amado es la forma propia y mas
enérgicade entenderlaalteridad personal. Incluso, en algunos casos,
para hilar muchas vertientes del espiritu que a veces se encuentran
trabadas por la percepcion de un mundo empequefiecido, o por
perspectivas que no terminan de alumbrarse al calor del R(7)ostro
capaz de hacer destilar en el corazén humano el estupor y el gozo
del exceso de lo inconmensurable.



BIBLIOGRAFIA

HOHEMBERGER, GILCEMAR y ALBINO DE ASSUNGAO, RuDY (coords.),
E! patrimonio espiritual de ]. Ratzinger /| Benedicto X171, Biblioteca de
Autores Cristianos, Madrid 2021, 333 pp.

Lasegundaacepcion del término “patrimonio” es, en el Diccionario de
la Real Academia, “conjunto de los bienes y derechos propios adquiridos
por cualquier titulo”. Algo del conjunto de “bienes” presentes en la
obra teologica de Ratzinger se proponen poner de relieve los editores
de este libro traducido del original portugués (de Brasil) por Yoénatan
Pereira Melo. He dicho “algo” porque evidentemente la riqueza de la
obra del tedlogo bavaro no puede agotarse en algo mas de trescientas
paginas, pero si que los temas fundamentales estan aqui recogidos y
comentados a lo largo de los 15 capitulos de que consta este libro escrito
por seis laicos (los dos editores mas una laica), seis sacerdotes (entre
ellos Pablo Blanco Sarto, que escribe dos articulos) y dos cardenales
(Ladaria y Miiller). Las colaboraciones de estos ultimos son realmente
iluminadoras pues tratan de la manera como Ratzinger enfoca el misterio
trinitario de Dios, al que, dice Ladaria, no le dedica muchas paginas, pero
alli donde reflexiona sobre él, empezando por su célebre Introduccion al
eristianismo, aporta mucha luz precisamente desde el misterio de Dios
como amor, algo que, después, dara titulo a su primera enciclica “Deus
caritas est”. El otro punto importante de la aportacion de Ratzinger es
la cristologfa y Miiller, a quien Benedicto XVI le encomend6 la edicién
de sus Obras Completas, pone de relieve el significado teologico, espiritual



508 BIBLIOGRAFIA GENERAL

y pastoral de sus tres volimenes sobre Jests. En relacion con estas dos
aportaciones de los dos cardenales me parece que es digna de tener
en cuenta para comprender el enfoque y sentido de la obra teologica
del tedlogo aleman, la de Carlos Granados Garcfa sobre “La ‘exégesis
teolégica’ de Joseph Ratzinger”, fundada en el concepto de revelacion,
que va mas alla del método historico-critico aunque sin renunciar a €,
algo sobre lo que trabaj6 ya desde su tesis de habilitacién en torno a
San Buenaventura y luego en la redaccion de la Dei Verbum, sobre todo
para deshacer prejuicios sobre su quehacer teologico que pasé de ser
progresista a conservador, prejuicios que ya venian de antes pero que
se incrementaron a raiz de sus largos afios al frente de la Congregacion
para la Doctrina de la Fe. De las dos aportaciones de Pablo Blanco Sarto,
gran conocedor de la vida y obra de Ratzinger, me ha gustado mucho,
porque lo desconocia, la presencia de la accién misionera de la Iglesia
en los escritos ratzingerianos y sobre todo su aportacién al decreto
conciliar Ad gentes divinitus, sobre la actividad misionera de la Iglesia. Juan
José Silvestre Valor aborda otro tema preferido de Ratzinger, la liturgia,
cuyo tratamiento lo deja ya bien claro en el titulo, se trata de “La liturgia
en Benedicto XVI” tal como aparece en las celebraciones eucaristicas
con sus homilias y en las enseflanzas que propone en las audiencias
generales. Otros autores estudian las aportaciones de Ratzinger a la
teologia de la fe (M. de Franga Miranda) no olvidemos que su dltima
enciclica firmada por el papa Francisco lleva por titulo “Lumen fidei”; la
antropologfa, la humanizacion de la vida por la fe (G. Hohemberger);la
eclesiologia con el significado y funcién del primado (G. Luiz Borges
Hackmann, M. A. Santos dos Santos), el significado de la Gaudium et
spes donde se traza la apertura de la Iglesia al mundo a fin de convertir
al mundo no para hacerse mundanal, como superacién del Syllabus de
Pio IX (R. Albino de Assungao),aproximacion a la teologifa del arte (L.
Coco), y del amor humano (R. de Oliveira Silva), y, en sintonia con su
ultima enciclica, la relacién entre veritas y caritas (Lucia Cavalcante Reis
Arruda) concluyendo el libro con una reflexion sobre la originalidad
del tedlogo Joseph Ratzinger (P. Blanco Sarto)y sobre la edicion de las
Obras Completas a cargo del subdirector del InstitutPapst Benedikt X171,
Christian Schaller, cémo se han gestado, con la mirada puesta en lo
escrito por Ratzinger, no por Benedicto XVI, para que pueda servir al



BIBLIOGRAFIA GENERAL 509

futuro de modo que permanezca e inspire a las préximas generaciones
de tedlogos, pastores y fieles, pues la intencion del gran tedlogo bavaro
en todos sus escritos no es para regodeo de los entendidos, sino para
alimentar la fe de los sencillos. Suscribo integramente lo que dicen los
editores al final de la presentacion a la edicion original: “Ojala que este
libro pueda contribuir a que el patrimonio espiritual de Benedicto XVI
sea cada vez mas compartido y conocido, y que su espiritu, plenamente
cristiano y eclesial, permanezca vivo. Y que la llama de amor por la
verdad que él encendi en tantos corazones no se extinga jamas”. —Jos¢
Maria de Mignel Gonzdlez

GONZALEZ MARCOS, L., Osa — LazcaNo GONZALEZ (eds), XXV Aniversario
Jornadas Agustinianas (1998-2023), Centro Teolbgico San Agustin, San
Lorenzo del Escorial (Madrid) 2023, 303 pp.

En la edicién de este volumen conmemorativo del vigésimo quinto
aniversario de las Jornadas Agustinianas (1998-2023) hay que destacar la
labor del historiador Isaac Gonzalez Marcos, OSA, que ha manejado
los archivos del CTSA con escrupulosa minuciosidad para ofrecer aqui
la historia de este Centro desde los origenes (primer curso 1994-1995)
hasta el curso de la visita del Covid-19, con la afiliacién a la Universidad
Pontificia de Salamanca, la presencia de otros alumnos y profesores
agustinos de otras provincias religiosas agustinas presentes en Espafia
hasta la unificacién en una sola llamada de San Juan de Sahagun, y de
otras 6rdenes como los agustinos recoletos, escolapios y hasta laicos.
Pero en esta historia que cuenta detalladamente el P. Isaac no estan solo
los avatares del Centro ahora ya plenamente consolidado como un lugar
de formacién académica excelente, sino también forma parte de ella
las Personas que lo han hecho y hacen posible durante los ultimos 25
aflos, los equipos directivos, claustro de profesores, alumnos, personal
de administracién y otros servicios. Luego viene un breve recordatorio
de lo que han sido las XXV Jornadas Agustinianas, cémo surgi6 la idea
de las mismas, la preparacion, la eleccién de los temas a tratar, hasta el
lugar donde se celebraban. Y todo ello ¢para qué? Pues, como sefiala el
P. Isaac citando unas palabras del Papa emérito, porque “una sociedad
o institucién que ignora su pasado ‘carece de memoria histérica, y corre



510 BIBLIOGRAFIA GENERAL

el peligro de la pérdida de su realidad’ (Benedicto XVI)”.Al final del
volumen Gonzalez Marcos en una serie de Anexos aporta una serie de
datos de quiénes has sido las autoridades académicas, los profesores,
alumnos etc. para concluir con un pequefio album fotografico de
alumnos con la otrla de bachiller/grado en Estudios Eclesiasticos, y
también de algunos conferenciantes y presentadores de las Jornadas.

La segunda parte de este segundo volumen corre a cargo de Rafael
Lazcano, el cual entra de lleno en el contenido y repercusion de estas
Jornadas a través de los volumenes correspondientes de las mismas, en
las revistas teolégicas mediante las recensiones (145-190). Como se trata
de Jornadas Agustinianas, la presencia directa o indirecta, explicita o
implicita de San Agustin, ocupa un lugar privilegiado, pues enlaamplisima
doctrina de este Santo Padre se pueden apoyar, de una u otra forma, casi
todos los temas abordados a lo largo de estas XXV Jornadas. Me ha
llamado la atencién que en el volumen de las III Jornadas celebradas
en el afo 2000 bajo el titulo Soledad, Didlogo, Comunidad editado por
Rafael Lazcano, lo que él mismo constata: “El drama de la comunidad
[religiosa] actual esta en que no existen verdaderas relaciones personales
y vivimos atrapados por la prisa, el ruido, y el individualismo [...] Ahora
lo imprescindible en la vida comunitaria son los teléfonos méviles y
la conexién a internet [...] Ganamos, no obstante, y nos superamos
de dfa en dfa en estrés, hedonismo y eficacia, cuyo componente tltimo
no deseado es un inaguantable malestar personal, institucional, social
y religioso” (p. 158). Y esto en el afio j2000! Como he dicho, Rafael
Lazcano se centra en primer lugar en las Jornadas en que la figura y obra
de San Agustin estan explicitamente tratadas (149-156), y luego aborda
las distintas tematicas como la cuestion de la actualizacion del lenguaje
religioso (cuartas y quintas Jornadas), la globalizacion en la VI Jornada,
la figura de Santo Tomas de Villanueva con motivo del 450 aniversario
de su muerte (octava Jornada) a la que dedica bastante espacio (161-165),
las Jornadas siguen con otras tematicas como la del Vaticano II al cabo
de los 40 afios de su clausura, la de los jovenes, luego siguen tres nicleos
tematicos en torno a el movimiento ecuménico, la figura de Martin
Lutero y el didlogo interreligioso, mas adelante las Jornadas abordan
en 2017 “Los Agustinos en el mundo de la cultura”, al afio siguiente se
centran en una cuestién sobre la que no acabamos de encontrar solucion:



BIBLIOGRAFIA GENERAL 511

los jovenes, la fe y el discernimiento vocacional. Como los papas han ido
sefialando afios especiales como por ejemplo el ministerio ordenado, el
aflo de san Pablo, o el ano de Ia fe, o de la misericordia, pues las Jornadas
se han hecho eco de estos temas, pero también otros con mas eco social
como el transhumanismo, la eutanasia, la mujer en la vida eclesial, la
sinodalidad y en la dltima Jornada Agustiniana, la XXV, que trata de
E/ Espiritu Santo, vida de la Iglesia, del que me ocupo a continuacioén. Del
analisis del contenido de las Jornadas analizadas, Rafael Lazcano piensa
que para el futuro es necesario “crear un nuevo lenguaje vital, nuevos
conceptos, expresiones, que lleguen al corazén del hombre, sacien la sed
de Dios que anida en su corazén, y faciliten la comunicacion humana,
las vivencias cristianas mas auténticas, dinamicas, plenas y esperanzadas,
la evangelizacion y el camino que conduce a la sabidurfa de la Cruz”
(184). ¢Cuanto tiempo llevamos invocando esa necesidad? —José¢ Maria de
Mignel Gonzdlez

SANCHEZ Tapia, M., OSA, (dix), E/ Espiritu Santo, vida de la Iglesia. XXV
Jornadas Agustinianas, Centro Teologico San Agustin, San Lorenzo
del Escorial (Madrid) 2023, 348 pp.

El volumen comienza con una larga Presentacion de las XXV Jornadas
Agustinianas del director P. Manuel Sanchez Tapia, OSA (13-41) como
para abrir boca y disponernos a acoger, abiertos a la accion del Espiritu,
las ponencias que siguen a continuacion, la primera de las cuales corre
a cargo del director del Estudio Teolégico Agustiniano de Valladolid
Dr. David Alvarez Cineira, OSA: “E/ Espiritu Santo y la Biblia. El libro de
Hechos de los Apdstoles”. Dentro de este libro analiza la accién del Espiritu
Santo como impulsor de la misién de la Iglesia entre los gentiles a partir
de la maravillosa escena de Pedro y Cornelio: comer lo impuro y entrar
en la casa de un pagano (cfHch 10-11). El detenido analisis o exégesis
de estos dos capitulos resulta esclarecedor para ponderar la figura de
Pedro en la apertura de la Iglesia hacia los gentiles, pues parece que esta
es obra exclusiva de Pablo. La conclusion actualizadora de este relato
es que, como Pedro al principio y con ¢l la Iglesia madre de Jerusalén,
no podemos encerrar la fuerza del Espiritu en las tradiciones, porque al
final, “tanto Pedro y sus acompafiantes como la comunidad de Jerusalén



512 BIBLIOGRAFIA GENERAL

se inclinan ante un Dios que los ha precedido y no pueden ahogar la
fuerza dinamizadora del Espiritu”.

La segunda ponencia lleva un titulo muy sugerente: “Pintor del retrato
de Dios. EI Espiritu Santo y el quebacer teoldgico”, del Dr. Bert Daelemans, SJ,
de la Universidad Pontificia Comillas. Efectivamente, el Espiritu Santo
sin figura ni rostro es el que nos hace accesible el retrato de Dios que
se refleja en el del Hijo. Lo mas interesante de este trabajo es que del
Espiritu, olvidado durante mucho tiempo (el autor anterior comienza su
trabajo constatando el “olvido del Espiritu” Geistvergessenbeif), no basta
con proponer un curso de pneumatologia, sino que el Espiritu (accién,
presencia, inspiracion) deberfa ser la linea transversal de los grandes
tratados teolégicos (escatologia, cristologia, eclesiologia, soteriologia),
para que estos tuvieran impulso y vida mas alld de las sesudas reflexiones
de los especialistas. El autor cree que este retrato del rostro de Dios
pintado por el Espiritu puede intuirse a través del arte, y cita a dos
autores modernos Mark Wallinger para ilustrar el rostro de Cristo Eee
homo 'y John Nava con sus tapices “La comuniin de los santos” en la catedral
de Los Angeles para mostrar la &oinonia (unidad plural) que caracteriza
la Iglesia reunida. Hubiera sido muy provechoso adjuntar esas dos
ilustraciones para lograr una plena comprension de lo que el autor ha
querido expresar con su tesis del Espiritu como Pintor del retrato de
Dios.

Estando de lleno metidos en las Jornadas Agustinianas llega ahora
el turno para San Agustin a cargo del Dr. Jaime Garcia Alvarez, OSA,
Profesor emérito de la Facultad de Teologia de Burgos que diserta
sobre “E/ Espiritn Santo, alma de la lglesia en San Agustin”. Si el tema
general de estas Jornadas gira en torno a “El Espiritu Santo, vida de la
Iglesia”, podemos decir que en esta ponencia queda todo ¢l plasmado
estupendamente, basta cambiar vida por alma y ademas basandose en
la doctrina cristoldgica, eclesioldgica, trinitaria de san Agustin. Y todo
para defender la verdad de Cristo y de su Iglesia de los puros donatistas.
¢Qué es la Iglesia? Cristo entre nosotros. Y ¢como se hace presente? Por
el Espiritu que es el alma de la Iglesia, Cuerpo de Cristo, a semejanza del
alma que es la vida de los miembros del cuerpo mientras permanezcan
en ¢éL Por eso, cuanto mds integrados estemos en la Iglesia, cuanto mas
la amemos, mas garantia tendremos de recibir el Espiritu. Pero no sélo



BIBLIOGRAFIA GENERAL 513

el Espiritu es alma de la Iglesia sino también su vida por medio de la
caridad, de modo que donde esta la caridad alli se hace presente el
Espiritu Santo. Y la conclusion no puede ser mas esperanzadora: “La
caridad, don del Espiritu Santo, es la salud de la Iglesia”.

Las siguientes tres ponencias aplican la doctrina del Espiritu
atendiendo a tres casos concretos: primero en relaciéon con los nuevos
movimientos eclesiales, ciertamente fruto de la apertura de la Iglesia a
la accion del Espiritu en una Iglesia acomodada y envejecida, a cargo
del Dr. Eduardo Torafio Loépez, Asesor Nacional de la Renovacion
Carismatica Catdlica en Espafia: “Los movimientos eclesiales vienen del
movimiento del Espiritu, que es quien mueve a la Iglesia”, de ahi que
“la llamada de los Papas a la nueva evangelizacién con nuevo ardor,
métodos y expresiones, ha encontrado respuesta en estos movimientos
y comunidades eclesiales”, como se puede observar en cualquier
encuentro o celebracién donde haya jévenes. Sigue luego la reflexién
de la presencia del Espiritu en los misticos y en la oracion, tema que
desarrolla la doctora Myrna N. Torbay Khoury, Secretaria General de
la Universidad de la Mistica de Avila. Un trabajo que gira en torno a
la carmelita descalza Edith Stein / Santa Teresa Benedicta de la Cruz,
fil6sofa, mistica y martir, comentando las sicte estrofas del poema que
lleva por titulo Novena de Pentecostés, de cuyo contenido “se podria extraer
un compendio de pneumatologia puesto que toca todos los aspectos
fundamentales de un tratado sobre el Espiritu Santo tanto en la vida
intratrinitaria, como en la vida de Marfa, de la persona, de la Iglesia, y
de toda la creacién visible e invisible, desde sus inicios hasta alcanzar su
plenitud”. Finalmente, el profesor Dr. D. José-Roman Flecha Andrés,
catedratico emérito de la Facultad de Teologia de la UPSA, presenta
una ponencia de gran actualidad, vista la situacién del clero que
atraviesa un tiempo de crisis: “El Espiritu Santo y la vida del sacerdote”.
El desarrollo de este tema lo plantea Flecha desde el mismo rito de
la ordenacién sacerdotal (sacramento del Orden) que, a su vez, esta
fundado en el sacerdocio de Cristo, en la doctrina de los Padres (entre
otros, san Agustin, san Juan Cris6stomo, sin olvidar el “Tratado sobre el
sacerdocio” de san Juan de Avila),enriquecida en las dltimas décadas por
los documentos del concilio Vaticano 11 (cf LG y PO) y las ensefianzas
de los Papas (enciclica Sacerdotalis caelibatus y la exhortacion postsinodal



514 BIBLIOGRAFIA GENERAL

Pastores dabovobis), resumida toda esta doctrina en el Catecismo de la
Iglesia Catdlicann. 1536-1600), como pone de relieve el autor en la
conclusion de su ponencia. Puesto que la configuraciéon con Cristo,
Sumo y Eterno Sacerdote, por parte del ministro ordenado no puede
llevarse a cabo sin la accién del Espiritu Santo, que es el mismo Espiritu
que realizé el misterio de la encarnacion (la carne del Verbo) en el seno
de la Virgen, por eso Flecha recuerda que “el Espiritu Santo es principio
de vida y de gracia, fuente de amor y de concordia, prenda de verdad y
de caridad fraterna”, es decir, del ser y mision del presbitero.

Como en el afio 2023 se estan celebrando los 25 afios de las Jornadas
Agustinianas, tal conmemoracién, y al hilo de la tematica escogida para
esta celebracién, el volumen termina con una oportuna recapitulacion:
25 Afios de Jornadas Agustinianas: El paso del Espiritu por el C15.A”, a cargo
del mas preparado historiador para estas lides, el Dr. Isaac Gonzalez
Marcos, OSA. Este “paso” lo va sefialando el autor en los distintos
ambitos, 6rganos, acontecimientos y celebraciones que han tenido lugar
en este cuarto de siglo desde su fundacion. Es una feliz manera de elevar
la mera historia documental a una historia de salvacién por la accién del
Espiritu Santo.

El volumen se cierra con la intervencién del Cardenal Arzobispo de
Madrid D. Carlos Osoro Sietra con su “Meditacion en vog alta. El Espiritu
Santo en la vida de la Iglesia”, en la que pone de relieve el ser y el actuar
del Espiritu en la vida de la Iglesia, por eso “la Iglesia que nace del
Espiritu Santo, todos los dias comienza su trabajo invocandolo: la Iglesia
debe nacer siempre del Espiritu Santo”. Y mds en tiempos de Iglesia
sinodal. El broche de oro lo constituye un amplio extracto de la enciclica
Dominum et Vivificantem. Sobre el Espiritu Santo en la vida de la Iglesia y
del mundo [18/5/1986], de San Juan Pablo II.

Al término de este repaso por los dos volimenes de las XX/
Jornadas Agustinianas es obligado, obligaciéon muy grata, felicitar al Centro
Teolbgico San Agustin por la organizacion de las mismas con un tema ad
hoe apropiado de memoria y accién de gracias, ademads de actualizacion:
“El Espiritu Santo, vida de la Iglesia”, y por la edicion tan cuidada de las
Actas, cuya lectura sera muy util para docentes y discentes en el campo
de la pneumatologia. —José Maria de Miguel Gonzdlez



BIBLIOGRAFIA GENERAL 515

Havik, T., La tarde del cristianismo. Valor para la transformacion.

Traduccién de E. Molina, Herder, Barcelona2023, 294 pp.

Para entender y juzgar este libro es necesario tener presente la
biografia de su autor, nacido en Praga en 1948, el mismo afio en que
se instaurd en Checoslovaquia el gobierno del partido comunista hasta
su caida en 1989, o sea, convivié o malvivié con el régimen durante 41
afios. Fue ordenado sacerdote clandestinamente en Erfurt (Alemania
Oriental) en 1978, y trabajé en la “Iglesia subterranea”, donde fue uno
de los colaboradores mas cercanos del cardenal Tomasek. Cooperd
estrechamente con el futuro presidente Vaclav Havel y después de
1989, se convirtié en uno de sus asesores. Por su excelente formaciéon
en distintos campos, ha alcanzado numerosos reconocimientos dentro
y fuera de su patria, pero ¢l destaca como un oficio muy querido el
de “sacerdote de la Parroquia Académica de Praga en la iglesia de San
Salvador”. “Como alguien que pasa la mayoria del tiempo con un trabajo
pedagdgico y pastoral con estudiantes universitarios, me gustaria aportar
respuesta a una pregunta: qué tipo de fe (nunca de religién) podtria ayudar
a las generaciones venideras a enfrentar los desafios que trae la naciente
nueva era”. Hste detalle es importante para valorar el proposito de este
libro en el momento actual que ¢él, siguiendo una metafora de C.G. Jung,
describe como “la tarde del cristianismo”, suponiendo que hay una
mafana, la etapa premoderna, un mediodia, la etapa de la modernidad
que llega hasta nuestros dias, y la tarde que ya se ha iniciado, por lo cual,
suscribiendo lo que dice el Papa Francisco, nos estamos adentrando en
un cambio de época. Como esto no puede suceder de un salto, sino
que vendra acompafiado de muchas rupturas dolorosas, por eso el
autor checo en el subtitulo escribe que para que la tarde del cristianismo
alcance su meta es necesario mucho “valor para la transformacién”. Pero
¢de qué transformacion se trata, hacia donde apunta esa transformacion
del cristianismo? Y se pregunta el autor después de recorrer las distintas
etapas de la historia de la Iglesia en la novedad de la mafiana, en el
cansancio del mediodia, explicando cémo ha sido el juego de la “religio”
como ‘“religacién”  (“religare”) y como podria interpretarse como
“relectura” (“elegere”) para dar paso a la “fe” del corazén frente a las
meras creencias. “¢Cual es el futuro del cristianismo? Si el mistetio de
la Encarnacién continda en la historia del cristianismo, debemos estar



516 BIBLIOGRAFIA GENERAL

preparados para que Cristo siga entrando de forma creativa en el cuerpo
de nuestra historia, en las diferentes culturas y para que entre en ellas
con la misma discrecion y anonimato con la que entrd en el establo de
Belén”. Para la renovacion del cristianismo T. Halik cuatro modelos de
Iglesia que primero enuncia y luego desarrolla ampliamente: “En primer
lugar, la Iglesia como pueblo de Dios errante por la historia; en segundo
lugar, la Iglesia como escuela de sabiduria cristiana; en tercer lugar, la
Iglesia como hospital de campafia; en cuarto lugar, la Iglesia como un
lugar de encuentro y conversacion, un ministerio de acompafiamiento y
reconciliacion”.

Para la comprensién teoldgica de este libro hay que tener presente
lo que él llama “cairologia” (kairos): “con esta palabra me refiero a
una hermenéutica teoldgica de la experiencia de la fe en la historia,
especialmente en tiempos de crisis,donde cambian los paradigmas sociales
y culturales”, o, dicho de otro modo, “el arte de leer e interpretar los
signos de los tiempos, la hermenéutica teolégica de los acontecimientos
de la sociedad y la cultura”. Con este instrumento, la Iglesia podra
respuesta a las necesidades de los hombres y mujeres de nuestro tiempo
mas alld de las fijaciones dogmaticas y candnicas que ya no dicen nada,
aqui entrarfa en juego el famoso “espiritu del concilio”, que va mas alld
de los textos aprobados. Quedarse atrapados en lo que fue (“la nostalgia
del pasado idealizado de la mafiana de la historia cristiana”) conduce
al “clericalismo, fundamentalismo, integrismo, tradicionalismo y triunfalismo”,
términos que “denotan diversas manifestaciones del egocentrismo de la
Iglesia, su fijacion en lo superficial y externo”™.

Como el futuro del cristianismo tiene que asentarse en un ecumenismo
global que trascienda la propia Iglesia, por eso T. Halikinsiste mucho en
el cuarto modelo de Iglesia: “Es necesario que la Iglesia cree centros
espirituales, lugares de adoracion y contemplacion, pero también de
encuentro y conversaciones en las que se puedan compartir experiencias
de fe”. Porque “el principal reto del cristianismo eclesiastico actual es el
giro desde la religion hacia la espiritualidad”, y asi enuncia “una de las
tesis principales de este libro: el futuro de las Iglesias depende en gran
medida de si comprenden la importancia de este punto de inflexion |...]
La tarea que le espera al cristianismo en la fase vespertina de su historia
es en gran medida el desarrollo de la espiritualidad”.



BIBLIOGRAFIA GENERAL 517

Los 16 capitulos de este libro se leen con mucho provecho para
iluminar la situacioén actual del cristianismo a luz de lo que ha sido y los
retos que tiene hoy para afrontar el futuro. Si he citado muchos textos
del autor checo es para invitar a su lectura y se sentird reconfortado
porque nos abre a una vision esperanzada de la vida de la Iglesia frente a
los temibles populistas que anuncian desgracias inminentes. —Jos¢ Maria
de Mignel Gonzilez

SCHNEIDER, A. - PORFIRL, A., I.a Misa catilica. Pasos para restaurar la
centralidad de Dios en la liturgia. Traduccion de José-Alberto Sutil
Lorenzo, Cristiandad, Madrid 2023, 275 pp.

El obispo auxiliar de Astana (Kazajistin) Mons. Atanasio Schneider
escribe este libro de la mano del organista y compositor Aurelio Porfiri,
el cual durante la pandemia le propuso al obispo, via Skype, escribirlo a
modo de entrevista cuyo resultado tienen los lectores aqui recogido. En
el titulo parecerfa que se trata de explicar la Misa paso a paso siguiendo
el ritual de su celebracién, como se hace habitualmente, pero no es ese el
propésito principal de este libro; se subraya también el calificativo de Misa
“atdlica” en vista de la contaminacién protestante que sufre en algunos
aspectos el “novus ordo”, y de ahi sus continuas referencias al “verus ordo”,
o sea, la Misa tradicional, donde se pone mas de relieve la centralidad de
Dios, el misterio divino, el silencio, la belleza. De ah{ la importancia del
subtitulo como objetivo de este libro, o sea, restanrar la centralidad de Dios
en la litnrgia. Pero como bien reconoce Aurelio Porfiri, “algunas de las
afirmaciones contenidas en este libro seran controvertidas, pero espero
que sirvan para hacer que la gente piense sobre el camino tomado y lo
que podria, y deberfa, hacerse”. Poner en cuestion el pensamiento tnico
sobre lo que sea resulta molesto, lo cual no quiere decir que en todo lo
criticado se tenga razon.

¢Cual es la esencia de la Misa catdlica? 1a respuesta la desarrolla el
autor poco a poco en los doces capitulos del libro a través de los cuales
se va al fondo, a las rafces de lo que celebramos en la Misa, se podria
decir que aqui se expone una teologia fundamental de la Misa, tal como
aparece en el titulo de cada uno de los capitulos: La misa es oracién;
es adoracion; es rito; es sacrificio; es esplendor; es accion sagrada; es



518 BIBLIOGRAFIA GENERAL

accion de gracias; es escucha; es vida de la Iglesia; es fuente de salvacion;
es servicio sagrado; es banquete de bodas. Todo esto es la Misa catdlica
y en su celebracion todos estos aspectos estan en juego y sobre ellos
se apoya y de ellos proceden todos los bienes que se nos comunican.
Mientras el autor pone de relieve y desarrolla el significado de estos
doce aspectos que dan el verdadero relieve a la Misa catdlica, los va
contraponiendo con las deficiencias que pueden observarse en muchas
celebraciones y en contraste con lo que ha sido la celebracion tradicional
de la Misa. Creo que en el contraste esta la riqueza de este libro que
sin pretender relativizar el valor del novus orde, al denunciar algunas
deficiencias tedricas y practicas (denuncias, por otra parte, que aparecen
en numerosos documentos pontificios) nos puede ayudar a celebrar
con mas devocién comprendiendo mejor lo que traemos entre mano
en la Misa. Discute por ejemplo la banalizacion de la concelebracion
con la pérdida de la eficacia salvifica de la oblacién del sacrificio de
Cristo en cada Misa por cada sacerdote, pues en la concelebracion
solo se ofrece un unico sacrificio y no uno por cada concelebrante que
es como, lamentablemente, se piensa al contar los estipendios de las
misas al final de mes. Otra de las denuncias que aparecen se refiere al
modo de comulgar: “Una de las heridas espirituales mas profundas y
dolorosas en la vida de la Iglesia a dia de hoy es la practica moderna de la
comunion en la mano”. “El momento en el que hoy son mas evidentes
las sombras en la celebracién eucaristica y una alteracion del sentido
de lo sagrado es, precisamente, el momento de la distribucion de la
comunién”. “Numerosos ejemplos de Iglesias locales [...] demuestran
el hecho innegable de que esta forma de distribuir el cuerpo del Sefior
ha producido fuertes dafios en la vida espiritual de la Iglesia”. “El uso
actual de la comunién en la mano y de pie evoca una escena mas bien
de banalidad y de vida cotidiana, pareciéndose mas a la distribucion de
unas galletas a unas personas que se mueven en fila [...] El uso actual
de que todo el mundo tome el pan consagrado de la palma de su mano
con los dedos y luego se lo lleve a la boca se asemeja al gesto profano
de comer”. Transcribo estas afirmaciones y mas que podria aducir para
que el lector las confronte con la forma de comulgar en muchas de
nuestras iglesias. Por eso el obispo auxiliar de una iglesia remota de Asia
central, viendo la situacién actual de la Iglesia y de sus preocupaciones



BIBLIOGRAFIA GENERAL 519

mostradas por ejemplo en el actual sinodo de la sinodalidad, afirma
que “la verdadera reforma de la Iglesia debe comenzar por las cosas
esenciales, no por las realidades secundarias. Por lo tanto, la verdadera
reforma debe comenzar en el corazén de la Iglesia... La forma de tratar
a la Hostia sagrada, en la que se esconde la divina majestad del Sefior,
no puede ser considerada ciertamente como un aspecto secundario en
la vida de la Iglesia”. Una observacion critica que pudiera hacerse a este
libro es que la introduccién excesiva de textos largos de autores que
parecen muy importantes para el autor, pero ajenos a los lectores de
esta tercera década del signo XXI, rompen el relato limpio y fluido que
serfa mucho mas eficaz para el objetivo de libro, aunque disminuyeran
las paginas. Termino felicitando a la editorial por la edicion de este libro
realzado por la estupenda traduccién de José-Alberto Sutil Lorenzo. —

José Maria de Miguel Gonzalez

FUENTES MEDIOLA, A., Salvados por la Crug. Del dolor a la alegria, Cristiandad,

Madrid 2023, 265 pp.

Aparentemente y desde una mirada superficial, cruz y alegria son
términos contradictorios, no conjugan bien dolor y gozo, si la cruz es
con minuscula. Pero el autor muestra la compatibilidad desde la frase
inicial a modo de lema compendio de todo el escrito: “Un Cristo sin cruz
no salva. Una cruz sin Cristo destroza. S6lo Cristo en la Cruz no salva y
santifica”. En el Prélogo, el arzobispo de Sevilla Mons. José Angel Saiz
Meneses hace un buen resumen del contenido de este libro, asi como
de la oportunidad del mismo para “continuar formando a los hermanos
[de las Hermandades y Cofradias penitenciales| proporcionandoles
los fundamentos bésicos de la fe cristiana y el verdadero sentido de
la Cruz salvadora”. Un objetivo que no soélo vale para las Cofradias,
sino para cualquier cristiano que quiera seguir a Cristo cargando con la
cruz. En siete capitulos, el autor, especialista en la Sagrada Escritura, va
desengranando el significado de la Cruz mediante la cual Jesus, el Hijo,
nos alcanz6 del Padre, “en virtud del Espiritu eterno” (Heb 9,14), la
salvacion. Comienza descifrando las alusiones a la Cruz que aparecen a
lo largo del Antiguo Testamento desde el arbol del Parafso con la fruta
prohibida con la promesa de salvacién en el Proevangelio hasta el justo



520 BIBLIOGRAFIA GENERAL

perseguido, anticipo ultimo antes de la persecucion final del Justo en la
Cruz que es el contenido del segundo capitulo, desde el anuncio que
hace Jests de su proxima muerte hasta la crucifixién entre dos bandidos.
En el tercer capitulo, el autor comenta las siete palabras de Jesus en la
Cruz, comentario sumamente provechoso para la meditacion personal y
para la predicacién. Sigue luego los juicios que en el NT aparecen sobre
el sentido de la Cruz, que sin perder su condicion de instrumente atroz
de tortura es un signo de contradiccion, escandalo, necedad, fuerza y
sabidurfa. La Cruz, signo de identidad de los cristianos, en tiempo de
las grandes persecuciones sobre todo en la ultima de Diocleciano, con
la paz del Edicto de Milan, el interés por descubrir la Cruz por voluntad
de Santa Elena, el robo de la misma por los persas y la recuperacion por
el emperador Heraclito, y a partir de aqui la extension por la cristiandad
de oriente y occidente del culto a la Cruz, recordando los santuarios
principales donde se venera la Vera Crux, como en Santo Toribio de
Liébana, sobre este lugar creo yo que deberfa haberse detenido un poco
mas el autor por su importancia como lugar de peregrinacion y jubileo,
como el que se esta celebrando este afio. ¢Cémo influye la Cruz en la
vida de los cristianos? A mostrar ese influjo santificador dedica el autor
el capitulo sexto a partir de grandes santos marcados por el encuentro
con la Cruz como Tomas de Aquino, Teresa de Jestus, Tomas Moro,
Edith Stein, Karol Wojtyla y Josemaria Escriva, se trata a partir de breves
biografias de sefialar los momentos de sus vidas en que aparece con
fuerza transformadora la Cruz que cambia la vida haciéndola mas fuerte
en el seguimiento discipular hacia la santidad. Es lo que quiere poner
de relieve en el dltimo capitulo titulado justamente “tras las huellas del
Maestro”, que no es otro que el camino de la Cruz asumiendo la cruz de
cada dfa, que aporta paz en la tribulacion y alegria en el dolor, todo ello
luminado por la presencia de Marfa al pie de la cruz, “por su mediacion
alcanzaremos las gracias necesarias para ser fieles discipulos del Maestro,
lo cual significa armarse de valor, no rehuir la cruz y afanarse por ser
santos. Se realizara asi en la propia vida el gran milagro de la cruz:
convertir el dolor en verdadera fuente de alegria”. Los santos citados
en este libro, y otros muchos no citados, nos ensefian la importancia
de meditar los misterios de la pasiéon y muerte del Sefior en cualquier
momento del afio liturgico, pero no cabe duda de que centrar la oracion



BIBLIOGRAFIA GENERAL 521

en estos misterios durante la cuaresma sera la mejor manera de celebrar
con gran provecho el Misterio pascual de la pasién, muerte y resurreccion
del Sefior, porque sera el camino tras la Cruz de Cristo que va del dolor
del Viernes Santo a la alegria de la Noche pascual. —José Maria de Migue!
Gonzdlez

Gar C., DURAN, J., LiserTr, L., TaverLy, F, (Editores), La verdad los hard
libres. La Iglesia Catdlica en la espiral de violencia en la Argentina 1966-1983.
Tomo 1, 958 pp.

La verdad los hard libres. La Conferencia Episcopal Argentina y la Santa Sede

[frente al terrorismo de Estado 1976-1983. Tomo 2, 847 pp.

Espejo de la Argentina / Planeta, Buenos Aires, 2023.

He aqui una obra maestra de historia de la Iglesia “dirigida por la
Facultad de Teologfa de la Universidad Catélica Argentina a pedido de
la Conferencia Episcopal Argentina, realizada a partir del estudio de una
vastisima documentaciéon de los archivos desclasificados de la Iglesia
sobre la actuacion de la Iglesia catélica en los procesos de violencia en la
Argentina entre 1966 y 1983”. La documentacién aqui analizada no sélo
procede del Archivo de la Conferencia Episcopal Argentina, sino también
del Archivo corriente de la Santa Sede, incluida la Secretaria de Estado,
el Consejo para los Asuntos Publicos de la Iglesia y la Nunciatura en la
Argentina. Algo extraordinario, ya que habitualmente para la apertura
de tales archivos han de pasar unos setenta afos desde que sucedieron
los hechos. En el primer volumen se estudian las transformaciones
habidas en el ambito de la Iglesia en Argentina a partir de la clausura
del Concilio Vaticano II (1965): “la variedad de movimientos laicales
catdlicos, los cambios en la vida consagrada y religiosa, el sacerdocio
y la politica, las diversas visiones de los obispos y la participacién de
catdlicos en agrupaciones en defensa de los derechos humanos”. A
partir de todo esto se estudia “criticamente las concepciones teoricas
y las acciones concretas que influyeron en posturas de miembros de la
Iglesia ante las diversas formas de conflictividad y violencia; el golpismo,
los movimientos guerrilleros, las bandas paraestatales, el terrorismo
de Estado, la defensa de los derechos humanos y el tragico saldo de
victimas, es especial, los desaparecidos”.



522 BIBLIOGRAFIA GENERAL

Elsegundo tomo se ocupa de la actuacion de la Conferencia Episcopal
Argentina, de la Santa Sede y de la Nunciatura en la Argentina durante
los afios 1976-1983 periodo que integra “todo el ciclo del terrorismo de
Estado que incluye el conflicto del Beagle y la guerra de las Malvinas”, y
como enfrentaron estos conflictos, o sea, las violaciones de los derechos
humanos con su mas negra consecuencia, los desaparecidos, la jerarquia
eclesiastica con implicacion de las mads altas autoridades de la Iglesia
de Roma a través de la Nunciatura. Se trata de “una investigacion
necesaria, [que estaba todavia] pendiente y novedosa sobre la Iglesia
en la historia argentina contemporanea”. Naturalmente, tratindose de
Argentina y de aquella época, los nombres de Jorge Mario Bergoglio
y el de Francisco (Papa) aparecen muchas veces en el primer volumen,
mientras que en el tomo segundo sélo aparece cuatro veces el nombre
de Bergoglio (y ninguna vez el de Francisco). No cabe duda de que estos
dos volumenes seran indispensables para cualquiera que desee conocer
e investigar la historia de la Iglesia en Argentina (con su repercusion en
la Iglesia de Roma alli presente a través de la Nunciatura), pero tampoco
podran dispensarse de estudiar la documentaciéon aqui aportada los
cultivadores “civiles” de la historia de Argentina en ese periodo de 1966
a 1983. Como dicen los Editores de esta historia al final del segundo
volumen Recapitulacion, “El terror, el drama y las culpas”, que cierra esta
larga investigacion de 1.805 pp.: “Nos hemos enfrentado a un tiempo
complejo. Esta investigacion nos demandé tiempo y energia, mucho
mas de lo que habrfamos imaginado”, con todo, “somos conscientes de
que no agotamos las posibilidades de nuevas lecturas”, y para llevar a
cabo esta imponente empresa contaron con la colaboracién entre otros
de Ricardo R. Albelda, Antonio Mario Grande, Eloy Patricio Mealla,
Carolina Bacher Martinez, Fabricio Forcat, Hernin Giudice etc. Si de
esta historia dolorosa los responsables eclesiasticos y demas actores
sociales y politicos de aquel inmenso pais sacaran el propésito de hacer
hoy mas fiel y comprometida con la justicia la accion de la Iglesia y de
los demds actores implicados, serfa el mejor fruto que los autores de
este gran trabajo de investigacion histérica podrian desear. —José Maria

de Mignel Gonzilez



BIBLIOGRAFIA GENERAL 523

MARTINEZ-BLAT, V., Doctrina y espiritualidad de Santa Isabel de la Trinidad,

Madrid, BAC, 2022, 243 pp.

Vicente Martinez-Blat, carmelita descalzo, que tradujo las obras
completas de Santa Isabel de la Trinidad, nos ofrece ahora una cuidada
reflexiéon sobre la doctrina y espiritualidad de la Santa. Una vez
presentados en rapidas pinceladas sus escritos, centra su atencion en la
famosa «elevacion a la Santisima Trinidad», oracién que Isabel escribid
en un impulso interior irresistible cuando tenfa 24 afios, en el Carmelo
de Dijon. Llevaba tres afios de monja carmelita y acababa de renovar
su profesion religiosa, como las demas hermanas de comunidad, el 21
de noviembre de 1904, fiesta de la Presentacion de la Virgen Marfa.
Afios atras habia quedado impactada sobre lo que ley6 en los escritos de
santa Catalina de Siena y de Santa Teresita de Lisieux sobre el misterio
trinitario, y llevaba tiempo deseando manifestar en una oracion el ardor
de su alma.

La elevacion a la Trinidad es el cauce y guion que sigue detenidamente
el autor para ahondar en la espiritualidad de la Santa. Esa oracion es el
concentrado acabado de todo lo que vivia interiormente Isabel. Por eso
el autor la va desentrafiando palabra por palabra entrociandola con lo
que manifiesta la Santa en el resto de sus escritos. Logicamente, en todo
el entramado del libro son frecuentes los recursos a las obras de los
tres doctores del Carmelo que influyeron marcadamente en la vida y los
escritos de Isabel: Juan de la Cruz y las dos Teresas (la de Jests y la de
Lisieux). Al inicio del libro (“La fuerza de un nombre”), légicamente en
referencia a las primeras palabras de la oracién/elevacién de la Santa de
Dijon: Trinidad a quien adoro, muestra el autor, sirviéndose de multiples
declaraciones de Isabel, como esta fue descubtiendo la maravilla del
misterio de la inhabitacién trinitaria en su alma. El nombre como
carmelita (de /a Trinidad) fue un indicador neto de sus vivencias.

Quien desee conocer y saborear la espiritualidad de Santa Isabel de la
Trinidad y aprender de su extraordinaria experiencia, tiene en este libro
el mejor subsidio. —Juan Pujana






INDICE GENERAL

ESTUDIOS

Dt MiGUEL GONZALEZ, ]. M*., OSST. Un dogma incomodo:

la virginidad perpetna de Maria ......................ccucuvennnnnne. 215-248
GUYARRO, S., La cristologia del Nuevo Testamento y
la_formulacion Hinitaria  ...................ccninicinininnnnnn, 273-300

HERNANDEZ PELUDO, G., Ministerio del Espiritu y ministros del

Espiritu. La dimension pnenmatoligica del ministerio ordenado ~ 355-402
HERRERO-HERNANDEZ , E. |., Intuitu meritorum Christi.

La soteriologia del “Giltimo” Karl Rabner ............................. 403-427
IzqQuierDO URBINA, C., Hablar y callar sobre Dios ................. 325-353
MEDELLIN ERDMANN, R. A., Nicea hace 17 siglos.

Un andlisis hermenéntico del Simbolo. E/ terremoto arriano

Y UR ISURGINE ARLT-ATTIANO coveeevecnrriieesecnessiesaesesssssaesns 5-57
MEDELLIN ERDMANN, R. A., De Oriente a Occidente.
Dos concepciones trinitarias alternativas, y su posible sintesis . 429-477

MontEs PERAL, L. A., Contemplando a la Trinidad ........... 177-214
NUNEZ REGODON, J., Gdlatas: Estructura ternaria y
100000 THINTIATIA ..o 301-323

PapiLLA NEIRA, A., De la verdad buscada y la verdad revelada — 59-90



526 INDICE GENERAL

SutiL LORENZO, J. A., Viadimir N. Lossky (1903-1958)

Un pensamiento desde el exilio ............uuueuvevvvicincncnnennne. 91-148
Vira GrRiERA, M, P, La vida trinitaria en Santa

Teresa del N0 _JeSts —........coouvuvvviciiiiiiiiiiiiiicciiiinn, 149-176
NOTAS Y COMENTARIOS
REDONDO MARTINEZ, C., E/ amor es sinfonico ..................... 479-506
Bibliografia
ANSORGE, D., Historia de la teologia cristiana ........................ 252
FUENTES MEDIOLA, A., Salvados por la Cruz,.

Del dolor a la alegria........................cccoveuiicniinininnnn, 519
Garwy, C., DURAN, J., LiBERTL, L., TAVELLL E, (eds.),

La verdad los hara libres. La Iglesia Catilica en la espiral

de violencia en la Argentina 1966-1983 .......cccvvevvuvecucunne. 521

La verdad los hard libres. La Conferencia Episcopal Argentina

) la Santa Sede frente al terrorismo de Estado 1976-1983 .. 521
GONZALEZ MARCOs, 1., Osa — LazcaNO GONZALEZ (eds.),

XXV Aniversario Jornadas Agustinianas (1998-2023) ... 509
Grossi, V., OSA, Agustin de Hipona. V'ida, escritos,

168AA0 DISTOFICO ... 259
HAavik, T., La tarde del cristianismo ..........eeceeeeeeeeveeeevevreenenn. 515
HOHEMBERGER, GILCEMAR y ALBINO DE ASSUNCAO, RuDY

(cootds.), E/ patrimonio espiritual de |. Ratzinger/

Benedicto XTVT e 507

MARTINEZ-BLAT, V., Doctrina y espiritualidad

de Santa Isabel de la Trinidad .............ouoeeeeeeeereceenarannn. 523



INDICE GENERAL 527

PujaNa, J., E/ valor de la humildad. Enseiianza de

San Juan Bautista de la Concepcion  ................ccwcuvucunnne. 263
Diaz, R., svD, y ME1s, A., spss (eds.), £/ misterio del Padre

segiin Arnoldo Janssen en las fuentes escritas, sus cartas,

CONJEFENCIAS Y TCHIOS et 249
SANCHEZ TAr1A, M., OSA, (dir), E/ Espiritu Santo,

Vida de 1 LGIESTar ..., 511
SCHNEIDER, A. - POrRFIRI, A., La Misa catdlica .................... 517
SEEWALD, M., Introduccion a la teologia sistematica ................. 256
TORRALBA, E., Cuando todo se desmorona.

Meditar con Kierkegaard ..................cccvecuvivicuvinccnninnne. 265

INDICE GENERAL .oovviiitiieriietteeetteereeere et esve st esreesasesnse s 525



