Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Nom. 2

ESTUDIOS
TRINITARIOS

SALAMANCA









ESTLIDIOS
TRINITARIOS

REVISTA SEMESTRAL DE TEOLOGIA TRINITARIA
PUBLICADA POR LA EDITORIAL SECRETARIADO TRINITARIO DE LA PROVINCIA DEL
EspirrTU SANTO (ESPANA) DE LA ORDEN DE LA SANTISIMA TRINIDAD Y DE LOS
CAUTIVOS.

FuNDpADA EN 1967

Estudios Trinitarios (ISSN: 0210-0363 / ISSN-e:3101-4496 / D.L.: S. 81-1963)
publica estudios, notas y revisiones bibliograficas sobre cuestiones histérico-
teoldgicas y sobre los diversos aspectos de la vida cristiana siempre en relacién
con el Misterio Trinitario. Promueve un enfoque interdisciplinar en dialogo con
las grandes areas del conocimiento humano (biblia, teologfa dogmatica, teologfa
moral, teologfa practica, filosoffa, antropologfa, historia, arte, educacion, etc.)
y presta atencion a los temas teologicos de actualidad. Ia revista tiene una
periodicidad semestral, publica dos nimeros al afio (junio y diciembre).

Equipo Editorial

Director/Editor: Manuel Porcel Moteno , Universidad 1 oyola Andalucia (Espaiia).
Correo-e: estudiostrinitarios@sectetariadotrinitario.org

Secretaria de redaccion y administracion/Editorial and administrative
secretariat: Antonio Torres Garcla, Orden de la Santisima Trinidad (Espafa).
Cortreo-e: comunicacion@trinitarios.es

Consejo editorial/Editorial Board: Pedro Aliaga Asensio, Instituto Histdrico
de la Orden de la Santisima Trinidad (Espafia); lanire Angulo Ordorika, Universidad
Loyola Andalucia (Espana); José Marfa de Miguel, Universidad Pontificia de Salamanca
(Espafia); Enrique Goémez Garcla, Universidad Loyola Andalncia (Espafia);
Cristiano Massimo Parisi, ISSR Mater Ecclesiae-Angelicunm (Roma, Italia); Ignacio
Rojas Gélvez, Universidad 1oyola Andalucia (Espafia); Marco Salvati, Pontificia
Universita San Tommaso d’Aquino-Angelicum (Roma, Italia).



Comité cientifico/Scientific Committee: Diego Elias Atfuch, Pontificia
Universita San Tommaso d’Aquino-Angelicum (Roma, Italia); Antonio Bergamo,
Facolta Teologica Pugliese (Bari, Italia); Alejandro Bertolini, Pontificia Universidad
Catilica Argentina (Argentina); Maria José Caram, Centro de Estudios Filosdficos
v Teoldgicos de Cordoba (Argentina); Robert Cheaib, Institut Catholigne de
Lyon (Francia); Piero Coda, Universita Sophia (Florencia, Italia); Angel Cordovilla
Pérez, Universidad Pontificia Comillas (Espafia); Jodo Manuel Duque, Universidade
Catdlica Portugnesa (Portugal); Margit Eckholt, Universidad de Osnabriick, Presidenta
de la Sociedad Europea de Teologia Catdlica (Alemania); Emmanuel Falque, Institnt
Catholigne de Paris (Francia); Samuel Fernandez, Pontificia Universidad Catdlica de
Chile (Chile); Vincent Holzer, Institut Catholigne de Paris (Francia); Marfa Clara
Lucchetti Bingemer, Pontificia Universidad Catdlica de Rio de Janeiro (Brasil); Silvia
Martinez Cano, Universidad Complutense de Madrid (Espafia); Nuria Martinez-
Gayol Fernandez, Universidad Pontificia Comillas (Espafia); Maximo Naro, Pontificia
Facolta Teologica di Sicilia (Palermo, Italia); Matthew Ryan Robinson, Lexphana
Universitit Liineburg (Alemania); Michel Stavrou, Institut de théologie orthodosxe Saint-
Serge (Paris, Francia); Evilazio Teixeira, Pontificia Universidade Catlica do Rio Grande
do Sul (Brasil); Anne-Sophie Vivier-Muresan, Institut Catholique de Paris (Francia);
Gonzalo Javier Zarazaga, Universidad Catdlica de Cdrdoba (Argentina).

Secretaria y Administraciéon

Antonio Torres Garcia. Revista Hstudios Trinitarios; Avenida Filiberto
Villalobos, 80; Apdo. 37007 — Salamanca (Espaiia). Corteo-e: comunicacion(@
trinitarios.es

La suscripcion de la revista impresa para 2025 es de 50€ para Espafia, 60€ para
Europa y 75€ para el resto del mundo. El nimero suelto vale 25€ para Espafia,
30€ para Europa y 37,50€ para el resto del mundo.

Pagina web: https://revistas.secretatiadotrinitario.org/estudiostrinitarios

Impresion y encuadernacion

Nueva Graficesa, S.L.L; Avda. de la Aldehuela, 80; Apdo. 37003 — Salamanca
(Espafia).



qst}ldicgs
trinitarios

Julio-Diciembre 2025 Vol. LIX - Num. 2

SUMARIO

EDTTORIAL evviiieieeeeeeeeee ettt ettt et e eveesereeeseraee s 193-195

ESTUDIOS

D1 C10, A. E, La carne, el tiempo y las obras en los canones de
Nicea I. Una lectura a la luz, del principio sacramental ........ 199-241

ArvUcH, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios:
pistas para el estudio hagiogrdfico del «concilio niceno de los

318 5an10§ PAATE ..o 243-278
CLuR, E., Mente patristica: la Trinidad de Basilio ................... 279-308
DELGADO, J. E., Aspectos pneumatoligicos de la predicacion

agustiniana en la vigilia de Pentecostés ...............uvuueunne. 309-338

SEReE, V., E/ Misterio de Dios en el pensamiento de
Bernbard Welte: de la fenomenologia de la religion
a la experiencia existencial ................ieiieiiniiiiniinnnns 339-367

BIBLIOGRAFIA wevieteiieeeeeeeee ettt ettt eeseeeeeeeeesesanesesnes 369-389






Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 193-195

EDITORIAL

El segundo numero ordinario del volumen cincuenta y nueve
de Estudios Trinitarios, correspondiente al afio 2025, incluye una
seleccion heterogénea de cinco articulos académicos. Abordan
el Concilio de Nicea, desde los veinte canones que evidencian la
importancia de la carne, el tiempo y las obras hasta los horizontes
trinitarios del mismo; una lectura de Basilio a partir de sus obras
Hexcameron y Sobre el Espiritu Santo, un analisis de los aspectos
pneumatologicos presentes en los sermones que Agustin predico
durante la vigilia de Pentecostés; la reflexion trinitaria de Bernhard
Welte, en la que va haber un desplazamiento de la fenomenologia
de la religion a la experiencia existencial.

El primer estudio —La carne, ¢l tiempo y las obras en los canones de
Nicea I. Una lectura a la luzg del principio sacramental—, del profesor
de la Pontificia Universidad Catélica de Argentina Andrés F Di
Cid, versa sobre una lectura sistematica de los veinte canones
disciplinarios del Concilio de Nicea (325) a través del principio
sacramental. Este principio, que entiende la materia como
reveladora de lo espiritual, subyace a las decisiones conciliares
que salvaguardan la fe. El autor organiza los canones a partir
de tres categorias: la carne (cc. 1, 6, 7, 8, 15, 16 y 20), entendida
como realidad sagrada e imagen de Dios, lo cual se evidencia en
la condena de la automutilacién (c. 1) y en la postura de orar de
pie (c. 20) como simbolo e imagen de la resurreccién; el tiempo



194 MANUEL PORCEL MORENO

(cc.2,11,12,13 y 14), necesario para la sanacion del pecado; y las
obras (cc. 3,4, 5,9, 10, 17, 18 y 19), que exigen una moral acorde
con la fe, como el respeto a la sinodalidad episcopal (c. 5).

El segundo ensayo —Explorando nuevos horizontes trinitarios:
pistas para el estudio hagiogrdfico del «Concilio niceno de los 318 santos
padres)— también aborda el Concilio de Nicea para explorar
a partir de él nuevos horizontes trinitarios. El profesor de
la Pontificia Universita San Tommaso d’Aquino-Angelicum
(Roma) Diego Elias Arfuch analiza la construccién simbolica
y ritual de la cifra paradigmatica de los «318 santos padres» de
Nicea, considerandola una forma de canonizacién colectiva
que trasciende los hechos histéricos. El nimero se consolid6
rapidamente en el siglo IV (conocido por Hilario de Poitiers y
Basilio), debido a su simbolismo mistico al asociarse a los 318
siervos de Abraham y a la cruz, representando la victoria de la
ortodoxia. Este proceso de legitimacion se reforzé mediante la
anti-hagiografia, que construy6 figuras opuestas —anti-héroes»—
como Arrio. La descripcion de su muerte, presentada de manera
grotesca por Epifanio de Salamina, funcioné como un castigo
divino ejemplar por difundir «doctrinas impuras».

El tercer texto de Emanuel Clur —Mente patristica: la Trinidad
de Basilio— se enfoca en la teologia de Basilio de Cesarea para
adquirir la «mente patristica», defendiendo la Trinidad contra
las controversias de su tiempo. Basilio establece que Dios
es Padre, Hijo y Espiritu Santo desde siempre y que actda de
manera trina en la creacion. Distingue las causas en la creacion:
el Padre es la causa primera (mporataptni), el Hijo es la causa
creadora (Snptovpymy) v el Espiritu Santo es la causa perfectiva
(tehetotiny)). Basilio defiende la divinidad esencial del Espiritu
Santo y enfatiza que la verdad (veritas) esta por encima de la
autoridad (auctoritas), insistiendo en la necesidad de preservar la
tradicion recibida (#raditio) sin innovacion.



EDITORIAL 195

El cuarto articulo —Aspectos pnenmatoligicos de la predicacion
agustiniana en la V'igilia de Pentecostés—, de John Eder Delgado,
profesor en el Seminario Mayor San Agustin (La Linda,
Colombia) y de la Escuela Internacional Ir immum cordis, estudia
la pneumatologia agustiniana en los sermones de la Vigilia de
Pentecostés. Los sermones 29, 29A y 29B se centran en la doble
dimension de la confessio: 1a penitencial (peccatorum) y la de alabanza
(landis). El Espiritu Santo es presentado como inspirador
de la Escritura y de la alabanza litargica. El sermén 266 es
explicitamente pneumatolégico, refutando la postura donatista.
Agustin demuestra la gratuidad y libertad del Espiritu Santo, que
actua sin intervencién humana y es independiente de la dignidad
del ministro, estableciendo la distincion crucial: Alius est donator,
alius ministrator (diferente es el dador, diferente es el ministro).

La seccion de estudios finaliza con el trabajo de Vincenzo
Serpe —E/ Misterio de Dios en el pensamiento de Bernhard Welte: de
la fenomenologia de la religion a la experiencia existencial—, profesor
de la Pontificia Facolta Teologica dell'Italia Meridionale y de
la Universita degli Studi di Salerno, que aborda el pensamiento
de Bernhard Welte, centrado en el Misterio de Dios —Misterio
absoluto—. Welte sostiene que el pensamiento técnico-cientifico, si
se absolutiza, es inadecuado para las preguntas existenciales. La
ausencia de experiencia religiosa se convierte en la experiencia
de la nada (#u/la). Esta nada es un encuentro intimo que revela la
presencia oculta de un poder infinito e incondicional. La revelacion
del Misterio, al ser discreta y ambigua, exige una decisién humana
responsable. Welte clasifica el ateismo, siendo el ateismo negativo
la indiferencia detrivada de la mentalidad técnica.

Manuel Porcel Moreno
Director de Estudios Trinitarios






ESTUDIOS






ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 199-241

LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES
DE NICEA 1. UNA LECTURA A LA LUZ DEL PRINCIPIO
SACRAMENTAL

FrLEsH, TIME AND WORKS IN THE CANONS OF NICAEA 1. A
READING IN THE LIGHT OF THE SACRAMENTAL PRINCIPLE

Anpries F D1 Cio
Universidad Catélica Argentina
andydicio@yahoo.com

Orcid: 0000-0001-7936-2036

Fecha de recepcién: 16 de julio de 2025
Fecha de aceptacion: 29 de noviembre de 2025

Resumen: El concilio de Nicea promulgd 20 canones, que son poco
conocidos. En esas medidas disciplinares, asumidas sinodalmente,
se ponen en juego nucleos dogmaticos que conviene identificar. El
articulo ensaya una lectura a la luz del principio sacramental, donde
queda en evidencia la importancia de la carne, el tiempo y las obras.
Esa perspectiva no sélo nos habla de la auto-comprension de la Iglesia
antigua, sino que también nos ofrece pistas de reflexién y accion ante los
desafios contemporaneos.



200 ANDRES E. DI CIO

Palabras clave: Canones, Carne, Nicea, Obras, Sacramentalidad,
Tiempo.

Abstract: The Council of Nicaea promulgated 20 canons, which are
little known. These disciplinary measures, adopted in a synodal way,
safeguard dogmatic themes that deserve to be identified. This article
attempts to interpret them in the light of the sacramental principle,
which highlights the importance of flesh, time, and works. This
perspective not only brings us closer to the self-understanding of the
early Church, but also offers us clues for reflection and action in the face
of contemporary challenges.

Keywords: Canons, Flesh, Nicaea, Sacramentality, Time, Works.

1. Introduccion

«El sacramento, por tanto, esta anclado en la carne y el tiempo,
elevando y dilatando el elemento, pero sin abandonatlo»'.

El concilio de Nicea (325) constituye un hito eclesial y teologico
de primera magnitud. De alli que no sorprenda el renovado interés
que ha despertado, con motivo de un aniversario tan significativo
como el de los 1.700 afios de su celebracién. Esta contribucion,
que ciertamente se inscribe en ese marco festivo, no pretende
simplemente evocar el pasado, sino también iluminar el presente
y, por qué no, brindar alguna pista para el futuro.

Basta conocer un poco de teologfa para identificar el primer
concilio ecuménico con el término griego homoousios. Pero Nicea
es mas que eso; y no muchos lo saben. Este articulo quiere ofrecer

' I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», en J. Granados
y J. de D. Larra (eds.), La perspectiva sacramental, Didaskalos, Madrid, 2017, p. 52.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 201

los resultados de una primera investigaciéon sobre los canones
de Nicea? leidos desde una perspectiva sacramental. Conviene
recordar, a modo de marco, que un sinodo es la manifestacién
eclesial de una forma de entender el gobierno —no unilateral, sino
colegiada—, que se inspira en la Santisima Trinidad’. Los obispos
se rednen para discernir juntos, a la luz del Espiritu Santo, cémo
expresar mejor el Misterio del Padre revelado en el Hijo.

El plan de trabajo es el siguiente. Tras un breve informe de
la tradicién textual de los canones (1), se recuerda el contexto
histérico en el que surgieron (2). Luego se los presenta advirtiendo
su diversidad tematica (3), y se ensaya una lectura sistematica a la
luz del principio teolégico de la sacramentalidad (4). Finalmente
se los pone en relacion con nuestro tiempo, procurando mostrar
que el aporte de Nicea excede la imprescindible cuestién del
homoousios, garante de la divinidad de Jesucristo (5).

2. Tradicion textual

Existen dos tipos de colecciones de canones antiguos
y medievales: histéricas y sistematicas. Mientras que en las
primeras los canones son presentados respetando la cronologia
y el marco de los concilios, en las segundas aparecen desgajados
de su contexto original®. En el caso de los cianones de Nicea, el

> Cf. G. Alberigo, A. M. Ritter y L. Abramowski (eds.), Conciliorun: Oecumicornm
Generalinmque Decreta 1: The oecumenical Councils. From Nicea I to Nicea I (325-387),
Turnhout, Brepols, 2006, pp. 20-30.

* Cf. Comisién Teoldgica Internacional, «La sinodalidad en la vida y en la mision
de la Iglesia» (2018), n.° 116.

* Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons of the Council of Nicaea», en Y. R.
Kim The Cambridge companion to the Council of Nicaea, Cambridge University Press,
Cambridge, 2021, p. 159.



202 ANDRES E. DI CIO

texto griego original nos llega a través de dos colecciones: una
netamente historica (el Nomokanon de los 50 titulos) y otra que
combina el criterio histérico con el sistematico (el Nomokanon de
los 14 titulos)®.

La traduccién latina se encuentra en numerosas versiones, de
las cuales la mas antigua es la llamada versio Caeciliani, atribuida
a Ceciliano, obispo de Cartago que participé del concilio®. Por
su parte, Rufino de Aquilea insert6 una version abreviada en su
traduccion de la Historia Eclesidstica de Eusebio de Cesarea (cf. X,0).

3. Contexto historico

Lalglesiadel sigloI'V contaba con una experiencia considerable.
Ya no era un grupo minoritario que daba sus primeros pasos a
la sombra de Israel, sino una familia universal que crecfa sobre la
base de una doctrina sélida, una liturgia cautivante y una moral
exigente, pero a la vez misericordiosa. Estas notas explican, al

> Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canonsy, p. 160. El Nomokanon de los 50
titulos, a cargo de Juan Escolastico, compuesto probablemente hacia 570; y el
Nomokanon de los 14 titulos, compuesto por un autor anénimo al que se identifica
como Enantiéfanes, durante el gobierno del emperador Heraclio, entre 629 y 640;
cf. R. Potz, «<Nomokanon» en W. Kasper y otros (eds.), Lexikon fiir Theologie nnd
Kirche, Herder, Freiburg-Basel-Wien, 20006, pp. 896-897; H.-G. Beck, «Die frithbyz-
antinische Kircher, en K. Baus y otros, Handbuch der Kirchengeschichte 11/ 2: Die Kirche
in Ost und West von Chalkedon bis zum Friihmittelalter (451-700), Herder, Freiburg-Basel-
Wien, 1975, pp. 77-78. «From the beginning of this century on, a remarkable job
has been carried out in establishing a critical edition of ancient canonical collec-
tionsy» (P. Huillier, The Church of the Ancient Councils. The Disciplinary Work of the First
Four Ecumenical Councils, St. Vladimimir’s Seminary Press, Crestwood, 2000, p. 10).

¢ Cf. C. H. Turner (ed.), Ecclesiae Occidentalis monumenta inris antiquissima canonum.
Canonum et conciliornm graecornm interpretationes latinae 1,1,2: Nicaeni Concilii Praefatio-
nes Capitulas Symbolum Canones, E. Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904,
pp. 112-273.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 203

menos en parte, la fidelidad de tantos cristianos en medio de las
persecuciones, aun a costa de la propia vida.

Pero la integridad de la fe hasta el martirio no fue la unica
respuesta ante las persecuciones, que segaron vidas y confiscaron
bienes. También hubo tibieza y deserciéon. De este modo se
fue instalando en el seno de la Iglesia un reproche cargado de
amargura, una division entre hermanos dificil de subsanar.
¢Todo da igual? Era necesario poner luz entre dos miradas
contrapuestas: la intransigencia y la banalizaciéon. No cabe duda
de que problemas de este tipo exigian un fino discernimiento
teologico-pastoral. HEsta y otras polémicas fueron abordadas por
Nicea de modo sinodal, segiin una practica que ya era conocida’.
La particularidad de este sinodo residié en su caracter ecuménico,
en el sentido propio del término®.

Los Padres de Nicea no llamaron a su asamblea “ecuménica’; mais
bien usaron con frecuencia la expresiéon “gran y santo concilio”.
Tuvieron, sin embargo, la incuestionable seguridad de estar
representando la conciencia moral de toda la Iglesia; esto quedd
demostrado con claridad por la terminacion del simbolo de la fe
que trabajaron’.

" «Pero en muchos aspectos, los cinones del Concilio de Nicea se hacian eco
de algunas de las mismas preocupaciones abordadas por sinodos anteriores, como
las reuniones de Arlés (314), Ancira (314) y Neocaesarea (315)» (D. G. Hunter,
«Ancient and Modern Questions on the Canons of the Council of Nicaea I (325)»,
Apnnales Historiae Conciliornm, vol. 53 (2023), p. 161).

¥ «... [el Concilio de Nicea] introdujo como precedente el concepto y la practica
de una reunion deliberativa y legislativa de la oecumenes (H. Hess, The Early Development
of Canon Law and the Council of Serdica, OUP, Oxford, 2002, p. 46).

° P. "Huillier, The Church of the Ancient Conncils, pp. 18-19. Cf. Comisién Teologi-
ca Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador. 1700° aniversario del Concilio
Ecuménico de Nicea (325-2025)» (2025), n.° 101.



204 ANDRES E. DI CIO

Huelga decir que la polémica mas conocida fue la referida a
la crisis arfriana, sobre la identidad de Jesus'. De alli que pueda
sorprender el hecho de que nada de eso aparezca en ninguno de los
veinte canones, que se ocupan fundamentalmente de cuestiones
disciplinares y litargicas. Pero, en realidad, era «bastante comuin
que los canones promulgados por un concilio difirieran de la
causa de su convocatoria»''. Dicho esto, es necesatio dejar en
claro que los canones de Nicea no son decisiones intrascendentes
desde el punto de vista dogmatico, sino que suponen una teologia
que merece ser reflexionada. Precisamente este es el proposito de
la presente contribucion.

4. Un elenco zigzagueante

Tal como ocurre hoy, las reuniones de obispos eran una buena
ocasiéon para conversar sobre distintos desafios propios del
ministerio'®. De alli que no sorprenda la variedad de cuestiones
que abarcan los veinte canones de Nicea. No obstante, si llama
un poco la atenciéon que no se trate de un elenco ordenado, sino
mas bien de un listado erratico. Por otra parte, la redaccion es
clara y precisa, puesto que su intencion era zanjar disputas’.

Los autores que estudian los canones de Nicea ensayan
distintas clasificaciones. Peter I”Huillier, por ejemplo, los agrupa

' Cf. M. Simonetti, La ¢risi ariana del IV secolo, Institum Patristicum «Augustinia-
numy», Roma, 1975.

" A. Weckwerth, «The Twenty Canonsy, p. 159.

2 «Desde la segunda mitad del siglo 11 y principios del siglo II1, particularmente
en Asia Menor, el sinodo tomé un lugar cada vez mas importante a la hora de de-
cidir cuestiones importantes de disciplina, culto y enseflanza» (Comision Teolbgica
Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvadom, n.® 98).

' «Sin embargo, su forma literaria se asemeja a los edictos imperiales y las leyes

romanas» (A. Weckwerth, «IT'he Twenty Canonsy, p. 159).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 205

en seis categorfas: condiciones de ordenacion; estructuras
jerarquicas; vida y estado del clero; penitencia y reconciliacion
de los /lapsi; modos de admision a los disidentes; y disciplina
liturgica'’. Andreas Weckwerth, por su parte, identifica cinco:
disciplina y orden jerarquico del clero; organizacion del liderazgo
eclesiastico; regulaciones de la penitencia publica; reconciliacion
de los miembros de grupos heterodoxos; y liturgia'.

I’Huillier Weckwerth
Condiciones de ordenacion: | Disciplina y orden jerarquico del
1,2,9y 10. clero: 1, 2,3,9,10,17 y 18.
Estructuras jerarquicas: 4, 5, | Organizacion del liderazgo
6y7. eclesiastico y administracion: 4, 5,

6,7,15y 16.

Vida y estado del clero: 3,
15,16y 17.

Penitencia y reconciliaciéon | Regulaciones de la penitencia
de los lapsi: 11, 12,13 y 14. | publica: 11, 12,13 y 14.

Modos de admision a los Reconciliacion de los miembros
disidentes: 8 y 19. de grupos heterodoxos: 8 y 9.
Disciplina litargica: 18 y 20. | Liturgia: 20.

Sin nada que objetar a los mentados autores, se propone
aqui otra clasificaciéon que permita una mejor comprension de

" Cf. P. L’Huillier, The Church of the Ancient Councils, p. 30.

5 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 161, que sigue a H. Ohme,
«Greck Canon Law to 691/2» en W. Hartmann y K. Pennington (eds.), The History
of Byzantine and Eastern Canon Law to 1500, The Catholic University of America
Press, Washington, 2012, pp. 24-114. Cf. R. Persa, «Die Aktualitit und Bedeutung
der Kanones von Nizia fir die heutige theologische und 6kumenische Debatte,
Una sancta, vol. 79, n.° 3 (2024), pp. 192-193.



206 ANDRES E. DI CIO

la teologia que subyace a los canones. El propdsito es mostrar
de manera mas directa cuales fueron los nucleos doctrinales que
el concilio salvaguardé. Para eso, dejando de lado diferencias
menores, parece razonable —aunque ciertamente discutible—
agrupar los canones de la siguiente forma: a) referidos a la carne:
1,6,7,8,15,16y 20; b) referidos al tiempo: 2,11,12,13y 14;y ¢)
referidos alas obras: 3,4, 5,9,10, 17,18 y 19. El siguiente apartado
esta destinado a fundamentar esta clasificacién, mostrando a
su vez la conciencia sacramental como hilo conductor de las
distintas resoluciones.

5. Lectura sistematica a la luz del principio sacramental

El adjetivo sacramental suele asociarse a los siete sacramentos,
lo cual es correcto, pero serfa un error reducir la sacramentalidad
a los siete signos sagrados. De hecho, los sacramentos sélo se
entienden acabadamente en el contexto mas amplio del misterio de
Cristo y la Iglesia, a los que puede denominarse —respectivamente—
como Ursakrament y Grundsakrament, algo asi como sacramento
otiginario y sacramento fundamental'’. Esta doctrina encuentra
confirmacién en el nimero inicial de la constitucion dogmatica

' Cf. K. Rahner, «Para una teologia del simbolo» en 1d., Eseritos de teologia 117,
Taurus, Madrid, 1962, p. 307 (esp. nota 14); Y. Congar, Un pueblo mesidnico. La Iglesia
sacramento de salvacion, Cristiandad, Madrid, 1976, pp. 37-39, 75; ]. Alfaro, «Cristo,
Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento de Cristo Glorificado», Grego-
rianum, vol. 48, n.° 1 (1967), pp. 5-27; M.-]. Le Guillou, «a sacramentalité de I’Egli—
sew, La Maison-Dien, vol. 93 (1968), pp. 9-38; Deutsche Bischofskonferenz, Katholis-
cher Erwachsener-Katechisnus, Verband der Diozesen Deutschlands, Bonn, 1985-1989,
Band I, nn.® 319-321; Band 11, n.° 192; W. Kasper, «La Iglesia, sacramento universal
de salvaciény, en 1d., Teologia e Iglesia, Herder, Barcelona, 1989, pp. 325-350; Comi-
si6n Teoldgica Internacional, «La reciprocidad entre fe y sacramentos en la econo-
mia sacramental» (2019), nn.® 30 y 33.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 207

Lumen Gentium: a Iglesia es en Cristo como un sacramenton»'’.
Mas alla de diferencias menores, lo decisivo es que la comunidad
teologica concuerda en que la sacramentalidad es una nocién
analdgica que tiene en Cristo su analogado principal. Ahora bien,
dado que todo ha sido creado en, por y para Cristo (cf. 1 Co
8,6; Col 1,16-17), no existe nada que no revista de algin modo
caracter sacramental.

Un primer nivel de verificacion de esta verdad lo da la filosofia,
por no decir la experiencia misma de todo hombre. Somos
conscientes de que las cosas no se agotan en sus manifestaciones,
sino que son mas profundas de lo que parecen en primera
instancia. La fenomenologia, dice Ignacio de Ribera, es el discurso
acerca del fendmeno que, partiendo de lo visible, llega a lo invisible,
aunque igualmente real. Ella nos permite acceder a dimensiones
no evidentes de la realidad, como si fuera una llave: «se abre lo
que estaba cerrado, se des-cubre lo que estaba cubierto»'®. Este
des-entrafilamiento, que va de lo patente a lo latente, supone «una
vision positiva de las apariencias, que revelan verdaderamente lo
que las cosas son, si bien no las agotan»'’. La realidad no miente,
sino que ofrece su verdad de manera velada, como quien custodia
una riqueza que se sustrae a la mirada superficial. La persona
inteligente es la que logra leer-dentro de la realidad, percibiendo
el sentido oculto, pero profundo, de las cosas. Es importante
subrayar que el pasaje en cuestiéon no consiste en ir de un lugar a
otro, sino que, «cuando tenemos luz, vemos mas realidad dentro
de la realidad misma, no fwera de ella»®. La hondura espiritual

" Lumen Gentinm 1 (= LG); cf. LG 9; 48; Sacrosanctum Concilinm 5; 26; Gandium
et Spes 42; 45.

'8 1. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser, p. 43.

1. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser, p. 43.

# 1. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 45.



208 ANDRES E. DI CIO

no reniega de la materia, sino que la supone y la realza; por eso
mismo cabe hablar de la sacramentalidad del ser.

Esta comprension de la realidad, esta ontologia, es el pan
de cada dia de los artistas, cuya misiéon es mostrar la belleza
escondida en lo ordinario. Paul Claudel lo expresé con una
sencillez admirable: «Todo lo que existe es simbolo, todo lo que
llega es parabola. La naturaleza no es ilusion, sino alusion»*'. En
este sentido, la mirada poética se parece mucho a la religiosa,
que descubre en todo la mano del Dios creador; aun cuando no
medie revelacion alguna. Basta recordar lo que san Pablo escribe
a los cristianos en Roma: «lo invisible de Dios, desde la creacion
del mundo, se deja ver a la inteligencia a través de sus obras» (Rm
1,20). Y como la inteligencia no pertenece a unos pocos, sino a
todos, nadie tiene excusa para no ver la dimensién espiritual en
la dimensién material. Inspirado por este pensamiento paulino,
Romano Guardini escribi6 un opusculo programatico que
buscaba poner nuevamente en valor los sentidos como condicioén
del conocimiento propiamente humano, aquel que no percibe
meros fragmentos sino figuras o totalidades™. La clave reside en

' P. Claudel, Journal II, Gallimard, Paris, 1969, p. 412. «Nadie, mejor que estos
pintores y poetas, ha comprendido la naturaleza y ha sabido mostrarla, no como los
hinddes, como un caos de ilusiones, sino como un repertorio ordenado de alusiones»
(P. Claudel, Adien, Japon!, en QZuvres complétes XXI, Gallimard, Paris, 1963, p. 1153).

* «En realidad, desde el primer momento, veo “figuras” (totalidades) en las que
cada elemento es sostenido por todos los demas y en las que el todo resulta tan
fundamental como la suma de las particularidades. Una figura de este tipo no es,
empero, Unicamente corpérea. Representa una ley de propotciones, un conjunto
de funciones, una forma de evolucién, una imagen esencial, una figura de valor;
y todas estas cosas son tanto espirituales como materiales. I.a cosa meramente
material no existe en absoluto. El cuerpo esta de antemano determinado por el
espiritu. Y esta realidad espiritual no se afade con posterioridad a lo visto por los
sentidos, mediante la labor del entendimiento, por ejemplo, sino que es aprehendida
inmediatamente por el ojo, aunque de manera imprecisa e imperfecta» (R. Guardini,



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 209

asumir que «el ojo ve desde el corazén»™, pues el hombre mismo
es un misterio dual, es decir, un simbolo vivo?.

La teologia ofrece un segundo nivel de verificaciéon del
caracter sacramental de la realidad. En esta materia, resulta
natural evocar a san Juan Newman, quien en su Apologia describe
el principio o sistema sacramental como «la doctrina de que los
fenémenos materiales son a la vez tipos e instrumentos de cosas
reales invisibles»”. Ya antes, en 1841, habia expresado la misma
conviccion: «Todo lo que se ve —el mundo, la Biblia, la Iglesia,
la sociedad civil, y el hombre mismo— son tipos, y, en su grado
y lugar, representantes y 6rganos de un mundo invisible, mas

verdadero y elevado que ellos mismos»™

. Es preciso resistir aqui
la tentaciéon de mostrar todo lo que Newman tiene para decir

al respecto, pero no puede dejar de mencionarse uno de sus

«El ojo y el conocimiento religioso» [1941], en Los sentidos y el conocimiento religioso,
Cristiandad, Madrid, 1965, p. 20).

# R. Guardini, «El ojo y el conocimiento religioso», p. 43. Cf. R. Guardini, «L.a
imagen religiosa y el Dios invisible», en Los sentidos y el conocimiento religioso, pp. 98-
100.

* «El alma se traduce fisicamente (Karpeliche) en su cuerpo (Leib), en su “simbo-
lo” vivo» (R. Guardini, Liturgische Bildung, Deutsches Quickbornhaus, Burg Rothen-
fels am Main, 1923, p. 22).

» J. H. Newman, Apologia pro vita sua, Sheed and Ward, London, 1989, p. 12.
«lLa palabra [sistema] indica un ordenamiento (sysez) de la realidad, una estructura,
que es sacramental. Es un hecho concreto y real que €l constata en todo el universo
creado» (E. M. Cavaller, Los principios del cristianismo. Una Teologia Fundamental segin
Newman, Agape, Buenos Aires, 2018, p. 35). «Segun lo describe Newman, el prin-
cipio sacramental es una visién de la naturaleza extatica de la realidad finita, una
creencia de que la materia puede ser més que ella misma, que la naturaleza en su
conjunto puede funcionar como una parabola y un instrumento de lo espiritual» (J.
M. Ciraulo, «The sacramental principle», Communio USA vol. 50, n.° 1 (2023), p. 68).

% J. H. Newman, «Milmans View of Christianity» en Essays Critical and Historical
2: X11,2 [p.193], acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/
works/essays/volume2/milmanl.html



210 ANDRES E DI CIO

sermones mas conocidos: E/ mundo invisible””. Por otra parte, debe
destacarse que la sacramentalidad del oxoniense no es meramente
natural, sino que responde en ultimo término a la economia
de la gracia, es decir, al modo en que Dios ha decidido salir al
encuentro del hombre, lo cual pertenece al ambito (sobrenatural)
de la revelacion®:

Por consiguiente, en todo lo que le suceda, [el cristiano] se
esforzara por discernir y contemplar (por asi decirlo) el rostro
de su Salvador. Sentira que la verdadera contemplacién de ese
Salvador reside ez sus asuntos mundanos; que asi como a Cristo
se lo ve en los pobres, en los perseguidos y en los nifios, también
se lo ve en las ocupaciones que El asigna a sus elegidos, sean
cuales sean; que al atender a su propia vocacion se encontrara
con Cristo; que si la descuida, no disfrutara por ello mas de su
presencia, sino que, al desempenfarla, vera a Cristo revelado a su
alma en medio de las acciones cotidianas, como en una especie de
sacramento. Asi, tomara sus asuntos mundanos como un regalo
de El y los amari como tales?.

De mas esta decir que la sacramentalidad teologal no se
desmarca ni se confunde con la sacramentalidad creatural, sino
que esta queda asumida y perfeccionada por aquella, segun el
conocido principio /la gracia supone y perfecciona la naturaleza™. 1.a

" J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons IV,13, Ignatius, San Francisco, 1997,
pp. 860-868.

# 1. H. Newman, Apologia pro vita sua, p. 18; B M. Cavaller, Los principios del cristia-
nismo, pp. 52-53.

#J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons VII1,11.3,1662. La cursiva es original.

3 Baste como ejemplo: «La religion revelada deberia set especialmente poética,

y de hecho lo es. [...] Con los cristianos una visién poética de las cosas es un deber;
se nos manda colorear todas las cosas con los tonos de la fe, ver un significado divi-
no en cada acontecimiento, y una tendencia sobrehumana» (J. H. Newman, «Poetry,
with reference to Aristotle’s Poetics» en 1d., Essays Critical & Historical 1: 1,6 [p.23],



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 211

perspectiva sacramental es constitutiva de nuestra fe, a tal punto
que Karl-Heinz Menke habla de ella como «esencia y llaga del
catolicismoy». Con ello se alude a una «forma de pensamiento, es
decir, una comprension de la realidad, que distingue al cristianismo
de otras cosmovisiones, y especialmente al cristianismo catélico
(y ortodoxo) del cristianismo protestante®. El acierto de Menke,
junto con otros™, reside en insistir sobre este nicleo fundamental,
advirtiendo a la vez las dificultades que surgen, incluso en la
propia Iglesia, al momento de asumir de manera consecuente
la 16gica sacramental, que en el fondo es la l6gica misma de la
Encarnaciéon (que culmina en la Pascua). La esencia es a la vez
llaga, asi como para Juan la elevacion en cruz de Jesis no sélo es
humillacién sino también glorificacion™.

Menke senala a Karl Rahner como un exponente calificado
de la comprension catdlica, en la que ¢/ cardcter simbdlico constituye
el presupuesto natural de toda sacramentalidad™. <Todo lo que Rahner
denomina “sacramento” se basa en la observacion de que dos
realidades distintas estan unidas entre si de tal manera que la
segunda expresa a la primera en la medida en que ella es “ella

acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/works/essays/
volumel/poetry.html)

1 Cf. K.-H. Menke, Sakramentalitit. Wesen und Wunde des Katholizisnus, Friedrich
Pustet, Regensburg, 2013 pp. 20-21.

> Véanse las obras ya citadas: J. Granados y J. de D. Larru (eds.), La perspectiva
sacramental (especialmente pp. 11-106); J. M. Ciraulo, «The sacramental principle», pp.
67-111.

» Cf. Th. Soding, «Kreuzerhohung. Zur Deutung des Todes Jesu nach Johan-
nesy, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, vol. 103, n.° 1 (20006), pp. 2-25.

** La sacramentalidad del ser queda mejor fundada en la propuesta teleoldgica
de Ignacio de Ribera, que piensa la realidad desde su plenitud (7e/os) en la Encarna-
cion y los sacramentos: I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del
Ser, pp. 52-56. Con esta perspectiva también se responde satisfactoriamente a las
reservas de Alfonso Berlanga, «Sacramentalidad: balance y pedagogia de un con-

cepto en la Teologia sacramentariax, Secripta Theologica, vol. 53 (2021), pp. 762-573.



212 ANDRES E DI CIO

misma”» . Esto, que se realiza en todo lo creado —precisamente
por ser creado—, se realiza de manera superlativa en Cristo, la
Palabra encarnada, donde «el Dios trinitario ya no se revela «
través de la humanidad, sino o0 1a humanidad de Jests»™.

Habiendo dejado en claro qué es el principio sacramental,
corresponde ahoraleerlos canones de Nicea desde esa perspectiva.

5.1. La carne (cc. 1,6, 7,8, 15, 16 y 20)

Lo primero es evocar las decisiones de los Padres sinodales.
El canon 1 establece que la autocastracion impide permanecer
o acceder al estado clerical. El canon 6 no sélo establece la
precedencia de Alejandria respecto de las didcesis sufraganeas,
aunque ya no existiera subordinacion en el plano civil”’, sino
que confirma el criterio —enunciado en el canon 4— de que nadie
puede ser obispo sin el consentimiento de su metropolita®™. El
canon 7 reconoce el honor debido al obispo de Aelia (Jerusalén),
sin por ello negar la primacia correspondiente a la metrépolis de
la cual dependfa: Cesarea. El canon 8 establece que los cataros,
o puros, seran admitidos como clérigos, previa imposicion
de manos, en la medida que prometan por escrito seguir las
decisiones de la Iglesia catdlica, especialmente la de comulgar con

¥ K.-H. Menke, Sakramentalitit, p. 50.

% K.-H. Menke, Sakramentalitit, p. 51.

7 «lLa reforma de Diocleciano habfa cambiado profundamente el estatus poli-
tico y administrativo de Egipto al incorporatlo a la di6cesis de Oriente e introducir
el sistema provincial, pero la tradicién de centralizacién de la Iglesia en torno a
Alejandria estaba demasiado arraigada como para que la divisién en provincias ci-
viles tuviera muchas consecuencias en este ambito» (P. L’Huillier, The Church of the
Ancient Councils, p. 47).

¥ «Pero mientras que el canon 4 s6lo formulaba el principio, aqui se especifica
que quien procediera sin dicho consentimiento “no serfa obispo™ (P. L'Huillier, The
Chureh of the Ancient Councils, p. 50).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA 1 213

quienes habfan defeccionado —contrayendo segundas nupcias
o renegando de la fe en las persecuciones—, pero luego fueron
reincorporados tras cumplir su proceso penitencial. Ejerceran
como clérigos donde no haya sacerdotes catolicos, pero en
caso de coexistencia, los catdlicos tendran precedencia sobre
los que antes se autodenominaron puros. El concilio promueve
la integracion, pero disponiendo que en una misma ciudad no
puede haber dos obispos (ejerciendo activamente el ministerio).
El canon 15 prohibe a los obispos, los presbiteros y los didconos
cambiar de ciudad: deben permanecer en la Iglesia para la cual
fueron ordenados. El canon 16 establece que los clérigos que
pretendan abandonar su ciudad, incumpliendo asi lo estipulado
en el canon 15, no deben ser recibidos en otra Iglesia, sino
restituidos a su didcesis de origen; y si no lo consienten, deben
ser excomulgados. Tampoco debe un obispo ordenar a quien esta
bajo la jurisdiccién de otro obispo; si asi ocurriera, la ordenacion
es nula. El canon 20 establece que los fieles oren de pie no sélo
en dias domingo, sino también durante todo el tiempo de Pascua,
hasta Pentecostés.

En estos canones se expresa, de distintas maneras, una
comprension sacramental de la carne como realidad que dice mas
de lo que una mirada literal puede captar. Los casos mas claros
son los de los canones 1 y 20, que abren y cierran el elenco de
disposiciones conciliares. El primero reprueba la automutilacion
o castracion (éavtov €E€tepe), que atenta contra la obra buena
del Creador. El cuerpo no es material de descarte, sino que es
cosa sagrada: imagen de Dios. Fl quiso imptimir su misterio
en nuestra condicién corporal-espiritual, de tal modo que no
tenemos derecho a violentarlo. El concilio no esta pensando
en intervenciones médicas, excluidas de manera expresa, sino
en mutilaciones innecesarias, aunque estuvieren motivadas por
fines presuntamente evangélicos, como la practica del celibato,



214 ANDRES E. DI CIO

u otros menos nobles, como la proximidad con las mujeres™. Es
imposible no aludir aqui a la autocastraciéon de Origenes, referida
por Eusebio de Cesatrea en su Historia Eclesidstica®, que algunos
estudiosos modernos niegan o ponen en duda. Lo cierto es que
esa practica tenfa su arraigo, puesto que mereci6 la atencion de los
obispos. Daniel F. Caner sostiene que, «aunque los testimonios
son escasos, las fuentes del siglo IV indican que para entonces
la autocastracion se habia convertido en un verdadero problema
en la Iglesia naciente»'. Y sus criticos asociaban esa decision
con una determinada concepciéon de Dios y de la materia en
general”. Clemente de Alejandtia, por ejemplo, resulta aqui mas
explicito que Tertuliano®: «No obstante, con el eufemismo de
la continencia, otros cometen una especial impiedad contra la
creacion y el santo Creadom™. Esta referencia a los marcionitas
completa otra critica previa: «tendiendo al exceso, profesan una
continencia que es efecto de impiedad y rencor»®. En la misma
linea, las Constituciones Apostolicas prohiben el acceso al clero a

¥ Cf. D. E Caner, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Early
Christianity», Vigiliae Christianae, vol. 51, n.° 4 (1997), pp. 397-398, 409-414. Cf. R.
P. Crossland Hanson, «A note on Origen’s self-mutilation», Iigiliae Christianae, vol.
20 (1966), p. 81.

* Eusebio de Cesatea, Historia Eclesidstica V1,8,1-5, BAC, Madrid, 2008, pp. 362-
363.

' D. F. Canet, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Eatly Chris-
tianity», p. 397. Entre otros testimonios: Basilio, Liber de virginitate, 61-62, PG 30,
795-798; Epifanio, De fide, 13,5 en ¥ Williams (trad.), The Panarion of Epiphanins of
Salamis Books 11 and 111. De Fide, Brill, Leiden-Boston, 2013, p. 671.

2 Cf. D. E Caner, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Early
Christianity», p. 404.

# «Nega te nunc dementissimum, Marcion. Ecce legem tui quoque dei impu-
gnas. Nuptias non coniungit, coniunctas non admittit, neminem tingit nisi caelibem
aut spadonem, morti aut repudio baptisma setrvavs (Tertuliano, .Ad Marcionen 11,8).

* Clemente de Alejandtia, Stromata 111, V, 40, 2, Ciudad Nueva, Madrid, 1998.

* Clemente de Alejandtia, Stromata 111, V1, 45, 1. Cf. L. Ladaria, E/ Espéritn en
Clemente Alejandrino: estudio teoldgico-antropoldgico, UPCM, Madrid, 1980, p. 33 (nota 39).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 215

quien se haya automutilado, «porque es homicida de si mismo
y enemigo de la creacién de Dios»*. También Juan Criséstomo
rechaza la castracién en nombre de la bondad de la materia:

¢Dénde estan los que se atreven a castrarse, y con esa actitud
se arrastran hacia la maldicion, denigran la creaciéon de Dios y
cooperan con los maniqueos? Dicen que el cuerpo es insidioso
y que esta formado de una materia malvada; aquéllos, con obras,
dan consistencia a esas funestas doctrinas ya que mutilan sus
organos como si de algo enemigo ¢ insidioso se tratara. |[...]
Cortemos, consiguientemente, todo: oidos, manos y nariz. Es,
sin duda, un disparate exagerado y propio de una demencia
satanica. [...] Todo lo anterior no ha sido dicho sin motivo, sino
para que diligentemente detengamos algunas de estas disputas y
refutemos a cuantos afirman que la creaciéon de Dios es mala, y
sin considerar la flaqueza del alma, arremeten contra el cuerpo y
calumnian nuestra carne’.

Por otra parte, el canon 20 también se ocupa de la carne. El
motivo es sin duda menos grave, pero revela a fin de cuentas la
misma sacramentalidad en juego. Pues la postura corporal expresa
la actitud interior de la persona; de alli que ella no sea en absoluto
indiferente. Sobre esto no hace falta ahondar demasiado, aunque
puede recordarse lo que Romano Guardini decfa en relacién con
las actitudes propias de la liturgia. «El recogimiento posibilita la

6 Les constitutions apostoliques V111, 47,22, Sources Chrétiennes 336, Cerf, Paris, 1987,
p. 281. Véase, también: VIIL,47,23-24. Se usa aqui contra los cristianos un argu-
mento semejante al que Atenagoras usaba contra ciertos angeles y ciertos paganos:
«algunos [angeles que se unieron a las mujeres: cf. Gn 6,1-5] ultrajaron tanto el fun-
damento de su naturaleza como su encatgoy; los fornicadores «deshonran la obra
bella (kalén) de Dios», Athénagore, Supplique an sujet des chrétiennes, XXIV, 5; XXXIV,
2: Sources Chrétiennes 379, Cerf, Paris, 1992, pp. 164-165; 200-201.

47 Juan Criséstomo, Comentario a los Galatas V, 3-4, Ciudad Nueva, Madrid, 1996,
pp. 150-152.



216 ANDRES E. DI CIO

correcta postura externa. [...] Su “cuerpo” es él mismo, y su estar
presente es un obrar viviente»*. El mismo autor subray6 en otro
ugar que el estar de pie «es postura de libertad»®.

lugar 1 estar de pi tura de libertad»®

Conviene recordar aqui el adagio teologico flex orand:, lex
credends, pues la oracion de la Iglesia consta tanto de palabras como
de gestos™. Y, ademds, en la liturgia la Iglesia no sélo expresa su
fe sino también su auténtica naturaleza, como ensefa el Concilio
Vaticano II°'. El hecho de estar de pie durante la Eucaristia
tiene un sentido (objetivo) que no se reduce a las resonancias
(subjetivas) que pueda despertar en cada fiel”>. Implica unirse a
la liturgia del cielo, que Cristo Resucitado preside como Sumo
Sacerdote de la Nueva Alianza (cf. Ap 5,6; 7,9; 20,12)>. En linea
con el testimonio biblico pueden leerse las actas del martirio de
Fructuoso y sus compafieros: «Oh bienaventurados martires,
que merecieron morada digna en el cielo, de pie a la derecha
de Cristo, bendiciendo a Dios Padre omnipotente y a nuestro
Sefior Jesuctisto, hijo suyol™*. Por su parte, Juan Criséstomo
afirma en una de sus homilias que «en la vida futura estaremos
de pie delante de Cristo con gran confianza, y gozaremos de

* R. Guardini, Preparacién para la celebracion de la Santa Misa, San Pablo, Buenos
Aires, 2008, p. 26.

¥ R. Guardini, Los signos sagrados, ELE, Barcelona, 1965, p. 28.

0 «Para promover la participacion activa se fomentarin las aclamaciones del
pueblo, las respuestas, la salmodia, las antifonas, los cantos y también las acciones o
gestos y posturas corporalesy (Sacrosanctum concilinm 30. CE. Dei verbum 2, 4, 14, 17).

SUCE. Sacrosanctum concilinm 2.

2 Cf. J. Grayland, «Standing, the Posture of Participation in the Eucharistic
Prayer, The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.° 3 (2004), pp. 336-350.

> «LLos vencedores estan de pie, en una actitud que, a través de todo el Apocalip-
sis, caracteriza el triunfo» (A. Hamman, La oracidn, Herder, Barcelona, 1967, p. 369).
Cf. Rm 14,10; Col 1,22; 2 Tim 2,15.

> «Martirio de san Fructuoso, obispo, y de Augurio y Eulogion, trad. D. Ruiz
Bueno, Actas de los Mdrtires, BAC, Madrid, 1968, p. 794.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 217

esas inefables bendiciones»™. Esta perspectiva escatolégica, que
es la de Nicea, parece remontarse al periodo apostélico. Asi se
desprende de una obra atribuida al pseudo-Justino o a Teodoreto
de Ciro, pero que bien podtia ser de Casiano.

Esta costumbre de no arrodillarse los domingos es un simbolo
(oVvuPorov) de la resurreccion, que nos liberd, por la gracia de
Cristo, de los pecados y de la muerte impuesta por ellos. Ahora
bien, esta costumbre se originé en los tiempos apostdlicos, como
declara el beato Ireneo, martir y obispo de Lyon, en su tratado
Sobre la Pascna, donde también menciona Pentecostés; en esta
[fiesta] no nos arrodillamos, porque tiene el mismo significado
que el dia del Sefiot, por la razon ya alegada al respecto’’.

% Juan Criséstomo, Homilias sobre las estatuas 111, 21 (PG 49,60).

% Cf. P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and
Origenism in the Sixth Century, Brill, Leiden, 2012, p. 38; Peter Toth, «New questions
on old answers: towards a critical edition of the “answers to the orthodox” of
Pseudo-Justiny, The Journal of Theological Studies (New series) vol. 65, n.° 2 (2014),
pp. 550-599.

57«10 8¢ v Tf] Kuplaki] uf KAivety yovu oOpfordv €ott Tig dvaotdoews, S 1g
T T00 Xplotod Xdpitt TOV Te AUAPTNHATWY Kal ToD £ adT@V TeTaypévov Bavatov
Elvtpwlnuev. "Ek T@®V amootohik@v 8¢ xpoévwv 1) TotadTn ovviibeta EAafe TV
apxny, kabwg enotv 6 paxdaptog Eipnvaiog 0 pdptug kai émickomog AovySovvwy év
@ Tepl T0O mdoxa AOyw,év @ pépvitat Kai mepl Tfg TEVINKOOTGEV [) 00 KAivouev
YOvu,Emeldr| icoSuvapel Tfi Nuépa TG KupLakg, katd Ty pndeioay mept adTAG aitiav»
(Pseudo-Teodoreto de Ciro, «Quaestiones et Responsiones ad Orthodoxos», en A.
Papadopoulos-Kerameus (ed.), eodwprjtov €mokdmov nélewg Kopov, £vog TdVv €v
XaAkndovi EX” ayiwv matépwy, mpodg Tag énevexBeioag avTd EMepwToelg Tapd Tvog
@V ¢€ Aiydntov émokdénwy Anokpioelg, Kirschbaum, St. Petersburg, 1895, p. 117
[texto griego reproducido en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited, p. 38). Cf.
«Fragments from the lost writings of Irenacus» VII, en A. Roberts y J. Donald-
son (eds.), The Ante-Nicene Fathers I: The Apostolic Fathers — Justin Martyr — Irenaeus,
Charles Scribner’s Sons, New York, 1913, pp. 569-570. También Justino parece con-
firmar la antigiiedad de esta practica; cf. Apolggia 1,67 (citado por el Catecismo de la
Iglesia Catilica, n.° 1345).



218 ANDRES E. DI CIO

El mismo sentido escatolégico aparece en Origenes™, en
Pedro de Alejandtia® y en Basilio de Cesarea:

De pie efectuamos nuestras oraciones el primer dfa de la semana,
pero no todos sabemos la razén. Efectivamente, no sélo por
haber resucitado con Cristo y porque debemos buscar las cosas
de arriba, el dfa de la resurreccién nos acordamos de la gracia que
se nos dio, mediante la oracion puestos de pie, sino porque de nos
parece ser imagen (gikwv) del siglo que esperamos. [...] Es, pues,
necesario que la Iglesia ensefie a sus hijos a efectuar en ella sus
oraciones puestos de pie, para que, con el recuerdo continuo de
la vida sin fin, no descuidemos nuestras provisiones para aquella
emigracion®.

La importancia de la cuestion puede percibirse tanto en la
insistencia de Basilio como en la alusién al mandato eclesial (de
Nicea).

Y también el periodo de los cincuenta dias es todo ¢l un
recordatorio de la resurreccion que esperamos en el otro siglo,
pues aquel dia tnico y primero, multiplicado por siete, completa
las siete semanas del sagrado Pentecostés. [...] En dicho perfodo,
las leyes de la Iglesia nos han ensefiado a preferir la postura recta

% «Tfig moAvBpL fTOV TEVTNKOOTAG, AVGLV TOVWY Kal EDPPOGHYNV GTUALYOVONG.
Atomep 00d¢ vnotevely év TadTalg kékpirat ovde kAivery yovata. Zopfola yap tadta
peydAng mavnyvpewg dmoketuévng £v Toig pé ovov» (Pseudo-Hippolytus, «Fragmen-
ta in Psalmos», IX: Origenes, Sobre los 150 Salmos, en H. Achelis (ed.), Hippolyts
kleinere exegetische und homiletische Schriften [GCS 1.2.], Hinrichs, Leipzig, 1897, p. 138).

5 «THv Yap KUPLAKTV Xapproovvng frépav dyopev St TOV AvaotdvTa &v avTf, v
1 0082 yovata khivew mapethigapev» (Pedro de Alejandtia, De Paschate ad Tricentium,
citado en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and
Origenism in the Sixth Century, p. 38)

9 Basilio, Tratado del Espiritu Santo 27,66, Ciudad Nueva, Madrid, 2012, pp. 220-
221.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 219

para orar, y por ese evidente recordatorio, como si estuviéramos
haciendo a nuestra mente transmigrar de las cosas presentes a las
venideras. Y cada vez que nos arrodillamos, estamos mostrando
de hecho que, por el pecado, hemos caido en tierra, y que, por el
gran amor de nuestro Creador, hemos sido llamados nuevamente
alos cielos®’.

Queda clara la sacramentalidad en juego. La postura corporal
conlleva un sentido espiritual que no todos conocen. En la
visibilidad del gesto se expresa algo invisible, que la Iglesia
no quiere dejar caer en el olvido. Estar de pie es un simbolo
(oV0pPoAdv), una imagen (eikwv) de la Iglesia toda y de cada
cristiano en particular, que ya esta resucitado con Cristo. En
El queda superada la disminucién del pecado y resplandece
la postura erguida, propia de los hijos que han recuperado su

dignidad®.

5.2. Eltiempo (cc. 2, 11,12, 13 y 14)

El canon 2 versa sobre los conversos: ellos no deben recibir la
ordenaciéon presbiteral o episcopal inmediatamente después del
bautismo, sino que conviene dejar correr tiempo para un mejor
discernimiento. Los canones 11, 12, 13 y 14 se parecen mucho
entre si, ya que todos ellos prescriben un tiempo penitencial
hasta la plena comunién. Sea que se trate de catecimenos que
abandonaron el proceso de iniciacién cristiana con motivo de

S Basilio, Tratado del Espiritu Santo 27,66, pp. 221-222. Mas testimonios en M.
Righetti, Mannale di Storia liturgica I, Ancora, Milano, 1964, p. 67 y pp. 373-377.

62 «Kneeling /s an outward sign of inward reverence but so too is standing. And
so, it is worth considering the two postures as expressions of reverence rather than
considering one reverent and one not» (https://churchlifejournal.nd.edu/articles/
the-reverence-of-standing/ [consulta 20 de septiembre de 2025]).



220 ANDRES E. DI CIO

las persecuciones (c. 14), o de laicos que abjuraron de la fe sin
presion de ningun tipo (c. 11), o de militares que retornaron al
ejército mediante sobornos luego de haber dejado ese estilo de
vida (c. 12), o de agonizantes que recuperaron la salud después
de haber recibido la eucaristia 7z articulo mortis (c. 13), en todos
esos casos se considera que el tiempo es necesario para que la
herida del pecado cicatrice. Y no se trata de periodos breves, sino
mas bien largos: tres afios para volver al catecumenado, diez afios
para la plena comuniéon de los militares que volvieron al ejército
y doce afos para la plena comunién de quienes abjuraron sin
motivo.

El canon 2, que invoca a su favor el consejo que san Pablo
da a Timoteo (cf. 1 Tim 3,6), no requiere mayor comentario. Se
trata de una regla de sentido comun: no confiar un cargo, mucho
menos uno de liderazgo, a quien todavia no se ha asentado en la
comunidad ni ha podido probar que cuenta con las cualidades
necesarias. Mayor interés, en cambio, revisten los canones
referidos a la reconciliacién luego de haber incurrido en faltas
graves. En ellos asoma un importante capitulo de la Iglesia de
los primeros siglos, en el que se revela un agudo sentido de la
condicién historica del ser humano.

La doctrina penitencial que se consolida en el siglo IV debe
mucho a Tertuliano y Cipriano, que se desempefiaron en el siglo I11.
Pues tanto la crisis montanista como las persecuciones de Decio
y Valeriano dieron lugar a deserciones y arrepentimientos, que
exigieron de los obispos africanos una respuesta misericordiosa,
pero a la vez consciente de la herida infligida al cuerpo eclesial®.

8 C. Vogel, Le pécheur et la pénitence dans /’Eg/z'ye ancienne, Cerf, Paris, 1983, p. 13.
«... cuando, calmadala persecucion, fue posible celebrar reuniones, nos congregamos
gran numero de obispos, [...] después de examinar largamente las Escrituras en uno
y otro sentido, equilibramos las divergencias con saludable moderacién, de modo
que ni se negase totalmente a los lapsos la esperanza de la unién y de la paz, para



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 221

Con la paz de Constantino se mantiene basicamente el esquema
previo: confesion o ingreso en la penitencia, estado penitencial de
expiacién y reconciliacién formal con el obispo®. De este modo
se ofrecia, por unica vez en la vida, la posibilidad de retornar a la
comunion a quienes habfan pecado gravemente®.

Nicea contempla un proceso penitencial de tres etapas: los
que escuchan (audientes), los que se postran (substrati o genuflectentes)
y los que permanecen (comsistentes). En la primera etapa, los
penitentes se ubican a la entrada del templo, en el nartex, junto
con los catecumenos que deben retirarse al término de la liturgia
de la Palabra. En la segunda etapa, los penitentes se ubican entre
la puerta y el ambon; una vez retirados los catecimenos, ellos
se postran para recibir la imposicion de manos del obispo (y del
clero), tras lo cual se retiran. Por ultimo, en la tercera etapa, los

penitentes permanecen durante la liturgia eucaristica, aunque sin

comulgar®.

que no desfalleciesen atin mds por la desesperacion vy, al cerrarseles la vuelta a la
Iglesia, se diesen a una vida de paganos siguiendo el espiritu del siglo; ni por otra
parte se faltase a la severidad evangélica concediéndoles temerariamente una rapida
comunién, sino que se alargase la penitencia y se invocase con dolor el perdén del
Padre y se considerasen las causas, las intenciones y las circunstancias de cada uno
de ellos» (Cipriano, Ep., 55,6). Véase, también: Cipriano, Ep., 55,17-18.

 Cf. D. Borobio, Reconciliacion penitencial, Descleée de Brouwer, Bilbao, 1990,
pp. 45-50.

% Cf. Tertuliano, Sobre la penitencia V11,10; Catecismo de la Iglesia Catdlica 1447.

5 Otros testimonios dan cuenta de un proceso en cuatro etapas, anteponiendo
una instancia —la de los flenfes— en la que los penitentes permanecen fuera del tem-
plo, llorando sus pecados y pidiendo a los que ingresan que recen por ellos; cf. A.
Weckwerth, «IT'he Twenty Canonsy, p. 168. Véase el monumental estudio en dos
volumenes de Hermann-Joseph Schmitz, Die Bussbiicher und die Bussdiziplin der Kirche,
F. Kirchheim, Mainz, 1883; Id., Die Bussbiicher und das Kanonische Bussverfabren, 1.
Schwann, Diusseldorf, 1898.



222 ANDRES E. DI CIO

canonll canon 12 canon 13 canon 14
apoOstatas | militares | moribundos catecimenos
sin presion
aundientes 3 afios 3 aflos retoman 3 afios y vuelven
donde
substrati 7 aflos 7 afios | habian dejado  al catecumenado

consistentes 2 afios |

Habria mucho para decir sobre esta disciplina, pero aqui la
atencion recae sobre los plazos impuestos —que ceden ante la
inminencia de muerte. Si hoy los tiempos estipulados por Nicea
resultan exagerados, debe recordarse que son mas moderados
que los propuestos por obispos como Basilio y Gregorio de Nisa,
«para quienes los apodstatas sélo podian reconciliarse a las puertas
de la muerte»®’. El concilio, en linea con sinodos antetiores, quiso
ofrecer cierta unidad ante la variedad de criterios de los obispos.

Los motivos de una disciplina tan severa nunca han sido
esclarecidos del todo, pero no es dificil vincularla a convicciones
de indole antropoldgica y cristologica.

En relacién a la antropologia, este régimen penitencial asume
la condicién temporal del hombre, en quien los procesos son
fundamentales. Para entender la opcién hecha en aquella época,
no so6lo conviene tener presentes algunos textos biblicos®, sino

7 P. L’Huillier, The Church of the Ancient Conncils, p. 65. «Parece ser que en el
tiempo anterior se era menos severo»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T.
Klauser (ed), Reallexikon fiir Antike nnd Christentum 11, Hiersemann, Stuttgart, 1954,
p. 807.

% Cf. Mt 16,19; 18,14-18; 1 Co 5,6.9-13; Hb 6,4-7. Cf. K. Rahner, «Das katholi-
sche Verstindnis von Stinde und Stindenvergebung im Neuen Testament und in der
Busspraxis del alten Kirche» (1958) en Id., Samtliche Werke 11, Herder, Freiburg-Ba-
sel-Wien, 2005, pp. 358-374.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 223

también el hecho de que la Iglesia habia logrado hacerse un lugar
en la cultura greco-romana a base de una identidad bien definida,
para lo cual discernia con mucho cuidado quiénes estaban en
condiciones de recibir los sacramentos de iniciacion. En la
misma linea del catecumenado, la penitencia canénica o segunda
penitencia se regfa por la virtud de la paciencia®, estableciendo
una readmision lenta, a fin de garantizar la consistencia de la
conversion, que siempre es un retorno a casa desde un pais
lejano (cf. Le 15,11.20). Y retornar lleva su tiempo. Por decirlo
de otro modo: la penitencia es una medicina™, y en toda sanacién
el tiempo juega un papel fundamental. Cipriano de Cartago lo
explica asi:

[..] los que suprimen la penitencia debida al delito cierran la
puerta a toda reparacion. [..] Pero vosotros [..] admitid la
enorme gravedad de la culpa, abrid los ojos del corazon, para
comprenderlo, sin desesperar de la misericordia del Sefor, pero
también sin reclamar un pronto perdén. A una llaga profunda
le debe corresponder una medicina larga y eficaz; a un pecado
enorme, una gran penitencia’.

Tratandose de pecados graves, una readmision inmediata
implicarfa no tomar en serio el mal infligido, tanto a la comunidad
como a si mismo. Es mas: serfa confirmar una logica de
precipitacion, de impaciencia, que dio lugar a la desobediencia

% A. Kreider, La paciencia. El sorprendente fermento del eristianismo en el imperio roma-
o, Sigueme, Salamanca, 2017, pp. 9-11 y pp. 26-55. El autor muestra la centralidad
de esta virtud en la configuracién del cristianismo naciente.

0 Cf. Juan Cris6stomo, Homilias sobre la carta a los hebreos 1X,4,2-5, Ciudad Nueva,
Madrid, 2008, pp. 211-213.

! Cipriano, «LLos apdstatas de la fe» en J. A. Gil Tamayo (ed.), Obras completas de
san Cipriano de Cartago 1T, BAC, Madrid, 2016, pp. 79-81.



224 ANDRES E. DI CIO

ptimera, prototipo de toda otra desobediencia™. El camino
penitencial, en cambio, asume la gradualidad, que es una nota
caracteristica de la economia divina. Ireneo lo comprendié con
claridad, especialmente en su polémica contra los gnésticos, para
quienes el tiempo no era un don de Dios sino un pesado lastre del
que zafar. En contraste con ellos, el obispo de Lyon ensefia que
lo propio del ser humano es madurar dia a dfa, humildemente:

En esto difiere Dios del hombre: en que Dios hace, y el hombre
es hecho. El que hace es siempre el mismo; lo que es hecho ha
de tener por el contrario, principio, término medio, adiciéon y
aumento. Dios hace bien, mientras el hombre es bien hecho. Y
Dios es en todo petfecto, igual y semejante a Si, siendo como es
todo Fl luz y todo intelecto y todo substancia y fuente de todos
los bienes. El hombre, en cambio, es capaz de adelanto y de
incremento hacia Dios. Pues asi como Dios es siempre el mismo,
asi también el hombre, a merced de Dios, progresara siempre
hacia Dios. Porque ni Dios deja nunca de beneficiar y enriquecer
al hombre, ni el hombre deja nunca de recibir beneficios y ser
enriquecido por Dios”.

La reconciliacion no puede darse vulnerando el orden
querido por Dios, tanto en la creacién como en la redencion,

72 «Para Ireneo de Lyon (Adversus Haereses IV,38,4) el pecado original es de im-
paciencia» (P. Gilbert, Metafisica. La paciencia del ser, Sigueme, Salamanca, 2008, p. 9).
Tertuliano presenta toda la historia del pecado en clave de impaciencia; cf. La pa-
ctencia V,8-21, Ciudad Nueva, Madrid, 2018, pp. 39-45. «En la raiz del pecado de los
origenes, pero también en toda clase de pecados, puesto que el primero constituye
su prototipo, su forma arquetipica, se encuentra la impaciencia. [...] En el pecado
preferimos el instante al tiempo» (J. L. Brugues, «El arte de duram, Communio Atg.,
vol. 3, n.° 3 (1996), pp. 30-31).

™ Ireneo, Adversus haereses IV,11,2: traduccion de Antonio Otbe en Teolygia de San
Ireneo IV, Madrid, BAC, 1996, pp. 142-144. El papa Leén XIV ha dicho de Irenco
que fue un «cantom de la carne de Jesus; Audiencia, 14 de junio de 2025.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 225

sino precisamente asumiéndolo en obediencia filial. Ese orden es
histérico: Dios invita a un crecimiento paulatino, respetuoso de las
distintas etapas, donde hay un tiempo conveniente para cada cosa
(cf. Qo 3)™. Puede recordarse aqui como Clemente de Alejandtia
hablé de Jests como el divino pedagogo™. En la misma sintonfa,
Juan Antonio Granados propone una pedagogia sacramental, en
que el tiempo se carga de sentido por su referencia a Dios Padre:

El hombre sin Dios dice “no tengo tiempo”. El hombre que vive
sacramentalmente comprende que el tiempo genera algo nuevo
alimentando la unidad con los otros en la trama de la amistad con
Dios. La pedagogia sacramental es, por ello mismo, dramatica.
El crecimiento supone elegir ser fiel en la tarea y en la relacion

comprendiendo la responsabilidad que el don recibido comporta™.

Los plazos de la disciplina penitencial de la Iglesia antigua no
solo reciben luz de la antropologia, sino también de la cristologfa.
Independientemente de si hubiera o no conciencia, esa praxis
asumia un elemento clave en la dinamica de la expiacion: la carga
del pecado. La remision del pecado supone llevarlo fuera del
campamento; y para eso hay que portarlo. Asi ocurria en Israel
durante la liturgia del Yom Kippur (cf. Lv 16,21), asf ocurrié con

" Ireneo habla del aptus tempore (cf. AH 1V,20,7); y A. Orbe comenta: «No se
deifica ni eterniza al hombre de golpe. La incorruptela se le otorga al cabo de los
dias cosmicos indispensables para la plasis de la humana sarx» (Teologia de san Ireneo
117, p. 142). «No le plasmé de golpe, dandole ya desde el principio la perfeccion de
cuerpo y espiritu» (Teologia de San Ireneo IV, p. 143).

> Cf. Clemente de Alejandria, E/ pedagogo, 1,7,53; 1,11,97; 111,12,87, Gredos, Ma-
drid, 1998. «Cuanto es dado a la naturaleza humana no debe suprimirse, sino mas
bien darle la justa medida y el tiempo oportuno» (Clemente de Alejandria, E/ peda-
gogo, 11,5,46). «Su caracter no es excesivamente terrible, ni demasiado blando por su
bondad» (Clemente de Alejandria, E/ pedagogo, 1,12,98).

" J. A. Granados, «Generar en otros una vision sacramental. Apuntes para una
pedagogia sacramentaly en La perspectiva sacramental, pp. 181-182.



226 ANDRES E. DI CIO

Cristo, el Cordero de Dios (cf. Jn 1,29)", y asi ocurre con cada
cristiano (cf. Hb 13,11-13). Norbert Hoffmann puso de relieve
este elemento de la expiacion, que nunca es totalmente vertical,
sino que requiere siempre algtn tipo de participacion del culpable,
aunque no sea mas que de forma vicaria’. El ejemplo mas claro
es la figura del Siervo de Isafas, que sufre por otros. «Y con todo
eran nuestras dolencias las que ¢l llevaba y nuestros dolores los
que soportaba» (Is 53,4; cf. 53,11). Lo que debe ser cargado no son
unicamente «las consecuencias terrenales del pecado: la desdicha,
las fatigas y todo tipo de disminucién existencial», sino también
las consecuencias teolégicas: «la relacion perturbada con Diosy»
experimentada como colera divina, «a ruptura de la alianza»
sentida como ocultamiento del rostro de Dios y el consiguiente
dolor de esa distancia”. Ese, y no otro, es el contenido del ciliz
que Jesus hubiera preferido no beber®, aunque acaba aceptando
por amor®. Ese, y no otro, es el padecimiento ultimo de su pasion,
muerte y descenso a los infiernos.

No obstante, debe recordarse que la expiacién que Cristo nos
regala no agota el proceso de redencién. El no excluye nuestro
papel en la historia, sino que lo habilita. Por eso la pregunta a
los hijos de Zebedeo: «;Pueden beber el caliz que yo beberé?»

"7 En Jn 1,29 se usa el verbo airo, que significa tomar o levantar (como revela su
aplicacion en Le 19,22). En un sentido semejante la liturgia latina dice: «Agnus Dei,
qui Zollis peccata mundi».

8 Cf. N. Hoffmann, «Devocion al Corazon de Jesus y reparacion menor. Ensayo
de un esclarecimiento de su naturaleza a la luz del principio de “sustitucion™», en L.
Scheffezyk (ed.), Cristologia y devocion a Cristo, Instituto Internacional del Corazon de
Jesus, Bogota, 1982, pp. 155-173; Krenz und Trinitit. Zur Theologie der Siihne, Johannes,
Einseideln, 1982, pp. 23-28.

" Cf. N. Hoffmann, Devocidn al Corazén de Jesiis y reparacion menor, pp. 161-162.

8 Cf. Is 51,17.22; Jr 25,15; Ez 23,31-34; Mt 20,22-23; 26,39-42; Mc 10,38-39;
14,36; Lc 22,42; Jn 18,11.

81 «Das Wesen des “Tragens”: Liebe erfihrt Stinde als Leid» (N. Hoffmann,
Krenz und Trinitdt, pp. 24-26).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 227

(Mt 10,22). La representaciéon de Cristo no reemplaza nuestra
libertad, sino que la emplaza a fin de que podamos consentir la
renovada oferta de filiaciéon. En el cristianismo corre la 16gica de
alianza, donde no cabe ningin tipo de mono-energismo salvifico.
Se comprende asi mejor el sentido de la penitencia eclesial, que
no es un castigo extrinseco sino la aceptacion filial, en Cristo, de
las consecuencias de nuestras malas decisiones®. La expiacion
de Jesus no ahorra el proceso reparador, que es personalisimo;
por eso dice: «el que quiera venir detras de mi, que renuncie a sf
mismo, que cargue con su cruz y me siga» (Mt 16,24).

También Adrienne von Speyr considera importante el tiempo
enla dindmica de la reconciliacion. En su obra La confesidn sostiene
que el penitente «debe ser llevado a adaptar su tiempo al tiempo
de Dios», ya que no sélo puede empantanarse en la exposicion
de su pecado sino también pretender la absolucién demasiado
rapidamente. Sobre este ultimo caso escribe lo siguiente:

Estos deben retardar su tiempo. Todo el proceso sacramental
encierra un signo claro de que Dios conoce y toma a pecho
nuestro tiempo y su medida, pero también de que, al hacerlo, Dios
espera que nosotros tomemos a pecho su tiempo. [...] El penitente
no puede decirle a Dios: “Actia mas rapido, ya estoy listo”, o
“Espera un poco, aun no estoy preparado”. El penitente debe
introducirse en la medida del tiempo objetivo del sacramento
dada por la Iglesia®.

¥ «Sin embargo, mientras que en el bautismo el pecado es perdonado o concedi-
do sin mas, en la penitencia el perdén debe ganarse con esfuerzo (Herm. M. 4,3,3);
Clem. Alex. Strom. 2,55,6, Orig. In ler. Hom. 16,5; 20,9; Tert. Paen. 7,10,14; Cypr.
Ep. 55,22»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T. Klauser (ed), Reallexikon fiir
Antike und Christentum 11, pp. 805-806.

¥ Adrienne von Speyt, La confesion, Saint John Publications, Madrid, 2025, pp.
233-234.



228 ANDRES E. DI CIO

Para concluir, cabe mencionar que Karl Rahner, que estudid
en profundidad el desarrollo de la penitencia en la Iglesia, advirtio
la sacramentalidad caracteristica de la praxis antigua, aunque
no tanto por la extensiéon de los plazos, sino por su caracter
institucional:

Sin embargo, la sacramentalidad de la penitencia eclesial esta
claramente presente en la conciencia, en la medida en que se
enfatiza la necesidad de la penitencia publica-eclesiastica, la
reconciliacion con la Iglesia oficial se considera necesaria para la
salvacion incluso para los martires, y la nueva entrega del Espiritu
Santo se atribuye al rito de la reconciliacién, no a la penitencia
subjetiva®.

Este aspecto ya habfa sido sobriamente enunciado por
Tertuliano: «la segunda y tdnica penitencia [...] no ha de ser
presentada sélo en la conciencia, sino que ha de ser cumplida
también con alguna acciéon»®. Con todo, el gran acierto de la
sacramentalidad no puede soslayar el hecho de que la «increible
severidad»® de la penitencia candnica acabd frustrando el
objetivo que ella misma perseguia: alentar a la conversion. Por el
contrario, su exigencia y su excepcionalidad hicieron que muchos
prefirieran postergar el uso de la «segunda tabla después del
naufragio»®” hasta el momento préximo a morit.

# Karl Rahner, «Stichwort “Bussgeschichte™ (1973), Samtliche Werke 11, 383.

¥ Tertuliano, La penitencia 1X,1, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p. 139. Cf. A.
Firey, «Penitence/Penance» en D. G. Hunter y otros (eds.), Brill Encyclopedia of Early
Christianity V, Brill, Leiden-Boston, 2024, p. 315.

% P. de Clerck, «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux IITI°™ et IV™
sieclesy en Studia Patristica 20, Peeters, Leuven, 1989, p. 354.

¥ Cf. Jerénimo, Ep. 84,6 [A Panmaquio y Océano), en Epistolario, BAC, Madrid,
1993, 895. «Arrdjate sobre la penitencia, abrazala como el ndufrago [abraza] la se-
guridad de una tabla» (Tertuliano, La penitencia 4,2, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p.

107). «El sexto [bautismo], verdaderamente trabajoso, es a través de la conversion



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 229
5.3. Las obras (cc. 3,4, 5,9,10,17,18 y 19)

El canon 3 ordena que ningin ministro ordenado —obispo,
presbitero o diacono— conviva con una mujer, a menos que sea
su madre, su hermana o una persona que no dé lugar a sospecha
alguna. El canon 4 recuerda que conviene que los obispos sean
consagrados por todos los obispos de la provincia; pero de no ser
posible por razones de tiempo o distancia, deben hacerse presentes
al menos tres de ellos, mientras que los restantes deberan dar
su consentimiento por escrito. En una linea semejante, el canon
5 manda que los cristianos excomulgados, tanto laicos como
ministros, no sean admitidos por otro obispo; y cualquier duda al
respecto —por ejemplo, sobre la pertinencia de la excomunién—,
debera resolverse en el concilio provincial bienal. El canon 9
estipula que no corresponde ordenar presbiteros sin examen
previo o pasando por alto los pecados confesados, puesto que la
Iglesia exige que los candidatos sean irreprochables. En la misma
linea, el canon 10 manda que se destituya a quienes, habiendo
apostatado en tiempos de persecucion, fueron de todos modos
ordenados presbiteros. El canon 17 ordena que sean depuestos
de su ministerio los presbiteros que practican la usura luego de ser
publicado dicho canon. Por su parte, el canon 18 prescribe que
los diaconos respeten la jerarquia eclesiastica, sin extralimitarse
en sus funciones. Ellos no pueden administrar la eucaristia
a los presbiteros, sino que la deben recibir del obispo o de un
presbitero luego de que estos hayan comulgado. El canon 19
decreta que los llegados del paulinismo —es decir, quienes fueron
seguidores de Pablo de Samosata— deben ser rebautizados; y si
en esa secta pertenecieron al clero, deberan ser examinados y
hallados irreprochables antes de ser rebautizados y ordenados

y las lagrimas» (Juan Damasceno, Exposicidn de la fe IV, 9, Ciudad Nueva, Madrid,
2003, p. 248).



230 ANDRES E. DI CIO

presbiteros. Lo mismo cabe para quienes cumplian el rol de
diaconisas (sin imposiciéon de manos).

El canon 3 procura erradicar una costumbre extendida
en la Iglesia de los primeros siglos. El problema no era el
amancebamiento liso y llano de los ministros, sino algo mas sutil:
la convivencia con mujeres virgenes o viudas que habian hecho
voto de celibato®. En otras palabras: no se prohibe el matrimonio
de los diaconos o los presbiteros, sino que se busca evitar tanto
las murmuraciones como las ocasiones de pecado con personas
o entre personas que asumieron el compromiso de celibato. Ya
Cipriano abordaba esta cuestion en una carta, con motivo de la
consulta de Pomponio:

[..] no consientan que las virgenes cohabiten con los hombres,
no hablo ya de dormir juntos, sino ni siquiera convivan, porque
la debilidad del sexo y la fogosidad todavia de la edad deben ser
frenadas por todos los medios y gobernada por nosotros, para
que no se dé ocasion al diablo, que esta al acecho y deseoso de
ensafiarse, para perjudicar™.

Es notable, ademas, como Cipriano logra expresar en una sola
oracion que el obrar virtuoso (o pecaminoso) esta directamente
relacionado con la carne (espacio) y el tiempo: «Nadie puede
creerse seguro largo tiempo si estd cerca el peligron™. Pero
como no bastaron las advertencias puntuales, hicieron falta
pronunciamientos sinodales. Primero fue el concilio de Antioquia

% En griego sineisaktos, epeisaktos o agapeté; en latin subintroducta. Consultese: P.
L’Huillier, The Church of the Ancient Councils, pp. 34-36.

¥ Cipriano, Ep. 4,11.1, en Juan Antonio Gil Tamayo (ed.), Obras completas de san
Cipriano de Cartago I, BAC, Madrid, 2013, p. 389. Pomponio habia excomulgado a un
didcono y a las virgenes que reconocieron haber dormido con él en el mismo lecho
reiteradas veces, aunque alegaran que habifan permanecido integras.

% Cipriano, Ep. 4,11,2: Nemo diu tutus est periculo proxinus.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 231

(268), luego el de Ancira (314) y finalmente el de Nicea (325)"".
Décadas mas tarde Basilio tuvo que insistit en la cuestion,
reprendiendo a Paregorio, uno de sus presbiteros, que daba largas
en obedecer su orden de no convivir con mujeres:

He leido tu carta con toda paciencia y me ha sorprendido que
td, que podrias justificarte tan breve y facilmente ante nosotros
en los puntos en cuestion, te atrevas a mantener la irregularidad
denunciada y trates de remediar esta situacién irremediable
con largos discursos. No somos ni los primeros ni los unicos,
Paregorio, que hemos promulgado la ley de que las mujeres no
deben convivir con hombres. Lee el canon establecido por nuestros
santos padres en el Sinodo de Nicea, que prohibe expresamente
la convivencia con mujeres que no sean parientes. La dignidad de
una vida célibe reside precisamente en la renuncia a la convivencia
con una mujet. Por lo tanto, quien sélo profesa el celibato con la
boca, pero en la practica hace lo que corresponde a los casados,
busca evidentemente la dignidad de la virginidad sélo de nombre,
ya que no se abstiene del deseo indecoroso™.

Basilio procura no acusar a Paregorio de fornicar, pero si
lo acusa de ser imprudente, desobediente y de no poder tomar
distancia de la mujer en cuestion®. Igual o mas severo se muestra

' Cf. D. E Caner, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Eatly
Christianity», pp. 411-414. Peter I’Huillier sostiene que el canon 33 del concilio
de Elvira (306) es en realidad un agregado posterior; cf. The Church of the Ancient
Councils, p. 89 (nota 123).

%2 Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mautiner Ausgabe): An den Priester Pare-
gorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-2900/
versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.

% «Por eso deberfas haber aceptado nuestra propuesta, sobre todo porque dices
estar libre de toda pasién sensual. No creo que un hombre de setenta afios conviva
apasionadamente con una mujer. Ademas, nuestra decisiéon no se basé en un hecho
inadmisible, sino en las ensefianzas del apdstol, segin las cuales no debemos dar



232 ANDRES E. DI CIO

Jerénimo en una de sus cartas mas célebres, cuando aconseja a
Eustoquia, hija de Paula, acerca de la virginidad:

Vergtienza me da hablar de ello: la cosa es lamentable, pero
verdadera. ¢Por donde se ha metido en las iglesias la peste de
las “agapetas”? ¢:De dénde viene ese nombre de esposas sin que
medie casamiento? O mejor, ¢de donde viene esa nueva clase de
concubinas? Afadiré mas: ;De dénde esas rameras de un solo
hombre? Conviven en la misma casa, en la misma alcoba, a veces
también se acuestan en la misma cama, y si pensamos algo, nos
llaman suspicaces. [...] A gentes de esta clase los reprende el Sefior
en los Proverbios de Salomoén diciendo: s Puede uno meter fuego en su
regazo sin que le ardan los vestidos? ;O andar sobre las brasas sin que se le
quemen los pies?”?.

La preocupacion por esta costumbre depravada, que solia
ademas presentarse como algo inocente, e incluso evangélico,
continua en Juan Criséstomo, en el concilio Trullano (692) y en
el T de Nicea (787).

motivo de escandalo al hermano. Pero sabemos que lo que para algunos es normal,
pata otros es motivo de pecado. Por eso, siguiendo la ordenanza de los santos pa-
dres, te ordenamos que te separaras de la mujer. ¢Por qué, entonces, acusas al obis-
po y recuerdas una antigua enemistad? ¢Y por qué nos reprendes, como si fuéramos
susceptibles a las calumnias, y no te reprendes a ti mismo, que no puedes evitar
relacionarte con esa mujer? {Expulsala de tu casa y enviala a un convento! Que esté
con las virgenes, y ti déjate servir por hombres, para que no se blasfeme el nombre
de Dios por tu culpa. Mientras no lo hagas, las mil y mil palabras de tus cartas no te
serviran de nada; mas bien morirds como un moroso y tendras que rendir cuentas
al Sefior por tu tibieza» (Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mautiner Ausgabe): An
den Priester Paregorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unift.ch/de/
works/cpg-2900/versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.).

% Jerénimo, Ep. 22,14 [A Eustoquia], en Epistolario, 219. Traduccion corregida.

% Trullo: canon 5; Nicea II: canones 18 y 22. Cf. P. I’Huillier, The Church of the
Ancient Councils, p. 35, 89.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 233

La sacramentalidad se revela aqui en el hecho de que la fe
cristiana entrafia una moral. Todo el Evangelio habla de ello, y
muy claramente el apdstol Santiago en su conocida afirmacion:
«Muéstrame, si puedes, tu fe sin las obras. Yo, en cambio, por
medio de las obras, te demostraré mi fe» (St 2,18). Nicea sinti6 la
necesidad de poder ofrecer una palabra clara sobre asuntos que
daban pie al escandalo, no so6lo en el orden sexual o econémico,
sino también de sinodalidad episcopal, que supone caminar
juntos en el respeto mutuo de las diversas jurisdicciones.

6. La vigencia de un legado (poco conocido)

Las decisiones de Nicea siguen siendo significativas, ante todo,
por la teologfa en que se fundamentan. Los contextos cambian,
pero las convicciones de fondo permanecen: lo creado por Dios
es bueno, por eso la carne y el tiempo son una bendicién; y la
vida nueva en Cristo debe reflejarse en obras. Es importante
sostener una comprension de la realidad que perciba el orden
sensible como transparencia del orden espiritual. Desde esta
perspectiva sacramental, todo recibe una nueva densidad, incluso
lo mas insignificante. La fe cristiana no reniega de la materia, sino
que la abraza desde Cristo, para que en El encuentre su plenitud.
Esta Buena Noticia debe ser anunciada una y otra vez, sobre todo
en una época en que el gnosticismo vuelve a mostrar su fuerza
de seduccion®.

% Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Placuit Deo (2018); E. Romero
Pose, La siembra de los Padres, Publicaciones de la Facultad de Teologfa «San Dama-
so», Madrid, 2008, pp. 565-581: «La tentacién de la gnosis ayer y hoy»; pp. 583-600:
«Pensamiento teolégico de san Ireneo de Lyon. El gnosticismo, madre de todas las
sectas».



234 ANDRES E. DI CIO

Parece bueno concluir enumerando algunos casos del presente
que muestran la actualidad de los canones de Nicea.

En lo referido a la carne, la ideologia de género no percibe
que el cuerpo sexuado sea, en cuanto tal, constitutivo de la
identidad humana. Por eso intenta el cambio de sexo mediante
intervenciones drasticas en la carne (mutilaciones o agregados)
que contradicen la doctrina del canon 177. Tiene razon, entonces,
Fabrice Hadjadj: la Iglesia es «el templo del Espiritu y se presenta
cada vez mas como la guardiana de la carne, del sexo, de la
propia materia»’. Otro tanto cabria decit, sin duda en otro nivel,
respecto de muchas cirugfas estéticas no reparadoras. Por otra
parte, convendria que el canon 20 fuera mas conocido, ya que
en muchos lugares los fieles no son conscientes del caracter
simbolico de sus posturas en la liturgia; y si lo son, a menudo
privilegian el sentir individual por sobre el sentir eclesial”.

En lo referido al tiempo, se ha debilitado mucho la conciencia
de la necesidad de un proceso reparador de la herida del pecado.
Para muchos, todo el drama del pecado acaba con el perdéon
divino, sin duda fundamental, pero no suficiente para restablecer
del todo la libertad perdida con la desobediencia. Esa logica

7 Cf. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, «Dignitas infinita: Declaracion sobre la

dignidad humanay, 8 de agoto de 2024, nn.® 55-60.

% ¥. Hadjadj, La suerte de haber nacido en nuestro tiempo, Rialp, Madrid, 2024, p. 34.

? No parece casualidad que la Conferencia Episcopal de los Estados Unidos
haya ofrecido en 2010 un recurso tendiente a subrayar la unidad de cuerpo y espi-
ritu en lo relativo a la oracion: «Desde los primeros dias de la Iglesia, esta postura
[erguida] se ha entendido como la actitud de aquellos que han resucitado con Cristo
y buscan las cosas de artiba. Cuando nos ponemos de pie para orar, asumimos nues-
tra plena estatura ante Dios, no con orgullo, sino con humilde gratitud por las cosas
maravillosas que Dios ha hecho al crearnos y redimirnos a cada uno de nosotros»
(United States Conference of Catholic Bishops, «Praying with Body, Mind, and Voi-
ce» (Washington, D.C., 2010) en https://www.usccb.org/resources/praying-with-
body-mind-and-voice.pdf [consulta 28 de agosto de 2025]).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 235

evidencia una mentalidad poco sensible a la naturaleza, cuya
dindmica la gracia no anula, sino que asume respetuosamente'”.
Como se ve, no se trata de una cuestion menor, sino de uno de los
meollos de la fe cristiana. De hecho, Cristo no redimié al género
humano en un instante, sino recorriendo las distintas fases de la
existencia humana. Y el misterio de su pasion, muerte y descenso
a los infiernos muestra que Cristo salva al género humano
cargando con el pecado hasta sus ultimas consecuencias. Los
canones 11, 12,13 y 14 nos recuerdan, por decirlo con el lenguaje
de Trento, que no sélo existe la pena eterna, sino también la pena
temporal'’’. Todo esto resulta crucial en el caso de pecados graves,
y a nadie se le escapa el escandalo que significa —por ejemplo—
que un ministro que haya abusado sexualmente de otros ejerza el
ministerio sin un camino penitencial proporcionado.

En lo referido a las obras, Nicea sigue siendo actual en cuanto
a no naturalizar los amancebamientos de los sacerdotes y a dejar
que cada obispo decida en su didcesis lo que cree mejor, sin
pretenderinmiscuirse en otras jurisdicciones. El caso de no admitir
unilateralmente en el propio territorio a quien fue excomulgado
por su propio obispo da que pensar, sobre todo porque este afio
se dio una situaciéon analoga de resonancia mundial: el obispo
de Chicago (Blase Cupich) decidi6 distinguir con honores a un

1 «...] pertenece al proceso de la reconciliacion la disponibilidad a la peniten-

cia, la disponibilidad a suftir hasta el fondo por una culpa y a dejarse transformar.
[...] Hoy debemos volver a aprender la capacidad de reconocer la culpa, debemos
renunciar a la falsa conviccién de que somos inocentes. Debemos aprender la capa-
cidad de hacer penitencia, de dejarnos transformar; de salir al encuentro del otro y
de pedir a Dios que nos dé el valor y la fuerza para esa renovacién. El hecho de que
este sacramento en buena parte haya desaparecido de las costumbres existenciales
de los cristianos es un sintoma de una pérdida de veracidad respecto a nosotros
mismos y a Dios; una pérdida que pone en peligro nuestra humanidad y disminuye
nuestra capacidad de paz» (Benedicto XVI, Discurso, 21 de diciembre de 2009).
"1 Cf. Concilio de Trento: Sesién 6°, Decreto sobre la justificacion, Cap. XIV.



236 ANDRES E. DI CIO

politico (Richard Durbin) de la di6cesis de Springfield, donde el
obispo (Thomas Paprocki) le niega la eucaristia por su activismo
pro-aborto (lo cual estd dentro de sus facultades, segin la

Conferencia Episcopal de los Estados Unidos)'*.

En resumen, los canones de Nicea constituyen un valioso
antecedente no sélo para la disciplina de la Iglesia, sino también
para la reflexion dogmatica. Y esta claro que tiene sentido
dedicarse a ellos para ganar perspectiva en relacion a los desafios
del presente. Estas paginas pretenden contribuir al objetivo
propuesto recientemente por David G. Hunter: «mostrar que los
canones del Concilio de Nicea merecen ser mejor conocidos y
que ellos recompensan su examen minucioso»'”.

Referencias bibliograficas

Achelis, H. (ed.). Hippolyts kleinere exegetische und homiletische Schriften
[GCS 1.2.]. Hinrichs, Leipzig, 1897.

Alberigo, G., Ritter, A. M. y L. Abramowski, L. (eds.). Conciliorum
Occunicornm Generalinmaue Decreta 1: The oecumenical Councils.
From Nicea I to Nicea Il (325-387). Turnhout, Brepols, 2006.

Alfaro, J. «Cristo, Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento
de Cristo Glorificadoy. Gregorianum, vol. 48, n.° 1 (1967), pp.
5-27.

12 Cf. United States Conference of Catholic Bishops, «Catholics in Political
Life» (2004). El obispo de Springfield, Thomas Paprocki, sefial6 en un articulo
que la decision del cardenal Cupich no sélo va en contra de las orientaciones de
la Conferencia Episcopal de Estados Unidos, sino también de lo asumido por la
propia di6eesis de Chicago: https://firstthings.com/sen-durbin-is-unfit-to-receive-
any-catholic-honot/

' D. G. Hunter, «Ancient and Modern Questions», p. 179.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 237

Athénagore. Supplique an sujet des chrétiennes, Sources Chrétiennes 379.
Cerf, Paris, 1992,

Basilio. Tratado del Espiritu Santo. Ciudad Nueva, Madrid, 2012.

Baus, K. et all. Handbuch der Kirchengeschichte 11/ 2: Die Kirche in Ost
und West von Chalkedon bis zum Friihmittelalter (457-700). Herder,
Freiburg-Basel-Wien, 1975.

Berlanga, A. «Sacramentalidad: balance y pedagogia de un concepto
en la Teologia sacramentaria». Scripta Theologica, vol. 53 (2021),
pp. 762-573.

Borobio, D. Reconciliacion penitencial. Descleée de Brouwer, Bilbao,
1990.

Brugues, J. L. «El arte de durar». Communio Arg., vol. 3, n.° 3 (1996),
pp. 21-32.

Cavaller, E. M. Laos principios del cristianismo. Una Teologia Fundamental
segiin Newman. Agape, Buenos Aires, 2018.

Ciraulo, J. M. «The sacramental principle». Communio USA, vol. 50,
n.° 1 (2023), pp. 67-111.

Claudel, P. Journal 1. Gallimard, Paris, 1969.

Claudel, P. Adieu, Japon! En Euvres completes XXI. Gallimard, Paris,
1963.

Clemente de Alejandria. E/ pedagogo. Gredos, Madrid, 1998.
Clemente de Alejandtia. Stromata. Ciudad Nueva, Madrid, 1998.

Clerck, P. D. «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux ITI*™
et IVe™ sieclesy. Studia Patristica 20 (1989), pp. 352-374.
Comision Teologica Internacional. «Jesucristo, Hijo de Dios, Salva-
dor. 1700° aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea (325-
2025)» (2025).

Comision Teologica Internacional. «lLa reciprocidad entre fe y sacra-
mentos en la economia sacramental» (2019).

Comision Teoldgica Internacional. «lLa sinodalidad en la vida y en la
mision de la Iglesia» (2018).



238 ANDRES E. DI CIO

Congregacion para la Doctrina de la Fe. «Placuit Deo» (2018).

Congar, Y. Un pueblo mesidnico. 1a Iglesia sacramento de salvacion. Cristian-

dad, Madrid, 1976.

Crossland Hanson, R. P. «A note on Origen’s self-mutilation». [7giliae
Christianae, vol. 20 (1966), pp. 81-82.

Deutsche Bischofskonfetrenz, Katholischer Erwachsener-Katechismus,
Binde I-11. Vetband der Didzesen Deutschlands, Bonn, 1985-
1989.

Dicasterio para la Doctrina de la Fe. «Dignitas infinita: Declaracion
sobre la dignidad humana» (2024).

Eusebio de Cesatrea. Historia Eclesidstica. BAC, Madrid, 2008.

Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago 1. BAC,
Madrid, 2013.

Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago 1.
BAC, Madrid, 2016.

Gilbert, P. Metafisica. 1a paciencia del ser. Sigueme, Salamanca, 2008.

Granados J. y Larrq, |. de D. (eds.). La perspectiva sacramental. Didaska-
los, Madrid, 2017.

Grayland, J. «Standing, the Posture of Participation in the Eucharistic
Prayer». The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.° 3 (2004),
pp- 336-350.

Guardini, R. Liturgische Bildung. Deutsches Quickbornhaus, Burg Ro-
thenfels am Main, 1923.

Guardini, R. Los sentidos y el conocimiento religioso. Cristiandad, Madrid,
1965.

Guardini, R. Los signos sagrados. ELE, Barcelona, 1965.

Guardini, R. Preparacion para la celebracion de la Santa Misa. San Pablo,
Buenos Aires, 2008.

Hadjadj, E. La suerte de haber nacido en nuestro tiempo. Rialp, Madrid,
2024.

Hamman, A. La oracidn. Herder, Barcelona, 1967.

Hartmann W. y Pennington, K.(eds.). The History of Byzantine and
Eastern Canon Law to 1500. The Catholic University of Ameri-
ca Press, Washington, 2012.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 239

Hoftmann, N. Kreuz und Trinitit. Zur Theologie der Siibne. Johannes,
Einseideln, 1982.

Hunter, D. G. «Ancient and Modern Questions on the Canons of the
Council of Nicaea I (325)». Annales Historiae Conciliorum, vol.
53 (2023), pp. 159-180.

Hunter D. G. y otros (eds.). Encyclopedia of Early Christianity. Brill,
Leiden-Boston, 2024.

Jerénimo. Epistolario. BAC, Madrid, 1993.

Juan Criséstomo. Homilias sobre la carta a los hebreos. Ciudad Nueva,
Madrid, 2008.

Juan Criséstomo. Comentario a los Gdlatas. Ciudad Nueva, Madrid,
1996.

Juan Damasceno. Exposicion de la fe. Ciudad Nueva, Madrid, 2003.

Kasper, W. Teologia e Iglesia. Herder, Barcelona, 1989.

Kreider, A. La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el impe-
rio romano. Sigueme, Salamanca, 2017.

’Huillier, P. The Church of the Ancient Councils. The Disciplinary Work
of the First Four Ecumenical Councils. St. Vladimimir’s Seminary
Press, Crestwood, 2000.

Ladaria, L. E/ Espiritu en Clemente Alejandrino: estudio teoldgico-antropoldgr-
co. UPCM, Madrid, 1980.

Le Guillou, M.-J. «la sacramentalité de 'Eglise». I.a Maison-Dien, vol.
93 (1968), pp. 9-38.

Menke, K.-H. Sakramentalitat. Wesen und Wunde des Katholizismus. Frie-
drich Pustet, Regensburg, 2013°.

Metzger, M. (trad.). Les constitutions apostoliques, Sources Chrétiennes 336.
Cerf, Paris, 1987.

Newman, J. H. Apologia pro vita sua. Sheed and Ward, London, 1989.

Newman, J. H. Parochial and Plain Sermons. Ignatius, San Francisco,
1997.

Orbe, A. Teologia de san Ireneo I17. BAC, Madrid, 1996.

Persa, R. «Die Aktualitit und Bedeutung der Kanones von Nizia fiir
die heutige theologische und 6kumenische Debattey. Una sanc-
ta, vol. 79, n.°3 (2024), pp. 190-200.



240 ANDRES E. DI CIO

Poschmann, B. «Busse. B: Christlich». En Klauser, K. (ed), Reallexifon
Siir Antike und Christentum 11. Hiersemann, Stuttgart, 1954, pp.
802-814.

Potz, R. «Nomokanon». En Kasper, W. y otros (eds.), Lexikon fiir
Theologie und Kirche’. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2006, pp.
896-897.

Rahner, K. «Para una teologfa del simbolo». En Escritos de teologia I1.
Taurus, Madrid, 1962, pp. 283-321.

Rahner, K. Samtliche Werke 11. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2005.

Righetti, M. Mannale di Storia liturgica 1. Ancora, Milano, 1964.

Roberts A. y Donaldson . (eds.). The Ante-Nicene Fathers I: The Apos-
tolic Fathers — Justin Martyr — Irenaens. Charles Scribner’s Sons,
New York, 1913.

Romero Pose, E. La siembra de los Padres. Publicaciones de la Facultad
de Teologia «San Damaso», Madrid, 2008.

Ruiz Bueno, D. (trad.). Actas de los Martires. BAC, Madrid, 1968.

Scheffezyk, L. (ed.). Cristologia y devocion a Cristo. Instituto Internacio-
nal del Corazén de Jesus, Bogota, 1982.

Schmitz, H.-J. Die Bussbiicher und die Bussdiziplin der Kirche. F. Kirchheim,
Mainz, 1883.

Schmitz, H.-]. Die Bussbiicher und das Kanonische Bussverfabren. 1.
Schwann, Diusseldorf, 1898.

Simonetti, M. La crisi ariana del I secolo. Institum Patristicam «Augus-
tinianumy», Roma, 1975.

Soding, Th. «Kreuzerhéhung, Zur Deutung des Todes Jesu nach Jo-
hannes». Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, vol. 103, n.° 1 (2000),
pp. 2-25.

Speyt, A. von, La confesion. Saint John Publications, Madrid, 2025.

Tertuliano. La paciencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2018.

Tertuliano. La penitencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2011.

Toth, P. «<New questions on old answers: towards a critical edition of
the “answers to the orthodox” of Pseudo-Justiny. The Journal
of Theological Studies, vol. 65, n.° 2 (2014), pp. 550-599.

Turner, C. H. (ed.). Eclesiae Occidentalis monumenta inris antiquissima
canonum. Canonum et conciliornm graecorum interpretationes latinae



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 241

1,1,2: Nicaeni Concilii Praefationes Capitulas Symbolum Canones. E
Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904.

Tzamalikos, P. The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia,
and Origenism in the Sixth Century. Brill, Leiden, 2012.

Vogel, C. Le péchenr et la pénitence dans I'Eglise ncienne. Cexf, Paris, 1983,

Weckwerth, A. «The Twenty Canons of the Council of Nicaea». En
Kim, Y. R. (ed.), The Cambridge companion to the Council of Nicaea.
Cambridge University Press, Cambridge, 2021.






ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 243-278

EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS:
PISTAS PARA EL ESTUDIO HAGIOGRAFICO DEL
«CONCILIO NICENO DE LOS 318 SANTOS PADRES»

EXPLORING NEW TRINITARIAN HORIZONS: CLUES FOR THE
HAGIOGRAPHIC STUDY OF THE «NICENE COUNCIL OF THE
318 Hory FATHERS»

Dieco E. ARFucH

Pontificia Universita San Tommaso d’Aquino
Angelicum (Roma)
arfuchdiego@hotmail.com

Orcid: 0009-0008-8119-5466

Fecha de recepcién: 26 de agosto de 2025
Fecha de aceptacion: 5 de noviembre de 2025

Resumen: Se analiza la construcciéon simbdlica y ritual de la cifra
paradigmatica de los «318 santos padres» del Concilio de Nicea,
entendida como una forma de canonizacion colectiva que trasciende los
hechos histéricos. A través de una revision de las fuentes oficiales y del
dossier hagiografico y de la construccion anti-hagiografica, se estudia
cémo esta cifra, mas que un dato historico preciso, se convirtié en un
emblema de autoridad y ortodoxia. Se abordan tres ejes principales: la
génesis del numero 318 y la identificacién de sus portadores; el proceso



244 DIEGO E. ARFUCH

de canonizacion individual y colectiva, junto con la creacion de figuras
opositoras o «anti-héroes»; y la insercion litargica de la festividad de los
318 santos padres. Este analisis quiere abrir nuevas pistas de investigacion
en fuentes historicas menos consideradas por la critica historica.

Palabras claves: Anti-hagiografia, Canonizacion colectiva, Concilio de
Nicea, Hagiograffa, Ortodoxia.

Abstract: The symbolic and ritual construction of the paradigmatic
figure of the «318 Holy Fathers» of the Council of Nicaea is analyzed,
understood as a form of collective canonization that transcends
historical facts. Through a review of official sources, as well as the
hagiographic and anti-hagiographic dossiers, the study explores how
this number, rather than being a precise historical datum, became an
emblem of authority and orthodoxy. The analysis focuses on three
main axes: the genesis of the number 318 and the identification of its
bearers; the process of individual and collective canonization, along
with the creation of opposing figures or «anti-heroes»; and the liturgical
incorporation of the feast of the 318 Holy Fathers. This study aims to
open new avenues of research into historical sources that have been less
examined by traditional historiography.

Keymwords:  Anti-hagiography, Collective Canonization, Council of
Nicaea, Hagiography, Orthodoxy.

1. Estudiar Nicea desde otras fuentes

El numero paradigmatico de los 318 padres que participaron
en el Concilio de Nicea recibid, desde la Antigiiedad, una
suerte de canonizacion colectiva, un proceso simbolico y ritual que
se refleja incluso en la liturgia. Esta «canonizacién colectivay
puede entenderse como la construcciéon de un conjunto de
figuras ejemplares que representan y legitiman la autoridad del
concilio mas alla de su historicidad estricta.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 245

En torno al concilio se ha desarrollado, a lo largo de los siglos
y en diversas regiones geograficas, una hagiografia especifica y
compleja’.

En estas paginas, nos proponemos destacar algunas proble-
maticas que plantea la investigacién historica y hagiografica, y
proponer ciertas lineas de lectura para un dossier que sigue siendo
objeto de estudio y que constituye un antes y un después en la
especulacion trinitaria a inicios del siglo IV. En efecto, en muchos
manuales de historia del cristianismo o de teologfa trinitaria
ain esta la idea de la historiografia clasica, muy polarizada, que
presenta la controversia como una lucha tajante entre «buenos y
malosy, «ortodoxos y herejes»: Arrio y sus seguidores, que habrian
negado la divinidad de Cristo, y Atanasio, que habria defendido
heroicamente la fe ortodoxa. Sin embargo, estudios recientes han
mostrado como esta narrativa fue construida de manera polémica
y parcial, especialmente a partir de las obras de Atanasio, quien
actué simultineamente como sujeto y objeto de su relato. Por
ello, consideramos necesario ampliar el corpus analitico incluyendo
no sélo documentos oficiales como cartas episcopales, simbolos
de fe, canones y decretos imperiales, sino también el dossier
hagiografico, es decir, la produccién literaria que canoniza
colectivamente a los padres del concilio y a sus opositores®.

! Hemos presentado estas pistas de investigacion en el simposio internacional Nicaea
2025. Event, Contexto, Reception, 2-5 April 2025, Augustinianum-Angelicum, Rome.

* 8. Fernandez, «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the Evidence
towards the Next Centenary of Nicaea (325-2025)», Studia Patristica CXXIII (2021),
pp. 289-302. D. M. Gwynn, The Eusebians. The Polemic of Athanasins of Alexandria and
the Construction of the ‘Arian Controversy’, Oxford 2007. Una revision de los hechos es
presentada por E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di Niceax, Studia
Patavina, vol. 61, n.° 2 (2024), pp. 219-241. Sobre el desarrollo de los simbolos-
credos: W. Kinzig, .4 History of Early Christian Creeds, ed. De Gruyter, Betlin-Boston,
2024. Un instrumento fundamental para el estudio de las fuentes inmediatamente
precedentes, contemporineas y posteriores al concilio de Nicea: S. Fernandez,
Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contemporineas para el estudio del Concilio de Nicea (304-



246 DIEGO E. ARFUCH

Nuestro analisis se articula en tres momentos principales:
primero, la reconstruccion critica del numero y la identidad de
los participantes, junto con la génesis del nimero mistico 318;
segundo, el estudio del proceso de canonizacion individual y
colectiva de esos padres, sus cultos especificos y la construccion
de «anti-héroes» de la fe; y tercero, el examen de la «fiesta de los
318 santos padres», su origen, su lugar en la tradicion litargica
y hagiografica, asi como su recepciéon en Occidente y el uso
epigrafico y cultual de esta iconografia santoral.

2. Primera parte: las listas

Disponemos de algunos testimonios directos e indirectos
pertenecientes a distintos géneros literarios. En general, las
fuentes muestran un marcado interés doctrinal por presentar
una determinada version de los acontecimientos; los actores y
transmisores de los hechos son, a la vez, sujetos y objetos de
las vicisitudes narradas. Este tipo de historiografia presenta el
concilio como un nuevo Pentecostés. En las obras de Eusebio
(Viita Const. 111, 7) y Atanasio (Apologia secunda 7, 2) se enfatiza la
universalidad del concilio y el caracter ecuménico de la asamblea.
Segun Rufino, el debate sobre el arrianismo despert6 un interés
generalizado, y presenta las sesiones del concilio como si fueran
procedimientos judiciales, en los cuales los participantes podian
presentar libelos o acusaciones contra obispos o sacerdotes’.

337), ed. Sigueme, 2025 (hay una version inglesa y otra italiana de la misma obra).
Y del mismo autor: Nicaea 325. Reassessing the Contemporary Sonrces, Brill-Schoningh
2025, en donde realiza una novedosa revalorizaciéon del rol y el pensamiento de
Eusebio de Cesarea en la controversia arriana.

* Segin Sozémeno, Constantino, al abrir la asamblea, ordené que todos los
documentos que se le habfan presentado fueran quemados (cf. HE I, 17).



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 247
2.1. El niimero de participantes

En diversas ocasiones, Atanasio menciona el numero de
asistentes, redondeindolo en torno a los 300* El numero
exacto aun no se habfa fijado, y su calculo era, en la practica,
una estimacion o una amplificaciéon simbolica. Hacia los afios
377-379, Jerénimo todavia hablaba de «trecenti et eo amplius
episcopi» (trescientos obispos o incluso mas)°. En torno al afio
381, Timoteo de Beirut cita en una carta de Atanasio a Joviano
el numero de 300°. Juan Criséstomo, en un Sermdn contra los judios
pronunciado en Antioquia hacia 386-387, menciona «trescientos
obispos y muchos mas»'.

Como ha mostrado Aubineau, el nimero se precisa con Hilario
de Poitiers hacia 358-359 (De synodis 86, PL 10, 538B), quien no
fue testigo ocular del concilio®. En el De synodis ya hace referencia
a los 318 siervos de Abraham y repite este nimero en otra obra
escrita en Oriente y publicada tras la muerte de Constancio 11 (3
de noviembre de 361)°. No sabemos exactamente de donde tom6
Hilario este numero, pero sus obras se difundieron rapidamente
en Germania, la Galia y Bretafia. Por otro lado, el numero
simbélico fue aceptado también con rapidez en el ambito griego:

* Cf. Apologia contra Arianos 1, 2 Opitz, Athanasus Werke, t. 11-1, p. 87, 16 PG
XXV, 249A; De decretis Nicaenae synodi 3, 1 Opitz t. 11-1, p. 3, 2 PG XXV, 428C; His-
toria Arianorum ad monachos 66, PG XXV, 772B, 773B; De synodis 43, PG XXVI 768D.

> Altercatio Luciferiani et Orthodoxi 20, PL. XXIII, 174c.

¢ Hist. Eccle. Fragm. 182, en H. Lietzmann, Apollinaris von Laodicea und seine Schule,
t. I, Tubinga, 1904, p. 282.

7 Ady. Judaeos 111, 3, PG XLVIII, 865D.

 Cf. M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., X1V, 14) et le nombre
des peres au Concile de Nicéew, Revue d’bistoire ecclésiastigue 61(1966), pp. 5-43.

? «Anathema tibi trecenti decem et octo convenientes apud Nicaeam episcopi
sunt... Ipse quoque pridem jam mortuus anatema tibi pater tuus est, cui Nicaena
synodus fuit curae, quam tu falsis opinionibus imfamatam perturbasy (Liber contra

Constantium imperatorem, 27, PLL X, 602B).



248 DIEGO E. ARFUCH

Basilio lo conoce y lo emplea en una carta al obispo Bosporio (cf.
Epistola 11, 2; PG XXXII, 389CD), texto fechado al inicio de su
episcopado, hacia el afio 370.

Aubineau habla del nacimiento de una leyenda que sigue una
marcha triunfal, documentando casi un centenar de testimonios
entre el siglo IV y comienzos del XII. Esto demuestra la estabili-
dad de una tradicién. Las férmulas utilizadas resumen el modelo
historiografico de la ortodoxia: «sabéis que los 318 Padres, reuni-
dos sin espiritu de contienda, no hablaron sin la acciéon del Espiri-
tu Santor, como afirma Basilio (Epistola CXIV, PG XXXII, 529A).

Epifanio de Salamina, en el Panarion (hacia 374-3706), resume
los hechos de la siguiente manera: «el emperador convoco un
concilio ecuménico en el que los nombres de los 318 obispos nos
han llegado; ellos anatematizaron la fe de Arrio en la ciudad de
Nicea y confesaron esta fe ortodoxa de los Padres, que no debe
desviarse ni a un lado ni al otro, transmitida por los apodstoles
y los profetasy (Panarion 69, 11, 1). Casi contemporaneamente,
Ambrosio recoge la tradicion en su De fide ad Gratianum (378),
dirigida al joven emperador, desarrollando el simbolismo
del nimero mistico de los 318: el nombre de Jesus y la cruz,
defendidos por los guardianes de la fe reunidos en Nicea (cf. De
Jfide, 1, prol. 3; 5; XVIII, 121; PL LXVI, 528; 529; 556)".

La profecia contenida en este numero mistico sera citada
incesantemente y ya se encuentra «canonizada» en el primer canon
del Concilio de Constantinopla del 381: «no debe suprimirse la
fe de los 318 Padres reunidos en Nicea de Bitinia». Incluso antes
de Nicea, el Psendo-Bernabé (cf. 1X, 7), Clemente de Alejandria (cf.
Stromata V1, X1, 84, 1; GCS t. L1I, p. 473) y el Pseudo-Cipriano (ct.
De Pascha computus X; CSEL t. 111-3, p. 257), ya habfan reflexionado

' Cf. J. Riviére, «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique chez
saint Ambroise», Recherches de Théologie ancienne et médiévale V1 (1934), pp. 349-367.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 249

sobre el simbolismo del nimero 318 como nimero mistico, en
referencia a la victoria de Abraham gracias a su fe en la cruz y en
el nombre de Jesus. Puede afirmarse, por tanto, que este nimero
representa la victoria contra la herejia: Cristo venciendo a los
detractores de su divinidad!!.

A partir del siglo IV se lleva a cabo un gran esfuerzo por «celebrar
la victoria de Nicea» y, por tanto, por canonizar e idealizar todo lo
relativo al tiempo heroico del concilio y del «santo emperador
Constantino». Comienza asi la incorporacion de todos los au-
tores significativos del siglo I'V. Fausto de Riez sitda a Macedonio
junto a Arrio en Nicea (cf. De Spiritu Sancto 1, 1; CSEL XX1, 102);
los sinaxarios mencionan entre los 318 Padres a Gregorio el Ilu-
minador (1331), a Nicolas de Mira (sinaxario jacobita, 6 de diciem-
bre, PO 111, p. 422; también el sinaxario etidpico, PO XV, p. 7006; ya
Teodoro el Lector habia interpolado su nombre)', y a Efrén el
Sirio. Los compiladores, con el fin de alcanzar el nimero sagrado,
afiaden a sus listas todas las personalidades disponibles.

Sozémeno (cf. HE VI, X1, 2) y Socrates (cf. HE IV, X1I, 11)
afirman que el papa Liberio impuso a tres obispos orientales
(Eustaquio de Sebaste, Silvano de Tarso y Teoéfilo de Castabala)
«esta fe catolica, definida en el santo Concilio de Nicea, bajo el
beato Constantino, por los 318 obisposy, cuando estos le presen-

" Con la tau griega se indica el nimero 300 y con la iota-cta el 18. En el nom-
bre de los 318 (simbolo del nombre de Jests y de la Cruz) o en las leyendas mas
ingenuas (como aquella de los 318 y 319 padres, cuando asistia el Padre, o el Hijo
o el Espiritu Santo a la reunion), aparece la certeza de la intervencién de Dios en la
asamblea. Asf lo expresa también Constantino (o el te6logo que habla en su nom-
bre) y lo transmite Sécrates (HE, 1, 9, 24): «Lo que ha sido aprobado por trescientos
obispos no es otra cosa que la opinién de Dios, sobre todo cuando el Espiritu San-
to, que habita en los pensamientos de hombres tan extraordinarios, los ha iluminado
sobre el designio divino» (SCh 477, p. 123).

? Cf. E. Honigmann, «la liste originale des Péres de Nicée», Byzantinische
Zeitschrift 14 (1939), pp. 17-76 y p. 60.



250 DIEGO E. ARFUCH

taron las conclusiones de un sinodo celebrado en Asia Menor,
en Lampsaco (afio 364, actual Lapseki). Roma tendrd interés en
mostrar su papel en el concilio; por ello, se afirmara que la con-
vocatoria hecha por Constantino fue ex sententia sacerdotum. Segin
Rufo (antes de que el S7naxario rinda homenaje al papa Silvestre),
se dice cum eius consensu o, en una segunda version, cum eius prae-
ceptn. En los circulos simaquianos proliferan varios apocrifos que
buscan legitimar la celebracion de un concilio romano destinado
a confirmar las decisiones de Nicea'.

Una interpretacion curiosa es ofrecida por Gelasio de Cizico,
quien, siguiendo a Sécrates y citando una carta de Constantino,
da una lectura original del nimero 318: de ellos, 300 eran orto-
doxos, mientras que 17 apoyaban a Arrio (entre ellos, Eusebio de
Nicomedia, Te6gnis de Nicea, Maris de Calcedonia, Teodoro de
Heraclea, Menofante de Efeso, Patrofilo de Escitopolis, Narciso
de Neroniana, Teonas de Marmarica, Segundo de Ptolemaida,
ademas de otros ocho cuyos nombres no se indican). El propio
Arrio estarfa incluido en el nimero 318, ya que ocasionalmente
se presentaba en las sesiones conciliares (cf. HE II, VII, 42-44;
GCS XXV, p. 54; PG LXXXYV, 1241C-1244A).

El Concilio de Nicea sera invocado como la expresion de la
«fe de los 318 Padres» incluso por quienes rechazan cualquier
desarrollo posterior, como Timoteo Eluro, quien afirma que casi
el doble de padres en Calcedonia llegaron con el impio deseo de
eclipsar a sus predecesores de Nicea (cf. Extraits de Timothée Aelure,
PO XIII, pp. 204-205; 222; 224-225). También sera invocado por
otros como el inicio de un modelo interpretativo paradigmatico,
que autoriza una concatenacion coherente de la teologfa orto-

doxa: la cadena se prolonga sin rupturas, como sostenia Nicéforo
de Constantinopla (1828).

3 Cf. M. Aubineau, Les 318 servitenrs d’Abraban. .., p. 42.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 251
2.2. El problema de las listas de participantes

Pero atn permanece la pregunta: scuantos fueron y quiénes
fueron los participantes? Ha pasado mas de un siglo desde que se
inici6 el trabajo de reconstruccion de las listas de los participantes
en el Concilio de Nicea. Se transmiten en numerosos manuscti-
tos y en diversas lenguas. Las distintas versiones fueron editadas
en 1898 por Heinrich Gelzer, Heinrich Hilgenfeld y Otto Cuntz
en Patrum Nicaenorum nomina Latine, Graece, Coptice, Syriace, Arabice,
Armeniace, obra que aun hoy constituye el texto fundamental para
el estudio de las listas conciliares de Nicea'*.

En latin, existen multiples listas agrupadas por Turner en su
obra Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima (1899) en cin-
co familias. Los manuscritos mas relevantes son los conocidos
bajo el nombre de Collectio Dionysio-Hadriana, entregada por el
papa Adriano I a Carlomagno en el ano 774, que completa la
coleccién elaborada por el monje Dionisio el Exiguo y difundida
en Roma durante las primeras décadas del siglo VI. Las listas
latinas presentan una variaciéon en el nimero de nombres, que
oscila entre 195 y 217. En griego, Gelzer publico dos listas: una
de 212 nombres atribuida a Teodoro el Lector (primera mitad del
siglo VI), derivada de Socrates Escolastico; y otra de 165 nom-
bres conservada en el codice Vaticano gr. 44 (cuya parte final esta

" Esta edicién pionera vio la luz en Stutgart-Leipzig, en 1898. Una nueva
edicién fue presentada por C. Markschies, Stuttgart, 1995. Remitimos también a: A.
Wikenhauser, «Zur frage nache der Existenz von nizidnischen Synodalprotokollen»,
E J. Dolger (ed.), Konstantin der Grosse un seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum
Konstantins-Jubilium 1913 und zum goldenen Priesterjubilium von Mgr. Dr. A. de Waal,
Freiburg im Breisgau, 1913, pp. 122-125. V. Ruggeri, «The IV Century Greek Epis-
copal Lists in the Mardin Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)», Oréentalia Christiana
Analecta 59 (1993), pp. 315-356. Para un status quaestionis sobre las listas: S. Deste-
phen, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, 1. 3: Prosopographie du diocese d’Asie (325-
641), 2008, p. 20.



252 DIEGO E. ARFUCH

incompleta). En 1950, Ernst Honigmann public6 una tercera lis-
ta, esta vez de 301 nombres, conservada en el codice Vaticano gt.
1587. En lengua copta se ha transmitido s6lo una lista fragmen-
taria de 162 nombres, derivada también de la de Teodoro el Lec-
tor, y conservada en un manuscrito del Museo Borgia de Roma.
En lengua sirfaca, Gelzer recoge dos listas: una de 218 nombres,
traduccion de un original griego realizada en Hierapolis en los
anos 501/502. Esta lista estaba conservada en un monasterio de
Nitria, en Egipto. La segunda lista, de 221 nombres, es atribuida
a Abdisho bar Berika (11318), arzobispo nestoriano de Nisibe, y
en parte coincide con la de Teodoro el Lector. A estas se suman
otras tres listas sirfacas: una grecosirfaca de 227 nombres (Mat-
din Orth. 309), publicada por Kaufhold y Ruggieri en 1993; una
lista de 222 nombres procedente de la Crdnica de Miguel el Sirio;
y una de 214 nombres atribuida a san Maruta de Mayferqat. En
arabe existe s6lo una lista de los obispos nicenos, compuesta por
318 nombres, conservada en el manuscrito 1628 de la Biblioteca
Bodleiana de la Universidad de Oxford. Esta version larga deriva
de la lista griega. Finalmente, en lengua armenia se conoce una
lista de 211 nombres, incluida en la coleccién candénica compilada
por el Catolicos armenio Juan IIT el Filésofo (717-728).

El estudio de estas listas es arduo. Ciertamente, es posible atin
estudiar las listas previas a la fijacién del numero mistico de los
318, asi como las posteriores. En la mayoria de los casos, sélo lle-
gamos a identificar nombres de ilustres desconocidos. La pérdida
o desaparicion de las actas (en el caso de que hayan existido) es
irreparable. Un enfoque complementario consiste en agrupar los
participantes segun sus regiones geograficas, tal como también
se hace en algunas listas. Esto puede ayudar a establecer un cono-
cimiento mas preciso de las sedes mas remotas y de la sucesion
episcopal en ciertas iglesias. Los resultados que ofrece este enfo-
que para una mejor comprension de la geografia eclesiastica de la
Antigtiedad son valiosos, aunque limitados.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 253

3. Hacia los padres de Nicea «santos»

Otra posibilidad, sin duda mas rica en términos de resultados,
consiste en elaborar un dossier de santidad de los participantes
que fueron efectivamente venerados y tuvieron un culto”. En
este sentido, es necesario establecer primero las coordenadas ha-
glograficas, es decir, los elementos que definen el contexto tem-
poral'®, espacial'” y cultural’ dentro del cual se desarrolla la vida
de un santo o martir. Estas coordenadas permiten contextualizar
la historia del santo, destacando su relacién con el entorno y su
insercion en la tradicién cristiana.

Una opciéon metodolégica podria consistir en elaborar una
lista de los santos conocidos. En este marco, se pueden iden-
tificar aspectos sumamente interesantes desde dos angulos. El

'S Para cuestiones de método hagiografico remitimos a los estudios de: R. Ai-
grain, I’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Bloud et Gay, Paris 1953 (es
muy util la reedicién con bibliografia actualizada por R. Godding, Société des Bol-
landistes, Bruxelles 2000); R. Grégoire, Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura
agiografica, Monastero S. Silvestro Abate, Fabriano 1987.

16 Se refiere al periodo histérico en el que vivié el santo o martir. Esto incluye
las fechas de nacimiento, vida, suftimiento y muerte, frecuentemente vinculadas a
la persecucion de los cristianos o a acontecimientos historicos significativos de la
época. La coordenada temporal es crucial, ya que las hagiografias presentan ha-
bitualmente a los santos como figuras que trascienden el tiempo, pero que estin
siempre situadas en un contexto histérico especifico.

' Hace referencia a los lugares donde el santo vivid, predicéd o suftié. Esto
puede incluir la ciudad o regién de nacimiento, los sitios donde desarrollé su mision
y el lugar de su martirio. ILa localizacion geografica suele estar cargada de simbolis-
mo y puede ser determinante para la identificacién de la santidad del individuo (por
ejemplo, si el santo padeci6 en un lugar emblematico para la fe cristiana).

'8 Refleja el contexto social, politico y religioso en el que vivié el santo. Las
hagiografias suelen incluir descripciones del entorno cultural, como la relacién del
santo con otros miembros de la Iglesia, las persecuciones que sufrié por parte de
las autoridades civiles o religiosas, y cémo su vida refleja las tensiones religiosas de
su tiempo (por ejemplo, luchas contra herejias o enfrentamientos con autoridades

paganas).



254 DIEGO E. ARFUCH

primero seria el estudio de los obispos ‘santos’ conocidos que
participaron en Nicea y de la hagiografia construida en torno
a uno o varios de ellos, o en la que ellos mismos intervinieron
activamente. Podemos pensar, por ejemplo, en Alejandro de Ale-
jandria, Atanasio, Espiridién de Tremitunte, Nicolas de Mira, Hi-
pacio de Gangra, Eustaquio de Antioquia, Pafnucio de Egipto,
Osio de Coérdoba, entre otros’. Mencionamos estos nombres
por su caracter emblematico, y cada uno presenta un problema
historiografico particular. Alejandro de Alejandria y Atanasio
representan una version concreta de los acontecimientos: son al
mismo tiempo sujetos y objetos del debate y de la construccion
hagiografica. En particular, Atanasio desempend un papel activo
en dicha construccion: su Vita Antonii fue un valioso vehiculo
para transmitir sus ideas sobre la fe nicena®.

Lo que sorprende es que, al buscar el dossier hagiografico de

Alejandro, nos encontramos ante un casi «minimalismo hagiogra-
ficon: su culto se reduce a una conmemoracion litdrgica en el

' Alejandro de Alejandtia: en las Aeta Sanctorum (Februari 111, p. 639-644) hay
una reconstruccion de su vida con extractos de Eusebio, Socrates, Gelasio y Te-
odoreto. Hay, ademas, un fragmento de la vida metafrastica de Atanasio, que cuenta
la infancia de Atanasio y cémo Alejandro lo encontré bautizando validamente en
la playa. No hay una hagiografia desarrollada en torno a su persona. Se desconoce
la fecha de su muerte. Para los coptos es celebrado el 22 o 23 pharmuthi (barnudah),
es decir, abril; para los griegos su fiesta era el 18 de enero, para otros el 1 de abril
o el 26 de febrero. Cf. Atanasio de Alejandria: Synax. Constantingp. Coll. 647, n. 21
(BHG 183-186i; BHO 112-117). Espiridén de Tremitunte: Martyrologinm Romanum,
p. 558. Hipazio de Gangtres (o de Cilicia): Martyrologium Romanum, p. 515; Synax.
Constantingp. Coll. 233, n. 2, 222-224. Eustaquio de Antioquia: Acta SS. Tulii, IV, Am-
beres 1725, pp. 130-144; Synax. Constantinop. Coll. 480, 732, 917. BHG 644-644e.
Pafnucio de Egipto: el Synaxario Alejandrinolo conmemora el 9 de febrero. Cf. BHG
2330-2330a; BHO 839-840. Nicolas de Mira (Bari): cf. BHG 1347-1364z. Al cual
nos referiremos en breve.

* La historiografia actual reconsidera el rol, la calidad de las fuentes y las narra-
ciones hechas por los paladines de la ortodoxia. Remitimos a los recientes estudios
de A. Martin, E. Prinzivalli y S. Fernandez para la reconstruccién de los hechos.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 255

sinaxario de Constantinopla (celebrado el 22 o 23 de abril segin
los coptos, el 18 de enero en el calendario griego, y en Occidente
el 26 de febrero)*'. No existe un desarrollo legendatio en torno
al paladin de Nicea. Si bien se atestigua un culto, no encontra-
mos otros elementos propios del «maximalismo hagiografico»
(escritos como vitae, passiones, leyendas; ni reliquias o santuarios).
Habra que esperar a Atanasio, «columna de la iglesia», «padre de
la ortodoxia» -como lo llama la hagiografia- cuyo culto representa
un momento culminante en la hagiografia nicena. De hecho, es
uno de los primeros obispos no martires en ser venerados, y su
figura recorre la historia del cristianismo. I.a memoria de su «gran
y apostolica almay, como la definfa san Basilio (cf. Epistola 80, PG
32, 456B), fue objeto de veneracion y de una riquisima produc-
cion hagiografica (en diversos sinaxarios otrientales, el Martirologio,
Meneos, vitae, epitomes, iglesias consagradas a €l, reliquias y su #rans-
latio, asi como en la iconografia, como por ejemplo en Roma, en
un fresco del siglo VIII ubicado en la nave izquierda de la iglesia
de Santa Maria Antigna, donde aparece entre san Epifanio y san
Nicolas)*.

Espiridon plantea otro problema. El santo pastor de Tremitunte,
en Chipre, que habia firmado las conclusiones del Concilio de
Sérdica enviadas por Atanasio, aparece como un taumaturgo y
modelo de santidad en las Historias eclesidsticas, pero no figura en
las listas de participantes del Concilio de Nicea. Sin embargo, la
hagiograffa de Espiridon ciertamente lo presenta como asistente
al Concilio ecuménico™. La duda es: ¢Espiridon confiere autoti-

' Cf. Bibliotheca sanctorum, vol. 1, pp. 768-770.

* Cf. D. Stiernon, Atanasio, Bibliotheca Sanctornm, vol. 2 (1962), pp. 521-547 y W. De
Gruneisen, Sainte-Marie-Antigune, Roma 1911, tav. Icon. XXI-A, fig, 76, pp. 510-511.

» Hemos estudiado esta cuestion en: D. Arfuch, Hagiographica et dogmatica Cypria.
Estudio sobre el cristianismo chipriota del siglo V" al VI en la consolidacion de la antocefalia,
Nerbini-Augustinianum SEA 158, Roma 2020, pp. 52-54 y pp.109-112.



256 DIEGO E. ARFUCH

dad a Nicea? ;Por qué las fuentes lo presentan como uno de los
santos padres ortodoxos anti-arrianos? ¢Serfa demasiado banal
pensar que la resistencia que suscitaba el homoousios niceno debia
ser sostenida por personajes santos y carismaticos? La misma
pregunta podria aplicarse al caso de san Pafnucio de Egipto, otro
santo popular y que despertaba adhesion indiscutida como uno
de los protagonistas del monacato egipcio.

Otro punto critico en la historiografia es la participacion de
Nicolas de Mira o de Bari. El carismatico santo, cuyo dossier
hagiografico es uno de los mas ricos del Oriente cristiano, ha sus-
citado un notable interés y ha dividido a los historiadores entre
quienes postulan su participacion en el concilio del 325 y quienes
consideran imposible tal asistencia. La duda en este caso serfa:
¢Nicea confiere autoridad a Nicolas, o es Nicolas quien la otorga
a Nicea? El problema radica en que la vida (o vidas) de Nicolas
son tardias, y el origen de su culto se remonta al siglo VI, cuando
asistimos a un proceso de reescritura hagiografica, en el que el
interés principal parece ser aumentar las listas de los participantes
del concilio™.

Una vez establecidos los posibles participantes canonizados
como santos, el camino a seguir puede ser el estudio del dossier
hagiografico de cada uno de ellos, atendiendo a su irradiacion
cultual, geografica, literaria y teolégica. Los resultados de esta in-
vestigacion pueden ofrecer aportes valiosos en distintos niveles:
permiten comprender como se percibia Nicea en la época del
hagiégrafo o del santo venerado, cémo fue recibida a nivel popu-
lar (e incluso monastico) en los diversos contextos de circulacion
de los textos sobre el Concilio. En otras palabras, permiten ob-

* Cf. G. Cioffari, «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra filo-
logfa, storia e agiografian, Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP. Domenicani, vol. 4, n.°

3 (2018), pp. 7-80.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 257

servar como se divulgaban las problematicas del arrianismo, del
homoousios, de la doctrina del Logos, del monarquianismo, y de las
posiciones de los llamados «ortodoxosy, asi como la sucesion de
sutilezas teoldgicas expresadas y debatidas en sinodos, simbolos,
epistolas, etc.

3.1. La anti-hagiografia

Pero también podemos considerar otro camino muy comun en
la retérica antigua, que podriamos denominar anti-hagiografia. Se
trata, por asi decitlo, del reverso de la medalla hagiografica: a través
de la narracién de las vidas o muertes de figuras opuestas a los
valores cristianos, pone en evidencia las virtudes contrarias a las
de la fe. En lugar de exaltar los sacrificios y la moral ejemplar de
los santos, la anti-hagiografia se centra en los vicios y defectos de
aquellos que se oponen a la fe o a la moral cristiana. Este tipo de
literatura describe la arrogancia, la temeridad, la audacia destructi-
va, la maldad, el odio y la perfidia como rasgos dominantes de los
perseguidores o de quienes, con sus acciones, traicionan los prin-
cipios fundamentales del cristianismo. Asi como las hagiograffas
glorifican el sacrificio y la virtud, las anti-hagiografias hacen lo
propio con la condena y el deshonor, retratando a los malhechores
y opresores no sélo como figuras corruptas, sino como ejemplos
de la perversidad contra la cual lucha el cristianismo.

El objetivo de la anti-hagiograffa es, por tanto, mostrar la fra-
gilidad y la decadencia moral de los perseguidores, destacando la
justicia divina que, tarde o temprano, alcanza a los responsables
del mal. A través de estas narraciones se busca desmontar la
imagen glorificada de los opresores, presentandolos en situa-
ciones de humillaciéon y fracaso como castigo merecido por su
enfrentamiento con los valores cristianos. De esta manera, este
género literario no sélo contrapone el bien y el mal desde una



258 DIEGO E. ARFUCH

perspectiva teoldgica, sino que también invita a reflexionar sobre
el destino de quienes abrazan el vicio en lugar de las virtudes cris-
tianas, y sobre cémo la moral cristiana concibe la justicia como
un principio que inevitablemente prevalecera sobre la corrup-
cion. En este sentido, Arrio, Eusebio de Nicomedia, Patréfilo de
Escitopolis y otros personajes defensores de la doctrina arriana
o aliados de sus seguidores, fueron objeto del proceso tipico de
construccion hagiografica inversa: para exaltar a un martir o a un
santo, es necesario oscurecer a su antagonista®.

Este enfoque puede abrir grandes lineas de investigacion. Por
razones de brevedad, presento concisamente dos testimonios
significativos sobre la muerte de Arrio: uno de finales del siglo
IV y otro del siglo X, a saber, Epifanio de Salamina y Severo de
Aschmounain.

% En obras como De Mortibus Persecutorum de Lactancio, Historia Ecclesidstica de
Eusebio de Cesarea, Apologia de Tertuliano y E/ Martirio de Policarpo, los persegui-
dores de los cristianos son presentados de manera despectiva, destacando sus vicios
y la justicia divina que los alcanza. Lactancio desctibe la muerte humillante de em-
peradores como Diocleciano y Maximiano, mostrando cémo su crueldad hacia los
cristianos los conduce a un destino de sufrimiento y desesperacion. Eusebio retrata
a Nerén como un emperador depravado y malvado, cuya caida refleja la justicia
que Dios impone a los opresores. Tertuliano denuncia la maldad y la hipocresfa de
los gobernantes romanos que persiguen a los cristianos, mientras que E/ Martirio
de Policarpo contrapone la arrogancia y la violencia del procénsul con la serenidad
y la dignidad del mértir. Estos textos subrayan el contraste entre los vicios de los
perseguidores, como el orgullo y la perfidia, y las virtudes cristianas, presentando
la muerte de los opresores como un castigo merecido por su maldad. De Mortibus
Persecutornm relata la muerte de los emperadores romanos que persiguieron a los
cristianos, en particular aquellos que llevaron a cabo persecuciones severas, como
Diocleciano. Lactancio utiliza estos relatos sobre la muerte de los perseguidores
pata ilustrar la justicia divina, mostrando cémo quienes intentaron destruir la fe cris-
tiana recibieron castigos terribles. Asi, la obra refleja un enfoque de anti-hagiografia,
en el cual no se glorifica a los perseguidos, sino que se pone de manifiesto el castigo
infligido a los perseguidores, como una forma de vindicacién. Cf. Lattanzio, Come
muoiono i persecntori, ed. M. Spinelli, Roma, Citta Nuova 2004.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 259

Epifanio, en el segundo libro del Panarion, en su implacable
lucha contra los herejes, nos ofrece una version muy particular de
los hechos, coherente con su finalidad: la ortodoxia triunfa facil-
mente sobre los errores diabdlicos. «Un espiritu satanico -como
dice la Escritura- se introdujo en Arriox, cuya herejia, afirma, per-
dura aun en su tiempo. La fe de Arrio es calificada como una «fe
delirante, mds aun, una falta de fe o, mejor, una mala fe». Epifanio
presenta la doctrina arriana como «el veneno de sus expresiones
blastemas» (Pan. 7, 1). La actividad de Arrio es constantemente

denunciada: «fomentaba en secreto su complot contra la Iglesia»
(Pan. 9, 2)*.

Constantino escribe una carta a Arrio en la cual le expresa que:

un mal intérprete es, propiamente, una imagen y representacion
del diablo. [...] Tras una larga refutacion basada en las divinas
Escrituras, afladié también un verso de Homero, dirigiéndoselo
al hereje a modo de severa recriminacion. He considerado opot-
tuno reproducitlo aqui: “Vamos, Ares Ario, hacen falta escudos!
Pero t4, por favor, no lo hagas. Al menos que te contenga la
amistad de Afrodita” (Pan. 9, 4).

La autenticidad de este pasaje y de la carta ha sido puesta en
duda, pero lo que aqui nos interesa es que, segun la version de
Epifanio, el juego de palabras Ares-Arese resulta util para reducir
a Arrio a una doctrina alineada con las divinidades paganas. Asi
como Ares era el dios de la guerra, Arrio habria introducido el
conflicto dentro de la Iglesia. Se narra la muerte de Arrio, quien
estaba conspirando junto a Eusebio de Nicomedia para convocar
un concilio en Constantinopla y convencer al emperador de que

* Epifanio di Salamina, Panarion (Libro secondo), ed. G. Pini, Morcelliana,
Brescia 2016.



260 DIEGO E. ARFUCH

lo respaldara. El obispo de la ciudad, Alejandro de Constantino-
pla, al conocer esta amenaza:

pas6 un dia y una noche enteros llorando y afligiéndose, orando
a Dios para que tomara su alma y no permitiera que se con-
taminara por el contacto con Arrio, o bien que realizara algin
milagro; y asi fue. En efecto, Arrio, durante la noche, sali6 para
satisfacer una necesidad corporal urgente, lleg6 a la letrina y se
sento: fue hallado jadeando y sin vida; se lo encontré alli, exha-
lando en ese lugar maloliente sus excrementos, del mismo modo
que habfa difundido impuras doctrinas de fe (Paz. 10, 3).

Epifanio hace morir a Arrio antes del Concilio de Nicea con
una intencién claramente anti-hagiografica; en otras palabras, la
historia esta al servicio de una construccion inversa a la hagiografia.
De hecho, el relato del concilio prosigue con tonos de irenismo:

después de estos hechos, el emperador, que habia puesto todo su
empeno en favor de la Iglesia, debido a las ya numerosas divisiones
entre sus miembros y a los cismas que se producian en su interior,
convoco un concilio ecuménico con la participacion de 318 obis-
pos, cuyos nombres atin conocemos hoy. En la ciudad de Nicea,
ellos excomulgaron la doctrina de Arrio y confirmaron, mediante
una confesion comun, la fe ortodoxa de los padres, transmitida sin
alteracion por los apostoles y los profetas (Pan. 11, 1).

Inmediatamente después, sigue una exposicion muy abreviada
de los acontecimientos y decisiones del concilio (como la fecha
de la Pascua), presentando el conflicto arriano como una cuestion
ya resuelta®’. Al final de su presentacion sobre Nicea, Epifanio re-

7 Como lo nota justamente E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di

Nicear, pp. 219-241, aqui p. 223.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 261

toma la anti-hagiografia sobre Arrio: «Nuestro Arrio, entonces,
fue inspirado por una fuerza diabdlica y, arrastrado por la impru-
dencia de un lenguaje sin freno, alzé su lengua contra su Seflor»
(Pan. 12, 1),y expone la doctrina arriana en una clave fuertemente
subordinacionista, siguiendo la exégesis de Proverbios 8, 22-25:
«El Sefior me cre6 como principio de sus caminos». Epifanio
parece encontrarse en una posicion comprometida, ya que por
un lado presenta la muerte vergonzosa de Arrio como un castigo
divino y la rapida resolucién del conflicto en Nicea, pero luego
se ve obligado a dedicar largos pasajes a las polémicas politicas y
dogmaticas en torno a las decisiones tomadas en el concilio y a la
interpretaciéon de innumerables pasajes biblicos de considerable
extension, lo que muestra claramente que el conflicto arriano no
se resolvié de forma tan sencilla (13-80).

La presentacion de la muerte de Arrio nos sitia en el con-
texto de la anti-hagiografia: el relato describe un castigo divino
que golpea al perseguidor de la fe, Arrio. El texto contrapone las
virtudes de Alejandro de Constantinopla (profundamente angus-
tiado ante la amenaza representada por Arrio) con la humillacién
de la muerte de este ultimo. En lugar de exaltar la figura del perse-
guido o del oprimido, como es tipico en una hagiografia, aqui se
presenta la muerte de Arrio de manera grotesca, casi vengativa,
como si la justicia divina se manifestara de manera cruel pero
justa ante el error del hereje. Alejandro se muestra profunda-
mente turbado, llorando y rogando a Dios para que su alma no
se vea contaminada por el contacto con Arrio, cuyo pensamiento
herético lo aterrorizaba. No busca una venganza personal, sino
una intervencion divina que lo libre de la «contaminacién». Esto
refleja el temor reverente y la pureza de Alejandro frente a la
corrupcioén representada por Arrio.

Sin embargo, la muerte del heresiarca es descrita de forma
humillante y ridicula: Arrio, el hombre que intent6é corromper la



262 DIEGO E. ARFUCH

fe cristiana, muere en una situacion fisica degradante. La escena
en la que muere sentado en la letrina, expulsando sus excremen-
tos, tiene una fuerte carga irénica: quien pretendia distorsionar
las ensefianzas de Cristo termina de manera repugnante, como
si el castigo divino lo obligara a expiar sus actos mediante la mas
elemental de las humillaciones. Ademas, la imagen de Arrio como
propagador de «doctrinas impuras», hallado finalmente en un es-
tado igualmente impuro, refuerza la idea de que su muerte
constituye una manifestaciéon de la justicia celestial.

Esta vision de la muerte de Arrio no soélo lo priva de toda
dignidad o heroicidad, sino que lo presenta como un anti-santo,
cuya caida estd marcada por la repulsién y la descomposicion,
tanto fisica como moral. Mientras que en una hagiografia tradi-
cional la muerte de un martir se concibe como una transicion
hacia la gloria, en esta anti-hagiografia la muerte del heresiarca se
transforma en un acto de justicia moral, una advertencia contra
la falsedad y el error de quienes pretenden imponer doctrinas
corrompidas.

El otro ejemplo notable es el de Severo, obispo de
Aschmounain, principal representante de la Iglesia copta jacobita
durante el siglo X. Fue uno de los primeros autores coptos en
escribir en lengua arabe. En su Historia de los concilios, presenta los
hechos desde una lectura teoldgico-salvifica, comenzando con
el llamado y la obediencia de Abraham y el Exodo de Egipto,
pasando por los profetas hasta la llegada del Hijo del Hombre.
En el segundo capitulo, expone la causa del concilio de forma
sorprendente:

la paz no habia dejado de extenderse a todos los pueblos, la bue-
na armonia y la concordia eran generales, tanto que «el leén y
el lobo se alimentaban del mismo alimentow», «la pantera y los
ciervos dormian en el mismo lugar, hasta que un hombre de la
ciudad de Alejandria, llamado Arrio, que tomo en sus manos la



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 263

causa de la herejfa, [...] pronuncié conceptos engafiosos y ofrecio
interpretaciones erroneas; a sus propios ojos se consideraba un
sabio: pretendia que el Verbo de Dios, por medio del cual existen
el cielo y la tierra, habia sido creado, y que la sabiduria que ha
puesto orden en las criaturas y las ha delimitado segin su natu-
raleza, también habia sido creada®,

A siglos de distancia, las posiciones aparecen estereotipadas,
pero se percibe el reflejo de una controversia interna dentro del
clero alejandrino. Lo interesante es que sitda el inicio de la dispu-
ta bajo el episcopado de «Pedro el Martir, obispo de Alejandriax.
Es el «gran doctor Pedro quien prohibié y advirtié que era el de-
monio quien hablaba por boca de Arrio. Pedro tuvo una vision:

El Sefior Jesus se le presenté con un manto rasgado. Pedro le pre-
gunto: “Seflor, ¢quién ha rasgado tu manto?”. Y ¢él le respondio:
“Ha sido Arrio quien lo ha rasgado”, y le ordené que no lo re-
cibiera en la iglesia ni lo admitiera en la asamblea de los fieles.
Pedro comunicé esta recomendacién a sus discipulos Aquilas y
al presbitero Alejandro™.

Segun Severo, la llegada de Diocleciano, «el maldito», con su
persecucion, buscaba matar al santo Pedro, ya que en sus escritos
habia atacado el culto a los idolos. «El primero en dar testimonio
de su fe fue Timoteo, obispo de Roma, y el tltimo fue el virtuoso
Pedro, obispo de Alejandria». Tras el martirio de Pedro, Aqui-
las le sucedi6 en la sede episcopal sobre «la catedra del apostol
Marcosy». Arrio multiplicé sus suplicas para ser admitido. Aquilas
aceptd, y de hecho, «su episcopado no duré mucho tiempo, sélo

# Sévere Ibn Al-Moquaffa’, Histoire des conciles, eds. L. Leroy ; S. Grébaut, PO 29
(6.4), Brepols 1971, capitulo II, p. 478.
# Cap. 11, p. 480.



264 DIEGO E. ARFUCH

tres meses. «El anciano Alejandro le sucedié en la dignidad
sacerdotaly, «Arrio lo maldijo y continué difundiendo su doctrina
hasta los confines del mundoy.

El capitulo III comienza con el elogio de Elena, «mujer piadosa
y santa», y con la historia de la vision de Constantino antes de la
batalla que lo transformé en emperador. En la pluma de Severo,
cuando Constantino escuch6 la doctrina de Arrio, convoco «una
reuniéon general de obispos de todas las provinciasy; asistieron
«318 obispos reunidos en la ciudad de Nicea, en la provincia de
Bitinia, en Asia, el dia 17 de Harizan, en el afio 637 de la era
del rey Alejandro, 296 afios después de la Ascension de Nuestro
Sefior Jesuctistor™.

Elias-Ali ben-Obeid, obispo nestoriano de Damasco, afirmé
que «fueron dos mil ochocientos cuarenta y ocho. Es una afir-
maciéon que no se encuentra en ningun otro libro, y yo no he
encontrado ningin sabio que la haya transmitido de ese modo, a
pesar de los numerosos detalles que ofrece y del relato pormeno-
rizado que presenta. No se menciona el nimero en absolutow,
[...] «una prueba de su falsedad es que no encontramos ninguna
alusion a un concilio distinto del de los 318». Severo muestra su
preocupacion por esos rumores que circulaban entre los fieles,
pues, si realmente hubieran participado 2848 obispos y solo 318
hubieran sostenido la doctrina de Nicea, estos habrian constituido
un grupo minoritario. Posteriormente, Severo aborda brevemente
las diferencias en torno a las fechas del concilio (mes de julio
o agosto, Harizan o Tamouz) y pasa a considerar las listas, los
nombres y las ciudades de los participantes, reconociendo que de
la mayoria ya no sabemos quiénes eran ni cuales eran sus respec-
tivas sedes’.

N Cap. 11, pp. 483-484.
3 Cap. 111, pp. 485-487.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 265

La lista esta dividida por regiones, comenzando con Egipto,

que cuenta con 15 participantes cuyas sedes, en tiempos de Seve-
ro, ya existian o habian sido destruidas y desaparecidas. Propor-
ciona el nombre y la sede de «19 de Palestina», «12 de Fenicia»
y luego 8 de «otras provincias». «Se dice que Tomas, obispo de
Mar’ach, estuvo presente en el concilioy y que:

sufrié un terrible suplicio por parte de los herejes, quienes le
cortaron 25 partes del cuerpo. Pero no he podido verificar este
hecho ni he encontrado ninguna mencién en los anales eclesiasti-
cos ni en los Actos de los concilios. Quiza el autor lo encontrd
en los anales de la Iglesia de Oriente. Puedo, si quiero, demostrar
que se trata de un error; la prueba de la falsedad de esta afir-
macion consiste en que los arrianos no tenfan ningin poder ni
influencia antes del Concilio de Nicea, no podian encarcelar a
los obispos ni hacerles dafio en ese periodo, porque eran apenas
un pufado de personas. Sin embargo, su poder se fortalecié un
poco después del Concilio, cuando muri6 el piadoso Constanti-
no y Constancio ascendi6 al trono, asf como bajo el reinado del
emperador Valente. Alejandro murié y Atanasio le sucedié™.

El relato retoma a los participantes, pero dado que los numeros

no llegan a 318: «El nimero total de obispos de Occidente, es

decir Egipto, Roma, Armenia sirfaca, Africa y otras provincias

que tomaron parte en este concilio fue de 224, mientras que los
obispos otientales sumaban un total de 94»”. En el capitulo V se
describe el desarrollo de la reuniéon presidida por Constantino:

cuando tomaban posesion de sus sedes, el numero habitual era
de 319 y cuando se retiraban eran 318. Examinaron la causa de

2 Cap. 1V, pp. 489-491.
» Cap. 1V, p. 491.



266 DIEGO E. ARFUCH

Artio y concluyeron que se habia apartado de los caminos de
la verdad. Habia estudiado los libros de Armhatis** y seguido su
doctrina, habfa introducido un lenguaje nuevo y una religién in-
ventada, pretendiendo que el Hijo de Dios, que es la figura de su
sustancia y su imagen eterna, fuera una criatura y que hubo un
tiempo en que él no existia™.

Tras el relato de la doctrina impia de Arrio, que hacia del Hijo
y del Espiritu Santo dos criaturas, y el comentario a los canones
bajo las térmulas habituales, se presenta la muerte de Arrio con
algunas variantes™. El emperador pidi6 a Alejandro que acogiera
a Arrio en su comunidad. Alejandro:

le respondié que se ajustaria a lo que se le pidiera el domingo
siguiente: cuando fuésemos a la Iglesia de Dios y regresasemos a
su servicio, orarfamos para saber si querfa acoger a ese hombre,
y le pedirfamos que nos diera una sefial a nosotros que somos
sus servidores. Cuando lleg la hora de la oracion, el venerable
obispo Alejandro entr6 en el Santo de los Santos rodeado de
sacerdotes, y no cesaba de humillarse ante Dios e invocarlo para
que revelara la cuestién de Arrio. Al llegar el momento de leer el
Evangelio, Arrio se prepar6 para mezclarse con los sacerdotes y

* En la version en etiope de la Historia de los concilios, el texto transmite Argenes, 1o
que remite ciertamente a Origenes. Arrio, ademas, habria dleido los libros de Platon
sobre la anterioridad del Padre de todo al Creador. Profesé esta fe manifiestamente
cuando hubo estudiado Platén y adopté su sistemar. Version etiépica: PO 29, cap.
V, p. 630. De mas esta recordar la influencia del medio-platonismo en la obra y exége-
sis de Origenes. Esta presentacion anti-hagiografica de la escuela origeniana va en la
linea de la interpretacién de Samuel Fernandez, en las obras ya mencionadas, sobre
el conflicto arriano en el seno de la tradicion alejandrina.

» Cap. 'V, pp. 492-493.

* En etiope la version de los hechos es mucho mis breve, concentrandose en
las diferencias entre la formulacion de los articulos del credo y en la version de los
adversarios: el autor los cataloga de «nestorianosy.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 267

hacer con ellos las oblaciones, pero sintié dolores en las entrafas y
problemas intestinales; salié para ir a los lugares apropiados, pero
sus entrafias y todo lo que habia en su vientre cayeron al suelo, y
quedo rigido, muerto. Cuando llegd la hora del sacrificio, el obis-
po lo buscé y no lo encontré. Envié a buscatlo y lo encontraron
en el estado que hemos descrito. Tal fue el castigo extraordinario
que lo golped y la maldad vengativa que lo devoré. La asamblea
agradeci6 al Creador haber presenciado el castigo que golped al
impostor debido a su deslealtad y sus malas intenciones, y que
habfa manifestado la obediencia oculta y el mal hecho en el nom-
bre de Dios. El Tedlogo transmite el castigo que golped a Arrio
y dice en su homilia a los egipcios: “Las oraciones del sacerdote
puro destruyeron al sacerdote desafortunado, y la invocacion del
piadoso prelado destruyé al sacerdote mentiroso™’.

Entre la muerte de Arrio presentada por Epifanio y la narrada
y transmitida por Severo existen diferencias elocuentes. Severo
interpreta al obispo Alejandro como si fuera el Alejandrino y no
el homoénimo obispo de Constantinopla. Para Severo, Arrio so-
brevive al concilio y busca ser readmitido en la iglesia de Ale-
jandria; por ello sitia su muerte en un ambito cultual. Con el
paso de los siglos, el recurso anti-hagiografico se vuelve aun mas
elocuente y enriquecido, pues, al celebrarse los santos misterios,
se produce su tragico desenlace. Lo que permanece claro es que,
pese al paso del tiempo, la polarizacién y problematica dentro
del clero alejandrino se mantiene; asi, Pedro, Aquilas y Alejandro
estan en conflicto directo con Arrio, conflicto que no es sélo
teologico, sino también una lucha de fuerzas y popularidad den-
tro de la comunidad de la capital egipcia.

El abundante y perdido material, especialmente desde la parte
arriana, y la correspondencia entre obispos previa a Nicea no nos

7 Cap. 'V, pp. 499-500.



268 DIEGO E. ARFUCH

permiten comprender como se desarrollaban los acontecimientos,
pero en los textos hagiograficos posteriores se encuentran alu-
siones y topicos que podrian sugerir fragmentos de una historia
perdida. Por ejemplo, el historiador ‘arriano’ Filostorgio afirma
que la eleccién de Alejandro como metropolitano de Alejandria
fue gracias al apoyo de Arrio (cf. Filostorgio, HE, 1, 3), mientras
que Teodoreto sostiene lo contrario, afirmando que Artio pos-
tulaba su candidatura y se convirtié as{ en enemigo mortal de
Alejandro (cf. HE 1, 2, 8-11). Este dato nos habla de manera
clara y contundente sobre la dificil situaciéon en que se encon-
traba Alejandro tras afrontar el cisma meleziano en su extensa
metrépoli y, al mismo tiempo, encontrar en Arrio un adversario
carismatico que podia opacarlo o causarle problemas de gobier-
no. Ciertamente, como concluye E. Prinzivalli, la polémica y el
propio Concilio de Nicea tuvieron un importante componente
politico y humano-caracterial, pero fue una problematica de in-
dole teoldgica™.

No creemos, sin embargo, que sea casual que las alusiones a
la doctrina de Arrio como discipulo de Origenes sean una simple
denominacién genealdgica de herejias. El profesor M. Simonetti
ya habia sefialado que la problematica arriana provocé una crisis
entre los representantes de la Logostheologie”. Y los antiguos tam-
bién lo percibfan asi. Lo encontramos en los sinodos del siglo
VII, en los Anales (cf. Lzber X111, PG CXXXIV, 1113A, 1112B)
de Ioannes Zonara (11145), donde la herejia de Arrio se remon-
ta a Origenes. Esto es interesante porque, mas alla del topico
clasico heresiolégico sobre la paternidad de las herejias y de una
construccion anti-hagiografica, la crisis entre los te6logos del Lo-
gos estuvo presente antes y después de Nicea.

# Cf. E. Prinzivalli, «Quadro stotico-teologico generale di Nicear, pp. 219-241.
¥ Cf. M. Simonetti, La ¢risi ariana nel IV secolo, Roma, 1975 (SEA 11), passin.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 269

4. La fiesta de los «santos» padres del Concilio de Nicea:
los calendarios litirgicos, los martirologios y la epigrafia

Otro camino es el estudio de la memoria litargica de la fiesta de
los 318 santos Padres en la Iglesia Oriental. En la investigacion,
ademas de las fuentes utilizadas para reconstruir el evento de
Nicea, deben considerarse también otras fuentes, como por ejem-
plo los calendarios liturgicos, los sinaxarios y la produccion epi-
grafica. El proceso estudiado es ciertamente artificial, pues una
canonizacion colectiva de todos los participantes es insostenible
desde el punto de vista histérico, dado que la recepcion de Nicea
tard6 casi un siglo en aclimatarse, y las disputas del periodo post-
Nicea muestran claramente el vivo desacuerdo que suscité la
confesion del homoousios.

La primera evidencia de la fiesta litargica parece ser el testimo-
nio de Severo de Antioquia en una homilia del 3 de noviembre de
517, que conmemora a «Constantino, el emperador verdaderamente
piadoso, y a los 318 santos padres y obispos»*. La fiesta parece
haber ingresado al calendario bizantino en tiempos del Concilio
de Calcedonia (451), en favor de una conmemoracioén de los
primeros cuatro concilios (sin duda el 16 de julio de 518, durante
una revuelta popular que buscaba la destitucion de Severo de An-
tioquia, cf. el relato de los eventos en el concilio de 536: Mansi,
VIII, col. 1058-1066). Posteriormente, en el VII Concilio (Nicea
IT en 787) se le asign6 una fecha propia, como fiesta autbnoma
de los 318 padres, el 29 de mayo (Sinaxario, p. 716). Hoy en dia,
la fiesta se celebra el séptimo domingo de Pascua o el octavo de
la Ascension®.

¥ Severo, Homilia CXI1, PO XXV, p. 796. Cf. M. Aubineau, Les 318 serviteurs
d’Abrabam..., p. 40.
4§, Salaville, «I.a féte du concile de Nicée et les fétes de conciles dans le rite

byzantiny, Echos d’Orient XXIV (1925), pp. 445-470.



270 DIEGO E. ARFUCH

Las iglesias orientales celebran de manera especial la fiesta de
Nicea, la «fiesta de los 318 santos Padres». En la tradicion bizanti-
na, cae el séptimo domingo después de Pascua y también se cele-
bra en otra fecha, el domingo siguiente al 13 de julio, junto con
la fiesta del Concilio de Calcedonia y de otros concilios ecuméni-
cos*™. Quizas la fiesta litdrgica fue introducida en el calendario
copto como reaccion a la fiesta de Calcedonia establecida por los
calcedonianos en 518. En el estudio de los menologios orientales
se pueden considerar detalles que a primera vista pueden parecer
menos importantes. Por ejemplo, en el Menologio sirfaco, 3 de
noviembre: «El Concilio de los 318 Padres y el emperador Teo-
dosion, es notable que se festeje a Teodosio como santo el mis-
mo dia de la fiesta del concilio niceno, pues con Teodosio puede
sefialarse la victoria del neo-nicenismo, como lo denominamos
hoy, de los padres capadocios y del Concilio de Constantinopla
de 381%.

En el Typikon Constantinopolitano (Patm. 266) de los siglos IX-
XI aparece la mencion de los «santos Padres del primer sino-
do de Nicea y del bienaventurado (makarion) Alejandro, papa de
Alejandria, y del impio (dyssebosis) Ario, iniciador de la herejiar.
Observamos que en los libros litargicos la hagiografia y la an-
ti-hagiografia ya estan constituidas y en acto. Por su parte, el si-
naxario arabe-jacobita (redaccion copta) nos transmite su deseo
de exactitud historica:

* Este sinaxario tiene una datacién que oscila del siglo V al VII. Por su parte,
en la tradicién armenia, la fiesta es el sabado que precede la semana de preparacion
a la exaltacion de la Santa Cruz; en la iglesia siria el 29 de mayo; en la iglesia copta
el 9 de noviembre (otros sinaxarios dan otras fechas fijas: 5 de noviembre, 16 de
noviembre y 18 de septiembre)

B Cf. Martyrologes et ménologes orientanx, 1-X111, E. Nau, 1974, p. 35.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 271

El noveno dia del mes de Hatour» (es decir, el 5 de noviembre),
«se reunieron los 318 padres en la ciudad de Nicea en tiempos
del emperador Constantino; entre ellos estaban los jefes de las
cuatro sedes patriarcales: Anba Alejandro, patriarca de Alejan-
dria; Jacinto (patriarca de Roma); Silvestre, patriarca de Constan-
tinopla, y (Eustaquio), patriarca de Antioquia. Este concilio fue
convocado contra Arrio, un sacerdote de Alejandria. El afirmaba
que el Hijo es creado en cualquier caso. Estos santos eran Pa-
dres llenos de méritos. Entre ellos habfa quienes ocupaban un
rango igual al de los Apostoles: resucitaban a los muertos, cura-
ban enfermedades graves, sanaban heridas peligrosas. No habia
entre ellos ninguno que no hubiera sido sufrido tortura por la
fe: a algunos les habian clavado las manos y los pies; a otros
les habian arrancado las muelas, roto los dientes, arrancado las
ufias, las costillas rotas. Entre ellos estaba el obispo de Mar’ach,
llamado Tomas (Touma). Los maniqueos lo habian hecho pri-
sionero durante 20 afios y lo habian torturado sin piedad; cada
afio le amputaban un miembro; le amputaron las manos y los
pies; le rompieron las costillas y los dientes; le cortaron las orejas,
la nariz y los labios; su cuerpo estaba negro por las quemaduras
del fuego. Mucha gente lo creyé muerto y celebré conmemora-
ciones por él como por los martires. El emperador Constantino
prepard para ellos una gran sala de reuniones: colocé su trono en
el centro, debajo de ellos, y comenzé con el obispo de Mar’ach;
se arrodill6 ante ¢l y besé cada miembro mutilado. Luego le
entrego su cetro, su espada y su anillo y les dijo: “Hoy pon-
go en vuestras manos la Iglesia y el Imperio; a quien vosotros
querais, lo mantendréis; a quien querais, lo destituiréis”. Ellos
establecieron canones y reglas. Nuestro Sefior el Mesfas estaba
entre ellos, porque muchos de ellos, cuyas mentes estaban ilu-
minadas, los contaron y encontraron 319, aunque en los asien-
tos visibles estaban sentados 318. Establecieron canones para
sacerdotes, laicos, reyes, ciudades, comerciantes, el pueblo y los
artesanos. LLuego proclamaron la santa fe, establecieron que el



272 DIEGO E. ARFUCH

Hijo era igual al Padre y excluyeron a Arrio, y a cualquiera que
profesara su doctrina o compartiera su fe. Esta es la copia de la
fe que establecieron: sigue el credo™.

Otro camino que la investigacion puede seguir es descubrir
las influencias de la fiesta de los «318 santos padres» en el rito
romano, en la celebracion del domingo de la Santisima Trinidad,
que se celebra después del tiempo pascual, el domingo siguiente a
la fiesta de Pentecostés. En Oriente, la fiesta del concilio de Nicea
esta asociada a la memoria de otros concilios, en particular al de
Calcedonia. De alguna manera, las divisiones en el periodo post-
Calcedonia definen la ortodoxia y la heterodoxia. Como dijimos,
la fiesta del Cuarto Concilio Ecuménico se estableci6 el 16 de
julio de 518. Después de la ascension al trono de Justiniano I
(9 de julio de 518), naci6 una fiesta poco después de la muerte
del emperador anti-calcedoniano Anastasio y el exilio de Severo
de Antioquia, quien serfa proclamado como un «nuevo Judasy,
«aquel que insulta a la Trinidad». Los hechos son conocidos,
porque el relato fue leido publicamente en el concilio de 536 (cf.
Mansi VIII, col. 1059BC). La declaracion solemne contiene en
germen todo el desarrollo posterior de los sinaxarios, menologios
y canones litargicos®.

Los concilios se sitian dentro de una cadena de tradicion
ortodoxa, y la mencién de los concilios ortodoxos anteriores
es un momento importante y nada banal en la confesion y en

# PO 111, éd. R. Basset 1971, pp. 268-269.

* En el sinaxario de Sirmond (ed. Delehaye), se celebra el 29 de mayo: «la me-
moria de los santos Padres que, en el primer sinodo, en Nicea, proclamaron al Hijo
consustancial con Dios Padre y condenaron al impio Arrio, jefe de la herejfa». Otras
recensiones del sinaxatio, de los siglos XII, XIIT y XTIV, sitdan la conmemoracion
el 26 o el 28 de mayo. Otros testimonios recuerdan que en julio habia tres fiestas

dominicales méviles: el recuerdo de la unién de 920; el Concilio de Calcedonia; y el
Concilio del afio 536.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 273

la auto-percepcion de la ortodoxia (de manera analoga a la
heresiologfa, con sus cadenas de herejes). Nicea se convierte en
el prototipo de todo concilio, y el numero 318 se repetira en cada
concilio ecuménico; Constantinopla sera el Concilio de los 150
Padres; Efeso el de los 200 y Calcedonia el de los 630. La «cadena
ininterrumpida» de la ortodoxia se encuentra en varios autores de
los siglos VII-IX en sus epistolas sinodales (Sofronio de Jerusalén,
German de Constantinopla [715-730], Juan Damasceno [antes
del 753], Nicéforo al papa Ledn 11T [811], Focio [mayo de 866])*.

Existe una serie de falsificaciones de caracter propagandistico
romano, de la cancillerfa, que buscan promover y fortalecer la
autoridad del obispo de Roma en la confirmacién del concilio
de 325, necesitando para ello la aprobacién romana del mismo®’.

4.1. Epigrafia y uso apotropaico de los «318»

A los referentes liturgicos se anaden las referencias a los
anatemas en la epigraffa. Como una costumbre muy arraigada
en el mundo antiguo, en forma de amuleto apotropaico para
exorcizar y desalentar las profanaciones, el culto de los 318 santos
padres adquiere también este uso y significado®. Encontramos

* El uso de los concilios a modo de «catecismo» bizantino fue puesto de relieve
por G. Bady en su conferencia al Simposio sobre los manuscritos Berlin, Philipps
1477 (73), s. 15/16, f. 235v-238; Sinait. Gr. 1755, 5. 16-17, . 18v-27v.

Y M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le nombre
des peres au Concile de Nicée», pp. 33-34.

*# Cf. H. Leclercq, Nicée, DACL, vol. XII, 1, col. 1213-1214; E Halkin, «Ins-
criptions grecques relatives a I’hagiographie», Analecta Bollandiana 1.XX (1952), pp.
116-137, aqui p. 126 y p. 128; A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei pa-
dri di Nicear, La Civilta cattolica 108 (1957), pp. 379-387. En 1312, el proedro de
Lacedemonio, no contento de construir una iglesia, le asegura recursos y amenaza
con la maldicién de los 318 Padres de Nicea, quienquiera osare apropiarse de esta
donacién. El documento nos informa sobre la fundacién que es grabada sobre una



274 DIEGO E. ARFUCH

maldiciones en inscripciones griegas y latinas que testifican el uso
del nombre emblematico de los padres de Nicea como anatema
contra usurpadores, ladrones o profanadores.

Una inscripcion métrica del afio 1186, encontrada en
Montolmo (hoy Coridonia), en la di6cesis de Fermo y donada al
abad de Velletri:

Y vosotros, queridos pastores, junto con los monjes,
miradme desde los huesos de otros,

el pobre Teosterito llamado por Teodoro,

ultimo de la estirpe de los Pepagémenos.

Pero quien profane esta tumba, aunque pequefia,
quedara excluido de la posesion del paraiso,

y caera bajo las maldiciones de los Padres,

y la mano vengadora de Dios lo alcance®.

El anatema también se escribfa en los manuscritos, por
ejemplo, contra quien se apropiara de los libros de las bibliotecas:
«BEste codice fue escrito en 1328 por cuidado del monje Ignacio,
llamado Justo, en el célebre monasterio de las Guias y colocado
en él. Quien luego quiera sacarlo de este monasterio atraiga sobre
si las maldiciones de los padres inspirados por Dios» (Codex
Launrentianus, plut. X1, n. 1)*. El mismo anatema aparece en el
FParisino griego 1531, escrito en el afio 1112 por el monje Clemente:
«Quienquiera que intente sacar este libro de este monasterio, con
o sin razones.. ., primero incurrira en el anatema y en la maldicion

columna. En una inscripcién hallada en Esparta en el afio 1027, colocada sobre un
puente: «Si alguno de ellos no me obedece y trata de subvertir mis disposiciones,
caiga sobre ¢él el anatema de los santos apdstoles y de los 318 padres, y la maldicion
de Judas» (A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», pp. 381-
382).

# A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», p. 381.

0 A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicean, pp. 382-383.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 275

de los santos padres inspirados por Dios, y luego su parte sea con
Judas el traidor y los otros apdstatas»’'.

5. Para buscar nuevos senderos...

Con toda probabilidad, podemos pensar que no hubo exacta-
mente «318 padres» que participaron en el Concilio de Nicea,
pero el nimero real de participantes dej6 de ser un dato histori-
co central para la historia del concilio o su recepcién posterior.
Este nimero mistico inicié un proceso de canonizacién colec-
tiva paradigmatico, que, a pesar de no contar con un soporte
histérico original, se impuso rapida y sorprendentemente hasta
convertirse en un dato solido e indudable en la tradicion cristiana.

Este proceso fue tanto un acto de celebracion doctrinal como
un modo efectivo para fortalecer la autoridad del Concilio y sus
decisiones. La incorporaciéon de nombres ilustres, a menudo san-
tos de fuerte carisma, como san Espiridion de Tremitunte, con-
firi6 prestigio y respaldo a una asamblea sinodal que enfrento
una resistencia considerable durante buena parte del siglo IV.
Asimismo, la identificacién y enumeracion de los 318 padres fue
un mecanismo para otorgar una imagen de unidad y legitimidad.
En un movimiento inverso, es importante destacar que la autori-
dad del concilio niceno fue la que otorgd prestigio a ciertos pa-
dres o santos populares, como en el caso de san Nicolas de Mira,
cuya supuesta participacioén en el concilio niceno contribuy6 a
fortalecer su figura como taumaturgo. Un proceso similar puede
observarse en la inclusion de Efrén el Sirio.

En este proceso de canonizacion colectiva, el mecanismo de
la anti-hagiografia -la construccion literaria de figuras consideradas

' A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicear, p. 383.



276 DIEGO E. ARFUCH

heréticas o antagénicas- jugd un papel fundamental en la
conformacién de un dossier de herejias. Este corpus se volvera
un tépico recurrente en las epistolas sinodales y en la legislacion
canbnica posterior. Asi, el Concilio de Nicea comienza a ser
interpretado como la piedra angular de una serie de concilios
que marcan y celebran la ortodoxia. Interpretar las pistas de la
construccion hagiografica y anti-hagiografica presentes en libros
litargicos, leyendas, canones, epistolas y epigrafes no sélo ayuda
a reconstruir contextos y posiciones teolégicas, sino que también
permite descubrir como la recepcion de la doctrina se concreta
en la vida real de las comunidades cristianas. Este enfoque
interdisciplinar abre caminos prometedores para investigaciones
futuras en el ambito de la historia de la recepcién del dogma
trinitario, que podrian ofrecer resultados originales y profundos
al estudiar cada dossier hagiografico, la produccion y relecturas
que se hicieron del Concilio de Nicea en cada tradicion.

Referencias bibliograficas

Aigrain, R. L’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire. Bloud et
Gay, Paris, 1953.

Artuch, D. Hagiographica et dogmatica Cypria. Estudio sobre el cristianismo
chipriota del siglo V" al VI en la consolidaciin de la antocefalia. Nerbi-
ni-Augustinianum, Roma, 2020.

Aubineau, M. «LLes 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le
nombre des péeres au Concile de Nicéer. Revue d’histoire ecclésiastique,

n.° 61 (1966), pp. 5-43.

Cioffari, G. «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra
filologfa, storia e agiografian. Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP.
Domenicant, vol. 4, n.° 3 (2018), pp. 7-80.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 277

Destephen, S. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire. 'T. 3. Prosopogra-
phie du diocése d’Asie (325-641). Association des amis du Centre du
Bas-Empire d’histoire et civilisation de Byzance, Paris, 2008.

Fernandez, S. «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the
Evidence towards the Next Centenary of Nicaea (325-2025)».
Studia Patristica, n.° 123 (2021), pp. 289-302.

Fernandez, S. Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contempordneas para el
estudio del Concilio de Nicea (304-337). Sigueme, Salamanca, 2025.

Ferrua, A. «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea». La
Civilta cattolica, n.° 108 (1957), pp. 379-387.

Grégoire, R. Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura agiografica.
Monastero S. Silvestro abate, Fabriano, 1987.

Gwynn, D. M. The Eusebians. The Polemic of Athanasius of Alexandria
and the Construction of the «Arian Controversy». Oxford University
Press, Oxford, 2007.

Halkin, F. «Inscriptions grecques relatives a ’hagiographiex. Analecta
Bollandiana, n.° 60 (1952), p. 116-137.

Honigmann, E. «l.a liste originale des Peres de Nicéer. Byzantinische
Zeitschrift, n.° 14 (1939), pp. 17-76.

Kinzig, W. A History of Early Christian Creeds. De Gruyter, Berlin-Bos-
ton, 2024.

Prinzivalli, E. «Quadro storico-teologico generale di Nicea». Studia
Patavina, vol. 71, n.° 2 (2024), pp. 219-241.

Riviere, J. «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique
chez saint Ambroise». Recherches de Théologie ancienne et médiévale, n.°

6 (1934), pp. 349-367.

Ruggeri, V. «The IV Century Greek Episcopal Lists in the Mardin
Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)». Orientalia Christiana Analecta,
n.° 59 (1993), pp. 315-356.

Salaville, S. «l.a féte du concile de Nicée et les fétes de conciles dans
le rite byzantiny. Echos d’Orient, vol. 24 (1925), p. 445-470.



278 DIEGO E. ARFUCH

Simonetti, M. La crisi ariana nel 11 secolo. Institutum Patristicum Au-
gustinianum, Roma, 1975.

Wikenhauser, A. «Zur frage nache der Existenz von nizinischen Sy-
nodalprotokollen». En Délger, F. . (ed.). Konstantin der Grosse und
seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum Konstantins-Jubilanm 1913
und Zum goldenen Priesterjubilaum von Mgr. Dr. A. de Waal. Herder,
Freiburg im Breisgau, 1913.



ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 279-308

MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BAsILIO

PATRISTIC MIND: THE TRINITY OF BASIL

EMANUEL CLUR

Facultad de Teologfa de Granada
Universidad Loyola Andalucia
eclur@al.uloyola.es

Orcid: 0009-0000-5739-4942

Fecha de recepcion: 18 de junio de 2025
Fecha de aceptacion: 27 de octubre de 2025

Resumen: Llegar a adquirir la mente patristica, como aparece en el trabajo
del P. Florovsky, solicita no sélo vivir la liturgia y la oracién o el sélo
limitarse a leer a los santos padres para memorizar ciertas frases, sino que
consiste en, leyéndolos, comenzar a pensar como ellos pensaron, unidos
y movidos por un mismo Espiritu Santo. Asi podremos decir que la edad
patristica no termind, sino que se extiende hasta nuestros dias. Lo que
propongo es, en lalectura de Basilio en dos de sus obras —Hexameron'y Sobre
el Espiritu Santo—, no s6lo descubrir el contenido que se cree, sino el cémo
y por qué se cree, para que el lector pueda llegar a encontrar aplicaciones
al tiempo presente. Asimismo, la lectura de parte de su epistolatio nos
permite comprender su realidad historica, que no fue nada facil.



280 EMANUEL CLUR

Palabras clave: Capadocios, Teologia dogmatica, Teologia fundamental,
Teologia oriental.

Abstract: To acquire the patristic mind, as presented in the work of Fr.
Florovsky, requires not only living the liturgy and prayer, nor merely
limiting ourselvesto reading the holy fathers in order to memorize
certain sentences. Rather, by reading them, we begin to think like them,
united and moved by the same Holy Ghost. Then we could affirm that
the patristic age has not ended but it remains to this day. My idea is that
by reading Basil in two of his works —Hexameron and On the Holy
Ghost—, we can discover not only the content of what we believe but
also how and why we believe it, with the hopethat the reader may find
applications in our days. Moreover, to read some of his letters would
allow us to understand his historical reality which was by no means casy.

Keymwords: Cappadocians, Fastern Theology, Fundamental Theology,
Dogmatic Theology.

1. Introduccion

En este sentido, estamos obligados a decir que “la Era de los Padres”
sigue en “la Iglesia orante”. ¢;No deberia ésta continuar también en
nuestro estudio teoldgico, investigacion e instruccién? Para recupe-
rarlo, de hecho, no de un modo atcaico o en apariencia, y no tan
s6lo como una venerable reliquia, sino con una actitud existencial,
como una orientacién espiritual. S6lo de esta manera puede nuestra
teologia ser reintegrada dentro de la plenitud de nuestra existencia
cristiana. [...] Uno debe viajar a las mismisimas raices de esta piedad
tradicional, y recuperar la “mente Patristica”. |...] Como “adorado-
res” continuamos en la “tradicion de los Padres”. ¢<No deberfamos
permanecer, consciente y devotamente, en esa misma tradicién tam-
bién como “tedlogos”, como testigos y maestros de Ortodoxia? ¢Po-
dremos conservar nuestra integridad de algin otro modo?'.

! «In this sense, we are bound to say, “the Age of the Fathers” still continues in
“the Worshipping Church”. Should it not continue also in our theological pursuit



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 281

Teniendo estas palabras del tedlogo-historiador ruso Padre
Florovsky” como inspiracion, nos damos a la tarea de intentar
adquirir esta mwente patristica. Nos basaremos en dos obras de
Basilio: Hexameron® y Sobre el Espiritu Sants". 1uego de lo cual se
expresaran ciertas preguntas que suscitan los textos, que pueden
tener repercusiones en nuestros dias, procurando atisbar o
esbozar una respuesta, aunque no definitiva, en cada una de ellas,
a saber: ¢Qué hemos de creer? ;Quién es Dios?

No se busca, con todo, datle al lector una lectura de
problematicas actuales, sino brindarle un acceso al pensamiento
de Basilio, en el que ni los elementos mas accidentales son
descartados cuando vienen de Dios. Quizas este ultimo punto
sea la mayor adquisicion que se pueda obtener tras la lectura

and study, research and instruction? Should we not recover “the mind of the
Fathers” also in our theological thinking and teaching? To recover it, indeed, not
as an archaic manner or pose, and not just as a venerable relic, but as an existential
attitude, as a spiritual orientation. Only in this way can our theology be reintegrated
into the fullness of our Christian existence. It is not enough to keep a “Byzantine
Liturgy”, as we do, to restore Byzantine iconography and Byzantine music, as we
are still reluctant to do consistently, and to practice certain Byzantine modes of
devotion. One has to go to the very roots of this traditional “piety,” and to recover
the “Patristic mind”. Otherwise we may be in danger of being inwardly split—as
many in our midst actually are—between the “traditional” forms of “piety” and a
very untraditional habit of theological thinking. Itis a real danger. As “worshippers”
we are still in “the tradition of the Fathers”. Should we not stand, conscientiously
and avowedly, in the same tradition also as “theologians”, as witnesses and teachers
of Orthodoxy? Can we retain our integrity in any other way?» (G. Florovsky, Bibz,
Church, Tradition: An Eastern Orthodox 1/ zew, Nordland Pub. Co., Belmont, 1972, c.
VII, p. 113).

> El Padre G. Florovsky (Odessa, 1893-Penceton, 1979) fue profesor en
la Universidad de Odessa, de Praga, en el Instituto San Sergio de Paris, en la
Universidad de Columbia, en la Escuela Teoldgica San Vladimir y finalmente en la
Universidad de Harvard. No confundir con el Padre Paviel Floriensky.

> B. Magno, Hexameron. Homilias sobre los seis dias de la Creacidn, Svetigora,
Njegoseva, 2017.

* B. Magno, E/ Espiritu Santo, Ciudad Nueva, Madrid, 2012.



282 EMANUEL CLUR

de este padre. Ahora, las aplicaciones a problematicas actuales
quedan para el lector, quien desarrollando esa mente patristica
podra vislumbrarlas.

1.1. Breves notas biggrdficas sobre Basilio’

El padre que estudiamos —entre los santos, Basilio de Cesarea
(330-379) o, como se lo ha llamado, mas que merecido titulo,
Magno—, es uno de los padres que mas ha influenciado el
pensamiento del Oriente cristiano, principalmente a las Iglesias
de tradicion bizantina. Se enmarca dentro de los asf denominados
padres capadocios (junto a Gregorio Nacianceno y Gregorio
Niseno). Nieto de Macrina la Anciana, hijo de Basilio el Grande
y Emilia de Cesarea, hermano de Gregorio Niseno, Macrina la
Joven, Naucracio y de Pedro de Sebaste. Estamos hablando de
una familia de santos, monjes y obispos, todos defensores de la fe
ortodoxa en contexto de serias controversias. Considerado uno de
los cuatro padres orientales o griegos, es celebrado por la Iglesia
latina el 14 de junio (usus antiquior) y el 2 de enero (usus recentior);
las Iglesias de rito bizantino lo celebran en dos ocasiones: 1 de
enero (san Basilio Magno, Arzobispo de Cesarea de Capadocia) y
el 30 de enero (los tres Santos Obispos: san Basilio, san Gregotio
y san Juan); otras Iglesias lo celebran en otras fechas.

1.1.2. Hexamzeron

Hexcameron se enmarca dentro de una tradiciéon de comentarios
al relato creacional del Génesis. Encontramos textos similares
a este en diversos autores, desde Agustin (De Genesi ad litteran)
pasando por Mar Jacob de Sarug o hasta de su mismo hermano

* Cf. N. Velimirovich, «Prélogo de Ohridy, en B. Magno, Hexameron, pp. 13-14.



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 283

Gregorio de Nisa. La obra de Basilio consiste en nueve homilias
sobre los seis dfas de la creacion (cf. Gn 1, 1-26) que pronuncio6 a
lo largo de tres dias en el afio 378°.

1.1.3. Sobre el Espiritu Santo

Cuando dirigimos nuestra mirada al Sobre e/ Espiritu Santo,
podriamos pensar equivocadamente que se trata exclusivamente
de la tercera persona de la Trinidad. Sin embargo, pese a
destinarle una especial atencion, se trata de un auténtico tratado
en respuesta a diversas polémicas suscitadas por autores y
pensadores heterodoxos, en lo que puede recordar a los padres
apologéticos. Es particularmente necesario precisar la fecha de
esta obra, que podemos enmarcar en el afio 372-374 (motivado
por la grave acusaciéon contra su persona tras la celebracion de
la Divina Liturgia)®; es decir, que se enmarca en el contexto
posterior al primer concilio ecuménico, en el que al menos en
principio se ha triunfado sobre el arrianismo; sin embargo, como
se deduce de la propia obra —y de la historia—, las tesis arrianas
y semi-arrianas siguieron teniendo mucha fuerza. Con todo, no

¢ Cf. R. Lim, «The Politics of Interpretation in Basil of Caesarea’s “Hexac-
meron”», VVigiliae Christianae, vol. 44, n.° 4 (1990), pp. 351-370. https://doi.
org/10.2307/1583840.

7" La datacion de esta obra no es sencilla. Se han levantado diversas hip6tesis.
Aunque se tiende a creer que es una obra de madurez del Capadocio, algunos,
de la mano de Dérries, logran distinguir en la obra (cc. IX-XXIX) un asi llamado
«protocolo de Sebastex, en el que nuestro autor intentarfa persuadir a Eustacio de
Sebaste para que reconozca la divinidad del Espiritu. Para esta cuestion, véase: J. J.
Whitty, «Reading Basil of Caesarea’s On the Holy Spirit as Apology: Reassessing the
Influence of Eustathius of Sebaste on the Treatise», I7giliae Christianae, vol. 77, n.°
4 (2022), pp. 353-374. Para una estructura de la obra, consultese: M. Mira, «Sobre la
estructura del “De Spiritu Sancto” de Basilio de Cesarea», Seripta Theologica, vol. 40,
n.° 1 (2008), pp. 65-88.

¢ Cf. «Introduccién» en B. Magno, E/ Espiritu Santo, pp. 16-17.



284 EMANUEL CLUR

es tan llamativo que Basilio se mantenga en la ortodoxia frente a
estos (sin quitarle mérito, por supuesto, dado que no eran pocos
los obispos que habfan cedido), sino, ante todo, que afirme con
suprema autoridad que la ortodoxia radica en la afirmacién de
la divinidad de la tercera persona, aun cuando no habia concilio
que le respaldase. Deberfamos esperar hasta el segundo concilio
ecuménico en el 381 dado en Constantinopla para que los
canones reflejaran la sabidurfa de la ortodoxia de fe defendida
por nuestro autor. Vemos asi el surgimiento de la herejia de los
pneumatémacos y la respuesta de Basilio. Algunos han querido
decir que los concilios fueron creadores de la ortodoxia, sin
embargo, aqui podemos ver que la ortodoxia es la constante
afirmacion de la tradicion recibida. Basilio no introduce novedad,
sino que nos transmite aquello que ¢l mismo ha recibido.

2. ¢Qué hemos de creer?

En nuestros dfas, que se autoproclaman el tiempo del triunfo
de la ciencia sobre la religién, de la razén por sobre la fe, de
la opinién sobre la verdad, podria parecer arcaica o incluso
retrograda la pregunta sobre el creer; facilmente podriamos
responder que sélo se ha de creer aquello que nuestros ojos hayan
visto y nuestras manos tocado; sélo se ha de creer en aquello que
acontece en la historia: aquello real y tangible. Seguramente mas
de uno de los que asi piensan se llevaria una grave sorpresa al
darse cuenta de que aquello que ha sido visto, oido y palpado es
lo que, con esas mismisimas palabras, Juan el Tedlogo (cf. 1 Jn 1,
1) afirma su predicacion.

Pero si es que el testimonio de uno no basta, si lo que se
necesita es auténtica historia concreta, Lucas el Evangelista —al
que la tradicion le reconoce como el primer iconégrafo y, quizas



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 285

por ello mismo, historiador, puesto que el icono no es arte vulgar,
sino puerta hacia lo real, ventana hacia lo divino, hasta poder decir
que el que lo escribe obra una verdadera tarea demitrgica—, dice
que ¢l mismo se ha encargado de indagar sobre aquellas verdades
que se afirmaban en su tiempo, buscando testigos oculares (cf.
Lc 1, 1-2), para dar certidumbre de un suelo firme (lit.: asfaleian/
aopaleay (cf. Le 1, 4), de donde nos viene la palabra asfalto).

Nuestra religion, la de Basilio, la de Lucas y Juan, y la de
una inmensidad de nube de testigos (cf. Hb 12, 1), es historica
por excelencia puesto que la misma mano que nos cre6 en un
principio, el Verbo eterno, se ha hecho carne, en un tiempo
concreto, de una virgen concreta (cf. Jn 1, 1-3); pero, sobre todo,
nuestra sagrada religion es histérica puesto que nuestro Dios —
Padre, Hijo y Espiritu Santo—, y de modo singular el Espiritu,
sostiene y garantiza el curso de la historia, como dira Basilio:
es precisamente «tras arrojar por la borda lo establecido por el
Espiritu Santo» que todo pierde su sentido, es la manipulacién en
el poder, cuando ocupando ellugar que le corresponde al Espiritu,
que «una terrible anarquia invade a los pueblos por causa de esta
ambicion de mando, y por eso las exhortaciones de los prelados
resultan completamente ineficaces y ociosas, pues cada uno, al
subirseles el humo de su ignorancia a la cabeza, piensa que no
tiene que obedecer a nadie, sino mas bien que él debe mandar a
los demas»’.

Bastarfan a nuestros modernos pensadores las palabras del
Hexcameron: «<han hecho mucho tratando de explicar la naturaleza,
pero ninguna idea de ellos ha quedado firme y sélida, todas han
sido refutadas por el que le sigue. No vale la pena refutarlos: se
destruyen el uno al otro»'’. Nuestra historia sigue necesitando oir

? B. Magno, E/ Espiritu Santo, XXX, 77, p. 242.
' B. Magno, Hexameron, 1, 2, p. 17.



286 EMANUEL CLUR

las palabras de David: «Si Tu escondes el rostro, desfallecen; si
retiras T su aliento, expiran, y vuelven a su polvo. Cuando envias
tu soplo, son creados, y renuevas la faz de la tierra» (Sal 103, 29-
30). Pero es que no sélo en la sabiduria antigua encontramos
la verdad", sino que en nuestros dias también hay quienes, sin
renunciar a su ciencia, descubren la verdad de la fe. Sélo por
mencionar casos conocidos en tiempos contemporaneos, se me
ocurren el de Francis Collins —director del proyecto genoma
humano—, quien dijo: al mismo Dios se le adora en la catedral
y en el laboratorio', o el caso reciente de Brecht Arnaert, en
su articulo Huerta de Soto’s hypostasis. An exploration of the role of
theology in economics”, en el que, como indica su nombre, investiga
la necesidad de reconocer la realidad de la teologfa en algo tan
humano como es la economia'.

Tras estas breves palabras podemos, ahora, adentrarnos en
como responder a esta pregunta, para lo cual Basilio nos da

! Para un estudio sobre la utilizacién de las ciencias por parte del Capadocio,
véase: M. Mira, «La nocion de ley de la naturaleza en el In Hexaemeron de Basilio de
Cesarean, Annales Theologici, vol. 20, n°. 1 (20006), pp. 59-86.

2 «Both of these choices are profoundly dangerous. Both deny truth. Both
will diminish the nobility of humankind. Both will be devastating to our future.
And both are unnecessary. The God of the Bible is also the God of the genome.
He can be worshiped in the cathedral or in the laboratory. His creation is majestic,
awesome, intricate, and beautiful —and it cannot be at war with itself. Only we
imperfect humans can start such battles. And only we can end them» (E S. Collins,
The Langnage of God: A Scientist Presents Evidence for Belief, Free Press, New York, 2006.
http:/ /archive.org/details/ francis-collins-language-of-god, p. 211).

3 Cf. B. L. Arnaert, «Huerta de Soto’s Hypostasis an Exploration of the Role of
Theology in Economics». Revista Procesos de Mercado, vol. 21, n°. 2 (2024), pp. 167-
210. https://doi.org/10.52195/pm.v21i2.957.

' El articulo llega incluso a vislumbrar una nueva «via» de acceso a Dios desde
el mercado, haciendo verdadero honor al tomismo de hominens unius libri timeo o
como cita el mismo articulo a Hayek: «<nobody can be a great economist who is only
an economist —and I am even tempted to add that the economist who is only an
economist is likely to become a nuisance if not a positive danger».



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 287

indirectamente grandes pistas. Hoy en dfa podrfamos caer en una
suerte de fidefsmo nominalista, en el que s6lo creemos aquello que
la anctoritas eclesiastica nos indique que hemos de creer sin mayor
juicio. Es verdad que la auctoritas eclesiastica debe ser respetada y
obedecida, pero no de suyo ni mucho menos en caracter absoluto,
porque sobre la auctoritas esta la veritas, que es Dios mismo; s6lo a
El se le debe rendir obediencia absoluta. Es precisamente porque
existe una verdad que podemos juzgar la autoridad como valida o
invalida y esta verdad se da en primer orden dentro de los marcos
de la razén (aunque siempre sea excesiva para los marcos de la
sola razén) y como dice el Aquinate: «Como quiera que la gracia
no suprime la naturaleza, sino que la perfecciona, es necesario
que la raz6n natural esté al servicio de la fe»'. Sin embargo, queda
aun la pregunta: scémo puedo llegar a conocer la verdad? Aqui
entra el valor de la verdad que elige manifestarse, revelarse, y esta
revelacion es recibida por algunos hombres ilustres que la han
transmitido integramente a las generaciones. Es precisamente
este transmitir —#radetur en latin—'° el que nos lleva a la #raditio.

Ahora, si entendemos que la zeritas se ha revelado a unos
hombres, que a su vez nos la han transmitido en lo que llegamos
a llamar #raditio, comprendemos que la autoritas tiene el deber de
proteger esta tradicion recibida sin innovacion'’. Pero pongamos

T, de Aquino, Suma de teologia, 1, q. 1, a. 8, ad. 2, BAC, Madrid, 1994, p. 96.

' «Ego enim accepi a Domino quod et tradidi vobis, quoniam Dominus Jesus
in qua nocte tradebatur, accepit panem» (1 Cor 11, 23).

"7 Claro esta que una exhaustiva reflexion sobre la articulacion de veritas-traditio-
antoritas excede los limites del presente trabajo. La division tripartita que se provee
aqui, que surge de la lectura de Basilio, puede ser profundizada, especialmente
en el segundo elemento, la #raditio, que en Basilio es una doctrina en si misma.
El Capadocio considera que la #raditio es bipartita, a saber: §oyua y kripryua; las
primeras se mantienen en una prudente reserva para evitar que los mas altos
mistetios vengan a convertirse, por causa de la rutina, en algo despreciable, mientras
que las segundas se mantienen publicamente» (J. M. Yanguas Sanz, «l.a divinidad



288 EMANUEL CLUR

un ejemplo del Hexameron, en el que se nos habla sobre Moisés
como autor del Génesis:

Pero, antes de analizar el sentido de estas palabras y de examinar
el significado que encierran, veamos quién es el que nos habla.
Y, puesto que la debilidad de nuestra inteligencia no nos permite
penetrar en el pensamiento profundo del que habla, nos veremos
obligados espontaneamente a creer en sus palabras por su auto-
ridad [anctoritas|'®.

Y mas adelante:

Por lo tanto, el que fue digno de ver a Dios cara a cara igual que
los angeles, nos habla a nosotros de lo que escuché [#aditio)” de
Dios. Entonces escuchemos las palabras en las que se expresa la
verdad [veritas|, no con los argumentos de una sabiduria humana,
sino con las ensefianzas del Espiritu y cuyo fin no es obtener la
alabanza del que las escucha, sino la salvacion de aquellos a quie-
nes se les ensefia®.

Clarificado el como responder diremos qué responder o,
lo que es lo mismo, ¢quién es Dios? Dios es aquel que, desde
siempre, antes de la creacion del mundo, es Padre, Hijo y Espiritu
Santo. Asi se ha revelado y con verdad se ha creido frente a los
que hablaban de un dios malo y uno bueno o que han visto en las
tinieblas el enemigo del que es la luz*'. Pero debemos afirmat, sin

del Espiritu Santo en S. Basilion, Seripta Theologica, vol. 9, n.° 2 (2018), pp. 485-539,
https://doi.org/10.15581/006.9.21876).

'8 B. Magno, Hexameron, 1, 1, p. 16.

' Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, I1X, 22, p. 141.

* B. Magno, Hexameron, 1, 1, pp. 16-17.

! «Porque, si Dios es luz, el poder que se le opone deben ser evidentemente
las tinieblas, y si las tinieblas no reciben el ser de otro ser, son el mal que nace de



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 289

temor a equivocarnos, que ya no es solo que Dios sea en si mismo
Trinidad, sino que también cuando actta es trino. La creacioén
misma no se trata de una actividad exclusiva del Padre, porque
ni el Verbo ni el Espiritu Santo le son ajenos™. En este sentido
son iluminadoras las palabras de Basilio: «Pero no dejemos de
destacar que después que Dios dijo: “Que haya un firmamento” no
dice: ““y e/ firmamento fue hecho”, sino: Y Dios cred el firmamentoy Dios
separd...”’», en las que reconoce la presencia del Hijo y el Espiritu
Santo o, en sus propias palabras:

iSordos, oid! |Ciegos, ved! ¢Y quién es sordo sino aquel que no
escucha al Espiritu que clama con voz potente? ¢Y quién es cie-
go? El que no ve las pruebas tan evidentes del Unigénito. “Que
haya un firmamento”: es la voz de la causa primera. “Y Dios cre6
el firmamento™: es el testimonio del poder creador y de la causa
eficiente®.

El obispo de Cesarea distingue en la creacién al Padre, como
causa primera, de la causa operante, que es el Hijo, de la causa
petfectiva, que es el Espiritu Santo™. Pero es que no sélo aqui,

si mismo; las tinieblas enemigas de las almas, las que causan la muerte en lucha
contra la virtud, que existen por si mismas y que no deben a Dios su existencia:
he aqui lo que falsamente creen ver en las palabras del profeta. Partiendo de este
punto, qué de opiniones impfas y perversas se han imaginado. ¢Qué lobos crueles
han tomado esta pequefia palabra para desgarrar el rebafio de Dios y han atacado
a las almas con insolencia? ¢No es de aqui que surge los Marciones, Valentinianos
y la abominable herejia de los Maniqueos, a los que podemos llamar sin pecar de
injustos, la podredumbre de las Iglesiase» (B. Magno, Hexameron, 11, 4, p. 36).

* Cf. B. Magno, Hexameron, 11, 6, p. 41.

» Cf. B. Magno, Hexameron, 111, 4, p. 53.

* Es importante destacar que no se trata de una reflexion escolastica postetior,
sino que el mismo Basilio desarrolla esta doctrina de las causas. «San Basilio en
la creacién distingue la causa primera: mpokataptikn, que es Dios Padre, la causa
operante: dnuovpyikn o momt, que es el Hijo y la causa perfectiva: tehetotikn



290 EMANUEL CLUR

sino en todo el relato: «:No descubres en esto la dualidad de las
personas? En toda esta narracién esta misteriosamente el dogma
de la teologian®, entendiendo por teologia el misterio de Dios o
mas concretamente la Santisima Trinidad™.

Adentrémonos, ahora, en la distincion de las personas divinas,
que de la sutileza®” o de lo burdo de nuestra explicacion dependera
el incursionarnos en una de las tantas herejias trinitarias, como es
esperable, al final decir que Dios es uno y trino, sin negacién ni
de lo primero ni de lo segundo, excede todo lo que puede llegar
a ser pensado.

2.1. Padre

La primera persona de la Trinidad —el Padre— es causa
primera de cuanto existe, es en sf la fuente de la divinidad, no
como quien es Dios antes que Dios, sino como aquel que es
Dios Padre desde siempre, no pudiendo afirmar un momento en
el que el Padre no fuera Padre del Hijo y generador del Espiritu
Santo. Decimos con verdad de cada una de las personas: Dios
Padre, Dios Hijo y Dios Espiritu Santo, sin caer ni en el error de
los judios, que no ven en el tnico Dios la trinidad de personas,

que es el Espiritu Santo (Ver Vladimir Lossky, Théologie Mystigue de IEglise d’Orient,
Paris, 1944, p. 96)» (B. Magno, Hexameron, 111, 4, nota 3). Véase, también: B. Magno,
Hexcameron, 111, 4, p. 53; E/l Espiritu Santo, IV, 6, p. 111. También de un modo
explicito y sucinto en E/ Espiritu Santo leemos: «ahora bien, en la creacion de estos
seres, considérame al Padre como la causa principal, al Hijo como la causa creadora
y al Espiritu como la causa perfectiva» (B. Magno, E/ Espiritu Santo, XV1, 38, p. 168).
Para una lectura detallada sobre este particular se puede hallar una muy elocuente en
J. M.Yanguas Sanz, «lLa divinidad del Espiritu Santo en S. Basilion, pp. 514s.

» Cf. B. Magno, Hexameron, V1, 2, p. 91

% Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1, 1, p. 101, nota 1.

1 Cf. B. Magno, E/ Espiritn Santo, 1, 2, p. 105.



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 291

ni en el error de los griegos de reconocer tres dioses™. :Cémo
decimos que el Padre es Dios? El es del todo necesario, pero no
necesitado: la generaciéon del Hijo no es por necesidad, sino por
el mismo ser de Dios; lo mismo cabe decir del Espiritu Santo.
Dios es comunién de personas, todas iguales en dignidad. No
cabe afirmar que el Padre, por ser enumerado como primero,
sea de mayor gloria que el Hijo o el Espiritu Santo; antes bien, es
nombrado primero porque El es la fuente de la divinidad. Por eso
es llamado con el nombre propio de Dios. Por este mismo motivo
no es admisible que se hable de Hijo, Padre y Espiritu Santo o
Espiritu Santo, Padre e Hijo o cualquiera otra taxis® distinta a la
revelada.

Del Padre también decimos que es aquel que envia al Verbo
y al Espiritu Santo por medio de este; sin embargo, el Padre no
es enviado por nadie. Podemos decir con el credo atanasiano:
«El Padre no fue hecho, ni creado ni generado por nadie». Del
mismo modo, en la creaciéon decimos que todo es creado por
el Padre por medio del Hijo y el Espiritu Santo; o en términos
de Ireneo, Dios crea por medio de sus dos manos™. Debemos
también recordar que el Padre, del mismo modo que el Hijo y el
Espiritu, es creador de todo, pero no es creado por nadie ni es

nada de lo creado, aunque toda criatura nos pueda conducir al

* «Y Dios hizo al hombre (Gen 1, 27). No dice ellos hicieron. Aqui la Escritura
evita la pluralidad de las personas. Por las primeras palabras corrigen a los judios, por
estas ultimas cierra el camino del helenismo; con firmeza vuelve a la ménada para
haceros ver que el Hijo “es” junto al Padre y que huyas del peligro del politeismo»
(B. Magno, Hexameron, IX, 6, p. 149).

# Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, XV1, 37, pp. 167-168.

* Cf. «CHURCH FATHERS: Against Heresies, V.6 (St. Irenaeus)», accedido 24 de
febrero de 2025, https:/ /www.newadvent.org/fathers/0103506.htm., 1.



292 EMANUEL CLUR

hacedor’, ninguna criatura se confunde con Dios, ni el sol, ni la
luna®, o en términos de Basilio:

Todo lo que el mandamiento de Dios ha hecho pasar de la nada
a la existencia, incluso todo aquello que nuestro discurso no ha
mencionado con el fin de no aburriros y sobrepasar la medida.
El que no ha estado ocioso, vera en todo la sabiduria de Dios.
No dejéis nunca de llenaros de admiracion, ni de alabar al Crea-
dor a través de todas las criaturas™.

También faltarfamos a la verdad si dijéramos que el Padre nos
ha dejado como huérfanos al estilo de un dios deista; al contrario,
«en Dios nada hay que no haya sido previsto, nada que haya sido
descuidado. El ojo que no duerme observa todo, esta presente en
todo, dando a cada uno lo necesario para su preservacion. Dios no
ha dejado al etizo de mar fuera de su providencia»™. También hay
que decir que no es creador ex materia, sino ex nibilo. Dira Basilio:
«Pero Dios, antes de que existiera nada de lo que nosotros vemos
ahora, habia proyectado y resuelto que existiera lo que todavia
no era. Concibié cémo debia ser el mundo y, junto con la forma,
produjo la materia que estatfa en armonia con ella»™.

1 «He aqui lo que con su penetrante providencia el Creador vio desde el
principio y llamé a la existencia. Por lo tanto, cuando ves las plantas de los jardines
o de los campos, las plantas acudticas y las terrestres, las que tienen flores y las que
no florecen, conoces en lo pequefio su grandeza, llénate de admiracién y haz que
aumente tu amor al Creador (B. Magno, Hexameron, V, 9,p. 86).

> Cf. B. Magno, Hexameron, V1, 2, p. 91.

» Cf. B. Magno, Hexameron, V111, 7, p. 131.

** B. Magno, Hexameron, V11, 5, p. 117.

* B. Magno, Hexameron, 11, 2, p. 34. Debemos recordar que la conciencia, quizds
debido al influjo helénico, sobre la creatio ex nibilo se haya ya presente en la mente
biblica: «te ruego, hijo mio, que mires al cielo y a la tierra, y a todas las cosas que
en ellos se contienen; y que entiendas bien que Dios las ha creado todas de la nada,
como igualmente al linaje humano» (B. Magno, Hexameron, 11 M 7, 28).



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 293

Cabe pensar que con los que polemizaba Basilio no dudaban
de la divinidad del Padre, sino de la del Hijo o de la del Espiritu,
o de ambas en ultima instancia. Por esto es que la metodologia
del Capadocio no consistira en afirmar la divinidad del Padre, de
la que parece no haber duda, sino ver qué vocablos son aplicables
a Bl con recta reverencia, y entonces, al observar que también se
dicen del Hijo o del Espiritu, acepten asi también la divinidad de
estos dos.

2.2. E/Hijo

El Hijo es, como afirmamos en la fe nicena, «Dios de Dios, Luz
de Luz, Dios Verdadero de Dios Verdadero». Lo que deciamos
del Padre, ahora lo renovamos. El Logos, el Dios de Dios ha sido
engendrado antes de todos los tiempos por el Padre, de tal modo
que el Hijo no es en ningun caso de menor gloria. Hay, con todo,
quienes han querido aplicar ciertas légicas, que son propias de la
falsa gnosis, a la exégesis sagrada, o en palabras de nuestro autor:

Me parece que algunos no han entendido esto vy, alterando el
sentido con alegorias presuntuosas, pretenden dar autoridad a
sus propias opiniones por encima de las Escrituras. Se creen mas
sabios que el Espiritu Santo y, bajo el pretexto de la exégesis, po-
nen cosas de ellos. Interpretémoslas tal como han sido escritas™.

Todo esto ha llevado a no pocos a un gravisimo error, algunos
que «diciendo ser sabios se tornaron necios, y trocaron la gloria
del Dios incorruptible en imdgenes que representan al hombre
corruptible, aves, cuadrupedos y reptilesy (Rom 1, 22-23), se
volvieron lideres en esparcir otro evangelio inexistente (cf. Gal 1,

* B. Magno, Hexameron, 1X, 1, p. 138.



294 EMANUEL CLUR

06-7) al que muchos se vieron arrastrados. Hacemos referencia en
este caso concreto del arrianismo, que constituyé en toda regla
una de las mayores atrocidades dentro de la historia eclesiastica.
Basilio expresa el panorama de su época’ a un mismo tiempo
somera y profundamente en la epistola que dirige a los obispos
de Occidente:

Nuestras angustias son visibles, aunque las dejaramos sin contar,
porque hoy su sonido ha llegado a todas partes. Las doctrinas de
los Padres son despreciadas, las tradiciones apostolicas son neu-
tralizadas, los subterfugios de los innovadores estan en boga en
las Iglesias, es que ahora los innovadores son mas astutos que los
tedlogos, la sabidurfa de este mundo gana los mas altos honores
a la par que es rechazada la Gloria de la Cruz. Los Pastores son
eliminados, y en su lugar son puestos nefastos lobos que destru-
yen el rebano de Cristo. Las casas de oracion vacias, los lugares
desiertos estan llenos de gente lamentandose. Los ancianos se
lamentan cuando comparan los tiempos pasados con el hoy. Por
los j6venes debemos aun compadecernos mas, puesto que ni si-
quiera saben de lo que han sido privados. Todo esto bastara para

7 Es posible pensar que Basilio amplificara en cierto grado la situacién; sin
embargo, hemos de decir a su vez que circunstancias muy similares son descritas
en su tiempo por otros autores. Y, aun bajo el empleo de recursos metaféricos, no
indica en ningin caso que el contexto para el Capadocio no fuera en todo sentido
de maxima gravedad. En esta clave tenemos a Silouan Fotineas (cf. S. Fotineas, «The
Letters of Bishop Basil of Caesarea: Instruments of Communion» (Thesis, Australian
Catholic University, 2016), https://doi.org/10.4226/66/529cc83db0bce.) hablando
principalmente de las epistolas 90 y 243: «it becomes apparent that Basil’s letters to
the West pushed his rhetorical skills to the limit. No doubt this seemed needed as
he required immediate action and help. He therefore used whatever niceties of
language he could to elicit a response» (p. 148) y mas delante «Even though Basil
admitted, “my speech in comparison with the true state of things falls far short of
a worthy presentation of them”, his verdict about the current “state of affairs” (¢mi
tovTolg) of the chutrches in “most of the cities” (mAgiotaug 1@V MOAewv) under his
pastoral oversight was all but conclusive» (p. 160).



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 295

mover a la piedad de los hombres que han aprendido el amor
de Cristo, pero es que, comparado con la realidad, las palabras
dicen poco™.

Los arrianos sostenian que el Hijo no era ni de la misma
substancia del Padre ni de la misma substancia de los hombres; o
lo que es lo mismo, que, de ser dios, no era dios como el Padre y, de
ser hombre, no lo era como nosotros lo somos. Esta afirmacién,
que puede parecer a nuestros modernos ojos una mera cuestion
especulativa mas propia de filésofos y de tedlogos que de algo
que nos afecte, es en todo sentido grave. Si el Logos no es
verdaderamente Dios como el Padre y hombre como nosotros,
luego la encarnaciéon no constituye la encarnaciéon de Dios, sino
de una criatura mas. De ser esto asi, el triunfo final sobre la
muerte serfa un engano, el divino intercambio no serfa posible o,
en términos de Basilio: «la finalidad de nuestra vocacion: se nos
ha propuesto el asemejarnos a Dios, en cuanto le es posible a la
naturaleza humana»”, setfa en toda regla imposible.

Prestemos atencién a la sutileza de la argumentacion con los
que polemiza nuestro autor: «efectivamente, rivalizan en sefialar la
distinta enunciacioén del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo, para,
desde ahi, tener facil también la demostracién de su diferencia
de naturaleza»®. Su mayor representante, Aecio el Antioqueno,
sintetizaba bajo un sofisma el origen de sus ideas: «las cosas que
son diferentes en su naturaleza se enuncian de manera diferente, y
viceversa, las que se enuncian de diversa manera son diferente en
su naturaleza»*', luego cuando Pablo dice: «un solo Dios y Padre,

* «CHURCH FATHERS: Letter 90 (St. Basil)», accedido 22 de febrero de 2025,
https:/ /www.newadvent.org/fathers/3202090.htm., 2.

¥ B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1, 2, p. 103.

¥ B. Magno, E/ Espiritu Santo, 11, 4, p. 107.

' B. Magno, E/ Espiritu Santo, 11, 4, p. 107.



296 EMANUEL CLUR

de quien todo procede, y un solo Sefor, Jesucristo, por quien
todo existe» (1 Co 8, 6), le hace decir al Apostol la diferencia de
naturaleza entre el Padre y el Hijo. La fuerza de su argumento, si
es que se puede hablar de tal, es que los vocablos de/por guien, por
medio de quien'y en quien, serfan aplicados respectivamente al Padre,
al Hijo y al Espiritu Santo univocamente; sin embargo, nada mas
lejos de la verdad. Como demostrara Basilio, estos vocablos son
aplicados de la misma manera al Padre®.

El problema de los seguidores de Aecio es que se van a una
doctrina de las causas errada, de tal manera que ven en el de/
por quien: la materia, en el por medio de quien: el instrumento, y en
guien: el iempo o lugar®, de esta manera, llamandose a si mismos
cristianos, reducen al Demiurgo* a «un término propio de una
sierra o un martillo»®. La clave para luchar contra estos nos la da
el mismo Basilio: «Efectivamente, el de guien no siempre indica la
materia, como piensan ellos, sino al contrario, para la Escritura es
mas habitual aplicar esta expresion a la causa supremar»®. En esto
es fundamental entender que la doctrina basiliana de las causas,
como se sefalaba antes, no supone bajo ningun punto de vista
una variedad de naturalezas, como han extraido los seguidores de
Aecio de los filésofos foraneos*’. Basilio demuestra con facilidad

* Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, V, 8, p. 115.

# Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, 111, 5, pp. 109-110.

# «Literalmente el “demiurgo” o creador; aunque esto se aplica primero al
Padre, aqui se aplica al Hijo, quien, para Basilio, se caracteriza, como hip0stasis
divina, por su actividad creadora. Precisamente los anomeos [seguidores de Aecio]
querfan dejar este titulo en exclusiva para el Padre» (B. Magno, E/ Espiritu Santo, 11,
4, p. 108, nota 31).

* B. Magno, E/ Espiritu Santo, 111, 5, p. 111.

¥ B. Magno, E/ Espiritu Santo, IV, 6, p. 111.

7 Con la distincién fordnea parece sefialar Basilio a los filésofos paganos,
aunque no a todos, no son pocas las veces que cita con autoridad a muchos de ellos.
Para esta cuestion, véase: B. Magno, E/ Espiritu Santo, 111, 5, p. 109.



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 297

que la aplicacién de estos vocablos no es univoca tampoco, pues
dice también el Apostol refiriéndose al Hijo: «Porque de él y por
medio de él y para él son todas las cosas»™*.

Efectivamente, de €l es para los seres la causa del ser, segun la
voluntad de Dios Padre; por medio de €l todas las cosas tienen
la duracién y la consistencia, por medio de €l, que cre6 todas
las cosas y ademas otorga a cada creatura lo necesario para su
conservacion. Por eso también a él se vuelven todas las cosas
cuando, con cierto incontenible deseo y con afecto inefable, fina
su mirada en el autor y mantenedor de la vida®.

Aunque verdaderamente Basilio centra su reflexion mas que
nada sobre el Hijo dsarkos (posiblemente porque esta polemizando
contra los arrianos y no docetistas), hacia el capitulo VIII de
Sobre el Espiritu Santo, contrario a los arrianos, nos ensefia que,
«efectivamente, el Padre ama al Hijo y le muestra todo, de modo
que todo cuanto el Padre tiene es del Hijo, no sobreviniéndole
poco a poco, sino presentandosele todo de golpe», y que no
le llega el conocimiento por habito o ejercicio; «en cambio, la
Sabidurfa de Dios, el Hacedor de toda la creacion, el siempre
petfecto, el sabio sin haber aprendido» no necesita «de direccion
especial que le defina el modo y la medida de sus acciones»™.
También como bien sabemos por el Amado™: el que ha visto al
Hijo ha visto al Padre, no es cuanto a forma o figura, que no le
corresponde a la perfeccion de Dios, sino en cuanto a «la bondad
de la voluntad que, por coincidir en la esencia, se considera que es
semejante e igual, mejor aun, la misma, en el Padre y en el Hijo»™.

* Rm 11, 36, en B. Magno, E/ Espiritu Santo, V, 7, p. 113.
¥ B. Magno, E/ Espiritu Santo, V, 7, p. 115.

0 Cf. B. Magno, E/ Espiritu Ssanto, V111, 20, pp. 138-139.
' In 14, 9, en B. Magno, E/ Espiritu Santo, VIII, 21, p. 139.
52 B. Magno, E/ Espiritu Santo, V111, 21, p. 139.



298 EMANUEL CLUR

Podemos reconocer aqui el papel revelador de la encarnacion del
Verbo, revela quién es El y quién es su Padre.

2.3. E/ Espiritu Santo

Centremos ahora la reflexion sobre la tercera persona de la
Trinidad, el Espiritu Santo, llamado Paraclito, aunque debamos
decir que este nombre no le es univoco, puesto que se le aplica
también al Hijo, como se deduce del Tedlogo: «y yo rogaré al
Padre, y El os dara otro intercesor [&ANov mapdkAntov], que
quede siempre con vosotros» (Jn 14, 10).

Para iniciar, resultan bellisimas las palabras del propio Basilio:
«pues, ¢quién que haya oido los nombres del Espiritu no se eleva
con el alma y no levanta su mente hacia la suprema naturaleza?
Porque se le lama Espiritu de Dios, Espiritu de la verdad que procede
del Padre”, Espiritu recto y Espiritu rectory>*. Como afirmamos en la
fe constantinopolitana: «Creo en el Espiritu Santo, Sefor y dador
de vida», es decir, que, si el Hijo era considerado el Demiurgo,
el Espiritu sera aquel que da la vida a todo cuanto tiene alma.
ILa consideracion sobre el Espiritu no es en ningun caso leve o
menor, como sabemos bien de la boca de Jesucristo: «pero quien
blasfemare contra el Espiritu Santo, no tendra jamas perdoén y es
reo de eterno pecado» (Mc 3, 29; Mt 12, 31); en otras palabras,
en la confesion del Espiritu nos jugamos la eternidad en una
resurreccion hacia la vida o hacia la muerte (cf. 2 M 7, 14).

> No corresponde ni al presente estudio ni a san Basilio responder a una
controversia como lo es la del filiogue/ ki T00YioD, que es en todo caso postetior.
Con todo, cabe destacar que en san Basilio no se encuentra el asi denominado
patrimonismo (procede del Padre sélo). Cf. P. Evdokimov, Presencia del Espiritu Santo
en la tradicion ortodoxa, Agape Libros, Buenos Aires, 2014.

* B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1X, 22, p. 141.



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 299

El Capadocio es muy consciente de que para poder decir una
palabra de verdad, ya sea sobre el Espiritu o sobre cualquier
materia, debe de contar con la asistencia de El porque, como dice el
Apbstol: «de la misma manera también el Espiritu ayuda a nuestra
flaqueza; porque no sabemos qué orar segin conviene, pero el
Espiritu esta intercediendo El mismo por nosotros con gemidos
que son inexpresables» (Rm 8, 26). O también: «os hago saber,
pues, que nadie que hable en el Espiritu de Dios, dice: “anatema
sea Jesus”; y ninguno puede exclamar: “Jesus es el Senor”, si no
es en Espiritu Santo» (1Cor 12, 3); y Jesucristo: «porque no sois
vosotros los que habliis, sino que el Espiritu de vuestro Padre
es quien habla en vosotrosy (Mt 10, 20). Esto lo vemos con
toda claridad en Sobre e/ Espiritu Santo: «por esto precisamente
voy a pasar ya a la explicacion por asi decirlo, “con la ayuda del
propio” Espiritu Santo»”. Como es evidente, puesto que «hacia
él se vuelve todo lo que tiene necesidad de santificacion»™, El al
igual que decimos del Padre y del Hijo, no es necesitado de nada,
El es la perfeccion misma que conduce a los que se le acercan
en dignidad hacia la perfeccién como nos propone el Hijo: «sed
perfectos como vuestro Padre en los cielos es Perfecto» (Mt 5,
48); o en términos del propio Basilio: «el asemejarnos a Dios, en
cuanto le es posible a la naturaleza humana»’’. Y no debemos
creer que el acercarse al Paraclito consiste en localidades, sino
en el apartamiento de las pasiones «purificandose, pues, de la
fealdad adquirida por medio del vicio, remontandose a la belleza
de la naturaleza y devolviendo a esa especie de imagen regia su
forma primitiva mediante la purificacion, inicamente asi es como
se acerca al Paraclito»®®,

% B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1, 2, p. 106.
5 B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1X, 22, p. 142.
7 B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1, 2, p. 103.
8 B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1X, 23, p. 143.



300 EMANUEL CLUR

La tarea del Espiritu es reveladora por excelencia. Podemos
decir que, mientras Jesucristo caminaba la Galilea, El era el
revelador del Espiritu; pero, una vez asunto a los cielos y tras el
Pentecostés, el Espiritu es el que nos revela al Hijo y en el Hijo
decimos que vemos la imagen del Padre™; o como lo expresa de
un modo perfecto el tedlogo ruso Pavel Evdokimov: «si el Hijo
es la imagen del Padre y el Espiritu Santo la imagen del Hijo, el
Espiritu, dicen los Padres, es el Gnico en no tener su imagen en
otra Persona, es esencialmente misterioso»®’; o en boca de Simedn
el Nuevo Tedlogo: «tu nombre tan deseado, y constantemente
proclamado, nadie sabtfa decir lo que es»®.

El Capadocio nos transmite la necesidad de no rechazar ni
las Escrituras ni la tradiciéon que nos ha llegado, frente a los que,

«rechazando como si no tuviera importancia alguna el testimonio

62

no escrito de los Padres»®, llegan a decir que no es correcto dar

una misma gloria al Padre, al Hijo y al Espiritu, reduciendo a
la tercera persona de la Trinidad a la condicién servil®. Apunta
inicialmente a la férmula bautismal que es trinitaria, luego ¢como
es posible que la rechacen?; o en lo que respecta a las tradiciones
recibidas, sobre la profesion de fe nos dice: «ivoy, pues, a dejarme
seducir por las argucias de esas gentes y a traicionar esta tradicion
que me introdujo en la luz, que me regal6 el conocimiento de

% «Durante la mision terrena de Cristo, la relacion de los hombres con el Espiritu
no se producia mas que por y en Cristo. Por el contrario, después de Pentecostés, es
la relacién con Cristo la que no se produce mas que por y en el Espiritu Santo» (P.
Evdokimov, Presencia del Espiritu Santo en la tradicion ortodoxa, p. 102).

% P. Evdokimov, Presencia del Espiritu Santo en la tradicion ortodoxa, p. 100.

' P. Evdokimov, Presencia del Espiritu Santo en la tradicion ortodoxa, p. 99-100.

62 Basilio Magno, E/ Espiritu Santo, X, 25, p. 146.

% Para Basilio la condicién servil es la de las criaturas. Puntualmente, los
pneumatdémacos se la aplicaban al Espiritu como si fuera mds préximo a un angel
que a Dios.



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 301

Dios, y por la cual he sido hecho hijo de Dios, yo, su enemigo
hasta entonces por causa del pecado?»*.

El bautismo es necesario que sea siempre en el Espiritu, como
dice Juan el Precursor: «Yo en verdad os bautizo en agua para
conversion, pero el que viene detras de mi es mas poderoso
que yo, cuyas sandalias no soy digno de llevar: ¢l os bautizard en
Espiritu y fuego» (Mt 3, 11); o ¢es que nos olvidamos de aquel
episodio en la vida de Pablo que se nos narra en los Hechos, en el
que unos pobres, al ser interrogados por el apostol sobre si han
sido bautizados en el Espiritu, no sabfan ni que habfa un Espiritu?
(cf. Hch 19, 1-7). ¢Por qué privarnos a nosotros mismos de la
belleza, del amor, que es el mismo Espiritu Santo?

[Es que] por medio del Espiritu Santo tenemos: el restableci-
miento en el paraiso, la subida al reino de los cielos, la vuelta a
la adopcion filial, la confiada libertad de llamar Padre nuestro a
Dios, de participar en la gracia de Cristo, de ser llamada hijo de la
luz, de tener parte en la gloria eterna y, en general, de estar en la
plenitud de la bendicion, en esta vida y en la futura, viendo como
en un espejo la gracia de los bienes que nos reservan las prome-
sas, y de los que esperamos ansiosos disfrutar por la fe, como si
ya estuviesen presentes®.

Ante todo, lo que El nos da, scémo rechazatlo? :Cémo se
puede ser tan vil de reducirlo a la condicién servil? «No vamos
nosotros a ensalzar en el mas alto grado al que es divino por
naturaleza, inabarcable por su grandeza, poderoso en sus obras y
bueno en sus beneficios?»*. Pero si todo esto te parece poco: «si

piensas en la creacion, fue el Espiritu quien afianzo las potencias

 B. Magno, E/ Espiritu Santo, X, 26, p. 147.
% B. Magno, E/ Espiritu Santo, XV, 36, p. 165.
5 B. Magno, E/ Espiritu Santo, XX111, 54, p. 201.



302 EMANUEL CLUR

de los cielos»”’, como el propio Basilio aprendié de un sitio®: «*“Se
cernfa”; segun €l [el sirio], significa que “calentaba y vivificaba” la
sustancia de las aguas como el pajaro que empolla sus huevos y al
calentarlos les da una cierta fuerza vivificante. [...] Bastaria este
pasaje para mostrar, a los que cuestionan, que el Espiritu Santo
no es ajeno a la actividad creadora»®. Si piensas en la encarnacion,
«de ella es inseparable el Espiritu»™, o incluso «la redencién de
los pecados se da en la gracia del Espiritu»’!, finalmente la misma
«resurreccion de entre los muertos, a la accion del Espiritu se
debe, pues enviards tu Espiritu y serdn creados, y renovards la faz de la
tierra»'.

Es interesante prestar atencion al lenguaje empleado por el
Capadocio para la defensa de la fe sobre el Espiritu Santo, el cual
no busca la misma polémica ni es tan duro en sus términos, como
si no tuvieran problema el Niseno y el Te6logo en denunciar con
una cruda dureza a los macedonios o el propio Basilio al hablar
de los valentinianos, arrianos, etc. Es dificil saber con certeza lo
que lo motivé. Nos inclinamos por la tesis de S. Hildebrand™, que
considera a la obra un intento honesto de aproximar a este grupo
ala fe ortodoxa. Con todo, habria que afadir que al mismo tiempo
puede y logra exponer la fe sin detrimento de la verdad™, aunque

7 B. Magno, E/ Espéritu Santo, XIX, 49, p. 189.

% No dice quién sea, pero podemos suponer que es Eusebio de Samosata o
Efrén el Sirio. A este respecto, consultese: B. Magno, Hexameron, 11, 6, p. 40, nota 2.

% B. Magno, Hexameron, 11, 6, pp. 40-41.

" B. Magno, E/ Espéritu Santo, XIX, 49, p. 189.

"' B. Magno, E/ Espéritu Santo, XIX, 49, p. 189.

2 B. Magno, E/ Espéritu Santo, XIX, 49, p. 190.

7 Para un estudio detallado y reciente sobre este particular, remitimos a J.
J. Whitty, «Reading Basil of Caesarea’s On the Holy Spirit as Apology: Reassessing
the Influence of Eustathius of Sebaste on the Treatiser, 17giliac Christianae, vol. 77,
n.°4 (2022), pp. 353-374, https://doi.org/10.1163/15700720-bjal0056.

™ Para comprender en profundidad la defensa de la divinidad de la tercera
persona en Basilio sugerimos el trabajo de Yanguas Sanz: «No obstante, poniéndose



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 303

claro estd, la ausencia del homousios sobre el Espiritu es llamativa,
pero no lo es mas llamativa que su ausencia en el propio simbolo
constantinopolitano que vendria en el 381™. Al mismo tiempo
encontramos férmulas claras, no sélo con respecto a la igualdad
de gloria de las tres personas, asi como las silabas aplicadas a cada
una de ellas, sino también la afirmacién de que debemos ensalzar
«al que es divino por naturaleza»’.

3. Conclusiones

Como afirmamos en el credo atanasiano: «quien quiera
salvarse debe, sobre todo, mantener la fe Catdlica», a saber, que
«nosotros adoramos a un Dios en la Trinidad y a la Trinidad en la
Unidad». Hemos visto como, porqué y qué creer, en este sentido
no debemos separarnos de la tradicion de nuestros padres.
Contra lo que Basilio luché, alla en el siglo IV, nos puede ser muy
actual. Al prestar atencion a las herramientas empleadas por los

en el esquema filoséfico de sus adversarios, buscara hacetles ver que tanto el Padre
como el Hijo y el Espiritu Santo tienen una misma naturaleza especifica. En efecto,
aun siguiendo estrictamente el planteamiento macedonio, pronto se deja ver que
el resultado favorece la tesis de Basilio, ya que “lo que se subdivide tiene la misma
naturaleza que aquello que resulta después dividido”. Si la naturaleza divina es Gnica
e idéntica antes de la divisién, seguira siendo divina aun después de la division en las
tres Personas» (J. M.Yanguas Sanz, «La divinidad del Espiritu Santo en S. Basilio»,
p. 510).

" De hecho, Gregorio el Teologo, durante el periodo en el que presidié el
segundo concilio ecuménico, encontrd graves dificultades frente a la ausencia de
una afirmacion explicita de que el Espiritu es Dios o del propio homousios. Para un
estudio breve sobre las teologias presentes en el s. IV sobre el Espiritu Santo: M.
A. G. Haykin, «“The Lord, The Life-Giver”: Confessing The Holy Spitit In The
Fourth Century», Journal ofthe Evangelical T'heological Society, vol. 62, n.°1 (2019), pp.
65-80.

8 B. Magno, E/ Espiritu Santo, XXI11, 54, p. 201.



304 EMANUEL CLUR

que polemizaron con ¢l y al ver las utilizadas por algunos autores
de hoy, podemos llegar a ver ciertas coincidencias. ¢Cémo? Con
la idea de que hay que distinguir lo esencial de lo accidental. Es
que, aunque por un momento aceptaramos tal cosa —que somos
capaces de juzgar la verdad—, lo que viene después es atin mas
grave: que una vez juzgado qué es lo esencial —dicen— hay que
eliminar lo accidental, de esta manera socaban la verdad y buscan
complices aun inconscientes. Contra estos hay que recordar que
no se es duefio de la verdad, sino colaborador de ella (cf. 3 Jn
8). Por esto, el preservar la tradiciéon sin innovaciones (como da
ejemplos Basilio de la forma celebrativa”, la profesion de fe',
las doxologias™, etc.) nos da un espititu de humildad que es
propio del Espiritu Santo, vivimos en el amor del Padre que nos
mantiene en comunion con la nube de testigos (cf. Hb 12, 1) que
nos ha precedido y nos mantiene en la verdad (cf. Jn 14, 6), que
es el mismo Cristo. Recordemos que esta tarea no es sencilla en
ningun caso, pero puede servirnos de consolacion el ver que la fe
ortodoxa ha triunfado, incluso en el contexto tan nefando como
el que nos describe el Capadocio:

¢Quién puede pasar ante esto sin llorar? Porque, ¢acaso no es
evidente —tanto que hasta un nifio lo comprenderia— que los
hechos presentes estan preludiando la desaparicion inminente
de la fe? Lo indiscutible se ha vuelto dudoso. Creemos en el Es-
piritu, y guerreamos contra €l con nuestras propias confesiones
de fe. Somos bautizados, y de nuevo peleamos. Le invocamos
como origen de la vida, y lo despreciamos como compafero de

7 Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, XXVII, 66, p. 220. Se trata quizas de uno de
los testimonios mas antiguos en los que se atribuye la orientacion celebrativa a la
era apostolica.

8 Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, X, 26, p. 147.

" Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1, 3, p. 106.



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 305

esclavitud. Lo hemos recibido con el Padre y con el Hijo, y lo
menospreciamos como parte de la creacion™.

No se trata de llamar a una caza de brujas, sino, solamente,
que aquellos que se experimenten identificados con ¢l puedan
decir jbendito sea Dios! Puesto que la prueba es motivo de
alegria. A otros lectores, las aplicaciones actuales le resultaran
mas distantes. Pero en uno y otro caso no quisiera que aquello
por lo que luché el Padre Capadocio redunde en palabras vacias,
sino que encontremos en ¢l un testimonio de vivir y luchar por la
regla de fe de la Iglesia.

Por otro lado, debemos volver a recordar que Basilio llega a
estas afirmaciones aun antes del segundo concilio ecuménico,
en el que podemos decir que se le fue dada en gran parte la
razon. Leer a este Padre nos provee herramientas claras para los
momentos de polémica en la vida de la Iglesia, donde no se trata
de renuncias a la verdad, sino que una vez hallada es defendida
y custodiada. La clave para transitar el tiempo arduo mientras la
solidez doctrinal parece perecer, al punto de que ya los jévenes
ni saben de lo que han sido privados®, vendrd dada por el
respeto a la tradicion recibida, el amor a la férmula bautismal,
a la doxologia, en el aprecio por las realidades creadas en las
que, con toda claridad, al ojo creyente de la fe, se le presenta
como testimonio silencioso de Dios. Pues Dios, contemplando
la creacién, ha dicho que es buena, no porque vea con 0jos, sino
porque la contempla en su inefable sabiduria®, asi también el
hombre, provisto de los ojos informados por la fe, ve, contempla

80 B. Magno, E/ Espéritu Santo, XXVIII, 70, p. 227.

81 (CCHURCH FATHERS: Letter 90 (St. Basil)», accedido 22 de febrero de 2025,
https:/ /www.newadvent.org/fathers/3202090.htm., 2.

8 Cf. B.Magno, Hexameron, 1V, 6, pp. 70-71.



306 EMANUEL CLUR

a la creacion®, no en cuanto materia o forma, sino con la misma
mirada de Dios, pues el hombre esta llamado, en cuanto se lo
permite su naturaleza humana, a asemejarsele®.

Podemos, ahora, decir con la bellisima oracién de la Divina
Liturgia®: «Hemos visto la verdadera luz, hemos recibido el
Espiritu celestial, hemos encontrado la verdadera fe, adorando a
la Trinidad indivisible: porque ella nos ha salvado»®. Y termino
con el kontakio al Capadocio: «Oh Basilio: te mostraste cimiento
firme de la Iglesia, dando a todos los habitantes de la tierra el
buen dominio, sellindola con tus ensefianzas, revelador de las
cosas celestiales»®’.

Referencias bibliograficas

«Church Fathers: Against Heresies, V.6 (St. Irenaeus)». Accedido
24 de febrero de 2025. https://www.newadvent.org/
fathers/0103506.htm.

«Church Fathers: Letter 90 (St. Basil)». Accedido 22 de febrero de
2025. https:/ /www.newadvent.org/ fathers/3202090.htm.

Arnaert, B. L. «Huerta de Soto’s Hypostasis an Exploration of the
Role of Theology in Economicsy. Revista Procesos de Mercado,
vol. 21, n.° 2 (2024), pp. 167-210. https://doi.org/10.52195/
pm.v21i2.957.

Basilio Magno. E/ Espiritu Santo. Ciudad Nueva, Madrid, 2012.

¥ Cf. B. Magno, Hexameron, 1, 6, pp. 22-23.

# Cf. B. Magno, E/ Espiritu Santo, 1, 2, p. 103.

8 Aparece tanto en la de Basilio Magno como en la de Juan Criséstomo.

% B. Vasile Buda, I. Dumea y R. Muresan, I.a Divina Liturgia: de san Juan Crisdstomo,
de san Basilio, de los dones presantificados, BAC, Madrid, 2016, p. 74 y p. 137.

8 B. Vasile Buda, I. Dumea y R. Muresan, I.a Divina Liturgia: de san Juan Crisdstono,
de san Basilio, de los dones presantificados, p. 143.



MENTE PATRISTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO 307

Basilio Magno. Hexameron. Homilias sobre los seis dias de la Creacion.
Svetigora, Njegoseva, 2017.

Collins, F. S. The Language of God: A Scientist Presents Evidence for Belief.
Free Press, New York, 2006. http://archive.org/details/
francis-collins-language-of-god.

Evdokimov, P. Presencia del Espiritu Santo en la tradicion ortodoxa. Agape
Libros, Buenos Aires, 2014.

Florovsky, G. Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox 1 iew.
Nordland Pub. Co, Belmont, 1972.

Fotineas, S. «The Letters of Bishop Basil of Caesarea: Instruments
of Communion». Thesis, Australian Catholic University, 2016.
https://doi.org/10.4226/66/529cc83db0bce.

Haykin, M. A. G. «“The Lord, The Life-Giver”: Confessing The
Holy Spirit InThe Fourth Century». Journal of the Evangelical
Theological Society, vol. 62, n.° 1 (2019), pp. 65-80.

Lim, R. «The Politics of Interpretation in Basil of Caesarea’s
“Hexaemeron™». Vigiliae Christianae, vol. 44, n.° 4 (1990), pp.
351-370. https://doi.org/10.2307 /1583840.

Mira, M. «LLa nocién de ley de la naturaleza en el In Hexaemeron de
Basilio de Cesareax. Annales theologici, vol. 20, n.° 1 (20006), pp.
59-86.

Mira, M. «Sobre la estructura del “De Spiritu Sancto” de Basilio de

Cesarean. Seripta Theologica, vol. 40, n.° 1 (2008), pp. 65-88.
https://doi.org/10.15581/006.40.10461.

Tomas de Aquino. Suma de teologia. BAC, Madrid, 1994.

Vasile Buda, B., Dumea, 1. y Muresan, R. La Divina Liturgia: de San
Juan Crisdstomo, de San Basilio, de los dones presantificados. BAC,
Madrid, 2016.

Whitty, J. J. «Reading Basil of Caesarea’s On the Holy Spirit as
Apology: Reassessing the Influence of Eustathius of Sebaste
on the Treatise». [giliae Christianae, vol. 77, n.° 4 (2022), pp.
353-374. https://doi.org/10.1163/15700720-bjal0056.



308 EMANUEL CLUR

Yanguas Sanz, ]. M. «lLa divinidad del Espiritu Santo en S. Basilio».
ScriptaTheologica, vol. 9, n.° 2 (2018), pp. 485-539. https://doi.
org/10.15581/006.9.21876.



ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 309-338

ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION
AGUSTINIANA EN LA VIGILIA DE PENTECOSTES

PNEUMATOLOGICAL ASPECTS OF AUGUSTINIAN PREACHING
ON THE EVE OF PENTECOST

JouN EpEr DELGADO

Seminatio Mayor San Agustin, La Linda (Colombia)
Escuela Internacional Iz imum cordis
johndelgal2@hotmail.com

Orcid: 0009-0000-9257-1115

Fecha de recepcion: 30 de junio de 2025
Fecha de aceptacion: 31 de octubre de 2025

Resumen: El estudio analiza los aspectos pneumatolégicos presentes
enlos sermones que san Agustin predic6 durante la vigilia de Pentecostés,
centrando la atencién en la comprension teolégica del Espiritu Santo
en el contexto liturgico y pastoral. En los tres primeros sermones (29,
29A y 29B), el eje tematico gira en torno a la doble dimension de la
confessio: confessio peccatornm, como reconocimiento penitencial del pecado,
y confessio landis, como alabanza al Dios bueno y misericordioso. Aunque
las referencias al Espiritu Santo son escasas, Agustin lo presenta como



310 JOHN EDER DELGADO

inspirador de la Escritura y de la alabanza litdrgica. El sermén 266,
en cambio, desarrolla una pneumatologfa mas explicita, destacando la
gratuidad y libertad del Espiritu en su accion santificadora, independiente
de la dignidad del ministro, lo cual refuta la postura donatista. Asf,
Agustin propone una teologfa del Espiritu centrada en su iniciativa
divina y en su papel unificador en la Iglesia.

Palabras clave: Confessio laudis, Confessio peccatorum, Espiritu
Santo, Pentecostés, Uncién.

Abstract: 'The study analyzes the pneumatological aspects present
in the sermons that Saint Augustine preached during the Vigil of
Pentecost, focusing on the theological understanding of the Holy Spirit
within its liturgical and pastoral context. In the first three sermons (29,
29A, and 29B), the central theme revolves around the double dimension
of confessio: confessio peccatorum, as the penitential acknowledgment of sin,
and confessio landis, as praise to the good and merciful God. Although
references to the Holy Spirit are scarce, Augustine presents Him as the
inspirer of Scripture and of liturgical praise. Sermon 266, by contrast,
develops a more explicit pneumatology, emphasizing the gratuity and
freedom of the Spirit in His sanctifying action, independent of the
minister’s worthiness—thus refuting the Donatist position. In this way,
Augustine proposes a theology of the Spirit centered on divine initiative
and on the Spirit’s unifying role within the Church.

Keymwords: Anointing, Confessio laudis, Confessio peccatorum, Holy
Spirit, Pentecost.

1. Introduccion

El contexto liturgico en el que predica Agustin indica que la
celebracion de Pentecostés ya estaba fijada, es decir, cincuenta
dias después de la Pascua; ademas, contaba con la celebracion
de la vigilia, tal como la celebramos hoy dia. Esto muestra que
tenfa un matiz importante dentro de las otras celebraciones que



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 311

se desarrollaban en el afo. Asi pues, dentro de los numerosos
sermones liturgicos de Agustin, se encuentran los sermones de
la vigilia y fiesta de Pentecostés. En este caso se abordan los de
la vigilia con el fin de analizar la doctrina pneumatologica que en
ellos se encuentra.

Se conservan cuatro sermones de la vigilia y, de estos cuatro,
los tres primeros (29, 29A, 29B) se caracterizan por el analisis del
versiculo 1 del salmo 117, cuyo tema principal es la confessio, que
Agustin estudia y entiende como confessio peccatorum y confessio lands.
Segun esto, el tema pneumatolégico no esta muy desarrollado, ya
que, con excepcion de los exordios, el Espiritu Santo como objeto
de estudio no es muy evidente; sin embargo, estos sermones son
analizados porque hacen parte del corpus de homilias litargicas
de Pentecostés. Cosa distinta sucede con el ultimo sermén de la
vigilia (266) que se separa de los tres anteriores y se une a los siete
de la fiesta' en cuanto al tema pneumatologico se refiere.

2. Sermones de la vigilia de Pentecostés

Analizamos los sermones predicados por Agustin en la vigilia
de Pentecostés que han llegado hasta nosotros.

Para ello, identificaremos, en primer lugar, la datacién
aproximada de los sermones, luego analizaremos la teologfa del
texto. Los sermones de la vigilia son 29, 29A, [Denis 9] 29B
[Dolbeau 8] y 266.

De los cuatro sermones de la vigilia, tres no hacen mucha
referencia al Espiritu Santo, salvo en el exordio; sin embargo, los

' Cf. Agustin, Sermones 267, 268, 269, 271, 272A, el segundo por los sermones
270y 272B.



312 JOHN EDER DELGADO

comentamos, porque hacen parte del corpus que componen los
discursos litargicos de la solemnidad de Pentecostés.

2.1, Sermon 29

Segun el parecer de Lambot, el sermén 29 fue pronunciado
en Cartago en la Basilica “Restituta”, en la celebracion de la
vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del afio 3972 Por otro lado,
Anoz’ junto con Petlet* coinciden que la celebraciéon tuvo lugar
en Cartago el 25 de mayo del ano 418. Por su parte, Drobner lo
ubica en el afio 417°.

El tema del sermon es la confessio peccatorum y la confessio lands,
el cual se desarrolla y fundamenta en el versiculo 1 del salmo
117: Confitemini Domino, quoniam bonus est. Desde aqui Agustin se
propondra demostrar que, cuando la Escritura utiliza el sustantivo
confessio o el verbo confiteri, no soélo se refiere a la confesion de los
pecados, sino también a la confesién de alabanza.

Con un pequefio exordio enlaza la lectura de la Sagrada
Escritura con el tema que va a tratar:

Se nos aviso, y el Espiritu de Dios nos ha mandado que alabe-
mos a Dios. También se nos da la razén para hacerlo: porque es
bueno. Aunque dicho en pocas palabras, encierra un pensamien-

* Cf. C. Lambot, «Un “fleiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siecle et
date de quelques sermons de S. Augustiny, Revue Bénédictine, n.° 47 (1935), p. 116.

* Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccién agustinianan, Augustinus, vol. 47, n.°
186-187 (2002), p. 269.

" Cf. O. Petler, Les voyages de Saint Augustin, Etudes Augustiniennes, Paris, 1969, p-
341.

> Cf. H. Drobner, Augustinus Von Hippo. Predigten u den psalmen II (sermones 22-
34), vol. 35, Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016, p. 1075.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 313

to muy profundo. Alabad, dice, al Sefior. Y como si preguntara-
mos: ¢Por qué?, continué: Porque es bueno®.

Podemos notar que dentro del exordio se hace mencion
por primera y unica vez del Espiritu Santo, el cual habla por las
Escrituras. La férmula se repite en otros sermones ad populum en
el sentido primario de que la Escritura ha sido inspirada por El
y por medio de ella habla. En este caso Agustin ademas le asigna
el vetbo pracecipere, es decir, mandat’, que, segun el contexto de
la frase, se entiende como una motivacion a dirigir la alabanza
a Dios. Es decir, que detras de la alabanza a Dios esta presente
la accién del Espiritu, que actia para que el hombre cante las
bondades del Sefior®.

a. Quoniam bonus est: Gen 1,31

Después del exordio, Agustin explica el contenido del sermén
y lo hace primeramente exponiendo la razén del porqué la
Escritura dice que Dios es Bueno (guoniam bonus esi). Para ello cita
Gen 1, 31: Et fecit Deus omnia, et ecce bona ualde, desde el cual senala
la bondad de Dios y la bondad de las cosas creadas (alejandose
del concepto maniqueo de creacioén) y a su vez identifica sus
diferencias:

¢ «Admoniti sumus et Spititu Dei pracceptum est nobis ut confiteamur Domino.
Et ca causa dicta est confitendi Domino, quoniam bonus est. Breviter dicitur quod
profundissime cogitatur. Confitemini, inquit, Domino. Et tamquam quaereremus:
“Quare”, responsum est: Quoniam bonus est» (Agustin, s 29, 1, CCSL 41, 373,
linn. 6-8).

" Cf. A. Blaise (ed.), Dictionnaire latin-francais des Autenrs Chrétiens, Brépols, Turn-
houth, 1954, p. 641.

¥ Cf. Agustin, en. Ps. 144, 1, CCSL 40, 2088, linn. 15-18. Agustin interpreta que,
asi como el Espiritu Santo actué inspirando la mente de algunos hombres en el
hecho de escribir la Sagrada Escritura, asi mismo inspird en ellos (sus siervos) y en
los demas hombres la alabanza dirigida a Dios.



314 JOHN EDER DELGADO

No habria ningun bien si no hubiera sido hecho por el Bien que
no ha sido hecho. El cielo es bueno, pero es un bien creado,
buenos son los angeles, pero creados buenos |[...] y de entre todas
estas cosas, el hombre, la creatura que puede alabar. Todo esto es
bueno, pero es un bien creado. Es bueno todo a causa de Dios,
no por si mismo’.

En la cita esta reflejada la #eoria platinica de la participacion'® que,
aplicada a la Revelacion, muestra la diferencia entre el Ser por
esencia y los seres por participacion. Mientras Dios es bueno por
esencia, las criaturas lo son porque Ellos participa de su bondad.
En el comentario al salmo 134, Agustin escribe que, para hablar
sobre la bondad de las cosas, se aplica el adjetivo “bueno” a cada
hombre, a cada sustancia, a cada cosa, mientras que de Dios se
dice que es el “Bien”, pero no como un adjetivo, sino como un
sustantivo'!, porque los atributos o petfecciones no pertenecen a
Dios ni se predican de ¢l como accidentes de una sustancia, sino
que se identifican con la sustancia misma'%

Esta realidad ontoldgica también se da en el orden moral.
Dios es Bien absoluto como objeto adecuado y felicidad de su
eterna voluntad. Por ser inteligente y libre se conoce a s{ mismo y
se ama infinitamente, lo cual constituye su vida interna, eterna y

? «Nullum bonum esset, nisi a bono factum esset, quod factum non esset. Bo-
num caelum, sed factum bonum; boni angeli, sed facti boni; et inter haec omnia
creatura laudatrix homo. Omnia bona, sed facta bona. Et a Deo bona, non a se»
(Agustin, s. 29, 1, CCSL 41, 373, linn. 16-22).

10 Cf. Juan Pegueroles afirma que Agustin se valié de esta teorfa porque la encon-
tré refrendada y garantizada por la Escritura, que reconoce a Dios como el Ser por
excelencia, la Verdad y el Bien. Para esta cuestion, véase: J. Pegueroles, San Agustin,
un platonismo cristiano, PPU, Barcelona, 1985, p. 35.

"' «Omnia ista dico bona, sed tamen cum suis nominibus; coelum bonum, ange-
lum bonum, hominem bonum: ad Deum autem cum me refero, puto melius nihil
dicere quam bonum» (Agustin, Ps. 134, 4, CCSL 40, 1940, linn. 11-15).

12 Cf. T. Alesanco, Filosofia de san Agustin, Augustinus, Madrid, 2004, p. 228.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 315

feliz. Los hombres, por su parte, al tener voluntades creadas, son
buenos y felices porque Dios les participa de ello, aunque sea en
grado parcial.

b. Confessio peccatorum

Confessio ant landantis est, ant paenitentis®. Con esta escueta
afirmacion introduce el argumento principal de su sermén. En
referencia a la confesion de los pecados, anota:

Hay algunos tan poco instruidos, que en cuanto oyen la palabra
confesion en las Escrituras, como si no pudiera referirse mas
que a la confesién de pecados, inmediatamente comienzan a
darse golpes de pecho, como si se les amonestase a confesar los
pecados'.

" Agustin, s. 29, 2, CCSL 41, 373, lin. 27. El doble uso de esta palabra confessio
también se evidencia claramente en las Confessiones, de la cual escribe Agustin en
sus Retractationes: «Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis
meis Deum laudant iustum et bonum, atque in eum excitant humanum intellec-
tum et affectum» (Agustin, rezr. 2, 6, CCSL 57, 94, linn. 2-4). Christine Mohrmann,
interpretando estas palabras del santo, afirma que las Confessiones son un canto de
alabanza a Dios, con lo cual Agustin no sélo quiere edificar a sus lectores, sino tam-
bién por medio de una larga meditacién quiere agradecer lo que la gracia de Dios
ha obrado en él. Esta meditacion se traduce en una confesion de fe, en una confe-
si6n de alabanza y en una confesién de los pecados. A este respecto, consultese: C.
Mohrmann, Infroduzione en Le Confessioni, Rizzoli Editore, Milano 1958, pp. 17-18.
Puede verse, también: L. Pizzolato, «Prologo alle Confessioni», en Le Confessioni di
Agostino (402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichita cristiana,
V. Grossi, Roma, 2003, pp. 28-30; G. Reale, «Monografia introduttivar, en Confessio-
nt, Bompiani, Milano, 2013, pp. 37-53.

' «Sunt enim parum eruditi, qui cum audierint confessionem in Scripturis, tam-
quam nisi peccatorum esse non possit, continuo tundunt pectora, uelut iam mone-

antur confiteri peccata» (Agustin, s. 29, 2, CCSL 41, 373, linn. 27-30).



316 JOHN EDER DELGADO

La confessio entendida sélo como confessio peccatorum estaba muy
arraigada en los oyentes y al parecer en el auditorio cristiano
latino aun no se asimilaba el significado de alabar.

El significado en sentido judicial era patente; por ejemplo,
Quintiliano y Cicer6n habian dado a conocer el caracter negativo
de la palabra confessio. Para el primero, el concepto giraba en torno
a una acusacioén contra uno mismo® vy, para el segundo, hacia
referencia a una expresion que denotaba fealdad'®. Incluso como
dice Jacques Fonatine, para Ciceréon, que era abogado, el término
podia significar zestimonio, y en este caso conjetura el autor que,
si Ciceron hubiese existido en el tiempo de Agustin, habria
comprendido la obra las Confessiones como testimonios'’. En el
contexto cristiano latino es con Tertuliano con el cual la confessio
se entiende como la confesion de los delitos o, mejor, como la
confesion de los pecados, los cuales se pueden redimir con una
sincera confesion dirigida a Dios'™.

Esta delimitacion del significado parece ser la que prevalece en
tiempos de Agustin; por ello la reaccion justificada de vergiienza o
punicién que sentian los fieles, la cual manifestaban golpeandose
el pecho cuando el obispo pronunciaba en sus sermones la
palabra confessio como sustantivo o confiteri como verbo'.

' «Ego [...] confessionem exsistimo qualemcumque contra se pronuntiationemy»
(M. Fabii Quintiliano, Declamationes minores, B.G. Teubneri, Stutgardiae, 1989, p. 209).

' «Oh patrem Cornelium sapientem qui, quod praemi solet esse in indicio,
reliquerit, quod turpitudinis in confessione id per accusationem filii susceperit» (Ci-
cerdn, «Pro Sullay 18, 51, en Discours, vol. X1, Boulanger, Paris, 1957, pp. 136-137).

'7 . Fontaine, «Introduzione generaley, en Confessioni, vol. 1, Mondadori, Vicen-
za, 1992, p. 24.

'8 Cf. Tertuliano, Paen. 8, 9, SCh 316, 178, linn. 35-37.

' Esta practica de darse golpes de pecho como signo de arrepentimiento fue
repetida varias veces por los fieles, de ahi que Agustin haga referencia a ello en
algunos de sus sermones: «Hoc uerbum sonuit in ore Lectoris, secutus est etiam
sonus tunsionis pectoris uestri, audito scilicet quod Dominus ait: Confiteor tibi,



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 317

De este significado de confessio, Agustin sefiala algunas
caracteristicas. En el momento de confesar los pecados es
importante huir de las excusas con el fin de tener siempre presente
la conciencia de responsabilidad personal en el pecado, y asi no
comprometer a nada ni a nadie (ni al diablo ni a la suerte, ni al
hado) en las faltas cometidas. Por eso invita a evitar excusarse,
ya que ello conlleva buscar causas o motivaciones por las que
aparezca que el pecado no le pertenece al hombre®. Este acto
de excusarse se confronta reconociendo de manera consciente y
personal el pecado; dice Agustin: «Haz lo que oiste, haz lo que
aprendiste y di a tu Dios: Yo djje, Serior compadeécete de mi; sana mi
alma porgue he pecado contra ti. Yo, consigna el salmo, yo dije; no me
excuso, sino que me acuso»’.

La otra caracteristica esta relacionada con la concepcion
de Dios como alguien bueno, lo cual garantiza confianza en el
momento de la confesion. Situaciéon que no suele suceder cuando
la confesién se hace ante un hombre que tiende a equivocarse
y, por tanto, a hacer un juicio malo: «Y si quieres confesar tus
pecados, ¢a quién puedes hacerlo con mas seguridad que al
Bien? Te confiesas ante un hombre y, porque es malo, sales
condenado; pero si te confiesas a Dios, puesto que es Bueno,

Pater» (Agustin, s. 67,1, PL 38 433, linn. 32-35); «Plerumque enim cum auditur in
Scripturis, Confitemini Domino, multi qui audiunt pectus tundunt» (Agustin, s. 68,
1, MA 1, 356, linn. 27-28). «Nam ubi hoc uerbum lectotis ore sonuetit, continuo
strepitus pius pectora tundentium consequitum (Agustin, Ps. 117, 1, CCSL 40, 1657,
linn. 6-8).

» Cf. Agustin, 5. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 53-54. Agustin, en su obra De conti-
nentia, sefala que el pecador, cuando siempre busca excusarse, lo que logra no es la
privacion del castigo, sino de la indulgencia divina. Por ello ante Dios no hay que
recurrir a una vana proteccion, sino a una llana confesion. Para esta cuestion, véase:
Agustin, cont. 5,13, CSEL 41,1506, linn. 19-21.

! «Ego, inquit, ego dixi, non diabolus, non fortuna, non fatum. Ego dixi: non
me excuso, sed accuso. Ego dixi, miserere mei, sana animam meam. Unde enim

aegrotat? Quoniam peccaui tibi» (Agustin, 5. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 58-62).



318 JOHN EDER DELGADO

quedas purificado»®. La bondad de Dios se convierte en objeto
de seguridad del pecador; aunque el hombre sea malo, no por
naturaleza sino por sus malas decisiones, la bondad de Dios lo
purifica haciéndolo un hombre bueno. Pero esta consecuencia
no se logra de manera automatica, es indispensable la relacién de
amor que se debe establecer entre el confesante y el que recibe la
confesion. En otras palabras, si el hombre ama a Aquel de quien
procede todo, bien serd un hombre bueno™.

¢. Confessio laudis

El otro significado de confessio es aquel de alabar, del que parece
no sabfan mucho o nada los fieles de Agustin. Podemos decir
que este sentido peculiar le vino directamente de la Biblia, mas
concretamente del lenguaje de los salmos de alabanza. De entre
todas las obras de Agustin destacamos el libro de las Confessiones
para mencionar la importancia de los salmos en élI**. S. Poque
afirma que en el libro hay cerca de 121 salmos citados; entre los
mas mencionados se encuentran el salmo 118, el salmo 17 y el
salmo 18 vy, entre los versiculos mas citados, se encuentran el
salmo 18,15 (10 veces); salmo 113,24 (9 veces); salmo 106,8,15,31
(7 veces cada uno)®. Desde esta base podemos decir que la
confessio landis, asi como sirve para rendir gloria y honor al creador,

* «Si peccata tua confiteri uis, cui tutius quam bono? Homini, quoniam malus
est, confiteris et damnaris. Deo, quoniam bonus est, confitetis et purgatis» (Agustin,
5. 29, 41, CCSL 41, 374, linn. 58-62).

# Cf. Agustin, 5. 29, 5, CCSL 41, 374. lin. 88.

* Cf. Ph. Burton, Language in the Confessions of Augustine, Oxford University Press,
Oxford, 2007, pp. 137-151; S. Poque, «I.’invocatio de Dieu dans les Confessionsy,
Aungustiniana, n.° 41 (1991), pp. 927-935; J. M. Fontanier, Lectures des Confessions I-I1”
de Saint Augnstin, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 1999, pp. 37-49.

» 8. Poque, «Les Psaumes dans les “Confessions™», en Saint Augustin et la Bible,
vol. 3, A.M. La Bonnardiere, Paris, 1986, pp. 156-166.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 319

asimismo es util para confesar los pecados, puesto que confesar
las faltas es intrinsecamente alabar la bondad del Aquel se ha
dignado perdonar y curar las heridas del hombre (cf. en. Ps. 94,4).

En el sermoén que estamos estudiando, Agustin trata la confessio
landis de manera muy breve y con una motivacion clara: ensefiar
a sus fieles que la confessio también significa alabanza y no sélo
confesiéon de pecados.

La confessio landis encuentra su referencia maxima en Cristo
Jests que, sin tener ningin pecado, se dirige a Dios con la misma
expresion (confessio) con la que se dirige un pecador a Dios, no
obstante, con un significado diverso: aquel de alabar. El punto
de partida de Agustin es el texto de Mt 11,25 que, en la version
biblica agustiniana, dice: Confiteor tibi, Pater Domine caeli et terrae. De
ello Agustin deduce que lo que dice Jesus es una alabanza a Dios,
y no una confesiéon de pecados, pues no los tiene, ya que él no
cometi6 ningun pecado ni ningin engano. Por tanto, la confesion
es alabanza a Dios porque quiso revelar los misterios del Reino
de Dios a los pequefios, haciendo una parafrasis del texto de Mt
11,25b: «Esta es la alabanza que dirigié al Padre: que escondid
tales cosas a los sabios y prudentes, es decir, a los soberbios y
arrogantes, y lo revel6 a los pequefiuelos, es decir, a los débiles y
a los humildes»®.

% «Istam laudem commendauit Patris, quia abscondit haec a sapientibus et pru-
dentibus, id est, superbis et arrogantibus; et reuelauit ea paruulis, id est, infirmis
et humilibus» (Agustin, 5. 29, 2, CCSL 41, 370, linn. 100-103). En este sermoén 29
Agustin sélo se vale del evangelio de Mateo para explicar la confessio como alabanza;
sin embargo, en otros escritos lo fundamenta con otros textos de la Escritura, como
por ejemplo el comentatio al salmo 148, 15: «Confessio eius in terra et coelo. Quid
est: Confessio eius in terra et coelo? qua ipse confitetur? [...] Omnia ergo ista lau-
dant illum, siue in statu, siue in motu, siue de terra deorsum, siue de coelo sursum,
siue in uetustate, sive in renouatione» (Agustin, Ps. 148, 15, CCSL 40, 2178, linn.
1-3).



320 JOHN EDER DELGADO

Antes de finalizar el sermén, retoma el adjetivo bueno referido
a Dios y lo aplica como razo6n para alabarlo a él, es decir, se ha de
alabar a Dios por la simple razén de que es bueno. Si antes habia
dicho que la bondad de Dios es seguridad del pecador, ahora esta
misma bondad se convierte en objeto de alabanza. Termina el
sermén con una pequena exhortacion: «Alabadle cuanto podias
y amadle lo mas que podias. Derramad vuestros corazones en su
presencia; pues Dios es nuestra ayuda, porque es bueno»?'.

2.2. Sermion 29 A [=Denis 9]

El sermén que ahora estudiamos probablemente fue predicado
en Cartago en la vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del afio
397. Tanto Lambot*® y Anoz” coinciden en el dia y en la fecha.
Drobner coincide de que fue en el afio 397

Agustin comienza el sermoén recordando el salmo 117,1:
Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam misericordia eius, €
inmediatamente menciona dos veces al Espiritu Santo, a quien
le atribuye la accién de exhortar a proclamar aquellas palabras
divinas: «A lo que nos exhortd el Espiritu Santo mediante las
palabras del salmo [...] a ello os exhorta ahora el Espiritu Santo por
nuestra voz»’'. Podemos notar que la presencia del Espititu Santo

7 «Confitemini ergo Domino, quoniam bonus est. Laudate quantum potests,

amate quantum potestis: effundite coram illo corda uestra, Deus adiutor noster
quoniam bonus est» (Agustin, 5. 29, 6, CCSL 41, 374, linn. 42-44).

* Cf. C. Lambot, «Le catalogue de Possidius et la collection carthusienne de
sermons de saint Augustine», RBéz, n.° 60 (1950), pp. 3-7.

* Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccion agustiniana», p. 269.

* Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippo», p. 1094.

' «Quod nos uoce psalmi Spiritus sanctus hortatus est [...] hoc uos et per
nostram uocem idem Spiritus sanctus exhortatur» (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 1,
CCSL 41, 378, linn. 4-7).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 321

cumple su funciéon de exhortar en dos momentos: el primero,
cuando la palabra de Dios, inspirada por El, es proclamada en
la liturgia; el segundo, a través de la voz del obispo, es decir, por
medio de una mediacién humana. Asentado este criterio, pasa a
exponer el contenido de su discurso.

Las palabras del salmo 117,1 permiten a Agustin ensefar el
uso que tiene la palabra confessio en 1a Biblia: «Alabad al Seior porque
es bueno, porque es eterna su misericordia. Sea que cantéis alabando
por sus dones, sea que derraméis lagrimas por vuestros pecados,
alabad al Seiior porgue es bueno, porque es eterna su misericordia»*. Con
esta afirmacién deduce que la confessio como alabanza y como
confesiéon de pecados, si bien puede estudiarse de manera
separada, no obstante en otros momentos se hace de manera
conjunta, por lo cual las dos acciones no estan distanciadas sino
juntas, ya que «nos acusamos de nuestra maldad con la esperanza
puesta en su misericordia, y al mismo tiempo alabamos su
misericordia con el recuerdo de nuestra iniquidad»®.

El sermén continda con la explicacion de los dos adjetivos
que califican a Dios como bonun y misericors segin el salmo 117,

** «Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia
eius. Siue dona illius laudando cantetis, siue peccata uestra gemendo fundatis, confi-
temini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agu-
stin, 5. 29A [= Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 9-10).

» «Et iniquitatem nostram cum spe misericordiac ipsius accusamus, et ipsius
misericordiam cum iniquitatis nostrae recordatione laudamus» (Agustin, 5. 29A [=
Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 26-30). La relacion entre confesion de alabanza y
confesion de pecados como una sola accién le sirve a Agustin para ensefiar que
tanto la una como la otra nacen de la correcta actitud ante Dios, el cual absuelve
del pecado y acepta la alabanza. A este respecto, consultese: Agustin, 5. 67,1, PL 38,
433, linn. 44-46. Asimismo, esta relacion permite identificar que, cuando el hombre
reprocha sus pecados, lo hace no sélo por su voluntad sino por la gracia de Dios
en €1, lo cual ya es una alabanza en cuanto que su conversion se atribuye gracias a la
intetrvencion de Dios. Para esta cuestion, véase: M. Vincent, Saint Augustin, maitre de
priere dapres les enarrationes in Psalmos, Beauchesne, Paris, 1990, p. 446.



322 JOHN EDER DELGADO

1. Agustin formula dos preguntas: «;Hay alguien mas bueno que
nuestro Dios? ¢Hay alguien mas compasivo que nuestro Dios?»**.
A la primera responde con la cita textual de Mt 5,45: Facit ille solens
sunm oriri super bonos et malos, et pluit super iustos et iniustos™, es decit,
que su bondad se extiende tanto a los buenos como a los malos;
en cuanto a la segunda responde que su compasion es tan grande
que permanece aun cuando los hombres estan en el pecado: «LLos
hombres contintian en sus torpezas e iniquidades, y él no se cansa
de llamatlos a la conversion»™®.

Luego, abordando la confessio como confessio laudis, el obispo,
como buen pastor, intuye un peligro, el cual es realizar una
alabanza no auténtica, es decir, aquella que esta dirigida a cualquier
cosa; para corregir esto, afirma y pone como criterio de veracidad
que la alabanza auténtica se identifica porque esta dirigida a Dios,
el Bien mismo. Ello queda confirmado, argumenta Agustin,
con el salmo 72,1: Quam bonus Deus Israel rectis corde. Interpreta
Agustin por medio de una pregunta retérica que el versiculo es
la expresion de alabanza de un hombre que se ha convertido,
accion que, sin la conversion, no se lograrfa: «Quien de entre los
hombres alaba al Sefor, porque para él, ya convertido, es bueno,
quien cuando perverso le parecia malo; quien le alaba, repito, a
no ser el que de perverso se hizo bueno, ;de modo que empieza
a alabar lo que antes reprochabar»”’.

** «Quid tam bonum quam Deus noster?, ¢Quid tam misericors quam Deus?»
(Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 34-30).

¥ Cf. Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, lin. 37.

% «Perseuerant homines in flagitis et facinoribus suis, et cos ille ad conuersio-
nem uocare non cessat (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 38-39).

7 «Quis autem hominum nisi ex peruerso fit rectus, ut tamquam conuictus lau-
dare incipiat quod antea reprehendebat, et mirari quod antea contemnebat, con-
fitens domino, quoniam sibi iam recto bonus est, qui perverso uidebatur malus?»

(Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 47-50).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 323

Llegados a este punto, Agustin establece un primer paralelismo
antitético, con el cual refuerza y concluye la idea sobre la bondad
y misericordia de Dios y la maldad del hombre:

Nosotros somos malos; €l, es bueno; nosotros somos buenos
por ély malos por nuestra culpa. El es bueno con nosotros cuan-
do somos buenos, y también lo es cuando somos malos. Noso-
tros nos ensaflamos con Nosotros mismos, y él con nosotros se
muestra compasivo. Nos llama a la conversion; espera que nos
convirtamos; nos perdona si nos convertimos y nos corona si no
nos apartamos de éI**.

Ahora bien, con un segundo paralelismo antitético que esta
conformado por la figura del hombre-juez, el Dios-juez y la
sentencia que ellos dictan, Agustin matiza un elemento importante
dentro de la confessio peccatornm, que es el reconocimiento de las faltas.
Asi pues la imagen del hombre-juez esta marcada por la intriga y
la inseguridad, ya que quien dicta la sentencia es un hombre el cual
tiende a equivocarse y, por tanto, podria castigar injustamente. La
imagen del Dios-juez, por el contrario, esta marcada por la bondad
y la misericordia, ya que quien dicta la sentencia es Dios, quien
actia siempre con justicia. Sobre esta seguridad de la sentencia
dictada por Dios-Juez, Agustin aprovecha para instar a sus fieles
a reconocer los pecados y confesarlos: «Dios se digna apartar su
vista del pecado del hombre cuando el hombre mismo procura
tomar conciencia de su pecado, diciéndole a Dios al oido: Y w7
pecado esta siempre delante de 1.

* «Nos mali, bonus ille: nos ab ipso boni, a nobis mali; bonus ille nobis bonis,
bonus ille nobis malis. Nos sacuientes in nos, ille miseticors erga nos. Uocat, ut co-
nuertamur: expectat, donec conuertamur: ignoscit, si conuertamur: coronat, si nos
auertamum (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 53-57).

¥ «Tunc enim ab hominis peccato faciem Deus dignatur auertere, cum homo
ipse ad peccatum suum faciem suam curat aduertere, ut in Dei auribus dicat, et



324 JOHN EDER DELGADO

El sermoén termina con un epilogo que practicamente es un
breve resumen referido al juez-hombre y al juez-Dios: «Si ta,
hombre, tienes miedo confiteri a un juez-hombre porque es malo
o porque esta forzado a cumplir la severidad de la ley, confitere
en seguridad al Sefor, porque es bueno y porque es eterna su
miseticordia»®.

2.3. Sermon 29 B [=Dolbean 8]

Segin el parecer de Francois Dobleau”, este sermon
probablemente fue tenido en Cartago, en la vigilia de Pentecostés
en el afio 397. Hombert", Anoz* y Drobner", por su parte,
consideran que fue probablemente entre el ano 407 o 408.

Agustin, después de recordar la exhortacion de la palabra de
Dios a proclamar el salmo 117,1 Confitenzini Domino, guoniam bonus®,
introduce su exordio comunicando el tema que desarrollara
durante su intervencion:

peccatum meum ante me est semper» (Agustin, s. 29A [= Denis 9], 4, CCSL 41,
380, linn. 87-89).

*«Si ergo propterea times, homo, confiteri homini iudici, quia malus est, aut
quia seueritatem legis implere compellitur, securus confitere Domino, quoniam
bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 4,
CCSL 41, 380, linn. 92-94).

1 Cf. E Dolbeau, «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397», RBén, n.°
101 (1991), p. 249.

2 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie angustinienne, Institut
d’Ftudes augustiniennes, Paris, 2000, p. 304.

# Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccién agustiniana», p. 269.

# Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippos, pp. 1110-1111.

* El texto latino difiere de la version de los sermones 29 y 29A, respecto a la
ausencia del verbo ser después del adjetivo bonus. Pero se puede ver la forma para-
lela de este versiculo del sermén 29B en el comentario al salmo 135: «Confitemini
Domino, quoniam bonus» (Agustin, Ps. 135, 1, CCSL 40, 1957, lin. 1).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 325

De dos modos suele nombrarse en las Escrituras santas la con-
fesion: una es la de tu punicidn; otra, la de alabanza a Dios. |[...]
Probemos pues que de dos modos se nombra la confesion, esto
es, que no hay sélo confesiéon de pecados, sino también de loa a
Dios*.

El desarrollo, aunque lo hace de manera intercalada, se
detiene mas en la confesién de pecados como lo ha hecho en los
sermones antetriores.

Con respecto a la confessio landis, ademas de la cita de Mt 11,
25-26 que ya habia usado en el sermén 29, anade la del libro de
Qo 39, 20-21: Confitemini Domino, et haec dicetis in confessione: opera
Dowmini uninersa quoniam nalde bona, para mostrar que la confesion
en este contexto claramente hace referencia al reconocimiento
de las obras buenas del Sefior, mas que al reconocimiento de
los pecados: «Cuando oyes: ez la confesion diréis, que las obras todas
del Senor son muy buenas, es manifiesto que ésta es confesion de
alabanza a Dios, no de tu iniquidad»*. Estos dos textos de la
Escritura son suficientes -en este sermon- para explicar la confessio
como alabanza a Dios.

En cuanto a la confessio peccatornm, identifica nuevamente que
el reconocimiento de los pecados es importante porque lleva
al hombre a atribuir a su responsabilidad las faltas cometidas,
convirtiendo este acto en el comienzo de la conversion y de la
justificacion: «Quien se acusa porque es malo se displace. En la

% «Confessio autem in Scripturis sanctis duobus modis dici et intellegi solet: una
est punitionis tuae, altera laudationis Dei [...] quod ergo duobus modis confessio
dicatur-hoc est: non sit tantummodo peccatorum confessio, sed et laudis Dei-, prius
probemus» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau §], 1, RBén 101, 23, linn. 15-20).

7 «Quando audis: dicetis in confessione: opera Domini uniuersa quoniam ualde,
manifestum est istam confessionem laudis esse Dei, non iniquitatis tuae» (Agustin,
5. 29B [= Dolbeau 8], 2, RBén 101, 24, linn. 32-34).



326 JOHN EDER DELGADO

medida en que, malo, se displace, ya comienza a ser bueno. [...]
Este es el inicio de la conjuncién de nuestro corazon con la ley de
Dios [...]»*. El ejemplo que retrata este proceso y movimiento de
regreso hacia Dios estd en el episodio del fariseo y el publicano
(cf. Lc 18, 9-14). El publicano merecié que Dios lo justificara
porque no se perdond a si mismo, o mejot, se acusé a si mismo
de sus pecados con humildad, distinto al fariseo que, llevado por
su soberbia, no se acuso, sino que se excuso: «En efecto, spor qué
fue justificado el publicano y no el fariseo? ¢Por qué mereci6 que
se le perdonara, sino porque no se perdoné?»*. Otro ejemplo
que encuentra oportuno presentar dentro de esta misma linea
argumentativa es la del reo y la del juez. Pero Agustin no los
estudia en este sermén de manera separada sino unida, es decir,
el reo en medio de su culpabilidad puede convertirse en juez en la
medida en que empiece a reconocer sus faltas y las juzgue malas.
Esta accion de reconocer y juzgar un hecho considerandolo malo
Agustin la asemeja al arrepentimiento de los pecados, elemento
necesario y oportuno que precede la confesion de las faltas
delante de Dios™. Por tanto, si hay arrepentimiento y confesion
de las faltas en esas condiciones, el alma se libra del pecado y con
ello se prepara para rendir la alabanza a su creador. Conforme a
esto, anota Agustin: «Conviértete a €l y a él confiesa. Acusandote

* «Qui se accusat quia malus est, displicet sibi. Inquantum sibi displicet malus,
iam incipit esse bonus [...] hoc est initium coniunctionis cordis nostri cum lege Dei
[..]» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101, 24, linn. 44-46).

* «Nam unde est justificatus publicanus magis quam ille pharisacus, unde meruit
patci sibi, nisi quia non pepercit sibi?» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101,
25, linn. 52-54). En el comentario al salmo 50, 12, Agustin exhorta a sus fieles a acu-
sarse delante del Sefior, confesar las culpas con humildad y asf esperar su perdén. A
este respecto, consultese: Agustin, Ps. 50, 15, CCSL 38, 609.

0 Cf. Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 4, RBén 101, 25, lin. 55.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 327

y alabandolo estaras recto»’’, y aflade: «Serds correcto confesando
tus fallos y la alabanza de Dios: tus obras malas, las buenas
suyas».

El sermén termina no con una exhortacion, sino con el
comienzo de la famosa formula “Conuersi ad Dominun”, 1a cual,
como dice J. Oroz Reta, se trataba de una de las costumbres
de Africa donde, al terminar el sermén, los ficles recitaban una
oracién que comenzaba por el obispo™.

2.4. Sermon 266

Segun el parecer de Perler, el sermén se puede ubicar en la
etapa inmediata a la consagracion episcopal de Agustin, en el afio
397°*. Para Hombert y Anoz™, la predicacion tuvo lugar entre
los afios 403 o 408; para los 3 autores, el lugar fue en Cartago, en
la vigilia de Pentecostés el dia 23 de mayo.

' «Ad illum ergo conuertere, ei confitere, et te accusando et illum laudando tunc
eris rectus» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 6, RBén 101, 26/ 102-103).

> «Eris correctus confitendo peccata tua et laudem Dei: opera tua mala, illus
bona» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 7, RBén 101, 27, linn. 133-134).

3 Cf. J. Oroz, La retdrica en los sermones de san Agustin, Augustinus, Madrid, 1963,
p. 218. Trascribimos aqui la férmula completa de la oracion segin la versién del
sermén 272: «Conuersi ad Dominum Deum Patrem omnipotentem, puro corde
ei, quantum potest paruitas nostra, maximas atque ueras gratias agamus; precantes
toto animo singularem mansuetudinem eius, ut preces nostras in beneplacito suo
exaudire dignetur; inimicum quoque a nostris actibus et cogitationibus sua uirtute
expellat, nobis multiplicet fidem, mentem gubernet, spititales cogitationes conce-
dat, et ad beatitudinem suam perducat: per Iesum Christum Filium eius. Amen»
(Agustin, 5. 272, PL 38, 1248).

> Cf. O. Petler, Les voyages de Saint Augustin, p. 216.

 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie angustinienne, p. 299.

% Cf. J. Anoz, «Cronologfa de la produccion agustinianay, p. 285.



328 JOHN EDER DELGADO

Este altimo sermon de la vigilia de Pentecostés propiamente
aborda en su contenido el tema del Espiritu Santo como eje
trasversal de la predicacion.

Agustin comienza expresando que, entre las palabras divinas
que se han escuchado en la celebracién litargica, se detendra en
un primer momento en el salmo 140,5, mencionado al principio
y al final de la predicacion, que a su vez se convierte en parte del
exordio:

Entre otras palabras divinas que escuchamos al cantar el salmo,
me agrada discutir y comentar de modo especial, con la ayuda del
Sefor, la frase que suena asi: ¢/ justo me corregira y me reprenderd con
misericordia, pero el dleo del pecador no ungira mi cabeza’.

Agustin, sin dar muchas explicaciones, se detiene sélo en la
expresion oleum peccatoris para ponerla en parangon con el oleum
Christi, y asi explicar a los donatistas, implicitamente llamados,
Nonnulli crediderunt, que el dleo de Cristo, es decir su gracia, no
encuentra ningin obstaculo cuando es administrado por un
intermediario pecador, por la simple razén que lo que este da
no es suyo sino de Dios y, por tanto, su pecado no intercepta
la gracia que da. Desde este aspecto cristologico Agustin le da
un significado al olewm peccatoris interpretando que este significa:
la uncién (divina, porque es de Dios) que se da (al hombre) por
medio del ministro (pecador)™. Si esta triada (de guién, a quién y por

7 Inter alia diuina eloquia, quae, cum Psalmus cantaretur, audiuimus, placet

adiuuante Domino istam potissimum discutere et pertractare sententiam, qua dic-
tum est: Emendabit me iustus in misericordia, et arguet me; oleum autem peccatoris
non impinguet caput meum» (Agustin, 5. 2606, 1, PL 38, 1225, linn. 6-11).

* Cf. Agustin, 5. 266, 1, PL 38, 1225, linn.15-17. Este texto del salmo 140,5
era comentado por los donatistas en el contexto sacramental, especificamente el
bautismo, el cual, segun ellos, para que fuese valido, debia ser administrado por un
ministro que no tuviese #x pecado priblico (como los ministros catdlicos que eran unos



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 329

quién) es bien entendida no existe el temor de que oleun peccatoris
sea mal entendido: «No temamos, pues, el 6leo del pecador,
puesto que el ministro intermediario no intercepta la gracia del
donante»” .

Después de esto, Agustin inserta por medio del adverbio (certe)
el motivo de la celebracion, que es la festividad de Pentecostés,
con el fin de centrar la atencion en la persona del Espiritu Santo y
no tanto en la interpretacion del salmo 140,5, aunque de ella hara
mencién en la dltima parte del sermon.

La explicacion comienza con la mencién del suceso de
Pentecostés (cf. Acz. 2, 1-4) donde se narra que el Espiritu Santo
descendio6 sobre 120 personas en forma de lenguas como de fuego,
las cuales se posaron sobre ellos y comenzaron a hablar segtn el
Espiritu les concedia. Las 120 personas son las que se mencionan
en Act 1, 15. Con esta unién de textos, Agustin interpreta que el
Espiritu no desciende sélo sobre los doce Apdstoles, sino sobre
otras personas, entre las cuales se encontraban la madre del Sefior,
algunas mujeres y otros de uno y otro sexo. Respecto a las lenguas,
dice Agustin: «Cada uno hablaba todas las lenguas, prefigurando

traidores). La especificacién de pecado publico es para diferenciarla de pecado priva-
do, el cual segin Agustin muchos de los miembros de los donatistas lo reconocfan.
Para esta cuestion, véase: Agustin, ¢ ¢p. Parm.10, 20, CSEL 51, 66, linn.18-20. La
tesis de la invalidez del bautismo administrado por un pecador habia aparecido ya
en Cipriano. Por ejemplo, en la carta 70 que €l dirigi6 a Jenaro, comentando el salmo
140, 5, decia que un sacerdote hereje no podia ungir porque se habia apartado de la
Eucaristia y del Altar, lugar donde se habfa consagrado el 6leo; en palabras breves,
el obispo de Cartago consideraba que ningtn sacerdote hereje puede dar lo que no
tiene. A este respecto, consultese: Cipriano, Ep. 70, 2, 2, CCSL 3C, 509, linn. 55-64.
Quiza esta carta la pudieron conocer los donatistas que estimaban y consideraban a
Cipriano como una de sus fuentes en la practica de rebautizar a los fieles que venfan
de la Iglesia Catdlica. Véase también: P. Langa, «Introduccién generaly, en Obras
completas de San Agustin, BAC, Madrid, 1988, p. 75.

* «Non timeamus oleum peccatoris, quia non intercipit medius minister benefi-

cium largitoris» (Agustin, 5. 266, 1, PL 38, 1225, linn. 17-18).



330 JOHN EDER DELGADO

la Iglesia, que iba a estar presente en todos los idiomas. Un solo
hombre era signo de la unidad; la totalidad de las lenguas en un
solo hombre simboliza a todos los pueblos congregados en la
unidad»®. En esta interpretacion, Agustin vincula la diversidad
de las lenguas con la universalidad de la Iglesia en el sentido que
esta se hara presente en todos los lugares del mundo; y a su vez
relaciona el hecho de que un solo hombre hable todas las lenguas
con la unidad de la Iglesia. Ciertamente en este sermoén no se
dedicara a hablar sobre estas caracteristicas de la Iglesia de Cristo,
pero si las menciona con el fin de explicar que tanto la unidad
como la universalidad de la Iglesia son fruto del Espiritu Santo.

No pasa desapercibido en la mente del obispo la narracion
de la reaccién que tuvieron algunos cuando escucharon hablar
a los hombres las diversas lenguas: «lLos que estaban llenos del
Espiritu hablaban y quienes estaban vacios de él se admiraban.
Y lo que es digno de mayor reproche, a la admiraciéon unian la
acusacion»®'. Desde este dato Agustin, por un lado, relaciona la
accion del Espiritu Santo con el verbo loguz; por otro lado, se vale
de la acusacion de que estaban borrachos a causa del vino, para
paragonarla indirectamente con el texto de Mt 9,17 e identificar
asf los odres nuevos con las 120 personas y los odres viejos con
los acusadores de estas: «Efectivamente, ellos estaban llenos del
vino nuevo, porque se habfan convertido en odres nuevos. Los
odres viejos se llenaban de admiracién ante los nuevos, y por
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban»®.

% «Unusquisque homo linguis omnibus loquebatur, quia futura Ecclesia in om-

nibus linguis praenuntiabatur. Unus homo signum erat unitatis: omnes linguae in
uno homine, omnes gentes in unitate» (Agustin, 5. 260, 2, PL 38, 1225, linn. 31-34).
' «Qui pleni erant, loquebantur: et qui inanes erant, mirabantur; et quod est re-
prehensibilius, mirabantur et calumniabantur» (Agustin, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn.
35-37).
62 «lam quippe illi pleni erant uino nouo, quia facti erant utres noui. Sed utres
nouos utres ueteres mirabantur, et calumniando nec innouabantur, nec impleban-



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 331

Seguidamente, Agustin se dispone a demostrar en los apartados
del 3 hasta el 6 dos tesis referentes a la forma como desciende
el Espiritu Santo: la primera, por imposiciéon de las manos, la
cual se realiza por el ministerio de los apostoles: «Comenzoé a
transmitirse el Espiritu Santo por el ministerio de los apéstoles.
Ellos imponfan las manos, y el Espiritu descendia»®; la segunda,
por el contrario, se refiere al descenso del Espiritu sin ninguna
intervenciéon humana. Con esta segunda tesis, Agustin respondia
a la doctrina de los donatistas, que decian que el Espiritu Santo
solo descendia por la imposicion de las manos de hombres santos:
«Pero -dicen- no podia otorgarse mas que por el ministerio de
hombres santos»®; claro estd que exclufan de este argumento el
suceso de Pentecostés, el cual lo consideraban como el unico
momento donde el Espiritu Santo descendid sin intervencion
humana: «Sobre los primeros ciento veinte, dado que el Espiritu
Santo venia entonces por primera vez, descendi6 sin imposicion
de manos; mas a partir de entonces, ya no vino sino mediante la
imposicion de las manos»®.

Por lo que se refiere a la primera tesis, Agustin toma como
testimonio el ejemplo de Felipe, el evangelizador de Samaria (cf.
Act 8, 4-17), el cual, después de predicar el evangelio y bautizar a
muchos, dejé que Pedro y Juan (Apostoles) impusieran las manos
sobre los bautizados para que recibiesen el Espiritu Santo®. Para
la segunda tesis, los ejemplos son dos: el primero es el caso de

tur» (Agustin, 5. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 41-44).

83 «Coepit Spiritus Sanctus dari per ministerium Apostolorum. Illi manus impo-
nebant, et ille veniebat» (Agustin, 5. 266, 3, PL 38, 1220, linn. 1-3).

% «Sed non poterat dari, inquiunt, nisi per homines sanctos» (Agustin, s 266, 3,
PL 38, 1226, linn. 17-18).

% «Quia in primos illos centum uiginti revera, quia tunc primum ueniebat Spi-
ritus Sanctus, sine impositione manus aduenit; ex illo autem iam in neminem uenit,
nisi fuisset manus imposita» (Agustin, s. 266, 6, PL 38, 1227, linn. 38-41).

6 Cf. Agustin, 5. 266, 4, PL 38, 1226, linn. 39-44.



332 JOHN EDER DELGADO

Felipe (cf. Act 8, 26-39), quien, después de bautizar al eunuco, el
Espiritu Santo descendi6é sobre él sin que Felipe impusiera sus
manos: «Bajaron hasta el agua y Felipe lo bautizé. Después que se
hubieron apartado del agua, descendi6 el Espiritu Santo sobre el
eunuco»’’; el otro ejemplo es el bautismo de Cornelio y todos los
que estaban con él (cf. Act 10, 44-45), los cuales, antes de recibir
el bautismo, fueron llenos del Espiritu Santo sin intervencion de
Pedro, que en ese momento sélo se habia dedicado a predicar:
«Bl Espiritu Santo vino no sélo antes de la imposicion de las
manos, sino incluso antes del bautismo»®. Como podemos ver,
los ejemplos sobre esta segunda tesis son mas numerosos que la
primera, debido a que Agustin necesita enfatizar la libertad con
la que actia el Espiritu Santo para asi dejar claro en la mente de
los donatistas que el Paraclito actua donde quiere y como quiere:
«Ved cumplido, ved la prueba de lo que dice el Sefior: E/ Espiritu
sopla donde quiere. Ved hecho realidad, ved cuan verdadero resulta
lo que habia dicho el Sefior: E/ Espiritu sopla donde quiere»®.

Agustin no deja pasar desapercibido el personaje de Simén
el Mago (cf. Act 8, 9-25) porque le sirve como referente para
relacionarlo con los donatistas. Segun narra el texto sagrado,
Simén, al ver que los apdstoles imponian las manos y el Espiritu
descendia por su mediacion, pensé que este era un don humano,
y por ello ofrecié dinero a los apodstoles para que el Espiritu
Santo también descendiera por imposicion de sus manos.
Segun Agustin, los donatistas, por su parte, no pensaban que el

7 «Descenderunt in aquam, baptizauit eum Philippus. Posteaquam ascenderunt
ab aqua, uenit super Eunuchum Spiritus Sanctus» (Agustin, s. 266, 4, PL 38, 1227,
linn. 13-15).

% «Non solum ante impositas manus, sed ante ipsum Baptismum uenit Spiritus
Sanctus» (Agustin, 5. 266, 7, PL 38, 1228, linn. 51-53).

% «Ecce impletum est, ecce demonstratum est, quod Dominus ait: Spiritus ubi
uult inspirat. Ecce impletum est, ecce monstratur quam uerum Dominus dixerit:

Spititus ubi uult inspirats (Agustin, s. 266, 7, PL 38, 1229, linn. 1-4).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 333

Espiritu se pudiese comprar, pero al decir: «no lo recibas de aquel
(catdlico) sino de mi»™, dejaban en evidencia su pensamiento de
que lo que conferfan los ministros catdlicos no era de Dios, sino
de ellos; en otras palabras, lo consideraban con un don humano,
y no como un don divino. Para evitar este desvario doctrinal, el
obispo de Hipona recurrira al criterio que habia dejado entrever
en el proemio de este sermoén, pero que ahora lo hace mas
explicito: Alius est donator, alins ministrator’*| es decir, el donatory el
ministrator son dos términos que sirven para definir la parte que le
corresponde a Dios y la parte que le corresponde al hombre en
lo que respecta a la donacién de la gracia que tiene lugar en los
sacramentos’?, pero que se aplica de igual manera en el argumento
sobre el Espiritu Santo y su donacién por parte de los hombres.

El sermén termina con el retorno a la interpretacién del
salmo 140,5; pero esta vez yendo mas alla de la expresion oleum
peccatoris, a la cual le da una nueva interpretacion. Asi pues, con
la primera parte del versiculo ¢/ justo me corregira con misericordia,
ensefa que la correccion tiene lugar cuando hay amor; por eso, el
que corrige, aunque hiera, esta amando; por el contrario, el que
adula no corrige, sino que engana y envuelve. Esta adulaciéon la
relaciona Agustin con la segunda parte del versiculo oleum peccatoris

" «Meum est; noli ab illo accipere, sed a me» (Agustin, 5. 266, 7, PL 38, 1229,
linn. 6-7).

" «Alius est donator, alius ministrator» (Agustin, 5. 266, 3, PL 38, 1226, lin. 5).

> Agustin, contra los donatistas, insistira en que el ministro del sacramento es
siempre un canal, un servidor y no el duefio del sacramento; la gracia se recibe por
medio del hombre y no de/ hombre. Hablando propiamente del bautismo, el santo
escribe que el ministro, cuando bautiza, lo hace con una potestad que le viene de
Dios; por lo tanto, el don que da es recibido; de ahi que bautiza no en su nombre
sino en el nombre de Otro. Sostiene la hipotesis de que, si Jestus hubiera querido dar
esta potestad a cada uno de los discipulos con nombre propio, ello habria significa-
do que después lo que ellos datfan serfa algo de ellos y no del Sefior, lo cual habria
llevado a pensar en varios bautismos y no en uno sélo, que es de lo que habla la
Escritura. Para esta cuestion, véase: Agustin, lo. ex. #. 5,7, CCSL 306, 44, linn. 1-30.



334 JOHN EDER DELGADO

non impinguet caput menm. Este oleum peccatoris hace referencia a los
halagos del adulador, y de estos advierte el obispo hay que huir,
porque lo unico que consiguen es ensoberbecer a la persona cuyo
simbolo esta representado por una cabeza grande:

Mejor es un corazon sano que una cabeza grande; pero un co-
raz6n sano lo hace la vara del que corrige; la cabeza grande, en
cambio, el 6leo del pecador, es decir, la lisonja del adulador. Si te
has procurado una cabeza grande, guardate del peso de la misma,
no sea que te lleve al precipicio™.

3. Conclusiones

Llegados a la conclusion de este trabajo, en el cual nuestro
centro de interés ha sido analizar la pneumatologia en los
sermones litargicos relativos a la fiesta de Pentecostés predicados
por Agustin obispo y enmarcado por las polémicas del donatismo
y pelagianismo, presentamos algunas conclusiones.

Agustin, en su rol de predicador, habla sobre el Espiritu
Santo a sus fieles, asi como lo hace con los neéfitos siendo su
catequista o como tedlogo con los estudiosos de las Escrituras.
La predicacién es el espacio que aprovecha para presentarse
como un predicador al servicio de la palabra de Dios y al servicio
de su comunidad. Sobre esta predicacién, que encuentra su
asidero en la Sagrada Escritura y en el contexto litdrgico donde
estd inserta, en nuestro caso el pascual y, dentro de este, la vigilia

7 «Melius est cor sanum, quam grande caput: sed cor sanum facit uirga obiut-
gantis; grande caput facit oleum peccatoris, hoc est, assentatio adulatoris. Si caput
grande fecisti, caue pondus capitis, ne in praecipitium perducaris» (Agustin, 5. 266,
3, PL 38, 1229, linn. 39-43).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 335

de Pentecostés, el obispo de Hipona reflexiona la teologfa de la
tercera persona de la Trinidad.

En los primeros tres sermones de la vigilia se concentra
principalmente en la doble acepciéon de la palabra confessio,
entendida como confessio peccatornm y confessio landis. La confessio
peccatorum Agustin la refiere en un contexto penitencial donde se
trata de dar testimonio del pecado y miseria del hombre, y de la
misericordia y bondad de Dios. La confessio landzs es considerada
como un canto de alabanza dirigida a Dios en la que se le confiesa
reconociendo sus maravillas y se espera de él su bendicién. Con
respecto a la pneumatologia, las referencias son minimas; sin
embargo, Agustin sefiala que el Espiritu Santo es el inspirador
de la Escritura (cf. 5. 29,1); asimismo es el que inspira la alabanza
dirigida a Dios y a su vez es el que se hace presente en la liturgia
a través de la predicacion de ministro (cf. 5. 29A, 1).

En el dltimo sermon de la vigilia (cf. s. 2606), junto con los de la
fiesta, las referencias pneumatologicas ya se hacen mas precisas. En
el sermoén 260, por ejemplo, Agustin senala la gratuidad y libertad
con que actia el Espiritu Santo. En esta predicacion, después de
haber mencionado los hechos presentes en el Nuevo Testamento
(cf. Aet. 8, 26-39; 10, 44-45), en los cuales la efusion del Espiritu
Santo viene descrita de forma diversa (sin imposicion de las manos
y antes del bautismo), Agustin interpreta que el Espiritu Santo se
dona a quien quiere y donde quiere; por tanto, es independiente de
los modos normales (por la imposicién de las manos) en los que
se comunica a los creyentes. Estas matizaciones Agustin las hacfa
para refutar la doctrina de los donatistas, que consideraban que
el Espiritu Santo sélo se podia donar por medio de la imposicion
de las manos de ministros santos; en otras palabras, vinculaban
la donacién del Espiritu Santo con la santidad del ministro. Ante
esto, Agustin insistira en que el Espiritu Santo, como permanece
libre, ni siquiera se detendra delante de la indignidad de quien es



336 JOHN EDER DELGADO

llamado a comunicarlo, puesto que lo que da el ministro no es
propio, sino que lo recibe de otro, y ese otro es Dios mismo (cf.
5. 260, 7).

Referencias bibliograficas

Agustin, In lohannis Evangelinm Tractatus. CCSL 306, Typographi Bre-
pols Editores Pontificii, Turnholti, 1954.

Agustin. «Sermin 29B [= Dolbeau 8|». Revue Bénédictine, n.° 101 (1991),
pp. 240-256.

Agustin. «Sermon 68». Miscelanea Agostiniana (1930), pp. 356-367.

Agustin. Conspectus. CSEL 41, Johnson Reprint Corporation, New
York, 1960.

Agustin. Enarrationes in Psalmos. CCSL 38, Typographi Brepols Edito-
res Pontificii, Turnholti, 1956.

Agustin. Enarrationes in Psalmos. CCSL 40, Typographi Brepols
Editores Pontificii, Turnholti, 1956.

Agustin. Retractationum. 1.ibri 1I. CCSL 57, Typographi Brepols
Editores Pontificii, Turnholti, 1984.

Agustin. Seripta contra Donatistas. CSEL 51, Johnson Reprint Corpora-
tion, New York, 1963.

Agustin. Sermones. CCSL 41, Typographi Brepols Editores Pontificii,
Turnholti, 1961.

Agustin. Sermones. PL 38, ].-P. Migne Editorem, Parisiis, 1865.
Alesanco, T. Filosofia de san Agustin. Augustinus, Madrid, 2004.

Anoz, J. «Cronologia de la produccién agustinianax. Augustinus, vol.
47, n.° 186-187 (2002), pp. 229-312.

Blaise A. (ed.). Dictionnaire latin-francais des Autenrs Chrétiens. Brépols,
Turnhouth, 1954.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 337

Burton, Ph. Language in the Confessions of Augnstine. Oxford University
Press, Oxford, 2007.

Ciceron. «Pro Sullas. En Discours, vol. X1. Boulanger, Paris, 1957.

Cipriano. Epistulae 70. CCSL 3C, Typographi Brepols Editores Pon-
tificii, Turnholti, 1996.

Dolbeau, F. «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397».
RBén, n.° 101 (1991), p. 240-256.

Drobner, H. Augustinus V'on Hippo. Predigten zu den psalmen 11 (sermones
22-34), vol. 35. Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016.

Fontaine, J. «Introduzione generale». En Confessionz, vol. 1. Mondado-
11, Vicenza, 1992.

Fontanier, J. M. Lectures des Confessions I-I1” de Saint Angustin. Presses
Universitaites de Rennes, Rennes, 1999.

Hombert, P. M. Nouvelles recherches de chronologie angustinienne. Institut
d’Etudes augustiniennes, Paris, 2000.

Lambot, C. «lLe catalogue de Possidius et la collection carthusienne
de sermons de saint Augustine». RBér, n.” 60 (1950), pp. 3-7.

Lambot, C. «Un “ieiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siecle
et date de quelques sermons de S. Augustinw. Revue Bénédictine, n.°
47 (1935), pp. 114-124.

Langa, P. «Introduccion generaly. En Obras completas de San Agustin.
BAC, Madrid, 1988.

Mohrmann, C. Introduzione en Le Confessioni. Rizzoli Editore, Milano
1958.

Oroz, ]. La retdrica en los sermones de san Agustin. Augustinus, Madrid,
1963.

Pegueroles, J. San Agustin, un platonismo cristiano. PPU, Barcelona, 1985.

Perler, O. Les voyages de Saint Augustin. Etudes Augustiniennes, Paris,
1969.



338 JOHN EDER DELGADO

Pizzolato, L. «Prologo alle Confessionin. En Ie Confessioni di Agostino
(402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichita
cristiana. V. Grossi, Roma, 2003.

Poque, S. «Les Psaumes dans les “Confessions”». BEn Saint Augustin et la
Bible, vol. 3. A.M. La Bonnardiére, Paris, 19806.

Poque, S. «IVinvocatio de Dieu dans les Confessions». .Augustiniana,
n.° 41 (1991), pp. 927-935.

Quintiliano, M. E Declamationes minores. B.G. Teubneri, Stutgardiae,
1989.

Reale, G. «Monografia introduttivan. En  Confessioni. Bompiani,
Milano, 2013.

Vincent, M. Saint Augustin, maitre de priere d’apres les enarrationes in Psal-
mos. Beauchesne, Paris, 1990.



ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 339-367

E1L MisTERIO DE DI10S EN EL PENSAMIENTO DE
BERNHARD WELTE: DE LA FENOMENOLOGIA DE LA
RELIGION A LA EXPERIENCIA EXISTENCIAL

THE MYSTERY OF GOD IN BERNHARD WELTE’S THOUGHT:
FroM THE PHENOMENOLOGY OF RELIGION TO
EXISTENTIAL EXPERIENCE

VINCENZO SERPE

Pontificia Facolta Teologica dell’Italia Meridionale
Universita degli Studi di Salerno

vserpe@unisa.it

Orcid: 0009-0007-8532-9743

Fecha de recepcion: 4 de agosto de 2025
Fecha de aceptacion: 7 de noviembre de 2025

Resumen: Retomar después de casi cincuenta afios el pensamiento de
un filésofo de la religién como Bernhard Welte puede ser un punto de
partida no sélo historiografico, sino también tedrico en sentido estricto.
La pregunta sobre el misterio de Dios abre la posibilidad de un encuentro
con el ser humano inmerso en una sociedad cada vez mas tecnificada,
en la que el pensamiento de Dios patrece ser superfluo. Precisamente



340 VINCENZO SERPE

estas consideraciones dan pie a la reflexion de Welte, quien considera
que el pensamiento técnico-cientifico, si se absolutiza, es inadecuado
para ofrecer respuestas significativas a esas preguntas profundas que
albergan en el corazén del ser humano. La época en la que escribe se
adentraba en lo que hoy es una realidad profundamente omnipresente y,
de manera casi profética, Welte anuncia un vacio, una ausencia que, si se
lee adecuadamente, se convierte en revelacion, en propuesta al hombre
de un Dios que siempre va a su encuentro.

Palabras clave: Condicion existencial, Divino, Misterio absoluto, Nada,
Sagrado

Abstract: Revisiting the thinking of a philosopher of religion
such as Bernhard Welte after almost fifty years can be a source of
inspiration not only in terms of historiography, but also in a strongly
theoretical sense. The question about the mystery of God opens up the
possibility of an encounter with humanity immersed in an increasingly
technological society in which the idea of God seems superfluous. It is
precisely these considerations that open Welte’s reflection, who believes
that technical-scientific thinking, if taken to the extreme, is inadequate
to offer meaningful answers to those profound questions that dwell
in the human heart. The era in which he wrote was going into what
is now a deeply pervasive reality, and, in an almost prophetic manner,
Welte announces a void, an absence which, if read properly, becomes a
revelation, offering man a God who always comes to meet him.

Keywords: ~ Absolute  mystery, Divine, Existential condition,
Nothingness, Sacred



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 341

1. Introduccion

El tema religioso es para Bernhard Welte! el eje central en torno
al cual se desarrolla toda su trayectoria teérica, que confluye de
manera particular en sus ultimas obras: Das Licht des Nichts. 1'on
der Maglichkeit neuer religioser Erfabrung y Religionsphilosophie’. La

! Bernhard Welte (Masskirch, Baden, 31 de marzo de 1906 — Friburgo, Breisgau,
6 de septiembre de 1983), obtuvo el titulo de bachillerato en el Konvikt St. Konrad
de Constanza y estudié teologfa catélica en la Universidad de Friburgo. En 1929 fue
ordenado sacerdote. Nombrado inicialmente cooperador de la catedral de Friburgo,
entre 1934 y 1948 fue secretario del arzobispo de Friburgo, Conrad Grober. Welte
estaba muy vinculado a este gran defensor de la fe y a Martin Heidegger, y no sélo
por ser ambos naturales de la misma ciudad. En 1939, Welte se licencié en teologfa
con la tesis La uncion postbantismal. Su contenido simbdlico y su pertenencia a los sacramentos
segiin los testimonios de la Iglesia antigna. Aunque fue llamado dos veces por la Univer-
sidad de Tubinga y la de Miinster, Welte pasé los afios de la guerra en Friburgo,
ensefiando filosofia en el seminatio y en e/ Collegium Borromenm. De esta ensefianza
derivé su texto de habilitacién, terminado en los primeros meses de la posguerra y
titulado: Der philosophische Galube bei Karl Jaspers und die Maglichkeit seiner Deutung durch
die thomistische Philosophie. Obtuvo la habilitacién para la docencia libre en 1946 y fue
profesor en la Facultad de Teologfa de la Universidad de Friburgo desde 1952 hasta
1973, primero (1952-1953) como titular de la catedra de “cuestiones limite” y luego,
a partir de 1954, con la transformacién de dicha catedra, como titular de la de “fi-
losofia cristiana de la religion”, la primera de este tipo en Alemania. Algunas de las
obras mas significativas publicadas por Welte estan directamente relacionadas con
los cursos universitarios. En 1955-1956 fue rector de la Universidad de Friburgo
y, en calidad de tal, dejé su huella en el jubileo por los quinientos afios de vida de
esta universidad. Tras cesar su actividad académica (1974), continué su labor como
estudioso publicando otras obras importantes y dando, ademas, conferencias extra-
ordinarias en Roma, Jerusalén y América Latina.

*B. Welte, Das Licht des Nichts. Von der Mdglichkeit nener religidser Erfahrung, Patmos
Verlag, Dusseldorf, 2005’ (trad. it. La luce del nulla. Suila possibilita di una nnova espe-
rienza religiosa, Queriniana, Brescia, 1983). Las referencias textuales se han retomado
de la traduccion italiana de los textos. Donde sea posible se pone la referencia
bibliografica en espafiol en la primera cita, mientras los siguientes siguen los textos
italianos con sus propias referencias de paginas con traduccién propia al espafiol.

* B. Welte, Filosofia de la religion, Herder, Barcelona, 1982 (trad. it. Dal nulla al
mistero assoluto. Trattato di filosofia della religione, Marietti, Casale Monferrato, 1985).



342 VINCENZO SERPE

religién se entiende principalmente como una experiencia viva
que involucra totalmente al ser humano, una estructura unitaria
dotada de sentido de la que, por adhesion o aversion, no se puede
prescindir. El concepto weltiano de experiencia, en primer lugar,
«se orienta coherentemente segun lo que llamamos ciencia en el
sentido kantiano y en el sentido del periodo poskantiano, es decir,
en el sentido de las ciencias empiricas o experimentales o de las
ciencias l6gicas puramente formales»’; y ante la evidencia de la
experiencia religiosa, siente la necesidad de ampliar los horizontes
de este enfoque, refiriéndose primero a la experiencia del espiritu
hegeliana®, para llegar al concepto, desarrollado por Gadamer,
de lo vivido entendido hermenéuticamente®. «l_a experiencia debe
determinarse fundamentalmente como dato inmediato de lo
que puede experimentarse. Lo que ha sido experimentado por
su parte se muestra en la experiencia inmediata a quien la vivey'
y esto no puede limitarse unicamente al dato sensible®, porque
posee un contenido de significatividad que va mas alla del dato
empirico inmediato. La sensibilidad sigue siendo un zedio propio
del conocimiento, que es siempre «apertura total |...] estructurada
de manera multiple»’. La religién tiene un caricter totalizador
porque involucra al ser humano en sus mdaltiples dimensiones.

* B. Welte, La luce del nulla, p. 9.

> Cf. G. W. E Hegel, Phdnomenologie des Gestes, Exstausgabe, Verlag Joseph Anton
Goebhardt, Bamberg/Wiirzburg, 1807; tr. it. Fenomenologia dello spirito, 1.a Nuova
Italia, Firenze, 1970, pp. 28-29.

¢ B. Welte, La luce del nulla, p. 10.

" B. Welte, La luce del nulla, p. 10.

¢ B. Welte, La luce del nulla, p. 11.

' B. Welte, La luce del nulla, p. 11.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 343

2. Un enfoque fenomenolégico de la religion

Partiendo de esta consideracion, el analisis de la experiencia
religiosa perfila el enfoque fenomenologico weltiano, necesaria-
mente inmerso en la historia, por la que se ve condicionada toda
tipologia de experiencia. Al igual que el lenguaje, la religién esta
condicionada por el contexto, pero la realidad de este es consti-
tutiva del sentido de la condicién de ser arrojado'. El trabajo de
reflexion permite:

descubrir en su ser-ya-dado y, por lo tanto, en su inmediatez, algo
de la experiencia original que ya estaba dada; es decir, liberarla
ante todo de su estado de ocultacion y represion, y distinguirla de
la formulacién que encuentra en un uso mas o menos formal del
lenguaje. Si el término reflexidn se entiende en este sentido, enton-
ces la reflexion es precisamente el desvelamiento y la iluminacion
de posibles experiencias inmediatas. Si la reflexion se concibe de
esta manera, es extremadamente util, incluso indispensable, para
poder comprender las experiencias'!.

Las referencias inmediatas de Welte son la fenomenologfa de
Husserl y la relectura de las Confesiones de Agustin, donde la expe-
riencia tiene un valor envolvente y transformador. «El hombre
que ha tenido una experiencia se convierte en otra persona con
respecto a lo que era antes y considera su mundo y se comporta
hacia ¢l de manera diferente a como lo hacia antes»'?. Este es,
en definitiva, el tipo de experiencia que se puede clasificar como

" El término traduce el aleman Geworfenbeit, o sea, la condicion existencial de
estar en el mundo como un da-sein, como un ser proyectado en la temporalidad sin
haber elegido estar en esta condicion.

"' B. Welte, La luce del nulla, p. 14.

"2 B. Welte, La luce del nulla, p. 15.



344 VINCENZO SERPE

religiosa. En ella, valora el caracter global, la inmediatez y el valor
transformador' .

La época contemporanea, en virtud del proceso de seculariza-
cién', parece incapaz, segiin Welte, de reconocer el valor existen-
cial de la religion, pero el simple “hecho” de la experiencia reli-
giosa puede llevar al pensamiento a encontrar una dimensién dzfe-
rente. «Sin embargo, teniendo en cuenta este diagndstico negativo,
hay que sefalar que, evidentemente, la ausencia de experiencia
religiosa constituye también una experiencia, aunque sea negativa
y a menudo inadvertida»'®. A pesar de ser negativo, el atefsmo
debe referirse necesariamente a la positividad de la religion'®. Ta
referencia a una tradicion religiosa, que ha moldeado la cultura,
no puede ser s6lo una reminiscencia historica, sino que muestra
su anhelo insuperable. Por mucho que el pensamiento calculador
nacido del cégito cartesiano y reforzado por la Ilustraciéon'” haya
dado lugar a una forma de razén auténoma y moderna que ha
asumido la pretension de dominar el mundo, no es posible impe-
dir la fuerza de la experiencia religiosa. Welte sefiala que:

en la accién de la racionalidad auténoma y moderna, en forma
de ciencia y técnica, se expresa y actua algo profundo y oculto,
algo que por su parte no es de la misma naturaleza que la ciencia
y la técnica. Esto es probablemente lo que Heidegger tenia en
mente cuando utilizo el extrafio término Gesze// (im-posicion), es
decir, la reunién o el conjunto de todo lo que en la ciencia y la
técnica actua en su fondo como presupuesto secreto: la esencia

3 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 16.
" Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 17.
5 B. Welte, La luce del nulla, p. 18.
16 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 18.
" B. Welte, La luce del nulla, p. 22.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 345

representativa, aseguradora y productora en el pensamiento y la
existencia de los mortales'™.

Lo que falta en el pensamiento meramente calculador es la
ausencia de sentido, o sea en este pensamiento hay una capacidad
de distinguir entre el bien y el mal, la guerra y la paz, porque en
él se observa la ausencia «de ideas que den y confieran un fin»".

Sien su época podia parecer muy amenazador, 45 afos después,
el contexto hipertecnologizado parece ya una realidad consolida-
da. Ademais de la amenaza derivada del uso de armas nucleares,
lo que a Welte le parecia seriamente preocupante era la exclusi-
vidad y la omnipresencia de la mentalidad técnico-cientifica®. La
ausencia de un sentido del todo, propio de la capacidad humana
de percibirse como un todo y, por lo tanto, de comprender el sen-
tido profundo de su propio ser, es lo que le falta al pensamiento
calculador. El punctum dolens sigue siendo la pregunta sobre el sen-
tido. «Sin embargo, no encontramos respuesta a estas preguntas
y s6lo nos rodea la oscuridad. Esta es precisamente la situacion y
esta es precisamente la experiencia fundamental que ha surgido
con la desaparicion de la expetiencia religiosa»®'.

Pero es en esta situaciéon donde es posible vislumbrar una no-
vedad; es mds, precisamente esta experiencia de oscuridad per-
mite vislumbrar algo que va mas all4, entrever otro horizonte, y
tal vez sea precisamente la necesidad antropologica de sondear, a
pesar de todo, las profundidades de la oscuridad, lo que impulsa
la bisqueda hacia otros lugares. Fil llama a este tipo de experiencia
la de la nada: lejos de ser una teorfa, que no serfa mas que otra

'8 B. Welte, La luce del nulla, p. 23.
1 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 26.
» B. Welte, La luce del nulla, p. 29.
' B. Welte, La luce del nulla, p. 31.



346 VINCENZO SERPE

forma de nihilismo, es un encuentro vivo con una realidad que se
esconde dentro de esta nada®.

Encuentra un testimonio de esta experiencia en el propio
Nietzsche, definido como «un gran testigo de la nada»™. El hom-
bre loco de Nietzsche de L gaya ciencia anuncia, tras la muerte
de Dios, la experiencia de la nada y el inexorable surgimiento del
nihilismo, pero, al mismo tiempo, es un deseo constante de ir mas
alla, sin dejar de permanecer en la inmanencia. Del mismo modo,
su amigo y compatriota Martin Heidegger expresa en Ser y tiempo
una nueva centralidad del tema de la nada*. También la poesia da
testimonio de esta doble tendencia de la experiencia de la nada,
cuya constatacion y referencia a una alteridad son expresadas por
T. S. Eliot en su O dark, dark, dark*>, donde en esta oscuridad se
produce un encuentro entre la nada y un elemento que impacta,
conmueve y transforma?®.

El pensamiento weltiano se caracteriza por el uso de la
herramienta filosofica para captar el alcance de la experiencia
religiosa en la condicion existencial humana. En el pensamiento
se produce un encuentro entre el hombre y el mundo, entre la
vida humana y el conjunto de signos, gestos, preguntas y asom-

* Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 32

» B. Welte, La luce del nulla, p. 33.

* Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 35.

» «O dark dark dark. They all go into the dark, the vacant interstellar spaces, the
vacant into the vacant, the captains, merchant bankers, eminent men of letters. The
generous patrons of art, the statesmen and the rulers, distinguished civil servants,
chairmen of many committees, Industrial lords and petty contractors, all go into
the dark, and dark the Sun and the Moon, and the Almanach de Gotha and the
Stock Exchange Gazette, the Directory of Directors, and cold the sense and lost
the motive of action. And we all do with them, into the silent funeral, nobody’s
funeral, for there is no one to bury» (T. S. Eliot, Four Quartets, Faber & Fabert, Lon-
dres, 1959, p. 27).

% Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 37



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 347

bros que se encuentran con esta vida pensante en el espacio del
mundo. En €l se buscan la verdad y el ser que se hace préximo,
a los que el pensamiento debe corresponder, debe dar una
respuesta responsable. La libertad del pensamiento esta ligada
a su objeto: es un pensamiento fundado y fundante”. La filo-
soffa es «el pensamiento que, interpelado por el ser y la realidad
—y, por tanto, también por la verdad— de lo que se ocupa, trata
de traducitlo conceptualmente; puede entenderse como el de-
sarrollo de Za comprension original que el hombre tiene de si mismo y del
ser. En cuanto existe, el hombre se comprende desde siempre
a s{ mismo en su existencia o en su mundo»®™. El pensamiento
filosofico «nunca concluye»”, y precisamente por esta apertura
a la realidad fenomenolégica puede y debe investigar la religion
de manera rigurosa. «La filosofia de la religion es el pensamiento
filosofico que toma como objeto la religion y que, por lo tanto, se
esfuerza por aclarar reflexivamente la esencia y las modalidades
de la religion»™. La influencia mutua entre la filosofia y la religion
esta atestiguada desde los origenes del pensamiento griego, y sin
embargo la religion se presenta al pensamiento filoséfico siempre
como su otro, como interlocutor y antecedente. La religion, en
virtud de su caracter propiamente humano, «se realiza también
dentro del horizonte de la comprension que el hombre tiene de si
mismo y del ser. [...] Por lo tanto, la comprension que el hombre

7 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 7.

# B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 8.

» B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 12.

0 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 14. F. Rossi resume toda la obra de Welte
en el andlisis de la religién como tema investigado y profundizado en sus multiples
aspectos: la fe, la esencia y las deformaciones de la religion, el problema de Dios,
el atefsmo, y desde la perspectiva tanto teolégica como filoséfica. En este sentido,
considera la obra de Welte un estimulo para la filosoffa que la induce a pensar, en el
sentido profundo de este término. Para esta cuestion, véase: E. Rossi, Bernbard Welte
filosofo della religione, Editrice Benucci, Perugia, 1997, p. 19.



348 VINCENZO SERPE

tiene de si mismo y del ser vive integramente en el acto religio-
so»’'. El valor de la filosofia de la religién emerge con claridad en
la época contemporanea, en la que:

muchas personas han abandonado la vieja coraza de las ideas
religiosas tradicionales y, por lo tanto, la religion se ha vuelto
critica tanto para aquellos que aun viven, mas o menos, dentro
de su espacio como para aquellos que se han separado de ella.
Precisamente en una época como esta hay que plantearse y
meditar con renovada intensidad y con mayor atencion critica la
pregunta: ¢qué es propiamente la religionr?.

El pensamiento filoséfico tiene la tarea de asumir la
religion como un dato preliminar, reconstruirla en virtud de la
comprension que el ser humano tiene de si mismo y del ser que lo
habita, elemento en el que vive la religion misma. «Para la mirada
filosofica, la religion es el dato de partida en cuanto ambito de la
realidad al que se dirige esa mirada para repensatlo»”. Incluso a un
hombre que acepta una religién con fe no se le niega en absoluto
el camino del libre pensamiento sobre ella. Por ello, una primera
definicion weltiana de religion es puramente fenomenologica:

Desde la antigiiedad, por religion se entiende la relacién del hom-
bre con Dios o también la esfera de lo divino. [...] Si en nuestro
concepto preliminar hablamos de la relacién del hombre con
Dios o con la esfera de lo divino, es porque queremos tener en
cuenta principalmente una determinada forma humana de existencia.

U B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 14.
2 B. Welte, Dal nuila al mistero assoluto, p. 17
3 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 19.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 349

La existencia humana y la forma en que se desarrolla son el /ugar
en el que se produce y se vive esa relacion que llamamos religion™.

Mas concretamente, sefiala que el primer comportamiento
humano hacia Dios (o hacia lo que entienden por este nombre)
es saber que se les interpela: es ante todo Dios quien se dirige
al hombre dentro de la relacion que este tiene consigo mismo, es
decir, dentro de la existencia humana y de su autocomprension.
En este sentido, se puede decir que la religién es una forma de
existencia humana y, con mayor razon, adquiere sus contornos
cuando es el hombre quien responde a Dios, cuando realiza
un acto propiamente religioso®. La reflexién filoséfica tiene
la tarea de hacer emerger, conceptualizando, el ser y la esencia
de la religion y extraer criterios de evaluacion. Por un lado, la
filosoffa viene después de la religion, pero, por otro, la religion
pensada criticamente viene después de la filosoffa™. La religion
como investigacion une filosoffa y teologia’ y traza sus limites

* B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 21.

» Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 22.

¢ Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 24.

7 Este tema ha sido objeto de amplios debates desde las primeras obras «fi-
loséficas» de Welte y ha adquirido ain mayor relevancia en los afios inmediatamen-
te postetiores a la publicacion de su Religionphilosophie. Un analisis detallado de las
reacciones a la obra de Welte se encuentra en: E Rossi, Bernhard Welte filosofo della
religione, pp. 112-140. Entre las resefias del texto cabe destacar la posicién de Ruedi
Imbach, que lee el pensamiento de Welte desde la perspectiva de la teologia negativa
conciliada con la practica religiosa. El enfoque weltiano sostiene la comparacién
con la critica metafisica de Heidegger y encuentra su reflejo en la tradicién de la
teologfa negativa, especialmente de matriz neoplaténica. Richard Schaeffer manifiesta
su perplejidad ante la filosoffa de la religién weltiana basandose en el hecho de que
el concepto de religion y de filosoffa de la religion parecen presentarse como datos
de hecho. En una resefia de la edicién espafiola, Kusar califica a Welte como un
pensador fronterizo que se encuentra entre la filosoffa y la teologfa: por un lado,
habria contribuido a la emancipacién de la primera respecto a la segunda, por otro,
no habria convertido la teologia, al igual que el idealismo aleman, en una fase del



350 VINCENZO SERPE

mutuos™. El objeto de la teologfa, en su declinacién cristiana, es
la revelacion, ocurrida en Jesucristo, de la salvacion o del reino de Dios”. No
puede observar la pura factualidad del cristianismo como realidad
en la historia para construir su émoryror fundacional, porque la
teologia no es principalmente la ciencia del cristianismo como
hecho interno de la historia, sino la ciencia de la salvacion de
Dios que se ha manifestado en Jesucristo y que, por consiguiente,
ha conducido, como consecuencia intrinseca, a la factualidad
intrahistérica del cristianismo®. El enfoque especifico de la
teologia se produce a través de la fe*' y constituye su propio
objeto. La revelacion, sin embargo, se dirige siempre a personas
histéricas, con su propio mundo de experiencias y precomprensiones,
de si mismas y del mundo, por lo que presupone tanto la historia
como la filosoffa. La teologfa «es el espacio de acogida, en el que
la revelacion se convierte en revelacion y realiza asi su esencia
de revelacion. La razén no se afiade en un segundo momento

autodespliegue del concepto o de la idea. Sin embargo, subraya que Welte siempre
ha respetado la frontera entre el cuestionamiento filoséfico y el teoldgico.

* En varios pasajes de su obra hace referencia a la relacion entre estas dos disci-
plinas. Cabe recordar los siguientes textos: B. Welte, «Sur la méthode de la Théolo-
giex, en L'homme dedevant Dien. Mélanges Henri de Lubac, Aubier, Paris, 1963 y B. Welte,
Filosofia in teologia, en Sulla Traccia dell'Eterno, Jaca book, Milano, 1976, pp. 97-113.

¥ Hay que tener en cuenta que, en el texto Sulla traccia dell’eterno, Welte analiza la
teologfa en su version especificamente cristiana, por lo que es obvia la referencia a
la Revelacion que tuvo lugar en Jesucristo.

0B, Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 78.

* Por fe, Welte entiende «una forma extraordinaria de existencia humana». Con
ello se da a entender implicitamente que la fe no se reduce a la afirmacién de la
verdad de proposiciones teéricas o a la adhesion a ellas. La sola aceptacion de un
conjunto de dogmas puede llevar el riesgo que la fe sea algo sélo tedrico, sin co-
nexién con la existencia cuotidiana: las proposiciones de la fe y la existencia perso-
nal tienen que estar entrelazadas, para que transformen la forma humana de existir.
A este respecto, consultese: B. Welte, Su/la traccia dell’Eterno, p. 79. El autor muestra
c6mo ha hecho profundamente suya la propuesta tomista de la relacién entre fe y
razén, insertandose plenamente en la tradicion catélica de esta relacion.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 351

a la revelacién, sino que esta presente desde el principion*. La
revelacion se remite al terreno humano de su ser, mientras que
la teologfa tiene la tarea de explicitar su comprension y adhesion
creyente. Welte subraya con decisién que la razén se convierte
en la facultad co-realizadora del acontecimiento de la revelacion.
Es en el campo de la apertura del Ser en sentido subjetivo y
objetivo donde encuentra su espacio la filosofia en la teologia,
ya que, a partir de la comprension del ser que resplandece en el
hombre, este puede entender o malinterpretar lo que le involucra
en cada momento y que se convierte en una llamada existencial.
«lLa palabra [de Dios] se convierte en palabra comprendida en la
razén que comprende el Ser»®. Cristo, como hombre, se dirigi6 a
otros hombres para hacerse comprender, por lo que «incluso ante
la revelacion, es mas, sobre todo ante la revelacion, el hombre
es hombre y no sélo una cinta de grabar»*. Si la teologia debe
referirse a la filosofia, nunca puede reducirse a ella®. Del mismo

modo, la filosofia no tiene por qué tener su lugar fuera de la fe*.

El modo filoséfico de proceder en teologia es el de una
coexistencia entre autoridad y servicio. Desde su lugar en la fe, la
filosoffa puede y debe erigirse en una disputa interesada y critica
frente a la forma de transmitir la fe. Pero, al mismo tiempo,
asumira una postura de autoridad al escuchar 1o que esta puede
aportarle. En cambio, desde la perspectiva de la fe, la filosofia
debe someterse al juicio del mensaje de la revelacion, al servicio
del cual habia entrado. Y aqui siempre sera la esclava y la sierva®’.

2 B. Welte, Suila traccia dell’eterno, p. 105.

B B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 108.

B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 109.

B Cf. B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, pp. 89-90.

¥ B. Welte, Sulla traccia dell'eterno, p. 110.

Y1 Cf. B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, pp. 111-112.



352 VINCENZO SERPE

3. Dela oscuridad a la luz: el sentido existencial de la nada

La experiencia de lo divino depende principalmente de que
este se entregue a la experiencia humana, pero la acogida de esta
entrega no puede darse por sentada®. Welte se propone sefialar
este dato no obvio, trazando caminos por los que Dios pueda
encontrarse con el ser humano y este pueda “verlo”. Aceptando
la critica heideggeriana de la reduccion de la teologfa a historia de
la onto-teo-logia™, intenta recorrer un camino que sea capaz de hacer
que Dios permanezca como divino en cuanto tal. Por esta razon,
el dato existencial, ¢/ ser, se convierte en el punto de partida de la
reflexién®; la condicién de arrojamiento remite inmediatamente
al o ser, antecedente y precedente de la experiencia humana. La no
existencia debe entenderse como un dato individual y adquiere el
nombre de nada®. Las dos caras de la nada abren la comprension

* Cf. B. Welte, Dal nuila al mistero assoluto, p. 39. El nicleo de la tesis de Welte se
encuentra en la segunda parte de su Religionsphilosphie. El objetivo de esta seccion es
«aclarar el problema de la posibilidad de un conocimiento filoséfico de Dios» y, al
mismo tiempo, «establecer ¢ interpretar los motivos que dan explicacién y posibili-
dad al ateismo» (B. Welte, «El conocimiento filoséfico de Dios y la posibilidad del
ateismo», en Concilinm, vol. 16 (1966), pp. 173-189).

¥ Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 39.

% Cf. M. Heidegger, «lLa costituzione onto-teo-logica della metafisicar, en Iden-
titd e differenza, trad. it. de U. M. Ugazio, en Aut Ant, n.° 187-188 (1982), pp. 17-37.
Véase, también: La dottrina di Platone sulla verita. Carta sobre el humanismo, trad. it. de
A. Bixio y G. Vattimo, Sei, Turin, 1975, pp. 71-134. Para un estudio mads 7 extenso
acerca de la constitucién onto-teo-16gica de la metafisica, véase: M. Porcel Moreno,
«Jean-Luc Marion y la teologfa. I.a donacién como alternativa al ser», Carthaginensia,
vol. 40, n.° 77 (2024), pp. 87-115.

U Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 40.

52 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 43. Welte subraya la positividad de la
no existencia o la #ada, en cuanto experiencia, apelando a algunos testigos relevantes
y cualificados —Pascal, Heidegger, Fink, el budismo, Neruda— de esta manifestacion
de lo negativo de la nada, como hecho positivo. A este respecto, consultese: B. Wel-
te, Dal nulla al nistero assoluto, pp. 44-45.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 353

del valor envolvente y experiencial, a nivel individual, de esta
negatividad anterior y posterior a la existencia humana™.

La reaccién inmediata ante la experiencia de /z nada es la
negacion™, utilizando las ocupaciones cotidianas como una forma
de dear de pensar. Como subraya Pascal: «Nos precipitamos
despreocupadamente al abismo, después de haber puesto delante
de nosotros algo que nos impide verlo»*. Sin embargo, esta
presencia constituye una llamada: la #ada no es la pura negacion
de todo lo que es”, sino una expetiencia intima como «el otro de la
existencia hasta el punto de que se experimenta en la existencia»™.
Ante esta experiencia, sigue siendo insuperable la pregunta por
el sentido, definida como postulado, «el dinamismo que ordena la
realizacion de la existencia |...], el motor de todos los esfuerzos
humanos»”. Abarca a todos y todo: es una exigencia de sentido
total, que trasciende toda realidad finita y todo conjunto de
realidades finitas y que involucra a todo ser humano®. Aparece
como un «grito en silencio, discreto, pero siempre apelando a

> Welte refuerza el caricter experiencial mediante la referencia a algunos auto-
res, en parte ya citados anteriormente, a los que hay que afiadir a Paul Celan. Este
ultimo, judio, muestra en su poesfa «todas las profundas y terribles convulsiones de
nuestra época, que han afectado mas que a nadie al pueblo judio, refiriéndose aqui,
obviamente, a la experiencia del holocausto, y encontrando en ella el emblema de la
nada. Estos «han pasado de forma extremadamente significativa a través de la obra
de Celan, rompiendo al final, si no me equivoco, tanto su alma como su maravillosa
capacidad de expresarse». Pero, aun asi, este autor le da la posibilidad de captar la
positividad que puede surgir de una relacién similar con la nada. Para esta cuestion,
véase: B. Welte, La /uce del nulla, pp. 32-37.

> B. Welte, De/ nada al nisterio absoluto, p. 47.

% La referencia implicita de estas paginas es a la condicion de inautenticidad del
«mundo del si» (man) expuesta con fuerza por Heidegger.

50 B. Pascal, Pensées, Seuil, Paris, 1966, fr. 183.

7 Cf. B. Welte, Dal nuila al mistero assoluto, p. 49.

8 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 49.

¥ B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 51.

%0 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 53-54.



354 VINCENZO SERPE

la libertad»®', una instancia ética fundamental transparente, el
grito de la conciencia. La nada no puede seguir siendo una mera
fuerza aniquiladora, porque «esconde la presencia oculta del
poder infinito e incondicional que custodia el sentido de todo y
da sentido a todo. Presencia oculta: sin ruido, sin rostro, oscura,
terrible quizas, pero presencia al fin y al cabo»®. Por muy esguiva
que sea, en la experiencia de la nada aparece fenomenoligicamente el
poder misterioso, infinito e incondicional que lo impulsa todo,
que guarda para todos todo sentido y lo da a todos, a pesar de
estar mas alla del existente y de todas sus categorias. A pesar de
su indescriptibilidad, la nada manifiesta un contenido positivo,
la fe en el poder misterioso, infinito e incondicional»”, y puede
convertirse en una fe racionalmente fundada, a pesar de basarse
en percepciones sin fuerza vinculante. En esta experiencia hay
una diferencia fenomenoldgica con respecto al Dios divino, volviendo
a citar a Heidegger, en cuanto que a esta nada no es posible dirigir
oraciones ni ofrecer sacrificios.

El mismo itinerario se encuentra en la consideracion de una
existencia surgida de la nada. Revela la necesidad de explicacion,
de fundamento, que todo lo nuevo, surgido de su nada, impone.
También en este caso,lanada, la no existencia de la que se proviene,
es extremadamente personal. La especificidad de este segundo
itinerario se encuentra en la consideracion existencial sobre e/ mit-
sein, que amplia la pregunta por el sentido a la existencia de toda
la realidad. La pregunta fundamental sigue siendo la de Leibniz:
¢por qué hay algo en general y no mas bien la nada?®. «Este
hecho fundamental no es algo en el mundo, es el fundamento del

' B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 55.

2 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 57.

9 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 58.

% La referencia central es, una vez mds, heideggeriana: M. Heidegger, Was ist
Metaphysik, Antrittsvorlesung in der Universitit, Freiburg em Breisgau, 1929, p. 67.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 355

mundo mismo, y lo es simplemente»®. Preguntar por el sentido
en clave universal «abarca tanto lo que se puede oponer como
mundo de los objetos al mundo del sujeto, como toda subjetividad
posible y pensable»®. Implica personalmente al ser humano y «las
dimensiones auténticas de nuestro cuestionamiento»”’. Dicho
cuestionamiento busca «a razén o el fundamento del ser de
todo existente»®™, «proyecta a/ ofro con respecto a todo existente,
el no-existente como fundamento que todo puede fundar. Y si
llamamos al no-existente nada o no algo, también se puede decir:
la pregunta prefigura el fundamento del ser de todo existente
proyectindolo en la nada mas alld de todo existente»®. También
en este caso «la pregunta, con su interrogatorio, prefigura una
funcién universal, eminentemente positiva, en lo que, desde la
perspectiva del existente y de las formas de su pensamiento, se ha
prefigurado como absolutamente negativo, el otro del existente
en su conjunto»”’. De ello se deduce la legitimidad de pensar
razonablemente que la determinacion del ser surge de una nada
que, lejos de ser absolutamente y puramente nada, «sustrae y oculta
algo [...], anuncia el misterio: ese misterio que sostiene y decide
todo ser, el porqué oculto, el origen silenciado, el fundamento
incondicionado [...], el fundamento abismal que sostiene todo lo
que es ylo decide [...], 1a realidad de toda realidad»; tal fundamento
pide «creer en el poder ilimitado que se perfila mas alld de todo
existente, ese poder que sostiene el ser del existente, que decide
sobre él y lo conserva»’'. El poder de la nada se manifiesta, pues,

 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 73.
5 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 76.
7 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 76.
8 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 76.
% B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 76-77.
" B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 77.
"' B. Welte, Dal nuila al mistero assoluto, pp. 80-81.



356 VINCENZO SERPE

no solo en su incondicionalidad, sino también en el hecho de que
sostiene por sf mismo todo lo que es.

Los dos itinerarios convergen hacia el concepto de Dios,
porque «el misterio del absoluto es el alfa y el omega, el principio
y el fin de todo existente y, por lo tanto, también su centro [...].
Este misterio esta mas alla de la esfera de lo existente, mas alla de
todas las categorias, y por lo tanto es propiamente inexpresable,
intocable y, sin embargo, en el acto de anunciarse. Esta
trascendencia del misterio absoluto es fundamental para toda la
esfera de la religion»™. En apoyo de su propuesta, Welte recurtre
a la demostratio per effecturr de Tomas de Aquino, reinterpretada en
clave existencial .

4. El Misterio absoluto y la presencia oculta de Dios

¢Puede esta experiencia de la nada manifestarse como
experiencia de Dios? Esta pregunta™ llega al corazén de la realidad
religiosa, interpretada ante todo como experiencia relacional. «El
elemento decisivo para comprender el ti personal es, también y
precisamente entonces, que en el marco de estos complejos seas
ti mismo quien comience, quien responda, y que, por lo tanto, eso
sea un origen puro, por muy canalizado que esté en contextos
que lo determinan»”™. En la dimensién relacional humana hay
una primera adquisicién de significatividad del ser del ente’,

2 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 81.

7 No es posible profundizar aqui en este modelo de lectura de la obra de Tomas
de Aquino, para lo cual se remite al ensayo: B. Welte, «La dimostrazione di Dio ¢ la
fenomenologia della religione», en Sulla traccia dell’eterno, pp. 25-93.

™ Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 102.

7 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 104.

S B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 106.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 357

porque se abre a partir del caracter dialégico de la pregunta por el
sentido. «LLas personas son, por tanto, origenes que se pertenecen
a s{ mismos, que pertenecen a un nexo entre origen y origen y
que, como tales, revelan al mismo tiempo el ser del existente bajo
el aspecto de su significatividad [...]. Todo ocurre en el simple
acontecimiento en el que un hombre se dirige a otro»’”’. Esta
pregunta afecta a la existencia personal y, como tal, necesita una
respuesta igualmente personal”. El Misterio que se revela como
sentido de la #nada debe entenderse en clave personal, pero al
mismo tiempo ilimitada e incondicional. Por su propia fuerza, esta
abierto a todo ta posible y a todo mundo posible, y, por lo tanto,
también a un td real y a todo mundo real, si estos son llamados a
la existencia por él. La busqueda existencial se convierte entonces
en un llamamiento, en una dinamica comunicativa con un # al que
preguntar por el sentido de la existencia™. Este caricter personal
resulta indispensable para los hombres, pero no condiciona al
Misterio, que sigue siendo Absoluto. «El permanece mas alla del
concepto porque esta mas alla de la condicién de existencia. Lo
absoluto es fuente y origen de toda vida personal y, por lo tanto,
esta lleno de personalidad original. Pero lo es de tal manera que
esta personalidad sigue siendo un misterio insondable»™. Asi
adquiere el sentido de un T7% Eterno, realidad religiosa a la que es
posible dirigirse con la oracion, acto destinado a tocar lo intocable,
a expresat, invocando, lo inexpresable®. En este lugar tiene su

1 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 107; 109.

8 Cf. B. Welte, Dal nuila al mistero assoluto, p. 109. La referencia aqui es claramente
a la especulacion filoséfica heideggeriana, donde el ser, a los ojos de Welte, aparece
como «una roca dura» que no puede tener una relacién personal con la realidad de
quien se pregunta.

" Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 110.

8 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 115.

8 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 116.



358 VINCENZO SERPE

origen la religion, relacion de sentido entre la realidad humana y
la divina, entendida como Misterio absoluto incondicional.

La conexién con la esfera divina no puede ser automatica ni
obligatoria, porque tiene que ver con la receptividad humana. Se
vislumbra nuevamente una posible analogia con la dimensién
humana: «El ser mismo del hombre no es sdlo una interioridad
encerrada en si misma. Todo hombre sale constantemente de su
esfera interior y se presenta al exterior; es mas, la pertenencia a
uno mismo no es otra cosa que la realizacion de esta apertura
a los demis»®. Es en la unidad de sus manifestaciones donde
el hombre se expresa a si mismo, podriamos decir que realiza
su “revelacion”. El Misterio absoluto se revela ante todo como
un sustraerse, COMo una #ada, porque encuentra el camino para
sumergirse en la posible comprension humana. «De ello se deriva
entonces la consecuencia inmediata de que, en este caso, lo que
esta mas alla del existente se convierte en un existente para la
experiencia humana y, por lo tanto, la diferencia mas profunda
y radical que podemos descubrir en el pensamiento, es decit, la
diferencia entre lo que esta mas alla del existente y el existente,
en la revelacion se elimina o se elude»®. Esta es la razén por
la que la infinitud, el Misterio absoluto, adquiere un nombre,
una figura: Dios, que se convierte en acontecimiento. Este modela e
involucra plenamente a aquel a quien se le ofrece la revelacion: es
una realidad viva, que ocurre y en la que el misterio inexpresable
se revela a los sujetos humanos. Al manifestarse, conserva su
ambito de trascendencia y es gracias a ello que se puede distinguir
su revelacion de la de cualquier otro existente. El ser humano al
que alcanza el acontecimiento revelador se ve conmovido en lo
mas {ntimo, la cercania del Misterio es una implicacién profunda

8 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 118.
8 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 120.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 359

e integral, pero permanece la dimension de la ausencia, porque
sigue siendo aquel que se sustrae, que no esta inmediatamente
disponible*. Esta modalidad de revelacion permite conservar el
espacio de libertad humana que puede elegir adherirse o no a ella.
La via racional no puede obligar a acoger el Misterio absoluto,
como tampoco puede encerrarlo. La modalidad en la que se
manifiesta el Misterio, es decit, /a experiencia de la nada, no obliga
a ser aceptado. «El hombre puede abandonarse a ¢l; y si lo hace,
se da cuenta de que se ha confiado a la verdad suprema de la
existencia humana. Pero no esta obligado a hacerlo. La sefial de
la nada es ligera y discreta»™.

Por lo tanto, permanece la ambigiedad de la nada, porque
exige la responsabilidad de la decision humana®, pero la
respuesta humana también puede adoptar la forma del ateismo®’,
que Welte divide en tres categorfas. En el ateismo negativo, «el ser
humano se orienta con tal intensidad hacia el ente simplemente
presente, que hace que toda realidad sea totalmente irrelevante

# Welte recuerda el fascinante concepto de /% sagrado presente en las paginas
de Rudolf Otto, como mysterium tremendum et fascinosum. A este respecto, véase: R.
Otto, Das Heilige, Trewendt & Granier, Breslau, 1917, trad. it. I/ Sacro, trad. it. de E.
Bonaiuti, Feltrinelli, Milan, 1966.

¥ B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 136.

8 Cf. B. Welte, «Saggio sul problema di Dio», en AA. VV., Saggi sul problema di
Dio, Morcelliana, Brescia 1975, pp. 13-28.

¥ A este respecto, es interesante leer al mismo B. Welte en el texto «El cono-
cimiento filoséfico de Dios y la posibilidad del atefsmo», en Concilinm, vol. 16
(1960), pp. 173-189, donde recoge algunas de las criticas que se le han dirigido
sobre su planteamiento de la filosofia de la religién e intenta darles respuesta. Cabe
sefalar que este texto es de 1966. Esto nos permite comprender cémo, por un lado,
sus ideas filoséficas ya se habfan ido formando a lo largo de los afios de su carrera
y no fueron elaboradas ad hoc para el texto Religionsphilosophie, pero, por otro lado, se
puede apreciar cémo precisamente en este ultimo texto han confluido sus tesis, en-
riquecidas por las criticas y las respuestas que le fueron dadas a lo largo de los afios.



360 VINCENZO SERPE

pata su otientacion en el mundo»®. Actitud evidente de la
mentalidad técnico-cientifica, adquiere un gran interés en
la contemporaneidad, que puede definirse mas que nunca
como /a era de la técnica, en la que se produce «a totalizacion y
absolutizacién de los principios de la ciencia y la técnica»®. En
el ateismo critico surge la idea de que «Dios, aunque permanece,
es considerado una cosa como todas las demas, una realidad en
principio cognoscible y verificable. Se alimenta la impresion de
que Dios puede circunscribirse en una definicién y convertirse
asi en objeto de conocimiento»”, eliminando su trascendencia y
encerrandolo en una racionalidad humana #dopoderosa, superior
al mismo Dios. Por dltimo, existe una forma de ateismo positivo,
en la que la sed de dominio humano encuentra en Dios un
impedimento para su desarrollo. «<El hombre, en el fondo, parece
estar determinado y, en dltima instancia, inspirado por la idea
de querer ser omnisciente y omnipotente, incluso de querer ser
divino»’'. Expresado magistralmente en las propuestas filos6ficas
de Nietzsche o Marx, s6lo han llevado a la explicita expresion lo
que en otros atefsmos estaba implicito.

Sin embargo, incluso en este caso, la nada encuentra la
manera de seguir interpelando al ser humano: prueba de ello es
el problema de la teodicea, que ha ocupado y sigue ocupando
constantemente el pensamiento humano®. El rechazo de Dios
no permite comprender el sentido del dolor inocente y del mal en
el mundo, y precisamente esta experiencia nos remite de nuevo a

8 B. Welte, De la nada al misterio absoluto, p. 138.

¥ B. Welte, De la nada al misterio absoluto, p. 139.

% B. Welte, De la nada al misterio absoluto, pp. 140-141

' B. Welte, De la nada al misterio absoluto, p. 143.

2 Sobre este tema, consultese: V. Serpe, Banalita del male? Tommaso d’Aquino e
Hannah Arendt a confronts, EDI, Napoli, 2017.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 361

un profundo cuestionamiento sobre el sentido de la negatividad
existente.

Consciente de los limites de su propuesta, Welte recuerda la
necesidad de concrecion™, ya que «no escapan |[...] las dificultades que
presenta una experiencia setia y real de Dios en forma de nada»™.
En el horizonte histérico™, «el td eterno y el més alla, que, en
cierta medida, al manifestarse, se convierte en un existente, recibe
un nombre, una figura y se convierte en simbolo»™, conservando
sin embargo su trascendencia:

Dios se acerca en la figura finita, pero precisamente aqui nos hace
sentirlalejania de su trascendencia insondable. Esta es la dialéctica
decisiva de toda revelacion. Si en la figura no se conservara la
trascendencia por encima de toda figura, ya no se podria decir
que realmente se ha manifestado el misterio insondable. Lo que
se habria manifestado serfa entonces una cosa o incluso una
figura personal como otras, y esta manifestacion no nos harfa ver
nada especial. Pero, por otra parte, si el misterio no se convirtiera
en una figura finita, no se manifestarfa en absoluto”.

% F. Rossi, Bernhard Welte, filosofo della religione, Editrice Benucci, Perugia, 1997,
p. 156.

% ¥, Rossi, Bernhard Welte, filosofo della religione, p. 156.

> Es interesante seflalar que, dada la imprescindibilidad del cardcter experiencial
de la nada, la referencia a la historia es casi implicita, ya que la experiencia de la nada
se da ante todo y sobre todo aqui y abora, a un dato existente.

% B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 121.

1 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 121.



362 VINCENZO SERPE

5. La dimensién historica del Misterio absoluto

En contraposicion a las filosoffas de la historia que le
precedieron, Welte subraya como la relaciéon con la historia es
inherente al caracter auto-revelador de lo divino. «Esto también
es consecuencia del acontecimiento fundamental: en su epifania,
el Misterio eterno supera la diferencia fundamental entre lo que
esta mas alla del existente y el existente, y aparece en el orden del
existente; lo que significa necesariamente: aparece en el orden del
espacio y el tiempo y su diferenciaciéon. Aparece en su tiempo
y abre un nuevo tiempo; y aparece también dentro del espacio
de los acontecimientos humanos»™. El Eferno que entra en la
historia inaugura un tiempo nuevo, ofrece siempre una posible
lectura renovada de uno mismo y de la comprension existencial
del ser-en-el-mundo, pero para llevar a cabo esta inmersion en
la temporalidad asume formas y figuras diferenciadas, como lo
atestigua la existente multiplicidad de las religiones”. «De acuerdo
con estas consideraciones, el cambio histérico de la figura de Dios
se producira en dos dimensiones. Por un lado, en la dimension del
tiempo, es decir, en la alternancia del acontecimiento revelador y
del tiempo que cada vez inaugura. Por otro lado, dentro de la
dimension del espacio, en la diversificacion de las figuras de Dios
en los caminos divergentes de la historia de los hombres»'". La
entrega de Dios en la historia se caracteriza una vez mas por
su discrecion, una manifestacion silenciosa que puede incluso
desaparecer si no es acogida, pero precisamente ese velo se
convierte en una nueva epifanfa en virtud de esa dimensién de la
nada que siempre acompafa a la experiencia del Misterio absoluto.
«Hsta vida historica del Dios divino implica, en particular, que su

% B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 126.
% Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 126.
" B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 127.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 363

presencia, y por lo tanto su experiencia, se hunde, desaparece
y se desvanece de vez en cuando; y que, en algunos momentos
fuertes, este mismo desvanecimiento se convierte en objeto de
expetiencia»'!. El ec/ipse de Dios pronunciado por Hoéldetlin indica
entonces una ausencia, una «noche de la lejanfa de Dios»'. El
texto biblico presenta muchos episodios en los que el ser humano
experimenta la lejania de Dios, incluso la ausencia, pero siempre
permanece elocuente el recuerdo que permite la continuidad de
la certeza de su existencia'®.

En contacto con la historia, la multiplicacién adicional de la
figura historica de Dios se manifiesta en la pluralidad de figuras y
simbolos que se encuentran en entornos culturales diferenciados.
En estos elementos, Welte encuentra una posibilidad de
lectura unitaria del fenémeno plural de las religiones, porque
«la pluralidad diferenciada del simbolo puede consolidarse sin
dejar de manifestar el misterio sagrado»'”. La diferenciacién en
formas plurales de lo divino es una experiencia que caracteriza de
manera especial a las religiones mas antiguas, que adoptan formas
politefstas. Welte distingue entre un politeismo “superior”, como
el griego, en el que se pueden encontrar rasgos de monotefsmo
dados por la convergencia hacia una divinidad superior a las
demas, y uno “inferior”, caracterizado por la coincidencia de
Dios con las imagenes, como pueden ser las formas mas antiguas
de totemismo. En este ultimo, el Misterio absoluto corre el riesgo
de ser olvidado, porque lo divino puede reducirse a un objeto de
disfrute inmediato. Lalectura historica de los fenémenos religiosos
ayuda a comprender la logica intrinseca de la manifestacion del

" B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 127.
12 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 127.
1% Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 128.
1 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 129.



364 VINCENZO SERPE

Misterio absoluto, que se da constantemente a los hombres a lo
largo del tiempo:

Todos estos fendmenos nos ayudan a comprender mejor la historia
de las religiones, en el variado cambio de nombres y simbolos, a
comprender mejor el surgimiento y el declive de figuras puras y, a
veces, también muy impuras, a comprender toda la gama que va
desde la divinidad pura —de la que no se puede hacer una imagen
esculpida— pasando por formaciones superiores, hasta llegar a
las mayores aberraciones. Se comprende entonces el continuo
resurgir y la peligrosa consolidacion de figuras y simbolos visibles,
y finalmente su ocaso y su desaparicion bajo los golpes de la
critica. Se comprende, ademas, por qué incluso dentro de una
religion estable se repite la necesidad de purificar las figuras divinas
mediante la protesta profética y la inmersion mistica en lo que esta
mas alld de todo nombre y todo simbolo'®.

En la manifestacion histérica de lo divino no debe pasarse
por alto el aspecto social, la generaciéon de una comunidad en
torno a su propio Dios'". Este aspecto también pone de relieve la
problematica de la rivalidad entre las religiones por motivos de
exclusividad mutua y, sin embargo, en la dialéctica inherente a la
propuesta de Welte, esta relacion, por conflictiva que sea, puede
mostrar precisamente la absolutidad del Misterio que origina
la religion, esa alteridad que siempre permanece excedente con
respecto a la concretizacion historica. En el caso del cristianismo,
los estudios biblicos, y en especial la exégesis historico-critica,
han puesto de relieve con vigor esta dimension, haciendo que
la revelacion se convirtiera en problema"’ para si misma, al ser

15 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 130-131.

1 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 131.

"7 El término «problema» se utiliza aqui con toda su carga filoséfica: es una
cuestion que requiere reflexion, profundizacion, intuicién, capacidad de adentrarse



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 365

llamada a investigar la profunda relaciéon que puede existir entre
lo inmanente y lo trascendente, lo necesario y lo contingente. En
esta dinamica, Welte encuentra una vez mas en la fenomenicidad
de la experiencia religiosa la clave para interpretar esta relacion,
de la que el Nuevo Testamento es testimonio por excelencia.

6. Conclusiones

La propuesta de Welte puede seguir proporcionando hoy
en dia puntos de reflexion actuales gracias a esas profundas
consideraciones nacidas de un encuentro con un Dios que se
muestra como Misterio absoluto, pero asumiendo las formas
discretas de la #ada. Es el ser humano, en su responsabilidad,
quien debe asumir la eleccién de emprender un camino, de
recorrer esos senderos que pueden llevarlo al encuentro con
Dios. En una época en la que cada duda, cada pregunta parece
encontrar una respuesta inmediata a través de la tecnologfa, la
propuesta de Welte resulta elocuente: por muy satisfactorio que
sea el pensamiento calculador, sigue siendo calculador y no puede
ofrecer por si solo respuestas satisfactorias al deseo de sentido
inherente al corazén de cada ser humano.

Esta presencia silenciosa y discreta de Dios, como Misterio
absoluto, que se hace presente en el tiempo y en la historia y
se deja “adaptar” a maltiples formas de representaciéon, muestra

en lo desconocido. En este sentido, Welte muestra su profunda pasion por los estu-
dios no sélo filoséficos, sino también teolégicos y, en especial, la necesidad de una
mayor compenetracién entre la historia y la teologfa. Aproximadamente cincuenta
aflos después de estas reflexiones, en el ambito teoldgico se han producido muchos
e importantes resultados que prometen desarrollos aun mayores e interesantes. So-
bre este tema, es util la referencia a: G. Canobbio — P. Coda (eds.), La #eologia de!
XX secolo. Un bilancio, Citta Nuova, Roma, 2003; P. Coda et. al., Dizionario dinamico di
ontologia trinitaria. Manifesto, Citta Nuova, Roma, 2021.



366 VINCENZO SERPE

la imagen de un Dios que desea encontrarse con la humanidad.
En el lado opuesto, la experiencia religiosa, incluso en forma de
atefsmo, sigue siendo siempre una posibilidad para el ser humano,
y la reflexién filosofica tiene el deber de permanecer en ese
servicio de conceptualizacién que esta experiencia necesita para
ser comprensible. En dltima instancia, el Misterio absoluto no
solo revela el misterio de un Dios que se entrega a la humanidad,
sino que ayuda al ser humano a comprenderse a si mismo,
ofreciéndole la posibilidad de desvelar ese da-sein, manifestacion
constante de un ser siempre mas alla de toda contingencia.

Referencias bibliograficas

Canobbio, G. y Coda P. (eds.). La teologia del XX secolo. Un bilancio.
Citta Nuova, Roma, 2003.

Coda, P et. al. Dzzionario dinamico di ontologia trinitaria. Manifesto. Citta
Nuova, Roma, 2021.

Eliot, T. S. Four Quartets. Faber & Faber, Londres, 1959.

Hegel, G. W. E. Phdanomenologie des Gestes. Vetlag Joseph Anton Goe-
bhardt, Bamberg/Wiirzburg, 1807 (trad. it. Fenomenologia dello spi-
rito. La Nuova Italia, Firenze, 1970).

Heidegger, M. «La costituzione onto-teo-logica della metafisica». En
Identita e differenza, trad. it. de U. M. Ugazio, en Aut Aut, vol. 187-
188 (1982), pp. 17-37.

Heidegger, M. La dottrina di Platone sulla verita. 1.ettera sull umanismo.
Sei, Torino, 1975.

Heidegger, M. Was ist Metaphysik. Antrittsvorlesung in der Universi-
tat, Freiburg em Breisgau, 1929 (trad. it. Che cos’e metafisica. Adelfi,
Milano, 2001).

Otto, R. Das Heilige. Trewendt & Granier, Breslau, 1917 (trad. it. I/
Sacro. Feltrinelli, Milano, 1960).



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE 367

Pascal, B. Pensées. Seuil, Paris, 1966.

Porcel Moreno, M. «Jean-Luc Marion y la teologfa. La donacién como
alternativa al sew». Carthaginensia, vol. 40, n.° 77 (2024), pp. 87-115.

Rossi, E. Bernhard Welte, filosofo della religione, Editrice Benucci, Perugia,
1997.

Serpe, V. «la pienezza del nulla. I’imago Dei nel quadro della filoso-
fia della religione di Bernhard Weltey. Capys. Rivista di storia e scienze
religiose, vol. 2, n.° 1 (2011), pp.145-160.

Serpe, V. Banalita del male? Tommaso d’Aquino e Hannah Arendt a confron-
to, EDI, Napoli, 2017.

Tolone O. Bernahrd Welte. Filosofia della religione per non-credenti. Morcel-
liana, Brescia, 2006.

Welte, B. «Lla conoscenza filosofica di Dio e la possibilita dell’ateismon.
Concilium, vol. 16 (1966), pp. 17-35 (trad. esp. «El conocimiento
filoséfico de Dios y la posibilidad del ateismow. Concilinm, vol. 16
(19606), pp. 173-189).

Welte, B. «Saggio sul problema di Dio». En AA. VV., Saggi sul problema
di Dio. Morcelliana, Brescia, 1975, pp. 13-28.

Welte, B. Das Licht des Nichts. VVon der Maglichkeit nener religidser Erfab-
rung. Patmos Verlag, Dusseldorf, 2005 (trad. it. La Juce del nulla.
Sulla possibilita di una nnova esperienza religiosa. Queriniana, Brescia,
1983).

Welte, B. Filosofia de la religion. Herder, Barcelona, 1982 (trad. it. Da/
nulla al mistero assoluto. Trattato di filosofia della religione. Marietti, Ca-
sale Monferrato, 1985).

Welte, B. Sulla traccia dell’'eterno. Jaca book, Milano, 1976.

Welte, B. Sur la méthode de la Théologie. Ex 1. homme dedevant Dien. Mé-
langes Henri de Lubac. Aubier, Paris, 1963.






BIBLIOGRAFiA

Béjar Bacas, José Serafin. Cristologia y
donacion. Ha aparecido la gracia de Dios. Serafin Béjar
Sal Terrae, Santander, 2024. 383 pp.
ISBN: 978-84-293-3194-3.

La cristologia espafola cuenta hoy

con un volumen poco comun por £
su densidad reflexiva, su ambicion
intelectual y su voluntad de interlocucion
filosofica: Cristologia y donacion, de Serafin
Béjar. La obra, publicada en 2024, se
sitda deliberadamente entre el manual
sistematico y el ensayo teoldgico, pero

trasciende ambos formatos por la profundidad con que articula el
dato revelado, el andlisis fenomenolégico y la sensibilidad pastoral.
Se trata, ante todo, de una propuesta cristologica que quiere dialogar
con las transformaciones epistemologicas contemporaneas y mostrar
la fecundidad del cristianismo cuando se enuncia desde las categorias
del presente.

El punto de partida del libro —expuesto con claridad en el prefacio—
esta constituido por cinco desplazamientos cruciales del pensamiento
actual: del ser al aparecer, del sujeto constituyente al constituido, de
la verdad como esencia a la verdad como desvelamiento, del alma
hacia la carne, y de la apatia divina hacia la comprension patética de
Dios. Estos cambios no son meros fenémenos culturales: suponen



370 BIBLIOGRAFIA

una crisis y a la vez una oportunidad hermenéutica. A juicio de Béjar
Bacas, s6lo una cristologia que tome en serio estos giros y se abra
a sus preguntas podra ofrecer de forma inteligible la buena noticia
cristiana. Aqui encuentra su lugar la fenomenologia de Jean-Luc
Marion, particularmente su teorfa de la donacién, adoptada como
estructura conceptual y horizonte critico para comprender el misterio
de Cristo.

La obra, extensa pero cuidadosamente ordenada, avanza en dos
partes implicitas. La primera expone la cristologia siguiendo el ciclo
marioniano de la donacién: donacién, donador, don y donatario.
La segunda revisita los grandes nucleos cristolégicos desde una
fenomenologfa aplicada: muerte y resurreccion, redenciéon, dogma
y libertad, hasta llegar a una reflexién sobre el poder divino. La
elecciéon metodoldgica no es menor: el autor no ofrece un tratado
deducido desde conceptos metafisicos, sino una hermenéutica
del acontecimiento Cristo como don —un fenémeno saturado,
irreductible y desbordante—, accesible solo desde las categorias de
donacién y recepcion.

El primer capitulo sitda la investigacion en el marco de los
estudios historicos sobre Jesus. Su proposito, mas alla del recuento
de la basqueda del Jests historico, es mostrar la imposibilidad de
separar acontecimiento e interpretacion, hecho y sentido. A Jesus no
se le puede despojar de su significacion sin desvirtuar su realidad.
Béjar Bacas propone, asi, una cristologfa implicita en los textos, que
recupere su potencia reveladora sin quedar presa del positivismo
histoérico.

Un segundo capitulo introduce la nocién fenomenoldgica de
“deuda” —desarrollada en Heidegger, Benjamin y Marion— como
clave antropoldgica. Segun el autor, el ser humano accede a la
existencia en condiciéon de deuda, rasgo que se manifiesta en la
religiosidad veterotestamentaria, el templo y la ley. En este marco
emerge la novedad de Cristo: la salvacion es presentada no como un
deber reciproco, sino como donacién. Esta tesis es sugerente, aunque
algunos lectores puedan pensar que la lectura de la deuda como



BIBLIOGRAFIA 371

“verdadero pecado original” queda insinuada pero no tematizada
plenamente. También se echa de menos un mayor desarrollo teolégico
del pecado original mismo como tel6n de fondo.

El libro alcanza profundidad original en su lectura del Reino
desde la categorfa de donacién. Jesus aparece como anunciador y
encarnacion de una realidad que excede el mérito y la autoafirmacion
humana. En este marco, el Espiritu Santo es presentado como aquel
que posibilita el “tiempo manifestativo”: la donacion es el Espiritu; el
don encarnado es el Hijo. Esta integracion cristologfa-pneumatologia
es particularmente innovadora. Quizas el didlogo pneumatolégico
podia haberse extendido mas —sobre todo en relacién con la
resurreccion y la economia del Espiritu segtin los textos joanicos,
paulinos y lucanos.

El capitulo sobre el Padre es una fenomenologia de la paternidad
divina: donacion en retraccién, manifestacion en ocultamiento. Se
trata de una lectura que relativiza el esencialismo metafisico —segin
el cual Dios es substancia a la que se atribuyen propiedades— para
acentuar el dinamismo revelador y relacional.

A continuacién, Béjar Bacas examina la identidad de Jesus
como fenémeno saturado: su autoconciencia filial, sus gestos, sus
comidas con pecadores y sus desafios al sistema religioso. Los titulos
cristologicos se interpretan como intentos de “dar nombre” a un
acontecimiento que rebasa los marcos disponibles. Pero el analisis
culmina con la figura del donatario: aquel que recibe el don sin
poder devolverlo. Entre sus modalidades —el ingrato, el enemigo, el
anonimo— sobresale la del “adonado”: el sujeto que, constituido por
la donacién, puede entrar en su logica. Aqui aparece un concepto
clave que acompanara las paginas siguientes: la persona cristiana
es quien se recibe desde Otro y vive en abandono confiado —idea
sugerente pero problematica cuando se la transfiere sin matices a la
teologia trinitaria—.

Lla muerte es examinada desde tres angulos: hecho, sentido y
verdad. Se recorren los procesos judiciales, el trasfondo preexistente
y la cena como acto interpretativo del don; se analiza Getsemani



372 BIBLIOGRAFIA

como espacio de abandono y libertad. Sin embargo, podria haber
explotado mas los gestos eucaristicos como sintesis sacrificial de la
donacion.

La resurreccion es presentada como revelacion: fenémeno
saturado de segundo grado, sélo accesible simbolicamente. El analisis
de las apariciones y la corporalidad resucitada es delicado, evitando
el literalismo y el espiritualismo. Esta seccion representa uno de los
logros del libro: el equilibrio entre rigor exegético y apertura teologica.

Enla soteriologia, Béjar Bacas recurre a la deuda para reinterpretar
la redencion hacia una gratuidad radical. Revisa criticamente las
lecturas distorsionadas de san Anselmo, aunque algunos lectores
puedan defender que esa critica es ya habitual y podfa haberse
enriquecido dialogando con aportes espafioles recientes.

Los capitulos sobre libertad y poder dialogan con la modernidad
y constituyen una contribuciéon notable. La libertad de Jesus ilustra
un paradigma de sujeto constituido —no autosuficiente— que abre
posibilidades para la teologia espiritual y la antropologia cristiana.
El tratamiento del poder aborda la omnipotencia divina a la luz de
discusiones medievales (Tomas, Escoto, Ockham) y concluye con
tesis que iluminan los abusos y la autoridad eclesial. Aqui se aprecia
la capacidad de Béjar Bacas para conectar sistematica, ética y praxis
eclesial.

Cristologia y donacidn es una obra estimulante. Es resefiable la claridad
expositiva y sistematica, el dialogo interdisciplinar y la originalidad
del vinculo cristologfa-pneumatologfa. Integra bibliografia selecta,
dialoga con tradiciones diversas y arriesga teoldgicamente. Explora
caminos nuevos, corre riesgos y abre debates, algo infrecuente
en manuales teologicos. Su mérito principal reside en proponer
un lenguaje cristolégico trasladado a categorfas fenomenoldgicas
sin reducir la revelaciéon a filosoffa. Béjar Bacas utiliza a Marion
criticamente y no convierte su esquema en un sistema totalizante
—aunque su fidelidad constante a ese marco a veces parece limitar la
libertad teoldgica, sobre todo cuando el ciclo de donacién no capta
toda la riqueza trinitaria—.



BIBLIOGRAFIA 373

El epilogo deja abierta una incégnita prometedora: la promesa de
una “sarcologia”, una fenomenologia de la carne del Hijo. Si Cristologia
9 donacion ha mostrado el valor del acontecimiento, su continuacién
podria ofrecer la concrecion historica y existencial de esa donacion en
la carne. No sélo se espera su publicacion: se la desea para completar
una propuesta que, mas que cerrada, se muestra como itinerario.

En definitiva, Cristologia y donacidn constituye uno de los intentos
mas solidos y creativos de presentar hoy la fe cristolégica. Su
capacidad de sintesis, su dialogo con la filosoffa contemporanea y su
osadia hermenéutica lo convierten en un referente para la reflexion
teologica en lengua espafiola. Aporta una cristologia capaz de decir
algo nuevo sin traicionar lo recibido, y de escuchar al presente sin
someterse a él. En tiempos en que la teologifa oscila entre manualismo
repetitivo y ensayismo fragmentario, este libro encarna una via
media fértil: rigor, didlogo y contemplacion. Deja abiertas preguntas
necesarias —sobre la integracién metafisica, sobre la pneumatologia,
sobre la Trinidad—, pero las instala donde deben estar: en el espacio
de la reflexion eclesial y académica.

Si la donacidn es el hilo conductor del libro, tal vez su mayor
don sea mostrar que solo desde la experiencia de haber recibido —la
existencia, la revelacion, la salvacion— puede la teologia hablar con
verdad. Y en ese sentido, Cristologia y donacion es, en si misma, una
donacién para el pensamiento cristiano contemporaneo. [Manuel
Porcel Moreno].



374 BIBLIOGRAFIA

s0m058 Uno. Eg)mtm/zdad agustiniana en
¢l corazon de la vida. Paulinas, Madrid,
2025. 294 pp. ISBN: 9788419408563

«En el imico Cristo samos unoe

El 8 de mayo de 2025 fue elegido Eigthusha) ntdeiom
Pontifice de la Iglesia Catolica el Card.
Robert E Prevost, convirtiéndose en el
primer religioso agustino elegido para tal
encomienda eclesial. El dia 10 del mismo
mes se publicaron su escudo y su lema,
rezando este: “En el unico Cristo, somos

uno”, tomado de uno de los comentarios
a los salmos del obispo e Hipona (en. Ps. 127,3) y pronunciado en
un contexto en el que abogaba por la paz, anhelo tan de nuestros
dias. Pues bien, dicho lema se convierte en la excusa que origina la
siguiente publicacién. Como reconoce el autor en la introduccion,
dicha locucion sugiere a la perfeccion la idea de proyecto vital, de
itinerario espiritual que todo ser humano ha de recorrer, en el que el
autor pretende introducir a todo lector que se acerque a estas paginas.

Escrito por un inquieto buscador y por un apasionado
acompafiante en los procesos formativos, no extrafia que el hilo
conductor de la obra gire, precisamente, en torno al proceso de
busqueda y peregrinacion de todo creyente; y la tematica transversal
se compendie en el necesario acompafiamiento que este requiere, a
fin de transitar por las sendas verdaderas y no extraviarse por las
tortuosas, que no solo dificultan el peregrinaje existencial, sino que
incluso lo frustran. Asi, pues, nos hallamos ante un libro pensado
para facilitar una exploracién conjunta de la Verdad; un surcar juntos
(muy en la ténica eclesial de la sinodalidad) los vericuetos de las
inquietudes mas profundas de nuestras personas, desarrollando el
innegable valor de la amistad, tal como experimenté Agustin en su
vida, hasta llegar a nuestra configuracién con el Cristo total, sentido
cierto de nuestro decurso vital.



BIBLIOGRAFIA 375

Este itinerario, por proseguir con la metafora, se compone de
tres jornadas. La primera (pp. 25-67), en la que me detengo mas
por abordar la tematica trinitaria, rastrea los tres acompafiantes que
nos asisten en este caminar: el Padre, el Hijo y el Espiritu, si bien es
verdad que quiza el nombre de acompafiantes resulta en cierta medida
circunstancial, pues no se destaca bien la trama narrativa coherente con
esta denominacién. Consciente de que se les ha criticado a los Padres
el haberse centrado en demasfa en la cuestioén de la esencia trinitaria
realzando poco la distinciéon personal, el autor destaca aqui como
Agustin vive su fe trinitariamente, para lo que subraya la particularidad
de cada persona trinitaria. De esta manera, desarrolla la figura del
Padre, como no podia ser de otra manera, desde la paternidad; es
decir, desde la experiencia de gratuidad y de donacion vital, de la
que derivan nuestras experiencias de filiacion y de fraternidad. La
referencia al Padre le sirve al autor para indicar también la teologia
espiritual que sustenta la oracién del Padrenuestro y la experiencia
bautismal. Por su parte, el Hijo se muestra, para Agustin, como el
maestro y el mediador de esa vida generada por el Padre. De ahi
los titulos cristologicos de mediador, maestro de humildad, médico
humilde, maestro interior, camino, patria... El quicio de la reflexién
cristoldgica lo situa el autor en la encarnacion y le sirven estas paginas
para desentrafiar las virtudes, tanto divinas como humanas, de la
humildad y de la misericordia. Finalmente, presenta el Espiritu como
el vivificador por antonomasia; como don y como amor, siguiendo
Rom 5,5; como agente activo que posibilita la realidad fiducial como
don y contribuye a la unidad eclesial (Communio). Interesante resulta
que inserte en esta tercera persona el pensamiento agustiniano de
Dios como atractor del ser humano, destacando asi la motivacion
interna de la busqueda. Ademas, la lectura de estas paginas permite
contrarrestar el espléndido aislamiento criticado por Rahner, dado
que en Agustin la reflexion sobre la Trinidad no resulta ajena a la vida
creyente.

La segunda jornada se hace eco de las recientes aportaciones
de los agustinélogos de que la categoria de busqueda recoge mejor



376 BIBLIOGRAFIA

que la de conversion lo esencial de la espiritualidad del obispo de
Hipona. Por ello, esta jornada se centra en esta realidad como aspecto
omnipresente en la obra agustiniana y como via de acceso inigualable
a su experiencia espiritual. L.a busqueda, asimismo, le da pie para
desentranar aspectos como la importancia del deseo en Agustin,
el anhelo de felicidad que embriaga a todo ser humano, la realidad
de la gracia, la confesion como alabanza... Todas ellas ponen de
manifiesto la dosis escatologica del existir creyente. La ultima
jornada desentrafia algo tan agustiniano como plantear lo dicho ‘en
el corazén de la vida’, con el consiguiente guifio a la interioridad. Una
vez mas, el autor sale al paso de la critica de inoperatividad con la que
se ha caracterizado al Hiponense en virtud de la dosis escatologica
anteriormente mentada. Sin embargo, levantar los ojos al cielo, para
Agustin, no implica desentenderse de la vida cotidiana. Hablaba de la
palabra de Dios sabiendo conectar el mensaje biblico con la vivencia
comunitaria y su esperanza: la ciudad de Dios. En momentos de
pesimismo y evasion, como el saco de Roma, se consolidé como un
auténtico lider que lefa los acontecimientos histéricos y proponia a
su comunidad un seguimiento encarnado. Esto es lo que desarrolla
el autor en la mayor parte de su libro (pp. 113-2706), sirviéndose
en ocasiones de imagenes provocadoras, como la de la cuaresma
y la pascua, con la que, amparado en la liturgia, evoca una manera
concreta de asumir la vida en clave escatologica; o la relacion de
la amistad con el miedo, invitando a confiar en Dios y a erradicar
el miedo para dar paso al amor, hallando en los amigos una gran
arma contra esos miedos que nos cuesta asumir; o la del lavatorio
de los pies, tan propio del ambrosiano rito bautismal, que desvela las
auténticas claves del auténtico discipulo; o la figura del samaritano;
o la espiritualidad agustiniana de la evangelizacion, escondida tras la
dinamica de evangelizar y predicar en el camino...

En definitiva, este libro ofrece un buen compendio de lo que fue
Agustin y de lo que fue su experiencia vital, expuestos en significativas
imagenes que ayudan a divulgar su pensamiento y a formar en la
espiritualidad agustiniana. Para no aburrir al lector, el autor reduce



BIBLIOGRAFIA 377

al maximo el aparato critico, centrandose sobre todo en escuchar
al mismo obispo de Hipona, y ofrece al finalizar una bibliografia
selecta con la que se pueden ampliar conocimientos. En este dltimo
apartado, no hubiera estado mal que se cuidaran las citas explicitas,
completando las referencias de donde estan tomadas (v.gt., pp. 54-
55, nn. 67 y 70). Igualmente, algunas opciones, como emplear cf sin
su correspondiente punto, resultan mas que cuestionables. [Enrique
Goémez Garcial.

Vilas Boas, Susana y Marin Mena, Tomas Fmg_

(coords.). Teologia  europea.  Memworia, s .
sentido, futuro. PPC, Madrid, 2024. B EE%LGDD‘;E'Q
463 pp. ISBN: 978-84-288-4173-3

Quiza el titulo de esta obra colectiva Elq._ s i
pueda resultar sorprendente; sin embargo, | ¢ e
su pertinencia estd plenamente justificada.
La decolonizacién del saber, aplicada al
ambito teolégico, ha logrado situar de
manera seria la cuestion de la contextualidad
como rasgo constitutivo de toda reflexion
teologica, desmontando la idea de que
una tradicion particular —en este caso, la europea— pueda erigirse en
paradigma perenne y absoluto para pensar a Dios y sobre Dios. En
un escenario intelectual en el que han emergido con fuerza diversas
teologfas del Sur global, resulta legitimo que Europa vuelva la mirada
hacia si misma y que, asf como se habla de teologfas latinoamericanas,
asiaticas, africanas o indigenas, se hable también de una teologfa
europea: esto es, una reflexion producida en Europa, desde Europa y
sobre las problematicas que la atraviesan. Se hace necesario, por tanto,
que la teologia europea examine su propia identidad. En ello reside,
a mi juicio, el gran acierto de la obra: haber planteado la cuestion de
fondo e iniciado un camino de discernimiento que, confiamos, genere



378 BIBLIOGRAFIA

abundantes frutos. Asi lo expresa uno de sus coordinadores en la
excelente presentacion: «Memoria del pasado, sentido del presente,
desafios para el futuro. ;De dénde venimos o por qué hacemos lo que
hacemos?, ¢hacia dénde vamos o como preparar lo que venga?» (p. 11).

Conviene sefialar, no obstante, que sélo tres contribuciones
abordan explicitamente esta problematica y sugieren directrices
orientadas a reconfigurar una reflexién teoldgica europea menos
autorreferencial y menos inclinada a una postura de superioridad: la
de M. Eckholt, Memoria, reconciliacion, esperanza: la teologia al servicio de
la paz y la formacion de un ethos en Enropa; la de A. Palma, La situacion
de la teologia enropea y los retos para su investigacion cientifica; y la de J. M.
Duque, Hacia una identidad descentrada de la teologia enropea. E1 segundo
de estos autores sostiene que la teologia europea constituye una
categoria aun subdesarrollada, en parte por la escasa autoconciencia
de los propios tedlogos europeos, quienes no logran distinguir entre
el legado histérico y los juicios actuales sobre la situacion eclesial y
social. El tercero, por su parte, adopta una postura menos radical y
reconoce al cristianismo europeo el mérito de haber contribuido a la
“deconstruccion de un determinado paradigma en la concepcion de
laidentidad” (p. 218), entendida esta tltima como no-identidad, como
identidad mas alla de lainmunidad, capaz de valorar las “singularidades
diferentes” y de cuestionar “las propiedades identificadoras que han
sido apropiadas” (p. 224). Este nuevo marco conceptual abre la puerta
a una reflexion teolégica posteurocéntrica y postantropocéntrica.
Queda abierta al didlogo, ademas, la valoracién que otro autor realiza
respecto de las denominadas teologfas regionales (pp. 297-300).

Como se ha insinuado, las diecisiete contribuciones de la obra
se articulan en tres grandes secciones. La primera, Europa, lugar de
memoria, subraya la profunda dependencia de la teologia europea
—desde mediados del siglo XX~ respecto de la Shoah y Auschwitz, tal
como sefialaron en su dia Metz o, en otro registro, Adorno, a quien
remite el presentador del volumen. Desde este punto de partida, las
aportaciones se orientan preferentemente hacia la consideracion de
las victimas (T. . Marin Mena), a la comprension de la teologfa como



BIBLIOGRAFIA 379

memoria passionisy ala formulacion de parametros para una teologia que
promueva una sociedad reconciliada y pacifica (M. Eckholt, S. Vilas
Boas, V. Ferrer Us6, P. Pérez Espigares), hospitalaria (M. Eckholt,
M. Porcel Moreno y M. Cérdoba Salmerén) e inclusiva (V. Ferrer
Uso6). Se tiene en cuenta, ademas, la pluralidad cultural y lingtiistica
de Europa y el fenémeno migratorio, que demanda estructuras de
alteridad y procesos de interculturacion. Esta seccion insiste en la
necesidad de configurar una nueva ética y nuevos parametros sociales
y politicos que hagan justicia a la diversidad cultural, social, politica,
religiosa y metodolégica (S. Vilas Boas). Asimismo, en este ambito de
la memoria, se recupera la dimension historica de la labor teolégica y
se reivindica adecuadamente su deposito: la teologfa europea, quiera
o no, mantiene siempre una deuda positiva con un pasado rico y
plural. Su identidad, por tanto, no debe surgir ex nzhilo ni encerrarse
en lo ya dado, sino recrearlo, descubriendo en ¢l indicios de futuridad
que abran a la esperanza frente al miedo y la desconfianza que
parecen caracterizar a un continente envejecido y, en cierto modo,
anquilosado en sus estructuras y carente de dinamismo cultural.

La segunda seccion, Sentido de una teologia enropea, una ciencia en didlogo,
deberia centrarse —al menos en principio— en la reflexion teologica
derivada de los procesos de decolonizacién. No obstante, aunque
algunas contribuciones avanzan en este sentido (A. Palma, J. M.
Duque), el peso recae mas bien en el estatuto cientifico y académico
de la teologia. De ahf la insistencia en su ubicacion universitaria, en
los desaffos académicos fundamentales, en la interdisciplinariedad (A.
Palma y J. G. Garcia Aiz), en la relacion entre fe y razén (P Blanco) y
en el replanteamiento, notablemente atinado, del lugar de la metafisica
en un contexto cultural liquido marcado por su eclipse (J. C. Sanchez-
Lépez). Aunque el presentador del volumen se refiere a fenémenos
como la nueva secularizacion, la fragmentacion y transformacion
de lo religioso y la decolonizacion, se echan de menos trabajos que
profundicen directamente en estas cuestiones. Con todo, se abordan
tematicas como la contextualidad, la tension entre eclesialidad
pastoral y rigor cientifico en la investigacion teologica, el pluralismo



380 BIBLIOGRAFIA

eclesial, las dialécticas entre verdad y libertad, entre Iglesias locales e
Iglesia universal, la recuperacion de la fe de los sencillos y del sensus
Sidelium, la crisis ecologica o el desafio tecnolégico. En este recorrido
destaca especialmente la reflexién sobre los “Cinco sentidos de la
teologia” (T. J. Marin Mena). Si en la primera seccién se recurtrid
a la estética para iluminar el tema de la hospitalidad (M. Porcel y
M. Cérdoba), aqui se reivindica la importancia de los sentidos para
ofrecer una comprension organica de la teologfa que supere la
simple conceptualidad racional e integre la “expresion obediencial
(oido), conceptual (vista), corporeo-espacial (tacto), liturgica (olfato)
y sapiencial (gusto)” (p. 288). HEstas cinco dimensiones permiten
delinear cinco rasgos del /ogos teoldgico europeo: la memoria de las
victimas, la autorreflexion teoldgica y el didlogo con la alteridad, la
hospitalidad, la anticipacion de la gloria y la humildad-caridad.

La tercera seccion, Desafios actuales para la teologia europea del futnro,
asume los retos previamente mencionados y se adentra en otros
particularmente relevantes en la actualidad: la necesidad de repensar
la sinodalidad desde el modelo trinitario de la “inclusion en Cristo”,
lo que posibilita recuperar, desde una perspectiva mas teologal, la
eclesialidad de la mujer y la densidad césmica de la creacion (N.
Martinez Gayol); la crisis de los abusos en la Iglesia, presentada
como una crisis de caracter global que exige analizar la cultura eclesial
vigente, reconocer la brecha entre teologfa afirmada y teologia
vivida y afrontar los problemas de asimetrfa y gobernanza eclesial
(I. Angulo Ordorika); las teologias feministas, respecto de las cuales
resultan discutibles algunas afirmaciones de las pp. 377-380 (A. M.
Wozna); la crisis europea y la tecnocracia (A. Vifias Vera); o la cultura
del desarraigo y del nihilismo, donde se propone —quiza de manera
excesivamente apologética— interpretar el cristianismo como “Unica
posibilidad de poder salir del desarraigo espiritual” (p. 409), con el
riesgo afiadido de confundir cristianismo y catolicismo (P. Sanchez
Romero). Cierra este apartado una reflexién sobre la espiritualidad
de la amistad social, inspirada en el pensamiento de M. Delbrel (M.
Loépez Villanueva).



BIBLIOGRAFIA 381

En definitiva, cabe agradecer nuevamente el planteamiento de la
problematica, el desarrollo del proyecto, la riqueza de las aportaciones,
el cuidado editorial y el deseo explicito de que la insistencia en la
identidad de la teologfa europea no caiga en el olvido. [Enrique
Gomez Garcial.

Torralba, Francesc. Bienaventuranzas para
agndsticos. Fragmenta Editorial,
Barcelona, 2024. 327 pp. ISBN: 978-
84-10188-55-6

Hace ya siglos que la carta encontré su
lugar entre los géneros literarios, y varias
décadas desde que, con naturalidad, se la
ha convertido también en espacio para la
reflexion teolégica. En el ambiente que
suscita la obra que comentamos, resulta
casi inevitable evocar la Carta a un anigo
agndstico de Gonzalez Faus (1990), un
intento de dialogo que, sin embargo, no obtuvo respuesta. Torralba
vuelve ahora a ese formato intimo y directo para reconstruir, a través
de un intercambio epistolar con un antiguo compafiero de escuela
—Guillem—, una conversaciéon que habia permanecido en silencio
cuarenta afios. L.a cena de antiguos alumnos reabre un vinculo que
sirve, esta vez, como pretexto para un dialogo sostenido a distancia:
un dialogo que, sin disimular tensiones y desencuentros, se atreve a
poner en comun las intuiciones de la fe y las reservas del agnosticismo
en torno a un mismo nucleo: las bienaventuranzas, tantas veces
definidas como “quintaesencia del evangelio” (Camacho), “evangelio
dentro del evangelio” (Flecha) o incluso “corazén de la fe” y “esencia
de toda civilizacién posible” (Torralba).




382 BIBLIOGRAFIA

El titulo del libro no oculta lo que ofrece: un comentario a las
nueve bienaventuranzas tal como aparecen en Mateo. Torralba lo
declara explicitamente: opta por este texto, y no por el de Lucas ni
por el eco apocaliptico que algun lector podria esperar. .o novedoso
no es tanto la exégesis —que aparece, pero en su justa medida— como
la voluntad de escuchar lo que las bienaventuranzas pueden suscitar
en un lector no creyente, o no necesariamente movido por la fe
cristiana. Esta eleccion desplaza el texto evangélico del territorio
estrictamente confesional y lo sitda en un espacio mas amplio, mas
permeable, donde el sentido puede ser buscado por cualquiera que se
acerque a €l con honestidad intelectual. El autor parece convencido
de que, en ese suelo comun, las palabras de Jests pueden adquirir
una sorprendente universalidad, siempre que el lector mantenga vivo
ese deseo de comprender que, para Torralba, constituye un signo
inequivoco de humanidad (p. 72).

Pero antes de entrar en el comentario de cada bienaventuranza,
el autor dedica casi la mitad del volumen a crear el clima epistolar
donde estas reflexiones germinan. Son paginas que funcionan como
un pequefio tratado de cultura espiritual y, en cierto modo, como
un ensayo de introduccion a la fe desde sus zonas mas vulnerables:
la identidad personal, la ligereza y el escepticismo que a veces la
acompafian, el peso de las convicciones, el caracter existencial de
creer, la imagen de un Dios personal, la esperanza como virtud, el
viejo dilema de la teodicea, el sufrimiento de Dios, las dificultades del
lenguaje religioso, las proyecciones antropomorficas, el misterio de
la encarnacion, la empatia divina, el Reino, el alma, la resurreccion,
el infierno, la experiencia interior, la culpa, las éticas de minimos
y de maximos, la autonomia moral en un ambiente religioso, la
sobreabundancia ética del mensaje de Jesus, la conciencia, la libertad,
la iniciacién cristiana, la opcion vital por Jesus, el lugar del placer,
la sociedad del consumo, la civilizaciéon de la pobreza, la 16gica del
don, la gratuidad, la vida eterna, la relacion entre fe y ciencia, la
trascendencia inmanente, el perdén, la reconciliacion, el cristianismo
como algo mas que filantropfa, el profetismo, la secularizacion, el



BIBLIOGRAFIA 383

“resto” que permanece... Esta constelacion de temas revela, ademas
de la erudicién del autor, su deseo de recorrer el territorio espiritual
desde dentro, sin renunciar a ninguna de sus aristas.

Ahora bien, en su tentativa de adoptar la perspectiva del
interlocutor agnostico, Torralba no siempre logra desprenderse del
magnetismo de su propia conviccion creyente. En ocasiones, el lector
podria percibir cierta inclinacién a atraer al otro hacia su propio
horizonte —el deseo de “sumar adeptos a tu tribu”, dice el narrador
con ironfa—, lo cual dificulta una verdadera polifonia discursiva. Con
todo, este limite no empana la riqueza de la propuesta. El lector se
encontrara acompafiado en la exploracion de sus propias preguntas,
quizas incluso fortalecido en sus convicciones, pero sin que la
duda —esa compafiera inseparable de la fe— se disuelva del todo. No
serfa extrafio que algunos se descubrieran, casi sin advertitlo, en la
figura del “cristiano an6nimo” que defiende causas profundamente
evangélicas sin compartir la fe en la divinidad de Jesus ni participar
de los sacramentos (p. 302).

Elvolumen concluye con una bibliografia basica de treinta y cuatro
titulos en diversas lenguas. Aunque no pretende ser exhaustiva, deja
un cierto hueco: uno echa en falta nombres que, por su hondura o
por su proximidad tematica, podrian haber enriquecido el horizonte
del lector —Gonzalez-Carvajal, Camacho, Maggi, Paoli, Schweitzer,
Lambrecht, Pikaza, Bartolomé, Silva Retamales, Chércoles, Mejia,
entre otros— Aun con todo, Torralba abre una senda: la de un dialogo
honesto entre la fe y la sospecha, entre la tradicién y la experiencia
contemporanea, entre la confianza y la duda que, quiza, sigue siendo
el espacio mas fecundo de la espiritualidad humana. [Enrique Gomez
Garcial.



384 BIBLIOGRAFIA

Collet, Jan Niklas; Gruber, Judith; de
Jong-Kumru,  Wietske; — Kern, el
Christian; Pittl, Sebastian; Silver, ket 2

o oing Climate Justice
Stefan; y Tauchner, Christian (eds.). | Theological Explorations
Doing  Climate  Justice.  Theological
Explorations. Brill, Paderborn, 2022.
277 pp. ISBN: 978-3-506-79531-1.

La crisis climatica que atraviesa el
planeta no puede reducirse a un debate
ideolégico ni a una mera disputa entre
posturas politicas. Se trata de una realidad (i
tangible, con consecuencias concretas

que afectan de manera especialmente dura a las comunidades mas
vulnerables, cuyas voces suelen quedar fuera de los espacios donde
se toman las decisiones que determinan su futuro. La gravedad de
esta situacion ha despertado la atencion de multiples disciplinas, y
también ha entrado de lleno en el ambito académico y teoldgico.
El libro que aqui se resefa es un ejemplo de ello: fruto de un
seminario interdisciplinar celebrado en octubre de 2020 en la ciudad
de Lovaina, reune las reflexiones de un grupo de investigadores de
distintas procedencias y campos de estudio en torno a una cuestion
esencial: como hacer posible la justicia climatica en las sociedades
contemporaneas y cual puede ser la contribucion especifica de la
teologia en esa tarea.

LLa publicacién sigue la estructura logica del propio seminario, del
que surgen los textos revisados y ampliados que componen la obra.
Su planteamiento combina una orientacién practica con un enfoque
analitico y constructivo. El libro no se limita a teorizar sobre el
cambio climatico, sino que busca ofrecer herramientas conceptuales
y ejemplos concretos que permitan pensar como integrar la
preocupacion por el clima en los debates éticos, sociales y religiosos.

En total, la obra esta compuesta por quince capitulos. Tras
una seccion introductoria que funciona como punto de partida,



BIBLIOGRAFIA 385

se suceden tres grandes partes en las que se articulan los distintos
enfoques propuestos. Los tres primeros capitulos, que conforman la
introduccion, tienen la funcién de situar al lector en el marco general
del concepto de justicia climatica y mostrar algunas experiencias
concretas donde esta se pone en practica o se ve desafiada.

El texto inicial, elaborado por Christian Kern, ofrece una
aproximacion conceptual a la idea de justicia climatica. Su anlisis se
basa en los principales documentos internacionales sobre politicas
medioambientales, en los que el uso de este término aparece con
significados multiples y cambiantes. Aun reconociendo esta diversidad
de matices, Kern identifica una serie de elementos comunes que
permiten definir los ejes centrales del concepto: la responsabilidad,
la capacidad de accion, la vulnerabilidad, la visibilidad y los derechos
humanos. Estos componentes, presentes de manera recurrente en
las declaraciones y acuerdos internacionales, revelan la complejidad
moral y politica de las decisiones que afectan al clima.

El segundo y el tercer capitulo ofrecen una mirada mas situada,
centrada en casos concretos donde comunidades afectadas por el
deterioro ambiental han articulado formas de resistencia. Benedikt
Kern examina una iniciativa ecuménica desarrollada en una cuenca
minera del oeste de Alemania. Inspirindose en la teologia de la
liberacion y en particular en las ideas de Alberto da Silva Moreira,
interpreta la espiritualidad no sélo como un espacio de paz o
contemplacion, sino también como un ambito donde tiene cabida
la indignacién y la lucha frente a las injusticias estructurales. La
espiritualidad, en este sentido, se presenta como una forma de
autenticidad que abarca toda la vida, incluso en los momentos de
conflicto y protesta.

El capitulo siguiente, escrito por Marfa Fernanda Herrar Palomo,
traslada la atencion al contexto latinoamericano. En la region de La
Guajira, al norte de Colombia, el pueblo indigena Waytiu mantiene
un enfrentamiento con empresas energéticas occidentales por la
explotacién de una mina de carbon. A partir de este caso, la autora
muestra como las cosmovisiones locales y las creencias culturales



386 BIBLIOGRAFIA

condicionan no solo las relaciones sociales, sino también el modo en
que las comunidades se vinculan con la naturaleza. Su analisis sugiere
que la comprension de la justicia climatica debe incluir la dimension
cultural y espiritual de los pueblos que habitan los territorios en
disputa.

La primera gran parte del libro, tras la introduccion, retne
cinco capitulos dedicados a los marcos tedricos y epistemologicos
que sustentan la reflexion sobre la justicia climatica. En ellos se
abordan cuestiones que van desde los desaffos ideolégicos actuales
hasta la necesidad de repensar la relacion entre teologfa y ciencia.
Elizabeth Pyne abre esta seccion advirtiendo sobre la aparicion de
movimientos de extrema derecha que adoptan discursos ecologistas.
Estas corrientes, cada vez mas visibles en Europa y Estados Unidos,
combinan el negacionismo climatico con un fuerte componente
identitario y xen6fobo. Pyne sostiene que esta convergencia plantea
un serio desafio para la reflexion teoldgica, pues obliga a examinar
criticamente como ciertos discursos religiosos pueden ser apropiados
por ideologias excluyentes. I.a autora propone que las teologfas
comprometidas con la justicia climatica deben enfrentarse de manera
directa a las formas de supremacismo y sus expresiones ecologicas.

En otro de los capitulos, Irmgard Christine Klein presenta los
resultados de su trabajo con mujeres campesinas y ancianas de
Bolivia. A través del dialogo con ellas, la autora se aproxima a una
forma de sabidurfa practica que configura una ecoteologia distinta
de la racionalista y abstracta propia de la academia occidental.
Las experiencias y valores expresados por estas mujeres revelan
una espiritualidad encarnada, centrada en la relacion con la tierra
y la comunidad, que ofrece claves para repensar la teologia desde
perspectivas no eurocéntricas.

Por su parte, Sibylle Trawoger propone incorporar a la teologfa de
la creacion los conocimientos cientificos mas recientes. Su estudio se
detiene en el microbioma —las comunidades de microorganismos que
habitan enlos ecosistemas—y enla problematica de los microplasticos.
A partir de estos temas, invita a reconsiderar el antropocentrismo



BIBLIOGRAFIA 387

dominante y a desarrollar ontologias relacionales que sitten la
sostenibilidad en el corazon de la reflexion teoldgica.

El capitulo de Daniel P. Horan se inscribe en la linea de la teorfa
decolonial aplicada a la teologfa. Su propuesta cuestiona las estructuras
epistemoldgicas occidentales que han condicionado el pensamiento
religioso y propone una mirada critica y, a la vez, constructiva.
Para Horan, incluir a los animales no humanos como sujetos
teologicos constituye un modo de resistencia frente a las visiones
antropocéntricas del mundo. De esta manera, su trabajo contribuye
a ampliar el horizonte de la teologfa hacia una comprensiéon mas
inclusiva de la creacion.

Cierra esta seccion el aporte de Michael Nausner, quien sugiere
pensar la ecoteologia desde la clave de la participacion mutua
entre los seres. Inspirandose en la teologfa indigena de los pueblos
escandinavos, en la carta sobre el clima de los obispos de Suecia y en
las enseflanzas del magisterio papal, propone dejar atras el paradigma
de la “administracién” humana sobre la naturaleza. En su lugar,
plantea reconocer la voz propia de la creacién y comprender al ser
humano como parte de una red de relaciones interdependientes.

La segunda parte del libro aborda la cuestion desde una
perspectiva practica y analiza distintos campos de conflicto y
accion. Sebastian Salaske-Lentern abre esta seccion reflexionando
sobre los limites. Frente a la tendencia dominante que conffa en la
tecnologfa como solucién al cambio climatico, el autor recuerda que
las restricciones y las limitaciones pueden tener un valor liberador.
Siguiendo las propuestas de la teologia de la liberacion y del papa
Francisco, sostiene que una vida econémicamente mas austera no
implica necesariamente una disminucioén en la calidad de vida, sino
que puede generar una existencia mas justa y sostenible.

Claudia Girtner, en el capitulo siguiente, explora la relacion entre
la educacion para el desarrollo sostenible y la educacion religiosa.
Su anilisis pone de relieve los dilemas y puntos ciegos ideologicos
que surgen cuando ambas areas se cruzan, y propone estrategias



388 BIBLIOGRAFIA

pedagbgicas que integren los valores ecolégicos dentro de la
formacion religiosa, superando tensiones politicas y culturales.

El ultimo texto de esta seccién, firmado por Petr Jandejsek,
parte de una serie de trabajos realizados por estudiantes checos de
teologfa y trabajo social durante la primavera de 2020. A partir de sus
reflexiones, el autor analiza como la experiencia de la pandemia de la
COVID-19 pudo convertirse en un detonante de cambios profundos
en la manera de concebir la protecciéon del medio ambiente y la
responsabilidad colectiva ante la crisis climatica.

Los cuatro capitulos finales se agrupan en torno a la nocién de
esperanza, entendida como horizonte necesario para sostener la
accion ante la crisis ecoldgica. Susana Vilas Boas abre esta ultima
parte proponiendo una “ecologfa de la esperanza”, inspirada en la
idea de ecologfa integral del papa Francisco. Lla autora argumenta
que la justicia climatica no se mide unicamente por las acciones
que realizamos, sino por el modo en que comprendemos nuestra
humanidad. Desarrollar una ecologia de la esperanza implica
emprender un proceso de humanizacion que transforme las relaciones
con Dios, con los otros y con la creacién.

Gregor Taxacher retoma la tradicién apocaliptica biblica como
fuente de una teologfa politica para el presente. En su lectura, el
Apocalipsis ofrece una vision que se mueve entre el optimismo y
la esperanza activa, invitando a discernir la posibilidad de un futuro
distinto incluso en medio del desastre ecolégico.

Los dos ultimos capitulos son resultado de trabajos colectivos. El
primero revisita el pensamiento biblico y patristico sobre la relacién
del ser humano con la tierra para cuestionar las concepciones de
propiedad y soberania que legitiman la explotacion indiscriminada de
los recursos naturales. Finalmente, los editores del volumen cierran
la obra recuperando la tradicién de las teologfas de la liberacion para
reflexionar, desde ella, sobre las multiples dimensiones de la justicia
climatica.



BIBLIOGRAFIA 389

El conjunto del libro constituye una contribucion imprescindible
para quienes buscan comprender cémo el pensamiento teoldgico
puede dialogar con la crisis ambiental contemporanea. Sus paginas
muestran que la preocupacion por el clima no es ajena a la reflexion
religiosa, sino un terreno donde convergen ética, espiritualidad, ciencia
y accién social. El resultado es una obra coral, diversa y rigurosa, que
invita a repensar la justicia climatica como una tarea compartida entre
la fe, la razén y la esperanza. [lanire Angulo Ordorikal.






Indice general

EDTITORIAL evviiiiiieeeeeeeee ettt e vt esree e snaee s 7-10
EDITORIAL ittt e s eeaaeeee e 193-195
ESTUDIOS

ARrvUCH, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios:
pistas para el estudio hagiogrdfico del «concilio niceno de

los 318 $antos padres .........ccuvveveeeevceccrvnnnneeeeenns 243-278
CLUR, E., Mente patristica: la Trinidad de Basilio .................. 279-308
DELGADO. J. E., Aspectos pneumatoligicos de la predicacion

agustiniana en la vigilia de Pentecostés ...........uweunnn. 309-338

D1 Ci10, A. E, La carne, el tiempo y las obras en los canones de
Nicea 1. Una lectura a la luz, del principio sacramental .. 199-241
JAKOSALEM, J., Climate Justice: The Moral Imperative in the
Eco-theology of Pope Francis in Contemporary Climate
Negotiations and SHHUGGLEs ........cvvevevevvervvrrniicnnns 121-173
MOoNTES PERAL, L. A., La primacia del amor en nna teolggia

trinitaria inspirada en el Tratado sobre la Trinidad
de Tomds de AGUINO ...............coecuviiciiiiiiiciiiin, 13-48



392 INDICE GENERAL

SALAZAR GARCIA, L. M., Libertad y persona. Rabner y
Zizioulas, dos acercamientos desde el concepto de libertad
entendido como autodeterninacion ......................cuenen.

SERPE, V., E/ Misterio de Dios en el pensamiento de
Bernbard Welte: de la fenomenologia de la religion

a la experiencia existencial ...............vveeecvccecunnnan,
VALLEJO GAVONEL, M?. E., Francisco Pacheco ¢ I’Arte de la

Pintura: contributi all’iconografia trinitaria post-tridentina
NELAYEA TSPANTCAL ...

Bibliografia

Béjar Bacas, José Serafin. Cristologia y donacion.
Ha aparecido la gracia de Dios .......................couuunce.

Collet, Jan Niklas; Gruber, Judith; de Jong-Kumru,
Wietske; Kern, Christian; Pittl, Sebastian; Silver,
Stefan; y Tauchner, Christian (eds.). Doing Climate
Justice. Theological Explorations ..............ccececucunene.

D’Andrea, Bruno Nicolas. Ex e/ sinico Cristo somos uno.
Espiritnalidad agustiniana en el corazin de la vida ........

Hadjadj, Fabrice. E/ Dios de las bestias. Suma zo0teoldgica ..

Hadjadj, Fabrice. Resurreccion. Experiencia de vida en
CTisto 1eSUCIIAAD ........eeeeniiiiiiiciciiiiiicca,

Torralba, Francesc. Bienaventuranzas para agnisticos ............
VanderKam, James C. Una introduccion al judaismo temprano
Vilas Boas, Susana y Marin Mena, Tomas (coords.).

Teologia enropea. Memoria, sentido, futuro .....................

INDICE GENERAL .vvvvvvvvvtttteeeseeenenennsssssessssssssessssseseseseees

49-91

369

384

374
177

175
381
180

378

391



ESTUDIOS
TRINITARIOS




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



