
S A L A M A N C A

Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Núm. 2







Revista semestral de Teología Trinitaria

Publicada por la Editorial Secretariado Trinitario de la Provincia del 
Espíritu Santo (España) de la Orden de la Santísima Trinidad y de los 

Cautivos.
Fundada en 1967

Estudios Trinitarios (ISSN: 0210-0363 / ISSN-e:3101-4496 / D.L.: S. 81-1963) 
publica estudios, notas y revisiones bibliográficas sobre cuestiones histórico-
teológicas y sobre los diversos aspectos de la vida cristiana siempre en relación 
con el Misterio Trinitario. Promueve un enfoque interdisciplinar en diálogo con 
las grandes áreas del conocimiento humano (biblia, teología dogmática, teología 
moral, teología práctica, filosofía, antropología, historia, arte, educación, etc.) 
y presta atención a los temas teológicos de actualidad. La revista tiene una 
periodicidad semestral, publica dos números al año (junio y diciembre).

Equipo Editorial

Director/Editor: Manuel Porcel Moreno , Universidad Loyola Andalucía  (España). 
Correo-e: estudiostrinitarios@secretariadotrinitario.org

Secretaría de redacción y administración/Editorial and administrative 
secretariat: Antonio Torres García,  Orden de la Santísima Trinidad  (España). 
Correo-e: comunicacion@trinitarios.es

Consejo editorial/Editorial Board: Pedro Aliaga Asensio,  Instituto Histórico 
de la Orden de la Santísima Trinidad (España); Ianire Angulo Ordorika, Universidad 
Loyola Andalucía (España); José María de Miguel, Universidad Pontificia de Salamanca  
(España); Enrique Gómez García,  Universidad Loyola Andalucía  (España); 
Cristiano Massimo Parisi, ISSR Mater Ecclesiae-Angelicum (Roma, Italia); Ignacio 
Rojas Gálvez, Universidad Loyola Andalucía (España); Marco Salvati, Pontificia 
Università San Tommaso d’Aquino-Angelicum (Roma, Italia).



Comité científico/Scientific Committee: Diego Elias Arfuch,  Pontificia 
Università San Tommaso d’Aquino-Angelicum  (Roma, Italia); Antonio Bergamo, 
Facoltà Teologica Pugliese  (Bari, Italia); Alejandro Bertolini, Pontificia Universidad 
Católica Argentina  (Argentina); Maria José Caram, Centro de Estudios Filosóficos 
y Teológicos de Córdoba  (Argentina); Robert Cheaib, Institut Catholique de 
Lyon (Francia); Piero Coda, Università Sophia (Florencia, Italia); Ángel Cordovilla 
Pérez, Universidad Pontificia Comillas  (España); João Manuel Duque, Universidade 
Católica Portuguesa (Portugal); Margit Eckholt, Universidad de Osnabrück, Presidenta 
de la Sociedad Europea de Teología Católica  (Alemania); Emmanuel Falque, Institut 
Catholique de Paris  (Francia); Samuel Fernández, Pontificia Universidad Católica de 
Chile  (Chile); Vincent Holzer, Institut Catholique de Paris  (Francia); María Clara 
Lucchetti Bingemer, Pontificia Universidad Católica de Rio de Janeiro (Brasil); Silvia 
Martínez Cano, Universidad Complutense de Madrid  (España); Nuria Martínez-
Gayol Fernández, Universidad Pontificia Comillas (España); Maximo Naro, Pontificia 
Facoltà Teologica di Sicilia  (Palermo, Italia); Matthew Ryan Robinson, Leuphana 
Universität Lüneburg (Alemania); Michel Stavrou, Institut de théologie orthodoxe Saint-
Serge (París, Francia); Evilázio Teixeira, Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 
do Sul (Brasil); Anne-Sophie Vivier-Muresan, Institut Catholique de Paris (Francia); 
Gonzalo Javier Zarazaga, Universidad Católica de Córdoba (Argentina).

Secretaría y Administración

Antonio Torres García. Revista Estudios Trinitarios; Avenida Filiberto 
Villalobos, 80; Apdo. 37007 – Salamanca (España). Correo-e: comunicacion@
trinitarios.es

La suscripción de la revista impresa para 2025 es de 50€ para España, 60€ para 
Europa y 75€ para el resto del mundo. El número suelto vale 25€ para España, 
30€ para Europa y 37,50€ para el resto del mundo.

Pagina web: https://revistas.secretariadotrinitario.org/estudiostrinitarios

Impresión y encuadernación

Nueva Graficesa, S.L.L; Avda. de la Aldehuela, 80; Apdo. 37003 – Salamanca 
(España).



estudios
trinitarios

Julio-Diciembre         2025           Vol. LIX - Núm. 2

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	193-195

ESTUDIOS

Di Ció, A. F., La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
	 Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental .........	199-241
Arfuch, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
	 pistas para el estudio hagiográfico del «concilio niceno de los 
	 318 santos padres» ...............................................................	243-278
Clur, E., Mente patrística: la Trinidad de Basilio ....................	279-308
Delgado, J. E., Aspectos pneumatológicos de la predicación 
	 agustiniana en la vigilia de Pentecostés ..................................	309-338
Serpe, V., El Misterio de Dios en el pensamiento de 
	 Bernhard Welte: de la fenomenología de la religión 
	 a la experiencia existencial ....................................................	339-367

Bibliografía ..........................................................................	369-389





Editorial

El segundo número ordinario del volumen cincuenta y nueve 
de Estudios Trinitarios, correspondiente al año 2025, incluye una 
selección heterogénea de cinco artículos académicos. Abordan 
el Concilio de Nicea, desde los veinte cánones que evidencian la 
importancia de la carne, el tiempo y las obras hasta los horizontes 
trinitarios del mismo; una lectura de Basilio a partir de sus obras 
Hexameron y Sobre el Espíritu Santo; un análisis de los aspectos 
pneumatológicos presentes en los sermones que Agustín predicó 
durante la vigilia de Pentecostés; la reflexión trinitaria de Bernhard 
Welte, en la que va haber un desplazamiento de la fenomenología 
de la religión a la experiencia existencial.

El primer estudio –La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental–, del profesor 
de la Pontificia Universidad Católica de Argentina Andrés F. Di 
Ció, versa sobre una lectura sistemática de los veinte cánones 
disciplinarios del Concilio de Nicea (325) a través del principio 
sacramental. Este principio, que entiende la materia como 
reveladora de lo espiritual, subyace a las decisiones conciliares 
que salvaguardan la fe. El autor organiza los cánones a partir 
de tres categorías: la carne (cc. 1, 6, 7, 8, 15, 16 y 20), entendida 
como realidad sagrada e imagen de Dios, lo cual se evidencia en 
la condena de la automutilación (c. 1) y en la postura de orar de 
pie (c. 20) como símbolo e imagen de la resurrección; el tiempo 

                	  Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 193-195



194	 MANUEL PORCEL MORENO

(cc. 2, 11, 12, 13 y 14), necesario para la sanación del pecado; y las 
obras (cc. 3, 4, 5, 9, 10, 17, 18 y 19), que exigen una moral acorde 
con la fe, como el respeto a la sinodalidad episcopal (c. 5).

El segundo ensayo –Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
pistas para el estudio hagiográfico del «Concilio niceno de los 318 santos 
padres»– también aborda el Concilio de Nicea para explorar 
a partir de él nuevos horizontes trinitarios. El profesor de 
la Pontificia Università San Tommaso d’Aquino-Angelicum 
(Roma) Diego Elías Arfuch analiza la construcción simbólica 
y ritual de la cifra paradigmática de los «318 santos padres» de 
Nicea, considerándola una forma de canonización colectiva 
que trasciende los hechos históricos. El número se consolidó 
rápidamente en el siglo IV (conocido por Hilario de Poitiers y 
Basilio), debido a su simbolismo místico al asociarse a los 318 
siervos de Abraham y a la cruz, representando la victoria de la 
ortodoxia. Este proceso de legitimación se reforzó mediante la 
anti-hagiografía, que construyó figuras opuestas –«anti-héroes»– 
como Arrio. La descripción de su muerte, presentada de manera 
grotesca por Epifanio de Salamina, funcionó como un castigo 
divino ejemplar por difundir «doctrinas impuras».

El tercer texto de Emanuel Clur –Mente patrística: la Trinidad 
de Basilio– se enfoca en la teología de Basilio de Cesarea para 
adquirir la «mente patrística», defendiendo la Trinidad contra 
las controversias de su tiempo. Basilio establece que Dios 
es Padre, Hijo y Espíritu Santo desde siempre y que actúa de 
manera trina en la creación. Distingue las causas en la creación: 
el Padre es la causa primera (προκαταρτική), el Hijo es la causa 
creadora (δημιουργική) y el Espíritu Santo es la causa perfectiva 
(τελειοτική). Basilio defiende la divinidad esencial del Espíritu 
Santo y enfatiza que la verdad (veritas) está por encima de la 
autoridad (auctoritas), insistiendo en la necesidad de preservar la 
tradición recibida (traditio) sin innovación.



	 EDITORIAL	 195

El cuarto artículo –Aspectos pneumatológicos de la predicación 
agustiniana en la Vigilia de Pentecostés–, de John Eder Delgado, 
profesor en el Seminario Mayor San Agustín (La Linda, 
Colombia) y de la Escuela Internacional In imum cordis, estudia 
la pneumatología agustiniana en los sermones de la Vigilia de 
Pentecostés. Los sermones 29, 29A y 29B se centran en la doble 
dimensión de la confessio: la penitencial (peccatorum) y la de alabanza 
(laudis). El Espíritu Santo es presentado como inspirador 
de la Escritura y de la alabanza litúrgica. El sermón 266 es 
explícitamente pneumatológico, refutando la postura donatista. 
Agustín demuestra la gratuidad y libertad del Espíritu Santo, que 
actúa sin intervención humana y es independiente de la dignidad 
del ministro, estableciendo la distinción crucial: Alius est donator, 
alius ministrator (diferente es el dador, diferente es el ministro).

La sección de estudios finaliza con el trabajo de Vincenzo 
Serpe –El Misterio de Dios en el pensamiento de Bernhard Welte: de 
la fenomenología de la religión a la experiencia existencial–, profesor 
de la Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale y de 
la Università degli Studi di Salerno, que aborda el pensamiento 
de Bernhard Welte, centrado en el Misterio de Dios –Misterio 
absoluto–. Welte sostiene que el pensamiento técnico-científico, si 
se absolutiza, es inadecuado para las preguntas existenciales. La 
ausencia de experiencia religiosa se convierte en la experiencia 
de la nada (nulla). Esta nada es un encuentro íntimo que revela la 
presencia oculta de un poder infinito e incondicional. La revelación 
del Misterio, al ser discreta y ambigua, exige una decisión humana 
responsable. Welte clasifica el ateísmo, siendo el ateísmo negativo 
la indiferencia derivada de la mentalidad técnica.

Manuel Porcel Moreno
Director de Estudios Trinitarios





ESTUDIOS   





La carne, el tiempo y las obras en los cánones 
de Nicea I. Una lectura a la luz del principio 

sacramental

Flesh, Time and Works in the canons of Nicaea I. A 
Reading in the Light of the Sacramental Principle

Andrés F. Di Ció
Universidad Católica Argentina

andydicio@yahoo.com
Orcid: 0000-0001-7936-2036

Fecha de recepción: 16 de julio de 2025  
Fecha de aceptación: 29 de noviembre de 2025

Resumen: El concilio de Nicea promulgó 20 cánones, que son poco 
conocidos. En esas medidas disciplinares, asumidas sinodalmente, 
se ponen en juego núcleos dogmáticos que conviene identificar. El 
artículo ensaya una lectura a la luz del principio sacramental, donde 
queda en evidencia la importancia de la carne, el tiempo y las obras. 
Esa perspectiva no sólo nos habla de la auto-comprensión de la Iglesia 
antigua, sino que también nos ofrece pistas de reflexión y acción ante los 
desafíos contemporáneos. 

ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 199-241



200	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Palabras clave: Cánones, Carne, Nicea, Obras, Sacramentalidad, 
Tiempo.

Abstract: The Council of  Nicaea promulgated 20 canons, which are 
little known. These disciplinary measures, adopted in a synodal way, 
safeguard dogmatic themes that deserve to be identified. This article 
attempts to interpret them in the light of  the sacramental principle, 
which highlights the importance of  flesh, time, and works. This 
perspective not only brings us closer to the self-understanding of  the 
early Church, but also offers us clues for reflection and action in the face 
of  contemporary challenges.

Keywords: Canons, Flesh, Nicaea, Sacramentality, Time, Works.

1.  Introducción

«El sacramento, por tanto, está anclado en la carne y el tiempo, 
elevando y dilatando el elemento, pero sin abandonarlo»1.

El concilio de Nicea (325) constituye un hito eclesial y teológico 
de primera magnitud. De allí que no sorprenda el renovado interés 
que ha despertado, con motivo de un aniversario tan significativo 
como el de los 1.700 años de su celebración. Esta contribución, 
que ciertamente se inscribe en ese marco festivo, no pretende 
simplemente evocar el pasado, sino también iluminar el presente 
y, por qué no, brindar alguna pista para el futuro. 

Basta conocer un poco de teología para identificar el primer 
concilio ecuménico con el término griego homoousios. Pero Nicea 
es más que eso; y no muchos lo saben. Este artículo quiere ofrecer 

1 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», en J. Granados 
y J. de D. Larrú (eds.), La perspectiva sacramental, Didaskalos, Madrid, 2017, p. 52.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 201

los resultados de una primera investigación sobre los cánones 
de Nicea2, leídos desde una perspectiva sacramental. Conviene 
recordar, a modo de marco, que un sínodo es la manifestación 
eclesial de una forma de entender el gobierno –no unilateral, sino 
colegiada–, que se inspira en la Santísima Trinidad3. Los obispos 
se reúnen para discernir juntos, a la luz del Espíritu Santo, cómo 
expresar mejor el Misterio del Padre revelado en el Hijo.

El plan de trabajo es el siguiente. Tras un breve informe de 
la tradición textual de los cánones (1), se recuerda el contexto 
histórico en el que surgieron (2). Luego se los presenta advirtiendo 
su diversidad temática (3), y se ensaya una lectura sistemática a la 
luz del principio teológico de la sacramentalidad (4). Finalmente 
se los pone en relación con nuestro tiempo, procurando mostrar 
que el aporte de Nicea excede la imprescindible cuestión del 
homoousios, garante de la divinidad de Jesucristo (5). 

2.  Tradición textual

Existen dos tipos de colecciones de cánones antiguos 
y medievales: históricas y sistemáticas. Mientras que en las 
primeras los cánones son presentados respetando la cronología 
y el marco de los concilios, en las segundas aparecen desgajados 
de su contexto original4. En el caso de los cánones de Nicea, el 

2 Cf. G. Alberigo, A. M. Ritter y L. Abramowski (eds.), Conciliorum Oecumicorum 
Generaliumque Decreta I: The oecumenical Councils. From Nicea I to Nicea II (325-387), 
Turnhout, Brepols, 2006, pp. 20-30.

3 Cf. Comisión Teológica Internacional, «La sinodalidad en la vida y en la misión 
de la Iglesia» (2018), n.º 116. 

4 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons of  the Council of  Nicaea», en Y. R. 
Kim The Cambridge companion to the Council of  Nicaea, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2021, p. 159.



202	 ANDRÉS F. DI CIÓ

texto griego original nos llega a través de dos colecciones: una 
netamente histórica (el Nomokanon de los 50 títulos) y otra que 
combina el criterio histórico con el sistemático (el Nomokanon de 
los 14 títulos)5. 

La traducción latina se encuentra en numerosas versiones, de 
las cuales la más antigua es la llamada versio Caeciliani, atribuida 
a Ceciliano, obispo de Cartago que participó del concilio6. Por 
su parte, Rufino de Aquilea insertó una versión abreviada en su 
traducción de la Historia Eclesiástica de Eusebio de Cesarea (cf. X,6).

3.  Contexto histórico

La Iglesia del siglo IV contaba con una experiencia considerable. 
Ya no era un grupo minoritario que daba sus primeros pasos a 
la sombra de Israel, sino una familia universal que crecía sobre la 
base de una doctrina sólida, una liturgia cautivante y una moral 
exigente, pero a la vez misericordiosa. Estas notas explican, al 

5 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 160. El Nomokanon de los 50 
títulos, a cargo de Juan Escolástico, compuesto probablemente hacia 570; y el 
Nomokanon de los 14 títulos, compuesto por un autor anónimo al que se identifica 
como Enantiófanes, durante el gobierno del emperador Heraclio, entre 629 y 640; 
cf. R. Potz, «Nomokanon» en W. Kasper y otros (eds.), Lexikon für Theologie und 
Kirche, Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2006, pp. 896-897; H.-G. Beck, «Die frühbyz-
antinische Kirche», en K. Baus y otros, Handbuch der Kirchengeschichte II/2: Die Kirche 
in Ost und West von Chalkedon bis zum Frühmittelalter (451-700), Herder, Freiburg-Basel-
Wien, 1975, pp. 77-78. «From the beginning of  this century on, a remarkable job 
has been carried out in establishing a critical edition of  ancient canonical collec-
tions» (P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils. The Disciplinary Work of  the First 
Four Ecumenical Councils, St. Vladimimir’s Seminary Press, Crestwood, 2000, p. 10).

6 Cf. C. H. Turner (ed.), Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima canonum. 
Canonum et conciliorum graecorum interpretationes latinae 1,1,2: Nicaeni Concilii Praefatio-
nes Capitulas Symbolum Canones, E. Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904, 
pp. 112-273.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 203

menos en parte, la fidelidad de tantos cristianos en medio de las 
persecuciones, aun a costa de la propia vida. 

Pero la integridad de la fe hasta el martirio no fue la única 
respuesta ante las persecuciones, que segaron vidas y confiscaron 
bienes. También hubo tibieza y deserción. De este modo se 
fue instalando en el seno de la Iglesia un reproche cargado de 
amargura, una división entre hermanos difícil de subsanar. 
¿Todo da igual? Era necesario poner luz entre dos miradas 
contrapuestas: la intransigencia y la banalización. No cabe duda 
de que problemas de este tipo exigían un fino discernimiento 
teológico-pastoral. Esta y otras polémicas fueron abordadas por 
Nicea de modo sinodal, según una práctica que ya era conocida7. 
La particularidad de este sínodo residió en su carácter ecuménico, 
en el sentido propio del término8. 

Los Padres de Nicea no llamaron a su asamblea “ecuménica”; más 
bien usaron con frecuencia la expresión “gran y santo concilio”. 
Tuvieron, sin embargo, la incuestionable seguridad de estar 
representando la conciencia moral de toda la Iglesia; esto quedó 
demostrado con claridad por la terminación del símbolo de la fe 
que trabajaron9.

7 «Pero en muchos aspectos, los cánones del Concilio de Nicea se hacían eco 
de algunas de las mismas preocupaciones abordadas por sínodos anteriores, como 
las reuniones de Arlés (314), Ancira (314) y Neocaesarea (315)» (D. G. Hunter, 
«Ancient and Modern Questions on the Canons of  the Council of  Nicaea I (325)», 
Annales Historiae Conciliorum, vol. 53 (2023), p. 161).

8 «… [el Concilio de Nicea] introdujo como precedente el concepto y la práctica 
de una reunión deliberativa y legislativa de la oecumene» (H. Hess, The Early Development 
of  Canon Law and the Council of  Serdica, OUP, Oxford, 2002, p. 46). 

9 P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, pp. 18-19. Cf. Comisión Teológi-
ca Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador. 1700º aniversario del Concilio 
Ecuménico de Nicea (325-2025)» (2025), n.º 101.



204	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Huelga decir que la polémica más conocida fue la referida a 
la crisis arriana, sobre la identidad de Jesús10. De allí que pueda 
sorprender el hecho de que nada de eso aparezca en ninguno de los 
veinte cánones, que se ocupan fundamentalmente de cuestiones 
disciplinares y litúrgicas. Pero, en realidad, era «bastante común 
que los cánones promulgados por un concilio difirieran de la 
causa de su convocatoria»11. Dicho esto, es necesario dejar en 
claro que los cánones de Nicea no son decisiones intrascendentes 
desde el punto de vista dogmático, sino que suponen una teología 
que merece ser reflexionada. Precisamente este es el propósito de 
la presente contribución. 

4.  Un elenco zigzagueante

Tal como ocurre hoy, las reuniones de obispos eran una buena 
ocasión para conversar sobre distintos desafíos propios del 
ministerio12. De allí que no sorprenda la variedad de cuestiones 
que abarcan los veinte cánones de Nicea. No obstante, sí llama 
un poco la atención que no se trate de un elenco ordenado, sino 
más bien de un listado errático. Por otra parte, la redacción es 
clara y precisa, puesto que su intención era zanjar disputas13. 

Los autores que estudian los cánones de Nicea ensayan 
distintas clasificaciones. Peter L’Huillier, por ejemplo, los agrupa 

10 Cf. M. Simonetti, La crisi ariana del IV secolo, Institum Patristicum «Augustinia-
num», Roma, 1975.

11 A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 159.
12 «Desde la segunda mitad del siglo II y principios del siglo III, particularmente 

en Asia Menor, el sínodo tomó un lugar cada vez más importante a la hora de de-
cidir cuestiones importantes de disciplina, culto y enseñanza» (Comisión Teológica 
Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador», n.° 98).

13 «Sin embargo, su forma literaria se asemeja a los edictos imperiales y las leyes 
romanas» (A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 159).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 205

en seis categorías: condiciones de ordenación; estructuras 
jerárquicas; vida y estado del clero; penitencia y reconciliación 
de los lapsi; modos de admisión a los disidentes; y disciplina 
litúrgica14. Andreas Weckwerth, por su parte, identifica cinco: 
disciplina y orden jerárquico del clero; organización del liderazgo 
eclesiástico; regulaciones de la penitencia pública; reconciliación 
de los miembros de grupos heterodoxos; y liturgia15. 

L’Huillier Weckwerth
Condiciones de ordenación: 
1, 2, 9 y 10.

Disciplina y orden jerárquico del 
clero: 1, 2, 3, 9, 10, 17 y 18.

Estructuras jerárquicas: 4, 5, 
6 y 7.

Organización del liderazgo 
eclesiástico y administración: 4, 5, 
6, 7, 15 y 16.

Vida y estado del clero: 3, 
15, 16 y 17.
Penitencia y reconciliación 
de los lapsi: 11, 12, 13 y 14.

Regulaciones de la penitencia 
pública: 11, 12, 13 y 14.

Modos de admisión a los 
disidentes: 8 y 19.

Reconciliación de los miembros 
de grupos heterodoxos: 8 y 9.

Disciplina litúrgica: 18 y 20. Liturgia: 20.

Sin nada que objetar a los mentados autores, se propone 
aquí otra clasificación que permita una mejor comprensión de 

14 Cf. P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, p. 30.
15 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 161, que sigue a H. Ohme, 

«Greek Canon Law to 691/2» en W. Hartmann y K. Pennington (eds.), The History 
of  Byzantine and Eastern Canon Law to 1500, The Catholic University of  America 
Press, Washington, 2012, pp. 24-114. Cf. R. Perșa, «Die Aktualität und Bedeutung 
der Kanones von Nizäa für die heutige theologische und ökumenische Debatte», 
Una sancta, vol. 79, n.º 3 (2024), pp. 192-193.



206	 ANDRÉS F. DI CIÓ

la teología que subyace a los cánones. El propósito es mostrar 
de manera más directa cuáles fueron los núcleos doctrinales que 
el concilio salvaguardó. Para eso, dejando de lado diferencias 
menores, parece razonable –aunque ciertamente discutible– 
agrupar los cánones de la siguiente forma: a) referidos a la carne: 
1, 6, 7, 8, 15, 16 y 20; b) referidos al tiempo: 2, 11, 12, 13 y 14; y c) 
referidos a las obras: 3, 4, 5, 9, 10, 17, 18 y 19. El siguiente apartado 
está destinado a fundamentar esta clasificación, mostrando a 
su vez la conciencia sacramental como hilo conductor de las 
distintas resoluciones.

5.  Lectura sistemática a la luz del principio sacramental 

El adjetivo sacramental suele asociarse a los siete sacramentos, 
lo cual es correcto, pero sería un error reducir la sacramentalidad 
a los siete signos sagrados. De hecho, los sacramentos sólo se 
entienden acabadamente en el contexto más amplio del misterio de 
Cristo y la Iglesia, a los que puede denominarse –respectivamente– 
como Ursakrament y Grundsakrament; algo así como sacramento 
originario y sacramento fundamental16. Esta doctrina encuentra 
confirmación en el número inicial de la constitución dogmática 

16 Cf. K. Rahner, «Para una teología del símbolo» en Id., Escritos de teología IV, 
Taurus, Madrid, 1962, p. 307 (esp. nota 14); Y. Congar, Un pueblo mesiánico. La Iglesia 
sacramento de salvación, Cristiandad, Madrid, 1976, pp. 37-39, 75; J. Alfaro, «Cristo, 
Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento de Cristo Glorificado», Grego-
rianum, vol. 48, n.º 1 (1967), pp. 5-27; M.-J. Le Guillou, «La sacramentalité de l’Égli-
se», La Maison-Dieu, vol. 93 (1968), pp. 9-38; Deutsche Bischofskonferenz, Katholis-
cher Erwachsener-Katechismus, Verband der Diözesen Deutschlands, Bonn, 1985-1989, 
Band I, nn.° 319-321; Band II, n.° 192; W. Kasper, «La Iglesia, sacramento universal 
de salvación», en Id., Teología e Iglesia, Herder, Barcelona, 1989, pp. 325-350; Comi-
sión Teológica Internacional, «La reciprocidad entre fe y sacramentos en la econo-
mía sacramental» (2019), nn.° 30 y 33.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 207

Lumen Gentium: «la Iglesia es en Cristo como un sacramento»17. 
Más allá de diferencias menores, lo decisivo es que la comunidad 
teológica concuerda en que la sacramentalidad es una noción 
analógica que tiene en Cristo su analogado principal. Ahora bien, 
dado que todo ha sido creado en, por y para Cristo (cf. 1 Co 
8,6; Col 1,16-17), no existe nada que no revista de algún modo 
carácter sacramental. 

Un primer nivel de verificación de esta verdad lo da la filosofía, 
por no decir la experiencia misma de todo hombre. Somos 
conscientes de que las cosas no se agotan en sus manifestaciones, 
sino que son más profundas de lo que parecen en primera 
instancia. La fenomenología, dice Ignacio de Ribera, es el discurso 
acerca del fenómeno que, partiendo de lo visible, llega a lo invisible, 
aunque igualmente real. Ella nos permite acceder a dimensiones 
no evidentes de la realidad, como si fuera una llave: «se abre lo 
que estaba cerrado, se des-cubre lo que estaba cubierto»18. Este 
des-entrañamiento, que va de lo patente a lo latente, supone «una 
visión positiva de las apariencias, que revelan verdaderamente lo 
que las cosas son, si bien no las agotan»19. La realidad no miente, 
sino que ofrece su verdad de manera velada, como quien custodia 
una riqueza que se sustrae a la mirada superficial. La persona 
inteligente es la que logra leer-dentro de la realidad, percibiendo 
el sentido oculto, pero profundo, de las cosas. Es importante 
subrayar que el pasaje en cuestión no consiste en ir de un lugar a 
otro, sino que, «cuando tenemos luz, vemos más realidad dentro 
de la realidad misma, no fuera de ella»20. La hondura espiritual 

17 Lumen Gentium 1 (= LG); cf. LG 9; 48; Sacrosanctum Concilium 5; 26; Gaudium 
et Spes 42; 45. 

18 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 43.
19 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 43.
20 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 45.



208	 ANDRÉS F. DI CIÓ

no reniega de la materia, sino que la supone y la realza; por eso 
mismo cabe hablar de la sacramentalidad del ser. 

Esta comprensión de la realidad, esta ontología, es el pan 
de cada día de los artistas, cuya misión es mostrar la belleza 
escondida en lo ordinario. Paul Claudel lo expresó con una 
sencillez admirable: «Todo lo que existe es símbolo, todo lo que 
llega es parábola. La naturaleza no es ilusión, sino alusión»21. En 
este sentido, la mirada poética se parece mucho a la religiosa, 
que descubre en todo la mano del Dios creador; aun cuando no 
medie revelación alguna. Basta recordar lo que san Pablo escribe 
a los cristianos en Roma: «lo invisible de Dios, desde la creación 
del mundo, se deja ver a la inteligencia a través de sus obras» (Rm 
1,20). Y como la inteligencia no pertenece a unos pocos, sino a 
todos, nadie tiene excusa para no ver la dimensión espiritual en 
la dimensión material. Inspirado por este pensamiento paulino, 
Romano Guardini escribió un opúsculo programático que 
buscaba poner nuevamente en valor los sentidos como condición 
del conocimiento propiamente humano, aquel que no percibe 
meros fragmentos sino figuras o totalidades22. La clave reside en 

21 P. Claudel, Journal II, Gallimard, Paris, 1969, p. 412. «Nadie, mejor que estos 
pintores y poetas, ha comprendido la naturaleza y ha sabido mostrarla, no como los 
hindúes, como un caos de ilusiones, sino como un repertorio ordenado de alusiones» 
(P. Claudel, Adieu, Japon!, en Œuvres complètes XXI, Gallimard, Paris, 1963, p. 1153).

22 «En realidad, desde el primer momento, veo “figuras” (totalidades) en las que 
cada elemento es sostenido por todos los demás y en las que el todo resulta tan 
fundamental como la suma de las particularidades. Una figura de este tipo no es, 
empero, únicamente corpórea. Representa una ley de proporciones, un conjunto 
de funciones, una forma de evolución, una imagen esencial, una figura de valor; 
y todas estas cosas son tanto espirituales como materiales. La cosa meramente 
material no existe en absoluto. El cuerpo está de antemano determinado por el 
espíritu. Y esta realidad espiritual no se añade con posterioridad a lo visto por los 
sentidos, mediante la labor del entendimiento, por ejemplo, sino que es aprehendida 
inmediatamente por el ojo, aunque de manera imprecisa e imperfecta» (R. Guardini, 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 209

asumir que «el ojo ve desde el corazón»23, pues el hombre mismo 
es un misterio dual, es decir, un símbolo vivo24.

La teología ofrece un segundo nivel de verificación del 
carácter sacramental de la realidad. En esta materia, resulta 
natural evocar a san Juan Newman, quien en su Apologia describe 
el principio o sistema sacramental como «la doctrina de que los 
fenómenos materiales son a la vez tipos e instrumentos de cosas 
reales invisibles»25. Ya antes, en 1841, había expresado la misma 
convicción: «Todo lo que se ve –el mundo, la Biblia, la Iglesia, 
la sociedad civil, y el hombre mismo– son tipos, y, en su grado 
y lugar, representantes y órganos de un mundo invisible, más 
verdadero y elevado que ellos mismos»26. Es preciso resistir aquí 
la tentación de mostrar todo lo que Newman tiene para decir 
al respecto, pero no puede dejar de mencionarse uno de sus 

«El ojo y el conocimiento religioso» [1941], en Los sentidos y el conocimiento religioso, 
Cristiandad, Madrid, 1965, p. 26).

23 R. Guardini, «El ojo y el conocimiento religioso», p. 43. Cf. R. Guardini, «La 
imagen religiosa y el Dios invisible», en Los sentidos y el conocimiento religioso, pp. 98-
100.

24 «El alma se traduce físicamente (Körpeliche) en su cuerpo (Leib), en su “símbo-
lo” vivo» (R. Guardini, Liturgische Bildung, Deutsches Quickbornhaus, Burg Rothen-
fels am Main, 1923, p. 22).

25 J. H. Newman, Apologia pro vita sua, Sheed and Ward, London, 1989, p. 12. 
«La palabra [sistema] indica un ordenamiento (system) de la realidad, una estructura, 
que es sacramental. Es un hecho concreto y real que él constata en todo el universo 
creado» (F. M. Cavaller, Los principios del cristianismo. Una Teología Fundamental según 
Newman, Ágape, Buenos Aires, 2018, p. 35). «Según lo describe Newman, el prin-
cipio sacramental es una visión de la naturaleza extática de la realidad finita, una 
creencia de que la materia puede ser más que ella misma, que la naturaleza en su 
conjunto puede funcionar como una parábola y un instrumento de lo espiritual» (J. 
M. Ciraulo, «The sacramental principle», Communio USA vol. 50, n.º 1 (2023), p. 68).

26 J. H. Newman, «Milmans View of  Christianity» en Essays Critical and Historical 
2: XII,2 [p.193], acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/
works/essays/volume2/milman1.html



210	 ANDRÉS F. DI CIÓ

sermones más conocidos: El mundo invisible27. Por otra parte, debe 
destacarse que la sacramentalidad del oxoniense no es meramente 
natural, sino que responde en último término a la economía 
de la gracia, es decir, al modo en que Dios ha decidido salir al 
encuentro del hombre, lo cual pertenece al ámbito (sobrenatural) 
de la revelación28:

Por consiguiente, en todo lo que le suceda, [el cristiano] se 
esforzará por discernir y contemplar (por así decirlo) el rostro 
de su Salvador. Sentirá que la verdadera contemplación de ese 
Salvador reside en sus asuntos mundanos; que así como a Cristo 
se lo ve en los pobres, en los perseguidos y en los niños, también 
se lo ve en las ocupaciones que Él asigna a sus elegidos, sean 
cuales sean; que al atender a su propia vocación se encontrará 
con Cristo; que si la descuida, no disfrutará por ello más de su 
presencia, sino que, al desempeñarla, verá a Cristo revelado a su 
alma en medio de las acciones cotidianas, como en una especie de 
sacramento. Así, tomará sus asuntos mundanos como un regalo 
de Él y los amará como tales29.

De más está decir que la sacramentalidad teologal no se 
desmarca ni se confunde con la sacramentalidad creatural, sino 
que esta queda asumida y perfeccionada por aquella, según el 
conocido principio la gracia supone y perfecciona la naturaleza30. La 

27 J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons IV,13, Ignatius, San Francisco, 1997, 
pp. 860-868.

28 J. H. Newman, Apologia pro vita sua, p. 18; F. M. Cavaller, Los principios del cristia-
nismo, pp. 52-53.

29 J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons VIII,11.3, 1662. La cursiva es original.
30 Baste como ejemplo: «La religión revelada debería ser especialmente poética, 

y de hecho lo es. […] Con los cristianos una visión poética de las cosas es un deber; 
se nos manda colorear todas las cosas con los tonos de la fe, ver un significado divi-
no en cada acontecimiento, y una tendencia sobrehumana» (J. H. Newman, «Poetry, 
with reference to Aristotle’s Poetics» en Id., Essays Critical & Historical 1: I,6 [p.23], 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 211

perspectiva sacramental es constitutiva de nuestra fe, a tal punto 
que Karl-Heinz Menke habla de ella como «esencia y llaga del 
catolicismo». Con ello se alude a una «forma de pensamiento», es 
decir, una comprensión de la realidad, que distingue al cristianismo 
de otras cosmovisiones, y especialmente al cristianismo católico 
(y ortodoxo) del cristianismo protestante31. El acierto de Menke, 
junto con otros32, reside en insistir sobre este núcleo fundamental, 
advirtiendo a la vez las dificultades que surgen, incluso en la 
propia Iglesia, al momento de asumir de manera consecuente 
la lógica sacramental, que en el fondo es la lógica misma de la 
Encarnación (que culmina en la Pascua). La esencia es a la vez 
llaga, así como para Juan la elevación en cruz de Jesús no sólo es 
humillación sino también glorificación33.

Menke señala a Karl Rahner como un exponente calificado 
de la comprensión católica, en la que el carácter simbólico constituye 
el presupuesto natural de toda sacramentalidad34. «Todo lo que Rahner 
denomina “sacramento” se basa en la observación de que dos 
realidades distintas están unidas entre sí de tal manera que la 
segunda expresa a la primera en la medida en que ella es “ella 

acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/works/essays/
volume1/poetry.html)

31 Cf. K.-H. Menke, Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizismus, Friedrich 
Pustet, Regensburg, 20132, pp. 20-21.

32 Véanse las obras ya citadas: J. Granados y J. de D. Larrú (eds.), La perspectiva 
sacramental (especialmente pp. 11-16); J. M. Ciraulo, «The sacramental principle», pp. 
67-111.

33 Cf. Th. Söding, «Kreuzerhöhung. Zur Deutung des Todes Jesu nach Johan-
nes», Zeitschrift für Theologie und Kirche, vol. 103, n.º 1 (2006), pp. 2-25.

34 La sacramentalidad del ser queda mejor fundada en la propuesta teleológica 
de Ignacio de Ribera, que piensa la realidad desde su plenitud (telos) en la Encarna-
ción y los sacramentos: I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del 
Ser», pp. 52-56. Con esta perspectiva también se responde satisfactoriamente a las 
reservas de Alfonso Berlanga, «Sacramentalidad: balance y pedagogía de un con-
cepto en la Teología sacramentaria», Scripta Theologica, vol. 53 (2021), pp. 762-573.



212	 ANDRÉS F. DI CIÓ

misma”» 35. Esto, que se realiza en todo lo creado –precisamente 
por ser creado–, se realiza de manera superlativa en Cristo, la 
Palabra encarnada, donde «el Dios trinitario ya no se revela a 
través de la humanidad, sino como la humanidad de Jesús»36. 

Habiendo dejado en claro qué es el principio sacramental, 
corresponde ahora leer los cánones de Nicea desde esa perspectiva.

5.1.  La carne (cc. 1, 6, 7, 8, 15, 16 y 20)

Lo primero es evocar las decisiones de los Padres sinodales. 
El canon 1 establece que la autocastración impide permanecer 
o acceder al estado clerical. El canon 6 no sólo establece la 
precedencia de Alejandría respecto de las diócesis sufragáneas, 
aunque ya no existiera subordinación en el plano civil37, sino 
que confirma el criterio –enunciado en el canon 4– de que nadie 
puede ser obispo sin el consentimiento de su metropolita38. El 
canon 7 reconoce el honor debido al obispo de Aelia (Jerusalén), 
sin por ello negar la primacía correspondiente a la metrópolis de 
la cual dependía: Cesarea. El canon 8 establece que los cátaros, 
o puros, serán admitidos como clérigos, previa imposición 
de manos, en la medida que prometan por escrito seguir las 
decisiones de la Iglesia católica, especialmente la de comulgar con 

35 K.-H. Menke, Sakramentalität, p. 50.
36 K.-H. Menke, Sakramentalität, p. 51.
37 «La reforma de Diocleciano había cambiado profundamente el estatus polí-

tico y administrativo de Egipto al incorporarlo a la diócesis de Oriente e introducir 
el sistema provincial, pero la tradición de centralización de la Iglesia en torno a 
Alejandría estaba demasiado arraigada como para que la división en provincias ci-
viles tuviera muchas consecuencias en este ámbito» (P. L’Huillier, The Church of  the 
Ancient Councils, p. 47).

38 «Pero mientras que el canon 4 sólo formulaba el principio, aquí se especifica 
que quien procediera sin dicho consentimiento “no sería obispo”» (P. L’Huillier, The 
Church of  the Ancient Councils, p. 50).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 213

quienes habían defeccionado –contrayendo segundas nupcias 
o renegando de la fe en las persecuciones–, pero luego fueron 
reincorporados tras cumplir su proceso penitencial. Ejercerán 
como clérigos donde no haya sacerdotes católicos, pero en 
caso de coexistencia, los católicos tendrán precedencia sobre 
los que antes se autodenominaron puros. El concilio promueve 
la integración, pero disponiendo que en una misma ciudad no 
puede haber dos obispos (ejerciendo activamente el ministerio). 
El canon 15 prohíbe a los obispos, los presbíteros y los diáconos 
cambiar de ciudad: deben permanecer en la Iglesia para la cual 
fueron ordenados. El canon 16 establece que los clérigos que 
pretendan abandonar su ciudad, incumpliendo así lo estipulado 
en el canon 15, no deben ser recibidos en otra Iglesia, sino 
restituidos a su diócesis de origen; y si no lo consienten, deben 
ser excomulgados. Tampoco debe un obispo ordenar a quien está 
bajo la jurisdicción de otro obispo; si así ocurriera, la ordenación 
es nula. El canon 20 establece que los fieles oren de pie no sólo 
en días domingo, sino también durante todo el tiempo de Pascua, 
hasta Pentecostés.

En estos cánones se expresa, de distintas maneras, una 
comprensión sacramental de la carne como realidad que dice más 
de lo que una mirada literal puede captar. Los casos más claros 
son los de los cánones 1 y 20, que abren y cierran el elenco de 
disposiciones conciliares. El primero reprueba la automutilación 
o castración (ἑαυτὸν ἐξέτεμε), que atenta contra la obra buena 
del Creador. El cuerpo no es material de descarte, sino que es 
cosa sagrada: imagen de Dios. Él quiso imprimir su misterio 
en nuestra condición corporal-espiritual, de tal modo que no 
tenemos derecho a violentarlo. El concilio no está pensando 
en intervenciones médicas, excluidas de manera expresa, sino 
en mutilaciones innecesarias, aunque estuvieren motivadas por 
fines presuntamente evangélicos, como la práctica del celibato, 



214	 ANDRÉS F. DI CIÓ

u otros menos nobles, como la proximidad con las mujeres39. Es 
imposible no aludir aquí a la autocastración de Orígenes, referida 
por Eusebio de Cesarea en su Historia Eclesiástica40, que algunos 
estudiosos modernos niegan o ponen en duda. Lo cierto es que 
esa práctica tenía su arraigo, puesto que mereció la atención de los 
obispos. Daniel F. Caner sostiene que, «aunque los testimonios 
son escasos, las fuentes del siglo IV indican que para entonces 
la autocastración se había convertido en un verdadero problema 
en la Iglesia naciente»41. Y sus críticos asociaban esa decisión 
con una determinada concepción de Dios y de la materia en 
general42. Clemente de Alejandría, por ejemplo, resulta aquí más 
explícito que Tertuliano43: «No obstante, con el eufemismo de 
la continencia, otros cometen una especial impiedad contra la 
creación y el santo Creador»44. Esta referencia a los marcionitas 
completa otra crítica previa: «tendiendo al exceso, profesan una 
continencia que es efecto de impiedad y rencor»45. En la misma 
línea, las Constituciones Apostólicas prohíben el acceso al clero a 

39 Cf. D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early 
Christianity», Vigiliae Christianae, vol. 51, n.º 4 (1997), pp. 397-398, 409-414. Cf. R. 
P. Crossland Hanson, «A note on Origen’s self-mutilation», Vigiliae Christianae, vol. 
20 (1966), p. 81.

40 Eusebio de Cesarea, Historia Eclesiástica VI,8,1-5, BAC, Madrid, 2008, pp. 362-
363.

41 D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early Chris-
tianity», p. 397. Entre otros testimonios: Basilio, Liber de virginitate, 61-62, PG  30, 
795-798; Epifanio, De fide, 13,5 en F. Williams  (trad.), The Panarion of  Epiphanius of  
Salamis Books II and III. De Fide, Brill, Leiden-Boston, 2013, p. 671.

42 Cf. D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early 
Christianity», p. 404.

43 «Nega te nunc dementissimum, Marcion. Ecce legem tui quoque dei impu-
gnas. Nuptias non coniungit, coniunctas non admittit, neminem tingit nisi caelibem 
aut spadonem, morti aut repudio baptisma servat» (Tertuliano, Ad Marcionem 11,8).

44 Clemente de Alejandría, Stromata III, V, 40, 2, Ciudad Nueva, Madrid, 1998.
45 Clemente de Alejandría, Stromata III, VI, 45, 1. Cf. L. Ladaria, El Espíritu en 

Clemente Alejandrino: estudio teológico-antropológico, UPCM, Madrid, 1980, p. 33 (nota 39).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 215

quien se haya automutilado, «porque es homicida de sí mismo 
y enemigo de la creación de Dios»46. También Juan Crisóstomo 
rechaza la castración en nombre de la bondad de la materia: 

¿Dónde están los que se atreven a castrarse, y con esa actitud 
se arrastran hacia la maldición, denigran la creación de Dios y 
cooperan con los maniqueos? Dicen que el cuerpo es insidioso 
y que está formado de una materia malvada; aquéllos, con obras, 
dan consistencia a esas funestas doctrinas ya que mutilan sus 
órganos como si de algo enemigo e insidioso se tratara. [...] 
Cortemos, consiguientemente, todo: oídos, manos y nariz. Es, 
sin duda, un disparate exagerado y propio de una demencia 
satánica. [...] Todo lo anterior no ha sido dicho sin motivo, sino 
para que diligentemente detengamos algunas de estas disputas y 
refutemos a cuantos afirman que la creación de Dios es mala, y 
sin considerar la flaqueza del alma, arremeten contra el cuerpo y 
calumnian nuestra carne47.

Por otra parte, el canon 20 también se ocupa de la carne. El 
motivo es sin duda menos grave, pero revela a fin de cuentas la 
misma sacramentalidad en juego. Pues la postura corporal expresa 
la actitud interior de la persona; de allí que ella no sea en absoluto 
indiferente. Sobre esto no hace falta ahondar demasiado, aunque 
puede recordarse lo que Romano Guardini decía en relación con 
las actitudes propias de la liturgia. «El recogimiento posibilita la 

46 Les constitutions apostoliques VIII, 47,22, Sources Chrétiennes 336, Cerf, Paris, 1987, 
p. 281. Véase, también: VIII,47,23-24. Se usa aquí contra los cristianos un argu-
mento semejante al que Atenágoras usaba contra ciertos ángeles y ciertos paganos: 
«algunos [ángeles que se unieron a las mujeres: cf. Gn 6,1-5] ultrajaron tanto el fun-
damento de su naturaleza como su encargo»; los fornicadores «deshonran la obra 
bella (kalón) de Dios», Athénagore, Supplique au sujet des chrétiennes, XXIV, 5; XXXIV, 
2: Sources Chrétiennes 379, Cerf, Paris, 1992, pp. 164-165; 200-201.

47 Juan Crisóstomo, Comentario a los Gálatas V, 3-4, Ciudad Nueva, Madrid, 1996, 
pp. 150-152.



216	 ANDRÉS F. DI CIÓ

correcta postura externa. [...] Su “cuerpo” es él mismo, y su estar 
presente es un obrar viviente»48. El mismo autor subrayó en otro 
lugar que el estar de pie «es postura de libertad»49.

Conviene recordar aquí el adagio teológico lex orandi, lex 
credendi, pues la oración de la Iglesia consta tanto de palabras como 
de gestos50. Y, además, en la liturgia la Iglesia no sólo expresa su 
fe sino también su auténtica naturaleza, como enseña el Concilio 
Vaticano II51. El hecho de estar de pie durante la Eucaristía 
tiene un sentido (objetivo) que no se reduce a las resonancias 
(subjetivas) que pueda despertar en cada fiel52. Implica unirse a 
la liturgia del cielo, que Cristo Resucitado preside como Sumo 
Sacerdote de la Nueva Alianza (cf. Ap 5,6; 7,9; 20,12)53. En línea 
con el testimonio bíblico pueden leerse las actas del martirio de 
Fructuoso y sus compañeros: «¡Oh bienaventurados mártires, 
que merecieron morada digna en el cielo, de pie a la derecha 
de Cristo, bendiciendo a Dios Padre omnipotente y a nuestro 
Señor Jesucristo, hijo suyo!»54. Por su parte, Juan Crisóstomo 
afirma en una de sus homilías que «en la vida futura estaremos 
de pie delante de Cristo con gran confianza, y gozaremos de 

48 R. Guardini, Preparación para la celebración de la Santa Misa, San Pablo, Buenos 
Aires, 2008, p. 26. 

49 R. Guardini, Los signos sagrados, ELE, Barcelona, 1965, p. 28.
50 «Para promover la participación activa se fomentarán las aclamaciones del 

pueblo, las respuestas, la salmodia, las antífonas, los cantos y también las acciones o 
gestos y posturas corporales» (Sacrosanctum concilium 30. Cf. Dei verbum 2, 4, 14, 17).

51 Cf. Sacrosanctum concilium 2.
52 Cf. J. Grayland, «Standing, the Posture of  Participation in the Eucharistic 

Prayer», The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.º 3 (2004), pp. 336-350.
53 «Los vencedores están de pie, en una actitud que, a través de todo el Apocalip-

sis, caracteriza el triunfo» (A. Hamman, La oración, Herder, Barcelona, 1967, p. 369). 
Cf. Rm 14,10; Col 1,22; 2 Tim 2,15.

54 «Martirio de san Fructuoso, obispo, y de Augurio y Eulogio», trad. D. Ruiz 
Bueno, Actas de los Mártires, BAC, Madrid, 1968, p. 794.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 217

esas inefables bendiciones»55. Esta perspectiva escatológica, que 
es la de Nicea, parece remontarse al período apostólico. Así se 
desprende de una obra atribuida al pseudo-Justino o a Teodoreto 
de Ciro, pero que bien podría ser de Casiano56. 

Esta costumbre de no arrodillarse los domingos es un símbolo 
(σύµβολόν) de la resurrección, que nos liberó, por la gracia de 
Cristo, de los pecados y de la muerte impuesta por ellos. Ahora 
bien, esta costumbre se originó en los tiempos apostólicos, como 
declara el beato Ireneo, mártir y obispo de Lyon, en su tratado 
Sobre la Pascua, donde también menciona Pentecostés; en esta 
[fiesta] no nos arrodillamos, porque tiene el mismo significado 
que el día del Señor, por la razón ya alegada al respecto57.

55 Juan Crisóstomo, Homilías sobre las estatuas III, 21 (PG 49,60).
56 Cf. P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and 

Origenism in the Sixth Century, Brill, Leiden, 2012,  p. 38; Peter Toth, «New questions 
on old answers: towards a critical edition of  the “answers to the orthodox” of  
Pseudo-Justin», The Journal of  Theological Studies (New series) vol. 65, n.º 2 (2014), 
pp. 550-599.

57 «τὸ δὲ ἐν τῇ κυριακῇ µὴ κλίνειν γόνυ σύµβολόν ἐστι τῆς ἀναστάσεως, δι’ ἧς 
τῇ τοῦ Χριστοῦ χάριτι τῶν τε ἁµαρτηµάτων καὶ τοῦ ἐπ’ αὐτῶν τεταγµένου θανάτου 
ἐλυτρώθηµεν. ᾽Εκ τῶν ἀποστολικῶν δὲ χρόνων ἡ τοιαύτη συνήθεια ἔλαβε τὴν 
ἀρχήν, καθώς φησιν ὁ µακάριος Εἰρηναῖος ὁ µάρτυς καὶ ἐπίσκοπος Λουγδούνων ἐν 
τῷ περὶ τοῦ πάσχα λόγῳ,ἐν ᾧ µέµνηται καὶ περὶ τῆς πεντηκοστῆς,ἐν ᾗ οὐ κλίνοµεν 
γόνυ,ἐπειδὴ ἰσοδυναµεῖ τῇ ἡµέρᾳ τῆς κυριακῆς, κατὰ τὴν ῥηθεῖσαν περὶ αὐτῆς αἰτίαν» 
(Pseudo-Teodoreto de Ciro, «Quaestiones et Responsiones ad Orthodoxos», en A. 
Papadopoulos-Kerameus (ed.), εοδωρήτου ἐπισκόπου πόλεως Κύρου, ἑνὸς τῶν ἐν 
Χαλκηδόνι ξλ’ ἁγίων πατέρων, πρὸς τὰς ἐπενεχθείσας αὐτῷ ἐπερωτήσεις παρά τινος 
τῶν ἐξ Αἰγύπτου ἐπισκόπων ᾽Αποκρίσεις, Kirschbaum, St. Petersburg, 1895, p. 117 
[texto griego reproducido en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited, p. 38). Cf. 
«Fragments from the lost writings of  Irenaeus» VII, en A. Roberts y J. Donald-
son (eds.), The Ante-Nicene Fathers I: The Apostolic Fathers – Justin Martyr — Irenaeus, 
Charles Scribner’s Sons, New York, 1913, pp. 569-570. También Justino parece con-
firmar la antigüedad de esta práctica; cf. Apología I,67 (citado por el Catecismo de la 
Iglesia Católica, n.º 1345).



218	 ANDRÉS F. DI CIÓ

El mismo sentido escatológico aparece en Orígenes58, en 
Pedro de Alejandría59 y en Basilio de Cesarea:

De pie efectuamos nuestras oraciones el primer día de la semana, 
pero no todos sabemos la razón. Efectivamente, no sólo por 
haber resucitado con Cristo y porque debemos buscar las cosas 
de arriba, el día de la resurrección nos acordamos de la gracia que 
se nos dio, mediante la oración puestos de pie, sino porque de nos 
parece ser imagen (εἰκών) del siglo que esperamos. [...] Es, pues, 
necesario que la Iglesia enseñe a sus hijos a efectuar en ella sus 
oraciones puestos de pie, para que, con el recuerdo continuo de 
la vida sin fin, no descuidemos nuestras provisiones para aquella 
emigración60.

La importancia de la cuestión puede percibirse tanto en la 
insistencia de Basilio como en la alusión al mandato eclesial (de 
Nicea).

Y también el período de los cincuenta días es todo él un 
recordatorio de la resurrección que esperamos en el otro siglo, 
pues aquel día único y primero, multiplicado por siete, completa 
las siete semanas del sagrado Pentecostés. [...] En dicho período, 
las leyes de la Iglesia nos han enseñado a preferir la postura recta 

58 «τῆς πολυθρυ ήτου πεντηκοστῆς, λύσιν πόνων καὶ εὐφροσύνην σηµαινούσης. 
∆ιόπερ οὐδὲ νηστεύειν ἐν ταύταις κέκριται οὐδὲ κλίνειν γόνατα. Σύµβολα γὰρ ταῦτα 
µεγάλης πανηγύρεως ἀποκειµένης ἐν τοῖς µέ ουσιν» (Pseudo-Hippolytus, «Fragmen-
ta in Psalmos», IX: Orígenes, Sobre los 150 Salmos, en H. Achelis (ed.), Hippolyt’s 
kleinere exegetische und homiletische Schriften [GCS 1.2.], Hinrichs, Leipzig, 1897, p. 138).

59 «Τὴν γὰρ κυριακὴν χαρµοσύνης ἡµέραν ἄγοµεν διὰ τὸν ἀναστάντα ἐν αὐτῇ, ἐν 
ᾗ οὐδὲ γόνατα κλίνειν παρειλήφαµεν» (Pedro de Alejandría, De Paschate ad Tricentium, 
citado en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and 
Origenism in the Sixth Century, p. 38)

60 Basilio, Tratado del Espíritu Santo 27,66, Ciudad Nueva, Madrid, 2012, pp. 220-
221.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 219

para orar, y por ese evidente recordatorio, como si estuviéramos 
haciendo a nuestra mente transmigrar de las cosas presentes a las 
venideras. Y cada vez que nos arrodillamos, estamos mostrando 
de hecho que, por el pecado, hemos caído en tierra, y que, por el 
gran amor de nuestro Creador, hemos sido llamados nuevamente 
a los cielos61.

Queda clara la sacramentalidad en juego. La postura corporal 
conlleva un sentido espiritual que no todos conocen. En la 
visibilidad del gesto se expresa algo invisible, que la Iglesia 
no quiere dejar caer en el olvido. Estar de pie es un símbolo 
(σύµβολόν), una imagen (εἰκών) de la Iglesia toda y de cada 
cristiano en particular, que ya está resucitado con Cristo. En 
Él queda superada la disminución del pecado y resplandece 
la postura erguida, propia de los hijos que han recuperado su 
dignidad62.

5.2.  El tiempo (cc. 2, 11, 12, 13 y 14)

El canon 2 versa sobre los conversos: ellos no deben recibir la 
ordenación presbiteral o episcopal inmediatamente después del 
bautismo, sino que conviene dejar correr tiempo para un mejor 
discernimiento. Los cánones 11, 12, 13 y 14 se parecen mucho 
entre sí, ya que todos ellos prescriben un tiempo penitencial 
hasta la plena comunión. Sea que se trate de catecúmenos que 
abandonaron el proceso de iniciación cristiana con motivo de 

61 Basilio, Tratado del Espíritu Santo 27,66, pp. 221-222. Más testimonios en M. 
Righetti, Manuale di Storia liturgica I, Ancora, Milano, 1964, p. 67 y pp. 373-377.

62 «Kneeling is an outward sign of  inward reverence but so too is standing. And 
so, it is worth considering the two postures as expressions of  reverence rather than 
considering one reverent and one not» (https://churchlifejournal.nd.edu/articles/
the-reverence-of-standing/ [consulta 20 de septiembre de 2025]).



220	 ANDRÉS F. DI CIÓ

las persecuciones (c. 14), o de laicos que abjuraron de la fe sin 
presión de ningún tipo (c. 11), o de militares que retornaron al 
ejército mediante sobornos luego de haber dejado ese estilo de 
vida (c. 12), o de agonizantes que recuperaron la salud después 
de haber recibido la eucaristía in articulo mortis (c. 13), en todos 
esos casos se considera que el tiempo es necesario para que la 
herida del pecado cicatrice. Y no se trata de períodos breves, sino 
más bien largos: tres años para volver al catecumenado, diez años 
para la plena comunión de los militares que volvieron al ejército 
y doce años para la plena comunión de quienes abjuraron sin 
motivo.

El canon 2, que invoca a su favor el consejo que san Pablo 
da a Timoteo (cf. 1 Tim 3,6), no requiere mayor comentario. Se 
trata de una regla de sentido común: no confiar un cargo, mucho 
menos uno de liderazgo, a quien todavía no se ha asentado en la 
comunidad ni ha podido probar que cuenta con las cualidades 
necesarias. Mayor interés, en cambio, revisten los cánones 
referidos a la reconciliación luego de haber incurrido en faltas 
graves. En ellos asoma un importante capítulo de la Iglesia de 
los primeros siglos, en el que se revela un agudo sentido de la 
condición histórica del ser humano.

La doctrina penitencial que se consolida en el siglo IV debe 
mucho a Tertuliano y Cipriano, que se desempeñaron en el siglo III. 
Pues tanto la crisis montanista como las persecuciones de Decio 
y Valeriano dieron lugar a deserciones y arrepentimientos, que 
exigieron de los obispos africanos una respuesta misericordiosa, 
pero a la vez consciente de la herida infligida al cuerpo eclesial63. 

63 C. Vogel, Le pécheur et la pénitence dans l’Église ancienne, Cerf, Paris, 1983, p. 13.       
«… cuando, calmada la persecución, fue posible celebrar reuniones, nos congregamos 
gran número de obispos, [...] después de examinar largamente las Escrituras en uno 
y otro sentido, equilibramos las divergencias con saludable moderación, de modo 
que ni se negase totalmente a los lapsos la esperanza de la unión y de la paz, para 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 221

Con la paz de Constantino se mantiene básicamente el esquema 
previo: confesión o ingreso en la penitencia, estado penitencial de 
expiación y reconciliación formal con el obispo64. De este modo 
se ofrecía, por única vez en la vida, la posibilidad de retornar a la 
comunión a quienes habían pecado gravemente65. 

Nicea contempla un proceso penitencial de tres etapas: los 
que escuchan (audientes), los que se postran (substrati o genuflectentes) 
y los que permanecen (consistentes). En la primera etapa, los 
penitentes se ubican a la entrada del templo, en el nártex, junto 
con los catecúmenos que deben retirarse al término de la liturgia 
de la Palabra. En la segunda etapa, los penitentes se ubican entre 
la puerta y el ambón; una vez retirados los catecúmenos, ellos 
se postran para recibir la imposición de manos del obispo (y del 
clero), tras lo cual se retiran. Por último, en la tercera etapa, los 
penitentes permanecen durante la liturgia eucarística, aunque sin 
comulgar66. 

que no desfalleciesen aún más por la desesperación y, al cerrárseles la vuelta a la 
Iglesia, se diesen a una vida de paganos siguiendo el espíritu del siglo; ni por otra 
parte se faltase a la severidad evangélica concediéndoles temerariamente una rápida 
comunión, sino que se alargase la penitencia y se invocase con dolor el perdón del 
Padre y se considerasen las causas, las intenciones y las circunstancias de cada uno 
de ellos» (Cipriano, Ep., 55,6). Véase, también: Cipriano, Ep., 55,17-18.

64 Cf. D. Borobio, Reconciliación penitencial, Descleée de Brouwer, Bilbao, 1990, 
pp. 45-50.

65 Cf. Tertuliano, Sobre la penitencia VII,10; Catecismo de la Iglesia Católica 1447.
66 Otros testimonios dan cuenta de un proceso en cuatro etapas, anteponiendo 

una instancia –la de los flentes– en la que los penitentes permanecen fuera del tem-
plo, llorando sus pecados y pidiendo a los que ingresan que recen por ellos; cf. A. 
Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 168. Véase el monumental estudio en dos 
volúmenes de Hermann-Joseph Schmitz, Die Bussbücher und die Bussdiziplin der Kirche, 
F. Kirchheim, Mainz, 1883; Id., Die Bussbücher und das Kanonische Bussverfahren, L. 
Schwann, Düsseldorf, 1898.



222	 ANDRÉS F. DI CIÓ

canon11
apóstatas 

sin presión

canon 12
militares

canon 13
moribundos

canon  14
catecúmenos

audientes 3 años 3 años retoman 
donde

3 años y vuelven

substrati 7 años 7 años habían dejado al catecumenado
consistentes 2 años

Habría mucho para decir sobre esta disciplina, pero aquí la 
atención recae sobre los plazos impuestos –que ceden ante la 
inminencia de muerte. Si hoy los tiempos estipulados por Nicea 
resultan exagerados, debe recordarse que son más moderados 
que los propuestos por obispos como Basilio y Gregorio de Nisa, 
«para quienes los apóstatas sólo podían reconciliarse a las puertas 
de la muerte»67. El concilio, en línea con sínodos anteriores, quiso 
ofrecer cierta unidad ante la variedad de criterios de los obispos.

Los motivos de una disciplina tan severa nunca han sido 
esclarecidos del todo, pero no es difícil vincularla a convicciones 
de índole antropológica y cristológica.

En relación a la antropología, este régimen penitencial asume 
la condición temporal del hombre, en quien los procesos son 
fundamentales. Para entender la opción hecha en aquella época, 
no sólo conviene tener presentes algunos textos bíblicos68, sino 

67 P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, p. 65. «Parece ser que en el 
tiempo anterior se era menos severo»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T. 
Klauser (ed), Reallexikon für Antike und Christentum II, Hiersemann, Stuttgart, 1954, 
p. 807.  

68 Cf. Mt 16,19; 18,14-18; 1 Co 5,6.9-13; Hb 6,4-7. Cf. K. Rahner, «Das katholi-
sche Verständnis von Sünde und Sündenvergebung im Neuen Testament und in der 
Busspraxis del alten Kirche» (1958) en Id., Sämtliche Werke 11, Herder, Freiburg-Ba-
sel-Wien, 2005, pp. 358-374.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 223

también el hecho de que la Iglesia había logrado hacerse un lugar 
en la cultura greco-romana a base de una identidad bien definida, 
para lo cual discernía con mucho cuidado quiénes estaban en 
condiciones de recibir los sacramentos de iniciación. En la 
misma línea del catecumenado, la penitencia canónica o segunda 
penitencia se regía por la virtud de la paciencia69, estableciendo 
una readmisión lenta, a fin de garantizar la consistencia de la 
conversión, que siempre es un retorno a casa desde un país 
lejano (cf. Lc 15,11.20). Y retornar lleva su tiempo. Por decirlo 
de otro modo: la penitencia es una medicina70, y en toda sanación 
el tiempo juega un papel fundamental. Cipriano de Cartago lo 
explica así:

[...] los que suprimen la penitencia debida al delito cierran la 
puerta a toda reparación. [...] Pero vosotros [...] admitid la 
enorme gravedad de la culpa, abrid los ojos del corazón, para 
comprenderlo, sin desesperar de la misericordia del Señor, pero 
también sin reclamar un pronto perdón. A una llaga profunda 
le debe corresponder una medicina larga y eficaz; a un pecado 
enorme, una gran penitencia71.

Tratándose de pecados graves, una readmisión inmediata 
implicaría no tomar en serio el mal infligido, tanto a la comunidad 
como a sí mismo. Es más: sería confirmar una lógica de 
precipitación, de impaciencia, que dio lugar a la desobediencia 

69 A. Kreider, La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el imperio roma-
no, Sígueme, Salamanca, 2017, pp. 9-11 y pp. 26-55. El autor muestra la centralidad 
de esta virtud en la configuración del cristianismo naciente. 

70 Cf. Juan Crisóstomo, Homilías sobre la carta a los hebreos IX,4,2-5, Ciudad Nueva, 
Madrid, 2008, pp. 211-213.

71 Cipriano, «Los apóstatas de la fe» en J. A. Gil Tamayo (ed.), Obras completas de 
san Cipriano de Cartago II, BAC, Madrid, 2016, pp. 79-81. 



224	 ANDRÉS F. DI CIÓ

primera, prototipo de toda otra desobediencia72. El camino 
penitencial, en cambio, asume la gradualidad, que es una nota 
característica de la economía divina. Ireneo lo comprendió con 
claridad, especialmente en su polémica contra los gnósticos, para 
quienes el tiempo no era un don de Dios sino un pesado lastre del 
que zafar. En contraste con ellos, el obispo de Lyon enseña que 
lo propio del ser humano es madurar día a día, humildemente:

En esto difiere Dios del hombre: en que Dios hace, y el hombre 
es hecho. El que hace es siempre el mismo; lo que es hecho ha 
de tener por el contrario, principio, término medio, adición y 
aumento. Dios hace bien, mientras el hombre es bien hecho. Y 
Dios es en todo perfecto, igual y semejante a Sí, siendo como es 
todo Él luz y todo intelecto y todo substancia y fuente de todos 
los bienes. El hombre, en cambio, es capaz de adelanto y de 
incremento hacia Dios. Pues así como Dios es siempre el mismo, 
así también el hombre, a merced de Dios, progresará siempre 
hacia Dios. Porque ni Dios deja nunca de beneficiar y enriquecer 
al hombre, ni el hombre deja nunca de recibir beneficios y ser 
enriquecido por Dios73.

La reconciliación no puede darse vulnerando el orden 
querido por Dios, tanto en la creación como en la redención, 

72 «Para Ireneo de Lyon (Adversus Haereses IV,38,4) el pecado original es de im-
paciencia» (P. Gilbert, Metafísica. La paciencia del ser, Sígueme, Salamanca, 2008, p. 9). 
Tertuliano presenta toda la historia del pecado en clave de impaciencia; cf. La pa-
ciencia V,8-21, Ciudad Nueva, Madrid, 2018, pp. 39-45. «En la raíz del pecado de los 
orígenes, pero también en toda clase de pecados, puesto que el primero constituye 
su prototipo, su forma arquetípica, se encuentra la impaciencia. [...] En el pecado 
preferimos el instante al tiempo» (J. L. Brugues, «El arte de durar», Communio Arg., 
vol. 3, n.º 3 (1996), pp. 30-31).

73 Ireneo, Adversus haereses IV,11,2: traducción de Antonio Orbe en Teología de San 
Ireneo IV, Madrid, BAC, 1996, pp. 142-144. El papa León XIV ha dicho de Ireneo 
que fue un «cantor» de la carne de Jesús; Audiencia, 14 de junio de 2025.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 225

sino precisamente asumiéndolo en obediencia filial. Ese orden es 
histórico: Dios invita a un crecimiento paulatino, respetuoso de las 
distintas etapas, donde hay un tiempo conveniente para cada cosa 
(cf. Qo 3)74. Puede recordarse aquí cómo Clemente de Alejandría 
habló de Jesús como el divino pedagogo75. En la misma sintonía, 
Juan Antonio Granados propone una pedagogía sacramental, en 
que el tiempo se carga de sentido por su referencia a Dios Padre:

El hombre sin Dios dice “no tengo tiempo”. El hombre que vive 
sacramentalmente comprende que el tiempo genera algo nuevo 
alimentando la unidad con los otros en la trama de la amistad con 
Dios. La pedagogía sacramental es, por ello mismo, dramática. 
El crecimiento supone elegir ser fiel en la tarea y en la relación 
comprendiendo la responsabilidad que el don recibido comporta76.

Los plazos de la disciplina penitencial de la Iglesia antigua no 
sólo reciben luz de la antropología, sino también de la cristología. 
Independientemente de si hubiera o no conciencia, esa praxis 
asumía un elemento clave en la dinámica de la expiación: la carga 
del pecado. La remisión del pecado supone llevarlo fuera del 
campamento; y para eso hay que portarlo. Así ocurría en Israel 
durante la liturgia del Yom Kippur (cf. Lv 16,21), así ocurrió con 

74 Ireneo habla del aptus tempore (cf. AH IV,20,7); y A. Orbe comenta: «No se 
deifica ni eterniza al hombre de golpe. La incorruptela se le otorga al cabo de los 
días cósmicos indispensables para la plasis de la humana sarx» (Teología de san Ireneo 
IV, p. 142). «No le plasmó de golpe, dándole ya desde el principio la perfección de 
cuerpo y espíritu» (Teología de San Ireneo IV, p. 143).

75 Cf. Clemente de Alejandría, El pedagogo, I,7,53; I,11,97; III,12,87, Gredos, Ma-
drid, 1998. «Cuanto es dado a la naturaleza humana no debe suprimirse, sino más 
bien darle la justa medida y el tiempo oportuno» (Clemente de Alejandría, El peda-
gogo, II,5,46). «Su carácter no es excesivamente terrible, ni demasiado blando por su 
bondad» (Clemente de Alejandría, El pedagogo, I,12,98).

76 J. A. Granados, «Generar en otros una visión sacramental. Apuntes para una 
pedagogía sacramental» en La perspectiva sacramental, pp. 181-182. 



226	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Cristo, el Cordero de Dios (cf. Jn 1,29)77, y así ocurre con cada 
cristiano (cf. Hb 13,11-13). Norbert Hoffmann puso de relieve 
este elemento de la expiación, que nunca es totalmente vertical, 
sino que requiere siempre algún tipo de participación del culpable, 
aunque no sea más que de forma vicaria78. El ejemplo más claro 
es la figura del Siervo de Isaías, que sufre por otros. «Y con todo 
eran nuestras dolencias las que él llevaba y nuestros dolores los 
que soportaba» (Is 53,4; cf. 53,11). Lo que debe ser cargado no son 
únicamente «las consecuencias terrenales del pecado: la desdicha, 
las fatigas y todo tipo de disminución existencial», sino también 
las consecuencias teológicas: «la relación perturbada con Dios» 
experimentada como cólera divina, «la ruptura de la alianza» 
sentida como ocultamiento del rostro de Dios y el consiguiente 
dolor de esa distancia79. Ese, y no otro, es el contenido del cáliz 
que Jesús hubiera preferido no beber80, aunque acaba aceptando 
por amor81. Ese, y no otro, es el padecimiento último de su pasión, 
muerte y descenso a los infiernos. 

No obstante, debe recordarse que la expiación que Cristo nos 
regala no agota el proceso de redención. Él no excluye nuestro 
papel en la historia, sino que lo habilita. Por eso la pregunta a 
los hijos de Zebedeo: «¿Pueden beber el cáliz que yo beberé?» 

77 En Jn 1,29 se usa el verbo airo, que significa tomar o levantar (como revela su 
aplicación en Lc 19,22). En un sentido semejante la liturgia latina dice: «Agnus Dei, 
qui tollis peccata mundi».

78 Cf. N. Hoffmann, «Devoción al Corazón de Jesús y reparación menor. Ensayo 
de un esclarecimiento de su naturaleza a la luz del principio de “sustitución”», en L. 
Scheffczyk (ed.), Cristología y devoción a Cristo, Instituto Internacional del Corazón de 
Jesús, Bogotá, 1982, pp. 155-173; Kreuz und Trinität. Zur Theologie der Sühne, Johannes, 
Einseideln, 1982, pp. 23-28.

79 Cf. N. Hoffmann, Devoción al Corazón de Jesús y reparación menor, pp. 161-162.
80 Cf. Is 51,17.22; Jr 25,15; Ez 23,31-34; Mt 20,22-23; 26,39-42; Mc 10,38-39; 

14,36; Lc 22,42; Jn 18,11. 
81 «Das Wesen des “Tragens”: Liebe erfährt Sünde als Leid» (N. Hoffmann, 

Kreuz und Trinität, pp. 24-26).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 227

(Mt 10,22). La representación de Cristo no reemplaza nuestra 
libertad, sino que la emplaza a fin de que podamos consentir la 
renovada oferta de filiación. En el cristianismo corre la lógica de 
alianza, donde no cabe ningún tipo de mono-energismo salvífico. 
Se comprende así mejor el sentido de la penitencia eclesial, que 
no es un castigo extrínseco sino la aceptación filial, en Cristo, de 
las consecuencias de nuestras malas decisiones82. La expiación 
de Jesús no ahorra el proceso reparador, que es personalísimo; 
por eso dice: «el que quiera venir detrás de mí, que renuncie a sí 
mismo, que cargue con su cruz y me siga» (Mt 16,24).

También Adrienne von Speyr considera importante el tiempo 
en la dinámica de la reconciliación. En su obra La confesión sostiene 
que el penitente «debe ser llevado a adaptar su tiempo al tiempo 
de Dios», ya que no sólo puede empantanarse en la exposición 
de su pecado sino también pretender la absolución demasiado 
rápidamente. Sobre este último caso escribe lo siguiente:

Estos deben retardar su tiempo. Todo el proceso sacramental 
encierra un signo claro de que Dios conoce y toma a pecho 
nuestro tiempo y su medida, pero también de que, al hacerlo, Dios 
espera que nosotros tomemos a pecho su tiempo. [...] El penitente 
no puede decirle a Dios: “Actúa más rápido, ya estoy listo”, o 
“Espera un poco, aún no estoy preparado”. El penitente debe 
introducirse en la medida del tiempo objetivo del sacramento 
dada por la Iglesia83. 

82 «Sin embargo, mientras que en el bautismo el pecado es perdonado o concedi-
do sin más, en la penitencia el perdón debe ganarse con esfuerzo (Herm. M. 4,3,3); 
Clem. Alex. Strom. 2,55,6, Orig. In Ier. Hom. 16,5; 20,9; Tert. Paen. 7,10,14; Cypr. 
Ep. 55,22»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T. Klauser (ed), Reallexikon für 
Antike und Christentum II, pp. 805-806.

83 Adrienne von Speyr, La confesión, Saint John Publications, Madrid, 2025, pp. 
233-234.



228	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Para concluir, cabe mencionar que Karl Rahner, que estudió 
en profundidad el desarrollo de la penitencia en la Iglesia, advirtió 
la sacramentalidad característica de la praxis antigua, aunque 
no tanto por la extensión de los plazos, sino por su carácter 
institucional:

Sin embargo, la sacramentalidad de la penitencia eclesial está 
claramente presente en la conciencia, en la medida en que se 
enfatiza la necesidad de la penitencia pública-eclesiástica, la 
reconciliación con la Iglesia oficial se considera necesaria para la 
salvación incluso para los mártires, y la nueva entrega del Espíritu 
Santo se atribuye al rito de la reconciliación, no a la penitencia 
subjetiva84.

Este aspecto ya había sido sobriamente enunciado por 
Tertuliano: «la segunda y única penitencia [...] no ha de ser 
presentada sólo en la conciencia, sino que ha de ser cumplida 
también con alguna acción»85. Con todo, el gran acierto de la 
sacramentalidad no puede soslayar el hecho de que la «increíble 
severidad»86 de la penitencia canónica acabó frustrando el 
objetivo que ella misma perseguía: alentar a la conversión. Por el 
contrario, su exigencia y su excepcionalidad hicieron que muchos 
prefirieran postergar el uso de la «segunda tabla después del 
naufragio»87 hasta el momento próximo a morir.

84 Karl Rahner, «Stichwort “Bussgeschichte”» (1973), Sämtliche Werke 11, 383.
85 Tertuliano, La penitencia IX,1, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p. 139. Cf. A. 

Firey, «Penitence/Penance» en D. G. Hunter y otros (eds.), Brill Encyclopedia of  Early 
Christianity V, Brill, Leiden-Boston, 2024, p. 315.

86 P. de Clerck, «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux IIIème et IVème 
siècles» en Studia Patristica 20, Peeters, Leuven, 1989, p. 354.

87 Cf. Jerónimo, Ep. 84,6 [A Panmaquio y Océano], en Epistolario, BAC, Madrid, 
1993, 895. «Arrójate sobre la penitencia, abrázala como el náufrago [abraza] la se-
guridad de una tabla» (Tertuliano, La penitencia 4,2, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p. 
107). «El sexto [bautismo], verdaderamente trabajoso, es a través de la conversión 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 229

5.3.  Las obras (cc. 3, 4, 5, 9, 10, 17, 18 y 19)

El canon 3 ordena que ningún ministro ordenado –obispo, 
presbítero o diácono– conviva con una mujer, a menos que sea 
su madre, su hermana o una persona que no dé lugar a sospecha 
alguna. El canon 4 recuerda que conviene que los obispos sean 
consagrados por todos los obispos de la provincia; pero de no ser 
posible por razones de tiempo o distancia, deben hacerse presentes 
al menos tres de ellos, mientras que los restantes deberán dar 
su consentimiento por escrito. En una línea semejante, el canon 
5 manda que los cristianos excomulgados, tanto laicos como 
ministros, no sean admitidos por otro obispo; y cualquier duda al 
respecto –por ejemplo, sobre la pertinencia de la excomunión–, 
deberá resolverse en el concilio provincial bienal. El canon 9 
estipula que no corresponde ordenar presbíteros sin examen 
previo o pasando por alto los pecados confesados, puesto que la 
Iglesia exige que los candidatos sean irreprochables. En la misma 
línea, el canon 10 manda que se destituya a quienes, habiendo 
apostatado en tiempos de persecución, fueron de todos modos 
ordenados presbíteros. El canon 17 ordena que sean depuestos 
de su ministerio los presbíteros que practican la usura luego de ser 
publicado dicho canon. Por su parte, el canon 18 prescribe que 
los diáconos respeten la jerarquía eclesiástica, sin extralimitarse 
en sus funciones. Ellos no pueden administrar la eucaristía 
a los presbíteros, sino que la deben recibir del obispo o de un 
presbítero luego de que estos hayan comulgado. El canon 19 
decreta que los llegados del paulinismo –es decir, quienes fueron 
seguidores de Pablo de Samosata– deben ser rebautizados; y si 
en esa secta pertenecieron al clero, deberán ser examinados y 
hallados irreprochables antes de ser rebautizados y ordenados 

y las lágrimas» (Juan Damasceno, Exposición de la fe IV, 9, Ciudad Nueva, Madrid, 
2003, p. 248). 



230	 ANDRÉS F. DI CIÓ

presbíteros. Lo mismo cabe para quienes cumplían el rol de 
diaconisas (sin imposición de manos).

El canon 3 procura erradicar una costumbre extendida 
en la Iglesia de los primeros siglos. El problema no era el 
amancebamiento liso y llano de los ministros, sino algo más sutil: 
la convivencia con mujeres vírgenes o viudas que habían hecho 
voto de celibato88. En otras palabras: no se prohíbe el matrimonio 
de los diáconos o los presbíteros, sino que se busca evitar tanto 
las murmuraciones como las ocasiones de pecado con personas 
o entre personas que asumieron el compromiso de celibato. Ya 
Cipriano abordaba esta cuestión en una carta, con motivo de la 
consulta de Pomponio:

[...] no consientan que las vírgenes cohabiten con los hombres, 
no hablo ya de dormir juntos, sino ni siquiera convivan, porque 
la debilidad del sexo y la fogosidad todavía de la edad deben ser 
frenadas por todos los medios y gobernada por nosotros, para 
que no se dé ocasión al diablo, que está al acecho y deseoso de 
ensañarse, para perjudicar89.

Es notable, además, cómo Cipriano logra expresar en una sola 
oración que el obrar virtuoso (o pecaminoso) está directamente 
relacionado con la carne (espacio) y el tiempo: «Nadie puede 
creerse seguro largo tiempo si está cerca el peligro»90. Pero 
como no bastaron las advertencias puntuales, hicieron falta 
pronunciamientos sinodales. Primero fue el concilio de Antioquía 

88 En griego sineísaktos, epeísaktos o agapeté; en latín subintroducta. Consúltese: P. 
L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, pp. 34-36.

89 Cipriano, Ep. 4,II.1, en Juan Antonio Gil Tamayo (ed.), Obras completas de san 
Cipriano de Cartago I, BAC, Madrid, 2013, p. 389. Pomponio había excomulgado a un 
diácono y a las vírgenes que reconocieron haber dormido con él en el mismo lecho 
reiteradas veces, aunque alegaran que habían permanecido íntegras.

90 Cipriano, Ep. 4,II,2: Nemo diu tutus est periculo proximus.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 231

(268), luego el de Ancira (314) y finalmente el de Nicea (325)91. 
Décadas más tarde Basilio tuvo que insistir en la cuestión, 
reprendiendo a Paregorio, uno de sus presbíteros, que daba largas 
en obedecer su orden de no convivir con mujeres: 

He leído tu carta con toda paciencia y me ha sorprendido que 
tú, que podrías justificarte tan breve y fácilmente ante nosotros 
en los puntos en cuestión, te atrevas a mantener la irregularidad 
denunciada y trates de remediar esta situación irremediable 
con largos discursos. No somos ni los primeros ni los únicos, 
Paregorio, que hemos promulgado la ley de que las mujeres no 
deben convivir con hombres. Lee el canon establecido por nuestros 
santos padres en el Sínodo de Nicea, que prohíbe expresamente 
la convivencia con mujeres que no sean parientes. La dignidad de 
una vida célibe reside precisamente en la renuncia a la convivencia 
con una mujer. Por lo tanto, quien sólo profesa el celibato con la 
boca, pero en la práctica hace lo que corresponde a los casados, 
busca evidentemente la dignidad de la virginidad sólo de nombre, 
ya que no se abstiene del deseo indecoroso92.

Basilio procura no acusar a Paregorio de fornicar, pero sí 
lo acusa de ser imprudente, desobediente y de no poder tomar 
distancia de la mujer en cuestión93. Igual o más severo se muestra 

91 Cf. D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early 
Christianity», pp. 411-414. Peter L’Huillier sostiene que el canon 33 del concilio 
de Elvira (306) es en realidad un agregado posterior; cf. The Church of  the Ancient 
Councils, p. 89 (nota 123). 

92 Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mauriner Ausgabe): An den Priester Pare-
gorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-2900/
versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.

93 «Por eso deberías haber aceptado nuestra propuesta, sobre todo porque dices 
estar libre de toda pasión sensual. No creo que un hombre de setenta años conviva 
apasionadamente con una mujer. Además, nuestra decisión no se basó en un hecho 
inadmisible, sino en las enseñanzas del apóstol, según las cuales no debemos dar 



232	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Jerónimo en una de sus cartas más célebres, cuando aconseja a 
Eustoquia, hija de Paula, acerca de la virginidad: 

Vergüenza me da hablar de ello: la cosa es lamentable, pero 
verdadera. ¿Por dónde se ha metido en las iglesias la peste de 
las “agapetas”? ¿De dónde viene ese nombre de esposas sin que 
medie casamiento? O mejor, ¿de dónde viene esa nueva clase de 
concubinas? Añadiré más: ¿De dónde esas rameras de un solo 
hombre? Conviven en la misma casa, en la misma alcoba, a veces 
también se acuestan en la misma cama, y si pensamos algo, nos 
llaman suspicaces. [...] A gentes de esta clase los reprende el Señor 
en los Proverbios de Salomón diciendo: ¿Puede uno meter fuego en su 
regazo sin que le ardan los vestidos? ¿O andar sobre las brasas sin que se le 
quemen los pies?94. 

La preocupación por esta costumbre depravada, que solía 
además presentarse como algo inocente, e incluso evangélico, 
continúa en Juan Crisóstomo, en el concilio Trullano (692) y en 
el II de Nicea (787)95. 

motivo de escándalo al hermano. Pero sabemos que lo que para algunos es normal, 
para otros es motivo de pecado. Por eso, siguiendo la ordenanza de los santos pa-
dres, te ordenamos que te separaras de la mujer. ¿Por qué, entonces, acusas al obis-
po y recuerdas una antigua enemistad? ¿Y por qué nos reprendes, como si fuéramos 
susceptibles a las calumnias, y no te reprendes a ti mismo, que no puedes evitar 
relacionarte con esa mujer? ¡Expúlsala de tu casa y envíala a un convento! Que esté 
con las vírgenes, y tú déjate servir por hombres, para que no se blasfeme el nombre 
de Dios por tu culpa. Mientras no lo hagas, las mil y mil palabras de tus cartas no te 
servirán de nada; más bien morirás como un moroso y tendrás que rendir cuentas 
al Señor por tu tibieza» (Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mauriner Ausgabe): An 
den Priester Paregorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unifr.ch/de/
works/cpg-2900/versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.). 

94 Jerónimo, Ep. 22,14 [A Eustoquia], en Epistolario, 219. Traducción corregida.
95 Trullo: canon 5;  Nicea II: cánones 18 y 22. Cf. P. L’Huillier, The Church of  the 

Ancient Councils, p. 35, 89.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 233

La sacramentalidad se revela aquí en el hecho de que la fe 
cristiana entraña una moral. Todo el Evangelio habla de ello, y 
muy claramente el apóstol Santiago en su conocida afirmación: 
«Muéstrame, si puedes, tu fe sin las obras. Yo, en cambio, por 
medio de las obras, te demostraré mi fe» (St 2,18). Nicea sintió la 
necesidad de poder ofrecer una palabra clara sobre asuntos que 
daban pie al escándalo, no sólo en el orden sexual o económico, 
sino también de sinodalidad episcopal, que supone caminar 
juntos en el respeto mutuo de las diversas jurisdicciones. 

6.  La vigencia de un legado (poco conocido)

Las decisiones de Nicea siguen siendo significativas, ante todo, 
por la teología en que se fundamentan. Los contextos cambian, 
pero las convicciones de fondo permanecen: lo creado por Dios 
es bueno, por eso la carne y el tiempo son una bendición; y la 
vida nueva en Cristo debe reflejarse en obras. Es importante 
sostener una comprensión de la realidad que perciba el orden 
sensible como transparencia del orden espiritual. Desde esta 
perspectiva sacramental, todo recibe una nueva densidad, incluso 
lo más insignificante. La fe cristiana no reniega de la materia, sino 
que la abraza desde Cristo, para que en Él encuentre su plenitud. 
Esta Buena Noticia debe ser anunciada una y otra vez, sobre todo 
en una época en que el gnosticismo vuelve a mostrar su fuerza 
de seducción96.

96 Cf. Congregación para la Doctrina de la Fe, Placuit Deo (2018); E. Romero 
Pose, La siembra de los Padres, Publicaciones de la Facultad de Teología «San Dáma-
so», Madrid, 2008, pp. 565-581: «La tentación de la gnosis ayer y hoy»; pp. 583-600: 
«Pensamiento teológico de san Ireneo de Lyon. El gnosticismo, madre de todas las 
sectas».



234	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Parece bueno concluir enumerando algunos casos del presente 
que muestran la actualidad de los cánones de Nicea. 

En lo referido a la carne, la ideología de género no percibe 
que el cuerpo sexuado sea, en cuanto tal, constitutivo de la 
identidad humana. Por eso intenta el cambio de sexo mediante 
intervenciones drásticas en la carne (mutilaciones o agregados) 
que contradicen la doctrina del canon 197. Tiene razón, entonces, 
Fabrice Hadjadj: la Iglesia es «el templo del Espíritu y se presenta 
cada vez más como la guardiana de la carne, del sexo, de la 
propia materia»98. Otro tanto cabría decir, sin duda en otro nivel, 
respecto de muchas cirugías estéticas no reparadoras. Por otra 
parte, convendría que el canon 20 fuera más conocido, ya que 
en muchos lugares los fieles no son conscientes del carácter 
simbólico de sus posturas en la liturgia; y si lo son, a menudo 
privilegian el sentir individual por sobre el sentir eclesial99. 

En lo referido al tiempo, se ha debilitado mucho la conciencia 
de la necesidad de un proceso reparador de la herida del pecado. 
Para muchos, todo el drama del pecado acaba con el perdón 
divino, sin duda fundamental, pero no suficiente para restablecer 
del todo la libertad perdida con la desobediencia. Esa lógica 

97 Cf. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, «Dignitas infinita: Declaración sobre la 
dignidad humana», 8 de agoto de 2024, nn.° 55-60.

98 F. Hadjadj, La suerte de haber nacido en nuestro tiempo, Rialp, Madrid, 2024, p. 34.
99 No parece casualidad que la Conferencia Episcopal de los Estados Unidos 

haya ofrecido en 2010 un recurso tendiente a subrayar la unidad de cuerpo y espí-
ritu en lo relativo a la oración: «Desde los primeros días de la Iglesia, esta postura 
[erguida] se ha entendido como la actitud de aquellos que han resucitado con Cristo 
y buscan las cosas de arriba. Cuando nos ponemos de pie para orar, asumimos nues-
tra plena estatura ante Dios, no con orgullo, sino con humilde gratitud por las cosas 
maravillosas que Dios ha hecho al crearnos y redimirnos a cada uno de nosotros» 
(United States Conference of  Catholic Bishops, «Praying with Body, Mind, and Voi-
ce» (Washington, D.C., 2010) en https://www.usccb.org/resources/praying-with-
body-mind-and-voice.pdf  [consulta 28 de agosto de 2025]).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 235

evidencia una mentalidad poco sensible a la naturaleza, cuya 
dinámica la gracia no anula, sino que asume respetuosamente100. 
Como se ve, no se trata de una cuestión menor, sino de uno de los 
meollos de la fe cristiana. De hecho, Cristo no redimió al género 
humano en un instante, sino recorriendo las distintas fases de la 
existencia humana. Y el misterio de su pasión, muerte y descenso 
a los infiernos muestra que Cristo salva al género humano 
cargando con el pecado hasta sus últimas consecuencias. Los 
cánones 11, 12, 13 y 14 nos recuerdan, por decirlo con el lenguaje 
de Trento, que no sólo existe la pena eterna, sino también la pena 
temporal101. Todo esto resulta crucial en el caso de pecados graves, 
y a nadie se le escapa el escándalo que significa –por ejemplo– 
que un ministro que haya abusado sexualmente de otros ejerza el 
ministerio sin un camino penitencial proporcionado.

En lo referido a las obras, Nicea sigue siendo actual en cuanto 
a no naturalizar los amancebamientos de los sacerdotes y a dejar 
que cada obispo decida en su diócesis lo que cree mejor, sin 
pretender inmiscuirse en otras jurisdicciones. El caso de no admitir 
unilateralmente en el propio territorio a quien fue excomulgado 
por su propio obispo da que pensar, sobre todo porque este año 
se dio una situación análoga de resonancia mundial: el obispo 
de Chicago (Blase Cupich) decidió distinguir con honores a un 

100 «[...] pertenece al proceso de la reconciliación la disponibilidad a la peniten-
cia, la disponibilidad a sufrir hasta el fondo por una culpa y a dejarse transformar. 
[...] Hoy debemos volver a aprender la capacidad de reconocer la culpa, debemos 
renunciar a la falsa convicción de que somos inocentes. Debemos aprender la capa-
cidad de hacer penitencia, de dejarnos transformar; de salir al encuentro del otro y 
de pedir a Dios que nos dé el valor y la fuerza para esa renovación. El hecho de que 
este sacramento en buena parte haya desaparecido de las costumbres existenciales 
de los cristianos es un síntoma de una pérdida de veracidad respecto a nosotros 
mismos y a Dios; una pérdida que pone en peligro nuestra humanidad y disminuye 
nuestra capacidad de paz» (Benedicto XVI, Discurso, 21 de diciembre de 2009).  

101 Cf. Concilio de Trento: Sesión 6°, Decreto sobre la justificación, Cap. XIV.



236	 ANDRÉS F. DI CIÓ

político (Richard Durbin) de la diócesis de Springfield, donde el 
obispo (Thomas Paprocki) le niega la eucaristía por su activismo 
pro-aborto (lo cual está dentro de sus facultades, según la 
Conferencia Episcopal de los Estados Unidos)102.

En resumen, los cánones de Nicea constituyen un valioso 
antecedente no sólo para la disciplina de la Iglesia, sino también 
para la reflexión dogmática. Y está claro que tiene sentido 
dedicarse a ellos para ganar perspectiva en relación a los desafíos 
del presente. Estas páginas pretenden contribuir al objetivo 
propuesto recientemente por David G. Hunter: «mostrar que los 
cánones del Concilio de Nicea merecen ser mejor conocidos y 
que ellos recompensan su examen minucioso»103.

Referencias bibliográficas

Achelis, H. (ed.). Hippolyt’s kleinere exegetische und homiletische Schriften 
[GCS 1.2.]. Hinrichs, Leipzig, 1897.

Alberigo, G., Ritter, A. M. y L. Abramowski, L. (eds.). Conciliorum 
Oecumicorum Generaliumque Decreta I: The oecumenical Councils. 
From Nicea I to Nicea II (325-387). Turnhout, Brepols, 2006.

Alfaro, J. «Cristo, Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento 
de Cristo Glorificado». Gregorianum, vol. 48, n.º 1 (1967), pp. 
5-27.

102 Cf. United States Conference of  Catholic Bishops, «Catholics in Political 
Life» (2004). El obispo de Springfield, Thomas Paprocki, señaló en un artículo 
que la decisión del cardenal Cupich no sólo va en contra de las orientaciones de 
la Conferencia Episcopal de Estados Unidos, sino también de lo asumido por la 
propia diócesis de Chicago: https://firstthings.com/sen-durbin-is-unfit-to-receive-
any-catholic-honor/

103 D. G. Hunter, «Ancient and Modern Questions», p. 179.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 237

Athénagore. Supplique au sujet des chrétiennes, Sources Chrétiennes 379. 
Cerf, Paris, 1992.

Basilio. Tratado del Espíritu Santo. Ciudad Nueva, Madrid, 2012.
Baus, K. et all. Handbuch der Kirchengeschichte II/2: Die Kirche in Ost 

und West von Chalkedon bis zum Frühmittelalter (451-700). Herder, 
Freiburg-Basel-Wien, 1975.

Berlanga, A. «Sacramentalidad: balance y pedagogía de un concepto 
en la Teología sacramentaria». Scripta Theologica, vol. 53 (2021), 
pp. 762-573.

Borobio, D. Reconciliación penitencial. Descleée de Brouwer, Bilbao, 
1990.

Brugues, J. L. «El arte de durar». Communio Arg., vol. 3, n.º 3 (1996), 
pp. 21-32.

Cavaller, F. M. Los principios del cristianismo. Una Teología Fundamental 
según Newman. Ágape, Buenos Aires, 2018.

Ciraulo, J. M. «The sacramental principle». Communio USA, vol. 50, 
n.º 1 (2023), pp. 67-111.

Claudel, P. Journal II. Gallimard, Paris, 1969. 
Claudel, P. Adieu, Japon! En Œuvres complètes XXI. Gallimard, Paris, 

1963.
Clemente de Alejandría. El pedagogo. Gredos, Madrid, 1998. 
Clemente de Alejandría. Stromata. Ciudad Nueva, Madrid, 1998.
Clerck, P. D. «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux IIIème 

et IVème siècles». Studia Patristica 20 (1989), pp. 352-374.
Comisión Teológica Internacional. «Jesucristo, Hijo de Dios, Salva-

dor. 1700° aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea (325-
2025)» (2025).

Comisión Teológica Internacional. «La reciprocidad entre fe y sacra-
mentos en la economía sacramental» (2019).

Comisión Teológica Internacional. «La sinodalidad en la vida y en la 
misión de la Iglesia» (2018).



238	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Congregación para la Doctrina de la Fe. «Placuit Deo» (2018).
Congar, Y. Un pueblo mesiánico. La Iglesia sacramento de salvación. Cristian-

dad, Madrid, 1976.
Crossland Hanson, R. P. «A note on Origen’s self-mutilation». Vigiliae 

Christianae, vol. 20 (1966), pp. 81-82.
Deutsche Bischofskonferenz, Katholischer Erwachsener-Katechismus, 

Bände I-II. Verband der Diözesen Deutschlands, Bonn, 1985-
1989.

Dicasterio para la Doctrina de la Fe. «Dignitas infinita: Declaración 
sobre la dignidad humana» (2024).

Eusebio de Cesarea. Historia Eclesiástica. BAC, Madrid, 2008. 
Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago I. BAC, 

Madrid, 2013.
Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago II.

BAC, Madrid, 2016.
Gilbert, P. Metafísica. La paciencia del ser. Sígueme, Salamanca, 2008. 
Granados J. y Larrú, J. de D. (eds.). La perspectiva sacramental. Didaska-

los, Madrid, 2017.
Grayland, J. «Standing, the Posture of  Participation in the Eucharistic 

Prayer». The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.º 3 (2004), 
pp. 336-350.

Guardini, R. Liturgische Bildung. Deutsches Quickbornhaus, Burg Ro-
thenfels am Main, 1923.

Guardini, R. Los sentidos y el conocimiento religioso. Cristiandad, Madrid, 
1965.

Guardini, R.  Los signos sagrados. ELE, Barcelona, 1965.
Guardini, R. Preparación para la celebración de la Santa Misa. San Pablo, 

Buenos Aires, 2008.  
Hadjadj, F. La suerte de haber nacido en nuestro tiempo. Rialp, Madrid, 

2024.
Hamman, A. La oración. Herder, Barcelona, 1967. 
Hartmann W. y Pennington, K.(eds.). The History of  Byzantine and 

Eastern Canon Law to 1500. The Catholic University of  Ameri-
ca Press, Washington, 2012.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 239

Hoffmann, N. Kreuz und Trinität. Zur Theologie der Sühne. Johannes, 
Einseideln, 1982.

Hunter, D. G. «Ancient and Modern Questions on the Canons of  the 
Council of  Nicaea I (325)». Annales Historiae Conciliorum, vol. 
53 (2023), pp. 159-180.

Hunter D. G. y otros (eds.). Encyclopedia of  Early Christianity. Brill, 
Leiden-Boston, 2024.

Jerónimo. Epistolario. BAC, Madrid, 1993.
Juan Crisóstomo. Homilías sobre la carta a los hebreos. Ciudad Nueva, 

Madrid, 2008.
Juan Crisóstomo. Comentario a los Gálatas. Ciudad Nueva, Madrid, 

1996. 
Juan Damasceno. Exposición de la fe. Ciudad Nueva, Madrid, 2003.
Kasper, W. Teología e Iglesia. Herder, Barcelona, 1989.
Kreider, A. La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el impe-

rio romano. Sígueme, Salamanca, 2017.
L’Huillier, P. The Church of  the Ancient Councils. The Disciplinary Work 

of  the First Four Ecumenical Councils. St. Vladimimir’s Seminary 
Press, Crestwood, 2000.

Ladaria, L. El Espíritu en Clemente Alejandrino: estudio teológico-antropológi-
co. UPCM, Madrid, 1980. 

Le Guillou, M.-J. «La sacramentalité de l’Église». La Maison-Dieu, vol. 
93 (1968), pp. 9-38.

Menke, K.-H. Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizismus. Frie-
drich Pustet, Regensburg, 20132.

Metzger, M. (trad.). Les constitutions apostoliques, Sources Chrétiennes 336. 
Cerf, Paris, 1987.

Newman, J. H. Apologia pro vita sua. Sheed and Ward, London, 1989.
Newman, J. H. Parochial and Plain Sermons. Ignatius, San Francisco, 

1997. 
Orbe, A. Teología de san Ireneo IV. BAC, Madrid, 1996.
Perșa, R. «Die Aktualität und Bedeutung der Kanones von Nizäa für 

die heutige theologische und ökumenische Debatte». Una sanc-
ta, vol. 79, n.º3 (2024), pp. 190-200.



240	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Poschmann, B. «Busse. B: Christlich». En Klauser, K. (ed), Reallexikon 
für Antike und Christentum II. Hiersemann, Stuttgart, 1954, pp. 
802-814.

Potz, R. «Nomokanon». En Kasper, W. y otros (eds.), Lexikon für 
Theologie und Kirche3. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2006, pp. 
896-897.

Rahner, K. «Para una teología del símbolo». En Escritos de teología IV. 
Taurus, Madrid, 1962, pp. 283-321.

Rahner, K. Sämtliche Werke 11. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2005.
Righetti, M. Manuale di Storia liturgica I. Ancora, Milano, 1964.
Roberts A. y Donaldson J. (eds.). The Ante-Nicene Fathers I: The Apos-

tolic Fathers – Justin Martyr – Irenaeus. Charles Scribner’s Sons, 
New York, 1913.

Romero Pose, E. La siembra de los Padres. Publicaciones de la Facultad 
de Teología «San Dámaso», Madrid, 2008. 

Ruiz Bueno, D.  (trad.). Actas de los Mártires. BAC, Madrid, 1968. 
Scheffczyk, L.  (ed.). Cristología y devoción a Cristo. Instituto Internacio-

nal del Corazón de Jesús, Bogotá, 1982.
Schmitz, H.-J. Die Bussbücher und die Bussdiziplin der Kirche. F. Kirchheim, 

Mainz, 1883.
Schmitz, H.-J. Die Bussbücher und das Kanonische Bussverfahren. L. 

Schwann, Düsseldorf, 1898. 
Simonetti, M. La crisi ariana del IV secolo. Institum Patristicum «Augus-

tinianum», Roma, 1975.
Söding, Th. «Kreuzerhöhung. Zur Deutung des Todes Jesu nach Jo-

hannes». Zeitschrift für Theologie und Kirche, vol. 103, n.º 1 (2006), 
pp. 2-25.

Speyr, A. von, La confesión. Saint John Publications, Madrid, 2025. 
Tertuliano. La paciencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2018.  
Tertuliano. La penitencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2011. 
Toth, P. «New questions on old answers: towards a critical edition of  

the “answers to the orthodox” of  Pseudo-Justin». The Journal 
of  Theological Studies, vol. 65, n.º 2 (2014), pp. 550-599.

Turner, C. H. (ed.). Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima 
canonum. Canonum et conciliorum graecorum interpretationes latinae 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 241

1,1,2: Nicaeni Concilii Praefationes Capitulas Symbolum Canones. E 
Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904.

Tzamalikos, P. The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, 
and Origenism in the Sixth Century. Brill, Leiden, 2012.

Vogel, C. Le pécheur et la pénitence dans l’Église ncienne. Cerf, Paris, 1983.
Weckwerth, A. «The Twenty Canons of  the Council of  Nicaea». En 

Kim, Y. R. (ed.), The Cambridge companion to the Council of  Nicaea. 
Cambridge University Press, Cambridge, 2021.





ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 243-278

Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
pistas para el estudio hagiográfico del 

«Concilio niceno de los 318 santos padres»

Exploring new Trinitarian horizons: clues for the 
hagiographic study of the «Nicene Council of the 

318 Holy Fathers»

Diego E. Arfuch 
Pontificia Università San Tommaso d’Aquino

Angelicum (Roma)
arfuchdiego@hotmail.com

Orcid: 0009-0008-8119-5466

Fecha de recepción: 26 de agosto de 2025
Fecha de aceptación: 5 de noviembre de 2025

Resumen: Se analiza la construcción simbólica y ritual de la cifra 
paradigmática de los «318 santos padres» del Concilio de Nicea, 
entendida como una forma de canonización colectiva que trasciende los 
hechos históricos. A través de una revisión de las fuentes oficiales y del 
dossier hagiográfico y de la construcción anti-hagiográfica, se estudia 
cómo esta cifra, más que un dato histórico preciso, se convirtió en un 
emblema de autoridad y ortodoxia. Se abordan tres ejes principales: la 
génesis del número 318 y la identificación de sus portadores; el proceso 



244	 DIEGO E. ARFUCH 

de canonización individual y colectiva, junto con la creación de figuras 
opositoras o «anti-héroes»; y la inserción litúrgica de la festividad de los 
318 santos padres. Este análisis quiere abrir nuevas pistas de investigación 
en fuentes históricas menos consideradas por la crítica histórica.

Palabras claves: Anti-hagiografía, Canonización colectiva, Concilio de 
Nicea, Hagiografía, Ortodoxia.

Abstract: The symbolic and ritual construction of  the paradigmatic 
figure of  the «318 Holy Fathers» of  the Council of  Nicaea is analyzed, 
understood as a form of  collective canonization that transcends 
historical facts. Through a review of  official sources, as well as the 
hagiographic and anti-hagiographic dossiers, the study explores how 
this number, rather than being a precise historical datum, became an 
emblem of  authority and orthodoxy. The analysis focuses on three 
main axes: the genesis of  the number 318 and the identification of  its 
bearers; the process of  individual and collective canonization, along 
with the creation of  opposing figures or «anti-heroes»; and the liturgical 
incorporation of  the feast of  the 318 Holy Fathers. This study aims to 
open new avenues of  research into historical sources that have been less 
examined by traditional historiography.

Keywords: Anti-hagiography, Collective Canonization, Council of  
Nicaea, Hagiography, Orthodoxy.

1.  Estudiar Nicea desde otras fuentes

El número paradigmático de los 318 padres que participaron 
en el Concilio de Nicea recibió, desde la Antigüedad, una 
suerte de canonización colectiva, un proceso simbólico y ritual que 
se refleja incluso en la liturgia. Esta «canonización colectiva» 
puede entenderse como la construcción de un conjunto de 
figuras ejemplares que representan y legitiman la autoridad del 
concilio más allá de su historicidad estricta. 



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 245

En torno al concilio se ha desarrollado, a lo largo de los siglos 
y en diversas regiones geográficas, una hagiografía específica y 
compleja1.

En estas páginas, nos proponemos destacar algunas proble-
máticas que plantea la investigación histórica y hagiográfica, y 
proponer ciertas líneas de lectura para un dossier que sigue siendo 
objeto de estudio y que constituye un antes y un después en la 
especulación trinitaria a inicios del siglo IV. En efecto, en muchos 
manuales de historia del cristianismo o de teología trinitaria 
aún está la idea de la historiografía clásica, muy polarizada, que 
presenta la controversia como una lucha tajante entre «buenos y 
malos», «ortodoxos y herejes»: Arrio y sus seguidores, que habrían 
negado la divinidad de Cristo, y Atanasio, que habría defendido 
heroicamente la fe ortodoxa. Sin embargo, estudios recientes han 
mostrado cómo esta narrativa fue construida de manera polémica 
y parcial, especialmente a partir de las obras de Atanasio, quien 
actuó simultáneamente como sujeto y objeto de su relato. Por 
ello, consideramos necesario ampliar el corpus analítico incluyendo 
no sólo documentos oficiales como cartas episcopales, símbolos 
de fe, cánones y decretos imperiales, sino también el dossier 
hagiográfico, es decir, la producción literaria que canoniza 
colectivamente a los padres del concilio y a sus opositores2.

1 Hemos presentado estas pistas de investigación en el simposio internacional Nicaea 
2025. Event, Contexto, Reception, 2-5 April 2025, Augustinianum-Angelicum, Rome.

2 S. Fernández, «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the Evidence 
towards the Next Centenary of  Nicaea (325-2025)», Studia Patristica CXXIII (2021), 
pp. 289-302. D. M. Gwynn, The Eusebians. The Polemic of  Athanasius of  Alexandria and 
the Construction of  the ‘Arian Controversy’, Oxford 2007. Una revisión de los hechos es 
presentada por E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di Nicea», Studia 
Patavina, vol. 61, n.º 2 (2024), pp. 219-241. Sobre el desarrollo de los símbolos-
credos: W. Kinzig, A History of  Early Christian Creeds, ed. De Gruyter, Berlin-Boston, 
2024. Un instrumento fundamental para el estudio de las fuentes inmediatamente 
precedentes, contemporáneas y posteriores al concilio de Nicea: S. Fernández, 
Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contemporáneas para el estudio del Concilio de Nicea (304-



246	 DIEGO E. ARFUCH 

Nuestro análisis se articula en tres momentos principales: 
primero, la reconstrucción crítica del número y la identidad de 
los participantes, junto con la génesis del número místico 318; 
segundo, el estudio del proceso de canonización individual y 
colectiva de esos padres, sus cultos específicos y la construcción 
de «anti-héroes» de la fe; y tercero, el examen de la «fiesta de los 
318 santos padres», su origen, su lugar en la tradición litúrgica 
y hagiográfica, así como su recepción en Occidente y el uso 
epigráfico y cultual de esta iconografía santoral.

2.  Primera parte: las listas

Disponemos de algunos testimonios directos e indirectos 
pertenecientes a distintos géneros literarios. En general, las 
fuentes muestran un marcado interés doctrinal por presentar 
una determinada versión de los acontecimientos; los actores y 
transmisores de los hechos son, a la vez, sujetos y objetos de 
las vicisitudes narradas. Este tipo de historiografía presenta el 
concilio como un nuevo Pentecostés. En las obras de Eusebio 
(Vita Const. III, 7) y Atanasio (Apologia secunda 7, 2) se enfatiza la 
universalidad del concilio y el carácter ecuménico de la asamblea. 
Según Rufino, el debate sobre el arrianismo despertó un interés 
generalizado, y presenta las sesiones del concilio como si fueran 
procedimientos judiciales, en los cuales los participantes podían 
presentar libelos o acusaciones contra obispos o sacerdotes3.

337), ed. Sígueme, 2025 (hay una versión inglesa y otra italiana de la misma obra). 
Y del mismo autor: Nicaea 325. Reassessing the Contemporary Sources, Brill-Schöningh 
2025, en donde realiza una novedosa revalorización del rol y el pensamiento de 
Eusebio de Cesarea en la controversia arriana.

3 Según Sozómeno, Constantino, al abrir la asamblea, ordenó que todos los 
documentos que se le habían presentado fueran quemados (cf. HE I, 17).



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 247

2.1.  El número de participantes

En diversas ocasiones, Atanasio menciona el número de 
asistentes, redondeándolo en torno a los 3004. El número 
exacto aún no se había fijado, y su cálculo era, en la práctica, 
una estimación o una amplificación simbólica. Hacia los años 
377-379, Jerónimo todavía hablaba de «trecenti et eo amplius 
episcopi» (trescientos obispos o incluso más)5. En torno al año 
381, Timoteo de Beirut cita en una carta de Atanasio a Joviano 
el número de 3006. Juan Crisóstomo, en un Sermón contra los judíos 
pronunciado en Antioquía hacia 386-387, menciona «trescientos 
obispos y muchos más»7.

Como ha mostrado Aubineau, el número se precisa con Hilario 
de Poitiers hacia 358-359 (De synodis 86, PL 10, 538B), quien no 
fue testigo ocular del concilio8. En el De synodis ya hace referencia 
a los 318 siervos de Abraham y repite este número en otra obra 
escrita en Oriente y publicada tras la muerte de Constancio II (3 
de noviembre de 361)9. No sabemos exactamente de dónde tomó 
Hilario este número, pero sus obras se difundieron rápidamente 
en Germania, la Galia y Bretaña. Por otro lado, el número 
simbólico fue aceptado también con rapidez en el ámbito griego: 

4 Cf. Apologia contra Arianos 1, 2 Opitz, Athanasus Werke, t. II-1, p. 87, 16 PG 
XXV, 249A; De decretis Nicaenae synodi 3, 1 Opitz t. II-1, p. 3, 2 PG XXV, 428C; His-
toria Arianorum ad monachos 66, PG XXV, 772B, 773B; De synodis 43, PG XXVI 768D.

5 Altercatio Luciferiani et Orthodoxi 20, PL XXIII, 174c.
6 Hist. Eccle. Fragm. 182, en H. Lietzmann, Apollinaris von Laodicea und seine Schule, 

t. I, Tubinga, 1904, p. 282.
7 Adv. Judaeos III, 3, PG XLVIII, 865D.
8 Cf. M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le nombre 

des pères au Concile de Nicée», Revue d’histoire ecclésiastique 61(1966), pp. 5-43.
9 «Anathema tibi trecenti decem et octo convenientes apud Nicaeam episcopi 

sunt… Ipse quoque pridem jam mortuus anatema tibi pater tuus est, cui Nicaena 
synodus fuit curae, quam tu falsis opinionibus imfamatam perturbas» (Liber contra 
Constantium imperatorem, 27, PL X, 602B).



248	 DIEGO E. ARFUCH 

Basilio lo conoce y lo emplea en una carta al obispo Bosporio (cf. 
Epistola LI, 2; PG XXXII, 389CD), texto fechado al inicio de su 
episcopado, hacia el año 370.

Aubineau habla del nacimiento de una leyenda que sigue una 
marcha triunfal, documentando casi un centenar de testimonios 
entre el siglo IV y comienzos del XII. Esto demuestra la estabili-
dad de una tradición. Las fórmulas utilizadas resumen el modelo 
historiográfico de la ortodoxia: «sabéis que los 318 Padres, reuni-
dos sin espíritu de contienda, no hablaron sin la acción del Espíri-
tu Santo», como afirma Basilio (Epistola CXIV, PG XXXII, 529A).

Epifanio de Salamina, en el Panarion (hacia 374-376), resume 
los hechos de la siguiente manera: «el emperador convocó un 
concilio ecuménico en el que los nombres de los 318 obispos nos 
han llegado; ellos anatematizaron la fe de Arrio en la ciudad de 
Nicea y confesaron esta fe ortodoxa de los Padres, que no debe 
desviarse ni a un lado ni al otro, transmitida por los apóstoles 
y los profetas» (Panarion 69, 11, 1). Casi contemporáneamente, 
Ambrosio recoge la tradición en su De fide ad Gratianum (378), 
dirigida al joven emperador, desarrollando el simbolismo 
del número místico de los 318: el nombre de Jesús y la cruz, 
defendidos por los guardianes de la fe reunidos en Nicea (cf. De 
fide, I, prol. 3; 5; XVIII, 121; PL LXVI, 528; 529; 556)10.

La profecía contenida en este número místico será citada 
incesantemente y ya se encuentra «canonizada» en el primer canon 
del Concilio de Constantinopla del 381: «no debe suprimirse la 
fe de los 318 Padres reunidos en Nicea de Bitinia». Incluso antes 
de Nicea, el Pseudo-Bernabé (cf. IX, 7), Clemente de Alejandría (cf. 
Stromata VI, XI, 84, 1; GCS t. LII, p. 473) y el Pseudo-Cipriano (cf. 
De Pascha computus X; CSEL t. III-3, p. 257), ya habían reflexionado 

10 Cf. J. Rivière, «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique chez 
saint Ambroise», Recherches de Théologie ancienne et médiévale VI (1934), pp. 349-367.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 249

sobre el simbolismo del número 318 como número místico, en 
referencia a la victoria de Abraham gracias a su fe en la cruz y en 
el nombre de Jesús. Puede afirmarse, por tanto, que este número 
representa la victoria contra la herejía: Cristo venciendo a los 
detractores de su divinidad11.

A partir del siglo IV se lleva a cabo un gran esfuerzo por «celebrar 
la victoria de Nicea» y, por tanto, por canonizar e idealizar todo lo 
relativo al tiempo heroico del concilio y del «santo emperador 
Constantino». Comienza así la incorporación de todos los au-
tores significativos del siglo IV. Fausto de Riez sitúa a Macedonio 
junto a Arrio en Nicea (cf. De Spiritu Sancto I, 1; CSEL XXI, 102); 
los sinaxarios mencionan entre los 318 Padres a Gregorio el Ilu-
minador (†331), a Nicolás de Mira (sinaxario jacobita, 6 de diciem-
bre, PO III, p. 422; también el sinaxario etiópico, PO XV, p. 706; ya 
Teodoro el Lector había interpolado su nombre)12, y a Efrén el 
Sirio. Los compiladores, con el fin de alcanzar el número sagrado, 
añaden a sus listas todas las personalidades disponibles.

Sozómeno (cf. HE VI, XI, 2) y Sócrates (cf. HE IV, XII, 11) 
afirman que el papa Liberio impuso a tres obispos orientales 
(Eustaquio de Sebaste, Silvano de Tarso y Teófilo de Castábala) 
«esta fe católica, definida en el santo Concilio de Nicea, bajo el 
beato Constantino, por los 318 obispos», cuando estos le presen-

11 Con la tau griega se indica el número 300 y con la iota-eta el 18. En el nom-
bre de los 318 (símbolo del nombre de Jesús y de la Cruz) o en las leyendas más 
ingenuas (como aquella de los 318 y 319 padres, cuando asistía el Padre, o el Hijo 
o el Espíritu Santo a la reunión), aparece la certeza de la intervención de Dios en la 
asamblea. Así lo expresa también Constantino (o el teólogo que habla en su nom-
bre) y lo transmite Sócrates (HE, I, 9, 24): «Lo que ha sido aprobado por trescientos 
obispos no es otra cosa que la opinión de Dios, sobre todo cuando el Espíritu San-
to, que habita en los pensamientos de hombres tan extraordinarios, los ha iluminado 
sobre el designio divino» (SCh 477, p. 123).

12 Cf. E. Honigmann, «La liste originale des Pères de Nicée», Byzantinische 
Zeitschrift 14 (1939), pp. 17-76 y p. 60.



250	 DIEGO E. ARFUCH 

taron las conclusiones de un sínodo celebrado en Asia Menor, 
en Lámpsaco (año 364, actual Lapseki). Roma tendrá interés en 
mostrar su papel en el concilio; por ello, se afirmará que la con-
vocatoria hecha por Constantino fue ex sententia sacerdotum. Según 
Rufo (antes de que el Sinaxario rinda homenaje al papa Silvestre), 
se dice cum eius consensu o, en una segunda versión, cum eius prae-
ceptu. En los círculos simaquianos proliferan varios apócrifos que 
buscan legitimar la celebración de un concilio romano destinado 
a confirmar las decisiones de Nicea13.

Una interpretación curiosa es ofrecida por Gelasio de Cízico, 
quien, siguiendo a Sócrates y citando una carta de Constantino, 
da una lectura original del número 318: de ellos, 300 eran orto-
doxos, mientras que 17 apoyaban a Arrio (entre ellos, Eusebio de 
Nicomedia, Teógnis de Nicea, Maris de Calcedonia, Teodoro de 
Heraclea, Menofante de Éfeso, Patrófilo de Escitópolis, Narciso 
de Neroniana, Teonas de Marmárica, Segundo de Ptolemaida, 
además de otros ocho cuyos nombres no se indican). El propio 
Arrio estaría incluido en el número 318, ya que ocasionalmente 
se presentaba en las sesiones conciliares (cf. HE II, VII, 42-44; 
GCS XXVIII, p. 54; PG LXXXV, 1241C-1244A).

El Concilio de Nicea será invocado como la expresión de la 
«fe de los 318 Padres» incluso por quienes rechazan cualquier 
desarrollo posterior, como Timoteo Eluro, quien afirma que casi 
el doble de padres en Calcedonia llegaron con el impío deseo de 
eclipsar a sus predecesores de Nicea (cf. Extraits de Timothée Aelure, 
PO XIII, pp. 204-205; 222; 224-225). También será invocado por 
otros como el inicio de un modelo interpretativo paradigmático, 
que autoriza una concatenación coherente de la teología orto-
doxa: la cadena se prolonga sin rupturas, como sostenía Nicéforo 
de Constantinopla (†828).

13 Cf. M. Aubineau, Les 318 serviteurs d’Abraham…, p. 42.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 251

2.2.  El problema de las listas de participantes

Pero aún permanece la pregunta: ¿cuántos fueron y quiénes 
fueron los participantes? Ha pasado más de un siglo desde que se 
inició el trabajo de reconstrucción de las listas de los participantes 
en el Concilio de Nicea. Se transmiten en numerosos manuscri-
tos y en diversas lenguas. Las distintas versiones fueron editadas 
en 1898 por Heinrich Gelzer, Heinrich Hilgenfeld y Otto Cuntz 
en Patrum Nicaenorum nomina Latine, Graece, Coptice, Syriace, Arabice, 
Armeniace, obra que aún hoy constituye el texto fundamental para 
el estudio de las listas conciliares de Nicea14.

En latín, existen múltiples listas agrupadas por Turner en su 
obra Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima (1899) en cin-
co familias. Los manuscritos más relevantes son los conocidos 
bajo el nombre de Collectio Dionysio-Hadriana, entregada por el 
papa Adriano I a Carlomagno en el año 774, que completa la 
colección elaborada por el monje Dionisio el Exiguo y difundida 
en Roma durante las primeras décadas del siglo VI. Las listas 
latinas presentan una variación en el número de nombres, que 
oscila entre 195 y 217. En griego, Gelzer publicó dos listas: una 
de 212 nombres atribuida a Teodoro el Lector (primera mitad del 
siglo VI), derivada de Sócrates Escolástico; y otra de 165 nom-
bres conservada en el códice Vaticano gr. 44 (cuya parte final está 

14 Esta edición pionera vio la luz en Stutgart-Leipzig, en 1898. Una nueva 
edición fue presentada por C. Markschies, Stuttgart, 1995. Remitimos también a: A. 
Wikenhauser, «Zur frage nache der Existenz von nizänischen Synodalprotokollen», 
F. J. Dölger (ed.), Konstantin der Grosse un seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum 
Konstantins-Jubiläum 1913 und zum goldenen Priesterjubiläum von Mgr. Dr. A. de Waal, 
Freiburg im Breisgau, 1913, pp. 122-125. V. Ruggeri, «The IV Century Greek Epis-
copal Lists in the Mardin Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)», Orientalia Christiana 
Analecta 59 (1993), pp. 315-356. Para un status quaestionis sobre las listas: S. Deste-
phen, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, t. 3: Prosopographie du diocèse d’Asie (325-
641), 2008, p. 20.



252	 DIEGO E. ARFUCH 

incompleta). En 1950, Ernst Honigmann publicó una tercera lis-
ta, esta vez de 301 nombres, conservada en el códice Vaticano gr. 
1587. En lengua copta se ha transmitido sólo una lista fragmen-
taria de 162 nombres, derivada también de la de Teodoro el Lec-
tor, y conservada en un manuscrito del Museo Borgia de Roma. 
En lengua siríaca, Gelzer recoge dos listas: una de 218 nombres, 
traducción de un original griego realizada en Hierápolis en los 
años 501/502. Esta lista estaba conservada en un monasterio de 
Nitria, en Egipto. La segunda lista, de 221 nombres, es atribuida 
a Abdisho bar Berika (†1318), arzobispo nestoriano de Nísibe, y 
en parte coincide con la de Teodoro el Lector. A estas se suman 
otras tres listas siríacas: una grecosiríaca de 227 nombres (Mar-
din Orth. 309), publicada por Kaufhold y Ruggieri en 1993; una 
lista de 222 nombres procedente de la Crónica de Miguel el Sirio; 
y una de 214 nombres atribuida a san Maruta de Mayferqat. En 
árabe existe sólo una lista de los obispos nicenos, compuesta por 
318 nombres, conservada en el manuscrito 1628 de la Biblioteca 
Bodleiana de la Universidad de Oxford. Esta versión larga deriva 
de la lista griega. Finalmente, en lengua armenia se conoce una 
lista de 211 nombres, incluida en la colección canónica compilada 
por el Catolicós armenio Juan III el Filósofo (717-728).

El estudio de estas listas es arduo. Ciertamente, es posible aún 
estudiar las listas previas a la fijación del número místico de los 
318, así como las posteriores. En la mayoría de los casos, sólo lle-
gamos a identificar nombres de ilustres desconocidos. La pérdida 
o desaparición de las actas (en el caso de que hayan existido) es 
irreparable. Un enfoque complementario consiste en agrupar los 
participantes según sus regiones geográficas, tal como también 
se hace en algunas listas. Esto puede ayudar a establecer un cono-
cimiento más preciso de las sedes más remotas y de la sucesión 
episcopal en ciertas iglesias. Los resultados que ofrece este enfo-
que para una mejor comprensión de la geografía eclesiástica de la 
Antigüedad son valiosos, aunque limitados.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 253

3.  Hacia los padres de Nicea «santos»

Otra posibilidad, sin duda más rica en términos de resultados, 
consiste en elaborar un dossier de santidad de los participantes 
que fueron efectivamente venerados y tuvieron un culto15. En 
este sentido, es necesario establecer primero las coordenadas ha-
giográficas, es decir, los elementos que definen el contexto tem-
poral16, espacial17 y cultural18 dentro del cual se desarrolla la vida 
de un santo o mártir. Estas coordenadas permiten contextualizar 
la historia del santo, destacando su relación con el entorno y su 
inserción en la tradición cristiana.

Una opción metodológica podría consistir en elaborar una 
lista de los santos conocidos. En este marco, se pueden iden-
tificar aspectos sumamente interesantes desde dos ángulos. El 

15 Para cuestiones de método hagiográfico remitimos a los estudios de: R. Ai-
grain, L’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Bloud et Gay, Paris 1953 (es 
muy útil la reedición con bibliografía actualizada por R. Godding, Société des Bol-
landistes, Bruxelles 2000); R. Grégoire, Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura 
agiografica, Monastero S. Silvestro Abate, Fabriano 1987.

16 Se refiere al período histórico en el que vivió el santo o mártir. Esto incluye 
las fechas de nacimiento, vida, sufrimiento y muerte, frecuentemente vinculadas a 
la persecución de los cristianos o a acontecimientos históricos significativos de la 
época. La coordenada temporal es crucial, ya que las hagiografías presentan ha-
bitualmente a los santos como figuras que trascienden el tiempo, pero que están 
siempre situadas en un contexto histórico específico.

17 Hace referencia a los lugares donde el santo vivió, predicó o sufrió. Esto 
puede incluir la ciudad o región de nacimiento, los sitios donde desarrolló su misión 
y el lugar de su martirio. La localización geográfica suele estar cargada de simbolis-
mo y puede ser determinante para la identificación de la santidad del individuo (por 
ejemplo, si el santo padeció en un lugar emblemático para la fe cristiana).

18 Refleja el contexto social, político y religioso en el que vivió el santo. Las 
hagiografías suelen incluir descripciones del entorno cultural, como la relación del 
santo con otros miembros de la Iglesia, las persecuciones que sufrió por parte de 
las autoridades civiles o religiosas, y cómo su vida refleja las tensiones religiosas de 
su tiempo (por ejemplo, luchas contra herejías o enfrentamientos con autoridades 
paganas).



254	 DIEGO E. ARFUCH 

primero sería el estudio de los obispos ‘santos’ conocidos que 
participaron en Nicea y de la hagiografía construida en torno 
a uno o varios de ellos, o en la que ellos mismos intervinieron 
activamente. Podemos pensar, por ejemplo, en Alejandro de Ale-
jandría, Atanasio, Espiridión de Tremitunte, Nicolás de Mira, Hi-
pacio de Gangra, Eustaquio de Antioquía, Pafnucio de Egipto, 
Osio de Córdoba, entre otros19. Mencionamos estos nombres 
por su carácter emblemático, y cada uno presenta un problema 
historiográfico particular. Alejandro de Alejandría y Atanasio 
representan una versión concreta de los acontecimientos: son al 
mismo tiempo sujetos y objetos del debate y de la construcción 
hagiográfica. En particular, Atanasio desempeñó un papel activo 
en dicha construcción: su Vita Antonii fue un valioso vehículo 
para transmitir sus ideas sobre la fe nicena20.

Lo que sorprende es que, al buscar el dossier hagiográfico de 
Alejandro, nos encontramos ante un casi «minimalismo hagiográ- 
fico»: su culto se reduce a una conmemoración litúrgica en el 

19 Alejandro de Alejandría: en las Acta Sanctorum (Februari III, p. 639-644) hay 
una reconstrucción de su vida con extractos de Eusebio, Sócrates, Gelasio y Te-
odoreto. Hay, además, un fragmento de la vida metafrástica de Atanasio, que cuenta 
la infancia de Atanasio y cómo Alejandro lo encontró bautizando válidamente en 
la playa. No hay una hagiografía desarrollada en torno a su persona. Se desconoce 
la fecha de su muerte. Para los coptos es celebrado el 22 o 23 pharmuthi (barnudah), 
es decir, abril; para los griegos su fiesta era el 18 de enero, para otros el 1 de abril 
o el 26 de febrero. Cf. Atanasio de Alejandría: Synax. Constantinop. Coll. 647, n. 21 
(BHG 183-186i; BHO 112-117). Espiridón de Tremitunte: Martyrologium Romanum, 
p. 558. Hipazio de Gangres (o de Cilicia): Martyrologium Romanum, p. 515; Synax. 
Constantinop. Coll. 233, n. 2, 222-224. Eustaquio de Antioquía: Acta SS. Iulii, IV, Am-
beres 1725, pp. 130-144; Synax. Constantinop. Coll. 480, 732, 917. BHG 644-644e. 
Pafnucio de Egipto: el Synaxario Alejandrino lo conmemora el 9 de febrero. Cf. BHG 
2330-2330a; BHO 839-840. Nicolás de Mira (Bari): cf. BHG 1347-1364z. Al cual 
nos referiremos en breve.

20 La historiografía actual reconsidera el rol, la calidad de las fuentes y las narra-
ciones hechas por los paladines de la ortodoxia. Remitimos a los recientes estudios 
de A. Martin, E. Prinzivalli y S. Fernández para la reconstrucción de los hechos.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 255

sinaxario de Constantinopla (celebrado el 22 o 23 de abril según 
los coptos, el 18 de enero en el calendario griego, y en Occidente 
el 26 de febrero)21. No existe un desarrollo legendario en torno 
al paladín de Nicea. Si bien se atestigua un culto, no encontra-
mos otros elementos propios del «maximalismo hagiográfico» 
(escritos como vitae, passiones, leyendas; ni reliquias o santuarios). 
Habrá que esperar a Atanasio, «columna de la iglesia», «padre de 
la ortodoxia» -como lo llama la hagiografía- cuyo culto representa 
un momento culminante en la hagiografía nicena. De hecho, es 
uno de los primeros obispos no mártires en ser venerados, y su 
figura recorre la historia del cristianismo. La memoria de su «gran 
y apostólica alma», como la definía san Basilio (cf. Epistola 80, PG 
32, 456B), fue objeto de veneración y de una riquísima produc-
ción hagiográfica (en diversos sinaxarios orientales, el Martirologio, 
Meneos, vitae, epítomes, iglesias consagradas a él, reliquias y su trans-
latio, así como en la iconografía, como por ejemplo en Roma, en 
un fresco del siglo VIII ubicado en la nave izquierda de la iglesia 
de Santa María Antigua, donde aparece entre san Epifanio y san 
Nicolás)22.

Espiridón plantea otro problema. El santo pastor de Tremitunte, 
en Chipre, que había firmado las conclusiones del Concilio de 
Sérdica enviadas por Atanasio, aparece como un taumaturgo y 
modelo de santidad en las Historias eclesiásticas, pero no figura en 
las listas de participantes del Concilio de Nicea. Sin embargo, la 
hagiografía de Espiridón ciertamente lo presenta como asistente 
al Concilio ecuménico23. La duda es: ¿Espiridón confiere autori-

21 Cf. Bibliotheca sanctorum, vol. 1, pp. 768-770.
22 Cf. D. Stiernon, Atanasio, Bibliotheca Sanctorum, vol. 2 (1962), pp. 521-547 y W. De 

Grüneisen, Sainte-Marie-Antique, Roma 1911, tav. Icon. XXI-A, fig. 76, pp. 510-511.
23 Hemos estudiado esta cuestión en: D. Arfuch, Hagiographica et dogmatica Cypria. 

Estudio sobre el cristianismo chipriota del siglo V al VII en la consolidación de la autocefalía, 
Nerbini-Augustinianum SEA 158, Roma 2020, pp. 52-54 y pp.109-112.



256	 DIEGO E. ARFUCH 

dad a Nicea? ¿Por qué las fuentes lo presentan como uno de los 
santos padres ortodoxos anti-arrianos? ¿Sería demasiado banal 
pensar que la resistencia que suscitaba el homoousios niceno debía 
ser sostenida por personajes santos y carismáticos? La misma 
pregunta podría aplicarse al caso de san Pafnucio de Egipto, otro 
santo popular y que despertaba adhesión indiscutida como uno 
de los protagonistas del monacato egipcio.

Otro punto crítico en la historiografía es la participación de 
Nicolás de Mira o de Bari. El carismático santo, cuyo dossier 
hagiográfico es uno de los más ricos del Oriente cristiano, ha sus-
citado un notable interés y ha dividido a los historiadores entre 
quienes postulan su participación en el concilio del 325 y quienes 
consideran imposible tal asistencia. La duda en este caso sería: 
¿Nicea confiere autoridad a Nicolás, o es Nicolás quien la otorga 
a Nicea? El problema radica en que la vida (o vidas) de Nicolás 
son tardías, y el origen de su culto se remonta al siglo VI, cuando 
asistimos a un proceso de reescritura hagiográfica, en el que el 
interés principal parece ser aumentar las listas de los participantes 
del concilio24.

Una vez establecidos los posibles participantes canonizados 
como santos, el camino a seguir puede ser el estudio del dossier 
hagiográfico de cada uno de ellos, atendiendo a su irradiación 
cultual, geográfica, literaria y teológica. Los resultados de esta in-
vestigación pueden ofrecer aportes valiosos en distintos niveles: 
permiten comprender cómo se percibía Nicea en la época del 
hagiógrafo o del santo venerado, cómo fue recibida a nivel popu-
lar (e incluso monástico) en los diversos contextos de circulación 
de los textos sobre el Concilio. En otras palabras, permiten ob-

24 Cf. G. Cioffari, «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra filo-
logía, storia e agiografia», Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP. Domenicani, vol. 4, n.º 
3 (2018), pp. 7-80.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 257

servar cómo se divulgaban las problemáticas del arrianismo, del 
homoousios, de la doctrina del Logos, del monarquianismo, y de las 
posiciones de los llamados «ortodoxos», así como la sucesión de 
sutilezas teológicas expresadas y debatidas en sínodos, símbolos, 
epístolas, etc.

3.1.  La anti-hagiografía

Pero también podemos considerar otro camino muy común en 
la retórica antigua, que podríamos denominar anti-hagiografía. Se 
trata, por así decirlo, del reverso de la medalla hagiográfica: a través 
de la narración de las vidas o muertes de figuras opuestas a los 
valores cristianos, pone en evidencia las virtudes contrarias a las 
de la fe. En lugar de exaltar los sacrificios y la moral ejemplar de 
los santos, la anti-hagiografía se centra en los vicios y defectos de 
aquellos que se oponen a la fe o a la moral cristiana. Este tipo de 
literatura describe la arrogancia, la temeridad, la audacia destructi-
va, la maldad, el odio y la perfidia como rasgos dominantes de los 
perseguidores o de quienes, con sus acciones, traicionan los prin-
cipios fundamentales del cristianismo. Así como las hagiografías 
glorifican el sacrificio y la virtud, las anti-hagiografías hacen lo 
propio con la condena y el deshonor, retratando a los malhechores 
y opresores no sólo como figuras corruptas, sino como ejemplos 
de la perversidad contra la cual lucha el cristianismo.

El objetivo de la anti-hagiografía es, por tanto, mostrar la fra-
gilidad y la decadencia moral de los perseguidores, destacando la 
justicia divina que, tarde o temprano, alcanza a los responsables 
del mal. A través de estas narraciones se busca desmontar la 
imagen glorificada de los opresores, presentándolos en situa-
ciones de humillación y fracaso como castigo merecido por su 
enfrentamiento con los valores cristianos. De esta manera, este 
género literario no sólo contrapone el bien y el mal desde una 



258	 DIEGO E. ARFUCH 

perspectiva teológica, sino que también invita a reflexionar sobre 
el destino de quienes abrazan el vicio en lugar de las virtudes cris-
tianas, y sobre cómo la moral cristiana concibe la justicia como 
un principio que inevitablemente prevalecerá sobre la corrup-
ción. En este sentido, Arrio, Eusebio de Nicomedia, Patrófilo de 
Escitópolis y otros personajes defensores de la doctrina arriana 
o aliados de sus seguidores, fueron objeto del proceso típico de 
construcción hagiográfica inversa: para exaltar a un mártir o a un 
santo, es necesario oscurecer a su antagonista25.

Este enfoque puede abrir grandes líneas de investigación. Por 
razones de brevedad, presento concisamente dos testimonios 
significativos sobre la muerte de Arrio: uno de finales del siglo 
IV y otro del siglo X, a saber, Epifanio de Salamina y Severo de 
Aschmounain.

25 En obras como De Mortibus Persecutorum de Lactancio, Historia Ecclesiástica de 
Eusebio de Cesarea, Apología de Tertuliano y El Martirio de Policarpo, los persegui-
dores de los cristianos son presentados de manera despectiva, destacando sus vicios 
y la justicia divina que los alcanza. Lactancio describe la muerte humillante de em-
peradores como Diocleciano y Maximiano, mostrando cómo su crueldad hacia los 
cristianos los conduce a un destino de sufrimiento y desesperación. Eusebio retrata 
a Nerón como un emperador depravado y malvado, cuya caída refleja la justicia 
que Dios impone a los opresores. Tertuliano denuncia la maldad y la hipocresía de 
los gobernantes romanos que persiguen a los cristianos, mientras que El Martirio 
de Policarpo contrapone la arrogancia y la violencia del procónsul con la serenidad 
y la dignidad del mártir. Estos textos subrayan el contraste entre los vicios de los 
perseguidores, como el orgullo y la perfidia, y las virtudes cristianas, presentando 
la muerte de los opresores como un castigo merecido por su maldad. De Mortibus 
Persecutorum relata la muerte de los emperadores romanos que persiguieron a los 
cristianos, en particular aquellos que llevaron a cabo persecuciones severas, como 
Diocleciano. Lactancio utiliza estos relatos sobre la muerte de los perseguidores 
para ilustrar la justicia divina, mostrando cómo quienes intentaron destruir la fe cris-
tiana recibieron castigos terribles. Así, la obra refleja un enfoque de anti-hagiografía, 
en el cual no se glorifica a los perseguidos, sino que se pone de manifiesto el castigo 
infligido a los perseguidores, como una forma de vindicación. Cf. Lattanzio, Come 
muoiono i persecutori, ed. M. Spinelli, Roma, Città Nuova 2004.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 259

Epifanio, en el segundo libro del Panarion, en su implacable 
lucha contra los herejes, nos ofrece una versión muy particular de 
los hechos, coherente con su finalidad: la ortodoxia triunfa fácil-
mente sobre los errores diabólicos. «Un espíritu satánico -como 
dice la Escritura- se introdujo en Arrio», cuya herejía, afirma, per-
dura aún en su tiempo. La fe de Arrio es calificada como una «fe 
delirante, más aún, una falta de fe o, mejor, una mala fe». Epifanio 
presenta la doctrina arriana como «el veneno de sus expresiones 
blasfemas» (Pan. 7, 1). La actividad de Arrio es constantemente 
denunciada: «fomentaba en secreto su complot contra la Iglesia» 
(Pan. 9, 2)26.

Constantino escribe una carta a Arrio en la cual le expresa que:

un mal intérprete es, propiamente, una imagen y representación 
del diablo. [...] Tras una larga refutación basada en las divinas 
Escrituras, añadió también un verso de Homero, dirigiéndoselo 
al hereje a modo de severa recriminación. He considerado opor-
tuno reproducirlo aquí: “¡Vamos, Ares Ario, hacen falta escudos! 
Pero tú, por favor, no lo hagas. Al menos que te contenga la 
amistad de Afrodita” (Pan. 9, 4).

La autenticidad de este pasaje y de la carta ha sido puesta en 
duda, pero lo que aquí nos interesa es que, según la versión de 
Epifanio, el juego de palabras Ares-Areie resulta útil para reducir 
a Arrio a una doctrina alineada con las divinidades paganas. Así 
como Ares era el dios de la guerra, Arrio habría introducido el 
conflicto dentro de la Iglesia. Se narra la muerte de Arrio, quien 
estaba conspirando junto a Eusebio de Nicomedia para convocar 
un concilio en Constantinopla y convencer al emperador de que 

26 Epifanio di Salamina, Panarion (Libro secondo), ed. G. Pini, Morcelliana, 
Brescia 2016. 



260	 DIEGO E. ARFUCH 

lo respaldara. El obispo de la ciudad, Alejandro de Constantino-
pla, al conocer esta amenaza:

pasó un día y una noche enteros llorando y afligiéndose, orando 
a Dios para que tomara su alma y no permitiera que se con-
taminara por el contacto con Arrio, o bien que realizara algún 
milagro; y así fue. En efecto, Arrio, durante la noche, salió para 
satisfacer una necesidad corporal urgente, llegó a la letrina y se 
sentó: fue hallado jadeando y sin vida; se lo encontró allí, exha-
lando en ese lugar maloliente sus excrementos, del mismo modo 
que había difundido impuras doctrinas de fe (Pan. 10, 3).

Epifanio hace morir a Arrio antes del Concilio de Nicea con 
una intención claramente anti-hagiográfica; en otras palabras, la 
historia está al servicio de una construcción inversa a la hagiografía. 
De hecho, el relato del concilio prosigue con tonos de irenismo:

después de estos hechos, el emperador, que había puesto todo su 
empeño en favor de la Iglesia, debido a las ya numerosas divisiones 
entre sus miembros y a los cismas que se producían en su interior, 
convocó un concilio ecuménico con la participación de 318 obis-
pos, cuyos nombres aún conocemos hoy. En la ciudad de Nicea, 
ellos excomulgaron la doctrina de Arrio y confirmaron, mediante 
una confesión común, la fe ortodoxa de los padres, transmitida sin 
alteración por los apóstoles y los profetas (Pan. 11, 1).

Inmediatamente después, sigue una exposición muy abreviada 
de los acontecimientos y decisiones del concilio (como la fecha 
de la Pascua), presentando el conflicto arriano como una cuestión 
ya resuelta27. Al final de su presentación sobre Nicea, Epifanio re-

27 Como lo nota justamente E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di 
Nicea», pp. 219-241, aquí p. 223.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 261

toma la anti-hagiografía sobre Arrio: «Nuestro Arrio, entonces, 
fue inspirado por una fuerza diabólica y, arrastrado por la impru-
dencia de un lenguaje sin freno, alzó su lengua contra su Señor» 
(Pan. 12, 1), y expone la doctrina arriana en una clave fuertemente 
subordinacionista, siguiendo la exégesis de Proverbios 8, 22-25: 
«El Señor me creó como principio de sus caminos». Epifanio 
parece encontrarse en una posición comprometida, ya que por 
un lado presenta la muerte vergonzosa de Arrio como un castigo 
divino y la rápida resolución del conflicto en Nicea, pero luego 
se ve obligado a dedicar largos pasajes a las polémicas políticas y 
dogmáticas en torno a las decisiones tomadas en el concilio y a la 
interpretación de innumerables pasajes bíblicos de considerable 
extensión, lo que muestra claramente que el conflicto arriano no 
se resolvió de forma tan sencilla (13-80).

La presentación de la muerte de Arrio nos sitúa en el con-
texto de la anti-hagiografía: el relato describe un castigo divino 
que golpea al perseguidor de la fe, Arrio. El texto contrapone las 
virtudes de Alejandro de Constantinopla (profundamente angus-
tiado ante la amenaza representada por Arrio) con la humillación 
de la muerte de este último. En lugar de exaltar la figura del perse-
guido o del oprimido, como es típico en una hagiografía, aquí se 
presenta la muerte de Arrio de manera grotesca, casi vengativa, 
como si la justicia divina se manifestara de manera cruel pero 
justa ante el error del hereje. Alejandro se muestra profunda-
mente turbado, llorando y rogando a Dios para que su alma no 
se vea contaminada por el contacto con Arrio, cuyo pensamiento 
herético lo aterrorizaba. No busca una venganza personal, sino 
una intervención divina que lo libre de la «contaminación». Esto 
refleja el temor reverente y la pureza de Alejandro frente a la 
corrupción representada por Arrio.

Sin embargo, la muerte del heresiarca es descrita de forma 
humillante y ridícula: Arrio, el hombre que intentó corromper la 



262	 DIEGO E. ARFUCH 

fe cristiana, muere en una situación física degradante. La escena 
en la que muere sentado en la letrina, expulsando sus excremen-
tos, tiene una fuerte carga irónica: quien pretendía distorsionar 
las enseñanzas de Cristo termina de manera repugnante, como 
si el castigo divino lo obligara a expiar sus actos mediante la más 
elemental de las humillaciones. Además, la imagen de Arrio como 
propagador de «doctrinas impuras», hallado finalmente en un es-
tado igualmente impuro, refuerza la idea de que su muerte 
constituye una manifestación de la justicia celestial.

Esta visión de la muerte de Arrio no sólo lo priva de toda 
dignidad o heroicidad, sino que lo presenta como un anti-santo, 
cuya caída está marcada por la repulsión y la descomposición, 
tanto física como moral. Mientras que en una hagiografía tradi-
cional la muerte de un mártir se concibe como una transición 
hacia la gloria, en esta anti-hagiografía la muerte del heresiarca se 
transforma en un acto de justicia moral, una advertencia contra 
la falsedad y el error de quienes pretenden imponer doctrinas 
corrompidas.

El otro ejemplo notable es el de Severo, obispo de 
Aschmounaïn, principal representante de la Iglesia copta jacobita 
durante el siglo X. Fue uno de los primeros autores coptos en 
escribir en lengua árabe. En su Historia de los concilios, presenta los 
hechos desde una lectura teológico-salvífica, comenzando con 
el llamado y la obediencia de Abraham y el Éxodo de Egipto, 
pasando por los profetas hasta la llegada del Hijo del Hombre. 
En el segundo capítulo, expone la causa del concilio de forma 
sorprendente:

la paz no había dejado de extenderse a todos los pueblos, la bue-
na armonía y la concordia eran generales, tanto que «el león y 
el lobo se alimentaban del mismo alimento», «la pantera y los 
ciervos dormían en el mismo lugar», hasta que un hombre de la 
ciudad de Alejandría, llamado Arrio, que tomó en sus manos la 



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 263

causa de la herejía, [...] pronunció conceptos engañosos y ofreció 
interpretaciones erróneas; a sus propios ojos se consideraba un 
sabio: pretendía que el Verbo de Dios, por medio del cual existen 
el cielo y la tierra, había sido creado, y que la sabiduría que ha 
puesto orden en las criaturas y las ha delimitado según su natu-
raleza, también había sido creada28.

A siglos de distancia, las posiciones aparecen estereotipadas, 
pero se percibe el reflejo de una controversia interna dentro del 
clero alejandrino. Lo interesante es que sitúa el inicio de la dispu-
ta bajo el episcopado de «Pedro el Mártir, obispo de Alejandría». 
Es el «gran doctor» Pedro quien prohibió y advirtió que era el de-
monio quien hablaba por boca de Arrio. Pedro tuvo una visión:

El Señor Jesús se le presentó con un manto rasgado. Pedro le pre-
guntó: “Señor, ¿quién ha rasgado tu manto?”. Y él le respondió: 
“Ha sido Arrio quien lo ha rasgado”, y le ordenó que no lo re-
cibiera en la iglesia ni lo admitiera en la asamblea de los fieles. 
Pedro comunicó esta recomendación a sus discípulos Aquilas y 
al presbítero Alejandro29.

Según Severo, la llegada de Diocleciano, «el maldito», con su 
persecución, buscaba matar al santo Pedro, ya que en sus escritos 
había atacado el culto a los ídolos. «El primero en dar testimonio 
de su fe fue Timoteo, obispo de Roma, y el último fue el virtuoso 
Pedro, obispo de Alejandría». Tras el martirio de Pedro, Aqui-
las le sucedió en la sede episcopal sobre «la cátedra del apóstol 
Marcos». Arrio multiplicó sus súplicas para ser admitido. Aquilas 
aceptó, y de hecho, «su episcopado no duró mucho tiempo», sólo 

28 Sévère Ibn Al-Moquaffa’, Histoire des conciles, eds. L. Leroy ; S. Grébaut, PO 29 
(6.4), Brepols 1971, capítulo II, p. 478.

29 Cap. II, p. 480.



264	 DIEGO E. ARFUCH 

tres meses. «El anciano Alejandro le sucedió en la dignidad 
sacerdotal», «Arrio lo maldijo y continuó difundiendo su doctrina 
hasta los confines del mundo».

El capítulo III comienza con el elogio de Elena, «mujer piadosa 
y santa», y con la historia de la visión de Constantino antes de la 
batalla que lo transformó en emperador. En la pluma de Severo, 
cuando Constantino escuchó la doctrina de Arrio, convocó «una 
reunión general de obispos de todas las provincias»; asistieron 
«318 obispos reunidos en la ciudad de Nicea, en la provincia de 
Bitinia, en Asia, el día 17 de Harizan, en el año 637 de la era 
del rey Alejandro, 296 años después de la Ascensión de Nuestro 
Señor Jesucristo»30.

Elías-Ali ben-Obeid, obispo nestoriano de Damasco, afirmó 
que «fueron dos mil ochocientos cuarenta y ocho. Es una afir-
mación que no se encuentra en ningún otro libro, y yo no he 
encontrado ningún sabio que la haya transmitido de ese modo, a 
pesar de los numerosos detalles que ofrece y del relato pormeno-
rizado que presenta. No se menciona el número en absoluto», 
[...] «una prueba de su falsedad es que no encontramos ninguna 
alusión a un concilio distinto del de los 318». Severo muestra su 
preocupación por esos rumores que circulaban entre los fieles, 
pues, si realmente hubieran participado 2848 obispos y sólo 318 
hubieran sostenido la doctrina de Nicea, estos habrían constituido 
un grupo minoritario. Posteriormente, Severo aborda brevemente 
las diferencias en torno a las fechas del concilio (mes de julio 
o agosto, Harizan o Tamouz) y pasa a considerar las listas, los 
nombres y las ciudades de los participantes, reconociendo que de 
la mayoría ya no sabemos quiénes eran ni cuáles eran sus respec-
tivas sedes31.

30 Cap. II, pp. 483-484.
31 Cap. III, pp. 485-487.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 265

La lista está dividida por regiones, comenzando con Egipto, 
que cuenta con 15 participantes cuyas sedes, en tiempos de Seve-
ro, ya existían o habían sido destruidas y desaparecidas. Propor-
ciona el nombre y la sede de «19 de Palestina», «12 de Fenicia» 
y luego 8 de «otras provincias». «Se dice que Tomás, obispo de 
Mar’ach, estuvo presente en el concilio» y que:

sufrió un terrible suplicio por parte de los herejes, quienes le 
cortaron 25 partes del cuerpo. Pero no he podido verificar este 
hecho ni he encontrado ninguna mención en los anales eclesiásti-
cos ni en los Actos de los concilios. Quizá el autor lo encontró 
en los anales de la Iglesia de Oriente. Puedo, si quiero, demostrar 
que se trata de un error; la prueba de la falsedad de esta afir-
mación consiste en que los arrianos no tenían ningún poder ni 
influencia antes del Concilio de Nicea, no podían encarcelar a 
los obispos ni hacerles daño en ese período, porque eran apenas 
un puñado de personas. Sin embargo, su poder se fortaleció un 
poco después del Concilio, cuando murió el piadoso Constanti-
no y Constancio ascendió al trono, así como bajo el reinado del 
emperador Valente. Alejandro murió y Atanasio le sucedió32.

El relato retoma a los participantes, pero dado que los números 
no llegan a 318: «El número total de obispos de Occidente, es 
decir Egipto, Roma, Armenia siríaca, África y otras provincias 
que tomaron parte en este concilio fue de 224, mientras que los 
obispos orientales sumaban un total de 94»33. En el capítulo V se 
describe el desarrollo de la reunión presidida por Constantino:

cuando tomaban posesión de sus sedes, el número habitual era 
de 319 y cuando se retiraban eran 318. Examinaron la causa de 

32 Cap. IV, pp. 489-491.
33 Cap. IV, p. 491.



266	 DIEGO E. ARFUCH 

Arrio y concluyeron que se había apartado de los caminos de 
la verdad. Había estudiado los libros de Armhatis34 y seguido su 
doctrina, había introducido un lenguaje nuevo y una religión in-
ventada, pretendiendo que el Hijo de Dios, que es la figura de su 
sustancia y su imagen eterna, fuera una criatura y que hubo un 
tiempo en que él no existía35.

Tras el relato de la doctrina impía de Arrio, que hacía del Hijo 
y del Espíritu Santo dos criaturas, y el comentario a los cánones 
bajo las fórmulas habituales, se presenta la muerte de Arrio con 
algunas variantes36. El emperador pidió a Alejandro que acogiera 
a Arrio en su comunidad. Alejandro:

le respondió que se ajustaría a lo que se le pidiera el domingo 
siguiente: cuando fuésemos a la Iglesia de Dios y regresásemos a 
su servicio, oraríamos para saber si quería acoger a ese hombre, 
y le pediríamos que nos diera una señal a nosotros que somos 
sus servidores. Cuando llegó la hora de la oración, el venerable 
obispo Alejandro entró en el Santo de los Santos rodeado de 
sacerdotes, y no cesaba de humillarse ante Dios e invocarlo para 
que revelara la cuestión de Arrio. Al llegar el momento de leer el 
Evangelio, Arrio se preparó para mezclarse con los sacerdotes y 

34 En la versión en etíope de la Historia de los concilios, el texto transmite Argenes, lo 
que remite ciertamente a Orígenes. Arrio, además, habría «leído los libros de Platón 
sobre la anterioridad del Padre de todo al Creador. Profesó esta fe manifiestamente 
cuando hubo estudiado Platón y adoptó su sistema». Versión etiópica: PO 29, cap. 
V, p. 630. De más está recordar la influencia del medio-platonismo en la obra y exége-
sis de Orígenes. Esta presentación anti-hagiográfica de la escuela origeniana va en la 
línea de la interpretación de Samuel Fernández, en las obras ya mencionadas, sobre 
el conflicto arriano en el seno de la tradición alejandrina.

35 Cap. V, pp. 492-493.
36 En etíope la versión de los hechos es mucho más breve, concentrándose en 

las diferencias entre la formulación de los artículos del credo y en la versión de los 
adversarios: el autor los cataloga de «nestorianos».



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 267

hacer con ellos las oblaciones, pero sintió dolores en las entrañas y 
problemas intestinales; salió para ir a los lugares apropiados, pero 
sus entrañas y todo lo que había en su vientre cayeron al suelo, y 
quedó rígido, muerto. Cuando llegó la hora del sacrificio, el obis-
po lo buscó y no lo encontró. Envió a buscarlo y lo encontraron 
en el estado que hemos descrito. Tal fue el castigo extraordinario 
que lo golpeó y la maldad vengativa que lo devoró. La asamblea 
agradeció al Creador haber presenciado el castigo que golpeó al 
impostor debido a su deslealtad y sus malas intenciones, y que 
había manifestado la obediencia oculta y el mal hecho en el nom-
bre de Dios. El Teólogo transmite el castigo que golpeó a Arrio 
y dice en su homilía a los egipcios: “Las oraciones del sacerdote 
puro destruyeron al sacerdote desafortunado, y la invocación del 
piadoso prelado destruyó al sacerdote mentiroso”37.

Entre la muerte de Arrio presentada por Epifanio y la narrada 
y transmitida por Severo existen diferencias elocuentes. Severo 
interpreta al obispo Alejandro como si fuera el Alejandrino y no 
el homónimo obispo de Constantinopla. Para Severo, Arrio so-
brevive al concilio y busca ser readmitido en la iglesia de Ale-
jandría; por ello sitúa su muerte en un ámbito cultual. Con el 
paso de los siglos, el recurso anti-hagiográfico se vuelve aún más 
elocuente y enriquecido, pues, al celebrarse los santos misterios, 
se produce su trágico desenlace. Lo que permanece claro es que, 
pese al paso del tiempo, la polarización y problemática dentro 
del clero alejandrino se mantiene; así, Pedro, Aquilas y Alejandro 
están en conflicto directo con Arrio, conflicto que no es sólo 
teológico, sino también una lucha de fuerzas y popularidad den-
tro de la comunidad de la capital egipcia.

El abundante y perdido material, especialmente desde la parte 
arriana, y la correspondencia entre obispos previa a Nicea no nos 

37 Cap. V, pp. 499-500.



268	 DIEGO E. ARFUCH 

permiten comprender cómo se desarrollaban los acontecimientos, 
pero en los textos hagiográficos posteriores se encuentran alu-
siones y tópicos que podrían sugerir fragmentos de una historia 
perdida. Por ejemplo, el historiador ‘arriano’ Filostorgio afirma 
que la elección de Alejandro como metropolitano de Alejandría 
fue gracias al apoyo de Arrio (cf. Filostorgio, HE, I, 3), mientras 
que Teodoreto sostiene lo contrario, afirmando que Arrio pos-
tulaba su candidatura y se convirtió así en enemigo mortal de 
Alejandro (cf. HE I, 2, 8-11). Este dato nos habla de manera 
clara y contundente sobre la difícil situación en que se encon-
traba Alejandro tras afrontar el cisma meleziano en su extensa 
metrópoli y, al mismo tiempo, encontrar en Arrio un adversario 
carismático que podía opacarlo o causarle problemas de gobier-
no. Ciertamente, como concluye E. Prinzivalli, la polémica y el 
propio Concilio de Nicea tuvieron un importante componente 
político y humano-caracterial, pero fue una problemática de ín-
dole teológica38.

No creemos, sin embargo, que sea casual que las alusiones a 
la doctrina de Arrio como discípulo de Orígenes sean una simple 
denominación genealógica de herejías. El profesor M. Simonetti 
ya había señalado que la problemática arriana provocó una crisis 
entre los representantes de la Logostheologie39. Y los antiguos tam-
bién lo percibían así. Lo encontramos en los sínodos del siglo 
VII, en los Anales (cf. Liber XIII, PG CXXXIV, 1113A, 1112B) 
de Ioánnes Zonara (†1145), donde la herejía de Arrio se remon-
ta a Orígenes. Esto es interesante porque, más allá del tópico 
clásico heresiológico sobre la paternidad de las herejías y de una 
construcción anti-hagiográfica, la crisis entre los teólogos del Lo-
gos estuvo presente antes y después de Nicea.

38 Cf. E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di Nicea», pp. 219-241. 
39 Cf. M. Simonetti, La crisi ariana nel IV secolo, Roma, 1975 (SEA 11), passim.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 269

4.  La fiesta de los «santos» padres del Concilio de Nicea: 
los calendarios litúrgicos, los martirologios y la epigrafía

Otro camino es el estudio de la memoria litúrgica de la fiesta de 
los 318 santos Padres en la Iglesia Oriental. En la investigación, 
además de las fuentes utilizadas para reconstruir el evento de 
Nicea, deben considerarse también otras fuentes, como por ejem-
plo los calendarios litúrgicos, los sinaxarios y la producción epi-
gráfica. El proceso estudiado es ciertamente artificial, pues una 
canonización colectiva de todos los participantes es insostenible 
desde el punto de vista histórico, dado que la recepción de Nicea 
tardó casi un siglo en aclimatarse, y las disputas del periodo post-
Nicea muestran claramente el vivo desacuerdo que suscitó la 
confesión del homoousios.

La primera evidencia de la fiesta litúrgica parece ser el testimo-
nio de Severo de Antioquía en una homilía del 3 de noviembre de 
517, que conmemora a «Constantino, el emperador verdaderamente 
piadoso, y a los 318 santos padres y obispos»40. La fiesta parece 
haber ingresado al calendario bizantino en tiempos del Concilio 
de Calcedonia (451), en favor de una conmemoración de los 
primeros cuatro concilios (sin duda el 16 de julio de 518, durante 
una revuelta popular que buscaba la destitución de Severo de An-
tioquía, cf. el relato de los eventos en el concilio de 536: Mansi, 
VIII, col. 1058-1066). Posteriormente, en el VII Concilio (Nicea 
II en 787) se le asignó una fecha propia, como fiesta autónoma 
de los 318 padres, el 29 de mayo (Sinaxario, p. 716). Hoy en día, 
la fiesta se celebra el séptimo domingo de Pascua o el octavo de 
la Ascensión41.

40 Severo, Homilia CXII, PO XXV, p. 796. Cf. M. Aubineau, Les 318 serviteurs 
d’Abraham…, p. 40.

41 S. Salaville, «La fête du concile de Nicée et les fêtes de conciles dans le rite 
byzantin», Échos d’Orient XXIV (1925), pp. 445-470.



270	 DIEGO E. ARFUCH 

Las iglesias orientales celebran de manera especial la fiesta de 
Nicea, la «fiesta de los 318 santos Padres». En la tradición bizanti-
na, cae el séptimo domingo después de Pascua y también se cele-
bra en otra fecha, el domingo siguiente al 13 de julio, junto con 
la fiesta del Concilio de Calcedonia y de otros concilios ecuméni-
cos42. Quizás la fiesta litúrgica fue introducida en el calendario 
copto como reacción a la fiesta de Calcedonia establecida por los 
calcedonianos en 518. En el estudio de los menologios orientales 
se pueden considerar detalles que a primera vista pueden parecer 
menos importantes. Por ejemplo, en el Menologio siríaco, 3 de 
noviembre: «El Concilio de los 318 Padres y el emperador Teo-
dosio», es notable que se festeje a Teodosio como santo el mis-
mo día de la fiesta del concilio niceno, pues con Teodosio puede 
señalarse la victoria del neo-nicenismo, como lo denominamos 
hoy, de los padres capadocios y del Concilio de Constantinopla 
de 38143.

En el Typikon Constantinopolitano (Patm. 266) de los siglos IX-
XI aparece la mención de los «santos Padres del primer síno-
do de Nicea y del bienaventurado (makaríou) Alejandro, papa de 
Alejandría, y del impío (dysseboûs) Ario, iniciador de la herejía». 
Observamos que en los libros litúrgicos la hagiografía y la an-
ti-hagiografía ya están constituidas y en acto. Por su parte, el si-
naxario árabe-jacobita (redacción copta) nos transmite su deseo 
de exactitud histórica:

42 Este sinaxario tiene una datación que oscila del siglo V al VII. Por su parte, 
en la tradición armenia, la fiesta es el sábado que precede la semana de preparación 
a la exaltación de la Santa Cruz; en la iglesia siria el 29 de mayo; en la iglesia copta 
el 9 de noviembre (otros sinaxarios dan otras fechas fijas: 5 de noviembre, 16 de 
noviembre y 18 de septiembre)

43 Cf. Martyrologes et ménologes orientaux, I-XIII, F. Nau, 1974, p. 35.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 271

El noveno día del mes de Hatour» (es decir, el 5 de noviembre), 
«se reunieron los 318 padres en la ciudad de Nicea en tiempos 
del emperador Constantino; entre ellos estaban los jefes de las 
cuatro sedes patriarcales: Anbâ Alejandro, patriarca de Alejan-
dría; Jacinto (patriarca de Roma); Silvestre, patriarca de Constan-
tinopla, y (Eustaquio), patriarca de Antioquía. Este concilio fue 
convocado contra Arrio, un sacerdote de Alejandría. Él afirmaba 
que el Hijo es creado en cualquier caso. Estos santos eran Pa-
dres llenos de méritos. Entre ellos había quienes ocupaban un 
rango igual al de los Apóstoles: resucitaban a los muertos, cura-
ban enfermedades graves, sanaban heridas peligrosas. No había 
entre ellos ninguno que no hubiera sido sufrido tortura por la 
fe: a algunos les habían clavado las manos y los pies; a otros 
les habían arrancado las muelas, roto los dientes, arrancado las 
uñas, las costillas rotas. Entre ellos estaba el obispo de Mar’ach, 
llamado Tomás (Toumâ). Los maniqueos lo habían hecho pri-
sionero durante 20 años y lo habían torturado sin piedad; cada 
año le amputaban un miembro; le amputaron las manos y los 
pies; le rompieron las costillas y los dientes; le cortaron las orejas, 
la nariz y los labios; su cuerpo estaba negro por las quemaduras 
del fuego. Mucha gente lo creyó muerto y celebró conmemora-
ciones por él como por los mártires. El emperador Constantino 
preparó para ellos una gran sala de reuniones: colocó su trono en 
el centro, debajo de ellos, y comenzó con el obispo de Mar’ach; 
se arrodilló ante él y besó cada miembro mutilado. Luego le 
entregó su cetro, su espada y su anillo y les dijo: “Hoy pon-
go en vuestras manos la Iglesia y el Imperio; a quien vosotros 
queráis, lo mantendréis; a quien queráis, lo destituiréis”. Ellos 
establecieron cánones y reglas. Nuestro Señor el Mesías estaba 
entre ellos, porque muchos de ellos, cuyas mentes estaban ilu-
minadas, los contaron y encontraron 319, aunque en los asien-
tos visibles estaban sentados 318. Establecieron cánones para 
sacerdotes, laicos, reyes, ciudades, comerciantes, el pueblo y los 
artesanos. Luego proclamaron la santa fe, establecieron que el 



272	 DIEGO E. ARFUCH 

Hijo era igual al Padre y excluyeron a Arrio, y a cualquiera que 
profesara su doctrina o compartiera su fe. Esta es la copia de la 
fe que establecieron: sigue el credo44.

Otro camino que la investigación puede seguir es descubrir 
las influencias de la fiesta de los «318 santos padres» en el rito 
romano, en la celebración del domingo de la Santísima Trinidad, 
que se celebra después del tiempo pascual, el domingo siguiente a 
la fiesta de Pentecostés. En Oriente, la fiesta del concilio de Nicea 
está asociada a la memoria de otros concilios, en particular al de 
Calcedonia. De alguna manera, las divisiones en el período post-
Calcedonia definen la ortodoxia y la heterodoxia. Como dijimos, 
la fiesta del Cuarto Concilio Ecuménico se estableció el 16 de 
julio de 518. Después de la ascensión al trono de Justiniano I 
(9 de julio de 518), nació una fiesta poco después de la muerte 
del emperador anti-calcedoniano Anastasio y el exilio de Severo 
de Antioquía, quien sería proclamado como un «nuevo Judas», 
«aquel que insulta a la Trinidad». Los hechos son conocidos, 
porque el relato fue leído públicamente en el concilio de 536 (cf. 
Mansi VIII, col. 1059BC). La declaración solemne contiene en 
germen todo el desarrollo posterior de los sinaxarios, menologios 
y cánones litúrgicos45.

Los concilios se sitúan dentro de una cadena de tradición 
ortodoxa, y la mención de los concilios ortodoxos anteriores 
es un momento importante y nada banal en la confesión y en 

44 PO III, éd. R. Basset 1971, pp. 268-269.
45 En el sinaxario de Sirmond (ed. Delehaye), se celebra el 29 de mayo: «la me-

moria de los santos Padres que, en el primer sínodo, en Nicea, proclamaron al Hijo 
consustancial con Dios Padre y condenaron al impío Arrio, jefe de la herejía». Otras 
recensiones del sinaxario, de los siglos XII, XIII y XIV, sitúan la conmemoración 
el 26 o el 28 de mayo. Otros testimonios recuerdan que en julio había tres fiestas 
dominicales móviles: el recuerdo de la unión de 920; el Concilio de Calcedonia; y el 
Concilio del año 536.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 273

la auto-percepción de la ortodoxia (de manera análoga a la 
heresiología, con sus cadenas de herejes). Nicea se convierte en 
el prototipo de todo concilio, y el número 318 se repetirá en cada 
concilio ecuménico; Constantinopla será el Concilio de los 150 
Padres; Éfeso el de los 200 y Calcedonia el de los 630. La «cadena 
ininterrumpida» de la ortodoxia se encuentra en varios autores de 
los siglos VII-IX en sus epístolas sinodales (Sofronio de Jerusalén, 
Germán de Constantinopla [715-730], Juan Damasceno [antes 
del 753], Nicéforo al papa León III [811], Focio [mayo de 866])46.

Existe una serie de falsificaciones de carácter propagandístico 
romano, de la cancillería, que buscan promover y fortalecer la 
autoridad del obispo de Roma en la confirmación del concilio 
de 325, necesitando para ello la aprobación romana del mismo47.

4.1.  Epigrafía y uso apotropaico de los «318»

A los referentes litúrgicos se añaden las referencias a los 
anatemas en la epigrafía. Como una costumbre muy arraigada 
en el mundo antiguo, en forma de amuleto apotropaico para 
exorcizar y desalentar las profanaciones, el culto de los 318 santos 
padres adquiere también este uso y significado48. Encontramos 

46 El uso de los concilios a modo de «catecismo» bizantino fue puesto de relieve 
por G. Bady en su conferencia al Simposio sobre los manuscritos Berlín, Philipps 
1477 (73), s. 15/16, f. 235v-238; Sinait. Gr. 1755, s. 16-17, f. 18v-27v.

47 M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le nombre 
des pères au Concile de Nicée», pp. 33-34.

48 Cf. H. Leclercq, Nicée, DACL, vol. XII, 1, col. 1213-1214; F. Halkin, «Ins-
criptions grecques relatives à l’hagiographie», Analecta Bollandiana LXX (1952), pp. 
116-137, aquí p. 126 y p. 128; A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei pa-
dri di Nicea», La Civiltà cattolica 108 (1957), pp. 379-387. En 1312, el proedro de 
Lacedemonio, no contento de construir una iglesia, le asegura recursos y amenaza 
con la maldición de los 318 Padres de Nicea, quienquiera osare apropiarse de esta 
donación. El documento nos informa sobre la fundación que es grabada sobre una 



274	 DIEGO E. ARFUCH 

maldiciones en inscripciones griegas y latinas que testifican el uso 
del nombre emblemático de los padres de Nicea como anatema 
contra usurpadores, ladrones o profanadores.

Una inscripción métrica del año 1186, encontrada en 
Montolmo (hoy Coridonia), en la diócesis de Fermo y donada al 
abad de Velletri:

Y vosotros, queridos pastores, junto con los monjes,
miradme desde los huesos de otros,
el pobre Teosterito llamado por Teodoro,
último de la estirpe de los Pepagómenos.
Pero quien profane esta tumba, aunque pequeña,
quedará excluido de la posesión del paraíso,
y caerá bajo las maldiciones de los Padres,
y la mano vengadora de Dios lo alcance49.

El anatema también se escribía en los manuscritos, por 
ejemplo, contra quien se apropiara de los libros de las bibliotecas: 
«Este códice fue escrito en 1328 por cuidado del monje Ignacio, 
llamado Justo, en el célebre monasterio de las Guías y colocado 
en él. Quien luego quiera sacarlo de este monasterio atraiga sobre 
sí las maldiciones de los padres inspirados por Dios» (Codex 
Laurentianus, plut. XI, n. 1)50. El mismo anatema aparece en el 
Parisino griego 1531, escrito en el año 1112 por el monje Clemente: 
«Quienquiera que intente sacar este libro de este monasterio, con 
o sin razones…, primero incurrirá en el anatema y en la maldición 

columna. En una inscripción hallada en Esparta en el año 1027, colocada sobre un 
puente: «Si alguno de ellos no me obedece y trata de subvertir mis disposiciones, 
caiga sobre él el anatema de los santos apóstoles y de los 318 padres, y la maldición 
de Judas» (A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», pp. 381-
382).

49 A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», p. 381.
50 A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», pp. 382-383.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 275

de los santos padres inspirados por Dios, y luego su parte sea con 
Judas el traidor y los otros apóstatas»51.

5.  Para buscar nuevos senderos…

Con toda probabilidad, podemos pensar que no hubo exacta-
mente «318 padres» que participaron en el Concilio de Nicea, 
pero el número real de participantes dejó de ser un dato históri-
co central para la historia del concilio o su recepción posterior. 
Este número místico inició un proceso de canonización colec-
tiva paradigmático, que, a pesar de no contar con un soporte 
histórico original, se impuso rápida y sorprendentemente hasta 
convertirse en un dato sólido e indudable en la tradición cristiana.

Este proceso fue tanto un acto de celebración doctrinal como 
un modo efectivo para fortalecer la autoridad del Concilio y sus 
decisiones. La incorporación de nombres ilustres, a menudo san-
tos de fuerte carisma, como san Espiridión de Tremitunte, con-
firió prestigio y respaldo a una asamblea sinodal que enfrentó 
una resistencia considerable durante buena parte del siglo IV. 
Asimismo, la identificación y enumeración de los 318 padres fue 
un mecanismo para otorgar una imagen de unidad y legitimidad. 
En un movimiento inverso, es importante destacar que la autori-
dad del concilio niceno fue la que otorgó prestigio a ciertos pa-
dres o santos populares, como en el caso de san Nicolás de Mira, 
cuya supuesta participación en el concilio niceno contribuyó a 
fortalecer su figura como taumaturgo. Un proceso similar puede 
observarse en la inclusión de Efrén el Sirio.

En este proceso de canonización colectiva, el mecanismo de 
la anti-hagiografía -la construcción literaria de figuras consideradas 

51 A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», p. 383.



276	 DIEGO E. ARFUCH 

heréticas o antagónicas- jugó un papel fundamental en la 
conformación de un dossier de herejías. Este corpus se volverá 
un tópico recurrente en las epístolas sinodales y en la legislación 
canónica posterior. Así, el Concilio de Nicea comienza a ser 
interpretado como la piedra angular de una serie de concilios 
que marcan y celebran la ortodoxia. Interpretar las pistas de la 
construcción hagiográfica y anti-hagiográfica presentes en libros 
litúrgicos, leyendas, cánones, epístolas y epígrafes no sólo ayuda 
a reconstruir contextos y posiciones teológicas, sino que también 
permite descubrir cómo la recepción de la doctrina se concreta 
en la vida real de las comunidades cristianas. Este enfoque 
interdisciplinar abre caminos prometedores para investigaciones 
futuras en el ámbito de la historia de la recepción del dogma 
trinitario, que podrían ofrecer resultados originales y profundos 
al estudiar cada dossier hagiográfico, la producción y relecturas 
que se hicieron del Concilio de Nicea en cada tradición.

Referencias bibliográficas

Aigrain, R.  L’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire. Bloud et 
Gay, Paris, 1953.

Arfuch, D. Hagiographica et dogmatica Cypria. Estudio sobre el cristianismo 
chipriota del siglo V al VII en la consolidación de la autocefalía. Nerbi-
ni-Augustinianum, Roma, 2020.

Aubineau, M. «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le 
nombre des pères au Concile de Nicée». Revue d’histoire ecclésiastique, 
n.º 61 (1966), pp. 5-43.

Cioffari, G. «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra 
filología, storia e agiografia». Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP. 
Domenicani, vol. 4, n.º 3 (2018), pp. 7-80.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 277

Destephen, S. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire. T. 3. Prosopogra-
phie du diocèse d’Asie (325-641). Association des amis du Centre du 
Bas-Empire d’histoire et civilisation de Byzance, Paris, 2008.

Fernández, S. «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the 
Evidence towards the Next Centenary of  Nicaea (325-2025)». 
Studia Patristica, n.º 123 (2021), pp. 289-302.

Fernández, S. Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contemporáneas para el 
estudio del Concilio de Nicea (304-337). Sígueme, Salamanca, 2025.

Ferrua, A. «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea». La 
Civiltà cattolica, n.º 108 (1957), pp. 379-387.

Grégoire, R. Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura agiografica. 
Monastero S. Silvestro abate, Fabriano, 1987.

Gwynn, D. M. The Eusebians. The Polemic of  Athanasius of  Alexandria 
and the Construction of  the «Arian Controversy». Oxford University 
Press, Oxford, 2007.

Halkin, F. «Inscriptions grecques relatives à l’hagiographie». Analecta 
Bollandiana, n.º 60 (1952), p. 116-137. 

Honigmann, E. «La liste originale des Pères de Nicée». Byzantinische 
Zeitschrift, n.º 14 (1939), pp. 17-76.

Kinzig, W. A History of  Early Christian Creeds. De Gruyter, Berlin-Bos-
ton, 2024.

Prinzivalli, E. «Quadro storico-teologico generale di Nicea». Studia 
Patavina, vol. 71, n.º 2 (2024), pp. 219-241.

Rivière, J. «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique 
chez saint Ambroise». Recherches de Théologie ancienne et médiévale, n.º 
6 (1934), pp. 349-367.

Ruggeri, V. «The IV Century Greek Episcopal Lists in the Mardin 
Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)». Orientalia Christiana Analecta, 
n.º 59 (1993), pp. 315-356.

Salaville, S. «La fête du concile de Nicée et les fêtes de conciles dans 
le rite byzantin». Échos d’Orient, vol. 24 (1925), p. 445-470.



278	 DIEGO E. ARFUCH 

Simonetti, M. La crisi ariana nel IV secolo. Institutum Patristicum Au-
gustinianum, Roma, 1975.

Wikenhauser, A. «Zur frage nache der Existenz von nizänischen Sy-
nodalprotokollen». En Dölger, F. J. (ed.). Konstantin der Grosse und 
seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum Konstantins-Jubiläum 1913 
und zum goldenen Priesterjubiläum von Mgr. Dr. A. de Waal. Herder, 
Freiburg im Breisgau, 1913.



Mente patrística: la Trinidad de Basilio

Patristic mind: the Trinity of Basil

Emanuel Clur

Facultad de Teología de Granada
Universidad Loyola Andalucía

eclur@al.uloyola.es
Orcid: 0009-0000-5739-4942

Fecha de recepción: 18 de junio de 2025 
Fecha de aceptación: 27 de octubre de 2025

Resumen: Llegar a adquirir la mente patrística, como aparece en el trabajo 
del P. Florovsky, solicita no sólo vivir la liturgia y la oración o el sólo 
limitarse a leer a los santos padres para memorizar ciertas frases, sino que 
consiste en, leyéndolos, comenzar a pensar como ellos pensaron, unidos 
y movidos por un mismo Espíritu Santo. Así podremos decir que la edad 
patrística no terminó, sino que se extiende hasta nuestros días. Lo que 
propongo es, en la lectura de Basilio en dos de sus obras –Hexameron y Sobre 
el Espíritu Santo–, no sólo descubrir el contenido que se cree, sino el cómo 
y por qué se cree, para que el lector pueda llegar a encontrar aplicaciones 
al tiempo presente. Asimismo, la lectura de parte de su epistolario nos 
permite comprender su realidad histórica, que no fue nada fácil.

ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 279-308



280	 EMANUEL CLUR

Palabras clave: Capadocios, Teología dogmática, Teología fundamental, 
Teología oriental.

Abstract: To acquire the patristic mind, as presented in the work of  Fr. 
Florovsky, requires not only living the liturgy and prayer, nor merely 
limiting ourselvesto reading the holy fathers in order to memorize 
certain sentences. Rather, by reading them, we begin to think like them, 
united and moved by the same Holy Ghost. Then we could affirm that 
the patristic age has not ended but it remains to this day. My idea is that 
by reading Basil in two of  his works —Hexameron and On the Holy 
Ghost—, we can discover not only the content of  what we believe but 
also how and why we believe it, with the hopethat the reader may find 
applications in our days. Moreover, to read some of  his letters would 
allow us to understand his historical reality which was by no means easy.

Keywords: Cappadocians, Eastern Theology, Fundamental Theology, 
Dogmatic Theology.

1.  Introducción

En este sentido, estamos obligados a decir que “la Era de los Padres” 
sigue en “la Iglesia orante”. ¿No debería ésta continuar también en 
nuestro estudio teológico, investigación e instrucción? Para recupe-
rarlo, de hecho, no de un modo arcaico o en apariencia, y no tan 
sólo como una venerable reliquia, sino con una actitud existencial, 
como una orientación espiritual. Sólo de esta manera puede nuestra 
teología ser reintegrada dentro de la plenitud de nuestra existencia 
cristiana. […] Uno debe viajar a las mismísimas raíces de esta piedad 
tradicional, y recuperar la “mente Patrística”. […] Como “adorado-
res” continuamos en la “tradición de los Padres”. ¿No deberíamos 
permanecer, consciente y devotamente, en esa misma tradición tam-
bién como “teólogos”, como testigos y maestros de Ortodoxia? ¿Po-
dremos conservar nuestra integridad de algún otro modo?1.

1 «In this sense, we are bound to say, “the Age of  the Fathers” still continues in 
“the Worshipping Church”. Should it not continue also in our theological pursuit 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 281

Teniendo estas palabras del teólogo-historiador ruso Padre 
Florovsky2 como inspiración, nos damos a la tarea de intentar 
adquirir esta mente patrística. Nos basaremos en dos obras de 
Basilio: Hexameron3 y Sobre el Espíritu Santo4. Luego de lo cual se 
expresarán ciertas preguntas que suscitan los textos, que pueden 
tener repercusiones en nuestros días, procurando atisbar o 
esbozar una respuesta, aunque no definitiva, en cada una de ellas, 
a saber: ¿Qué hemos de creer? ¿Quién es Dios?

No se busca, con todo, darle al lector una lectura de 
problemáticas actuales, sino brindarle un acceso al pensamiento 
de Basilio, en el que ni los elementos más accidentales son 
descartados cuando vienen de Dios. Quizás este último punto 
sea la mayor adquisición que se pueda obtener tras la lectura 

and study, research and instruction? Should we not recover “the mind of  the 
Fathers” also in our theological thinking and teaching? To recover it, indeed, not 
as an archaic manner or pose, and not just as a venerable relic, but as an existential 
attitude, as a spiritual orientation. Only in this way can our theology be reintegrated 
into the fullness of  our Christian existence. It is not enough to keep a “Byzantine 
Liturgy”, as we do, to restore Byzantine iconography and Byzantine music, as we 
are still reluctant to do consistently, and to practice certain Byzantine modes of  
devotion. One has to go to the very roots of  this traditional “piety,” and to recover 
the “Patristic mind”. Otherwise we may be in danger of  being inwardly split—as 
many in our midst actually are–between the “traditional” forms of  “piety” and a 
very untraditional habit of  theological thinking. It is a real danger. As “worshippers” 
we are still in “the tradition of  the Fathers”. Should we not stand, conscientiously 
and avowedly, in the same tradition also as “theologians”, as witnesses and teachers 
of  Orthodoxy? Can we retain our integrity in any other way?» (G. Florovsky, Bible, 
Church, Tradition: An Eastern Orthodox View, Nordland Pub. Co., Belmont, 1972, c. 
VII, p. 113).

2 El Padre G. Florovsky (Odessa, 1893-Penceton, 1979) fue profesor en 
la Universidad de Odessa, de Praga, en el Instituto San Sergio de París, en la 
Universidad de Columbia, en la Escuela Teológica San Vladimir y finalmente en la 
Universidad de Harvard. No confundir con el Padre Paviel Floriensky.

3 B. Magno, Hexameron. Homilías sobre los seis días de la Creación, Svetigora, 
Njegoseva, 2017.

4 B. Magno, El Espíritu Santo, Ciudad Nueva, Madrid, 2012.



282	 EMANUEL CLUR

de este padre. Ahora, las aplicaciones a problemáticas actuales 
quedan para el lector, quien desarrollando esa mente patrística 
podrá vislumbrarlas.

1.1.  Breves notas biográficas sobre Basilio5

El padre que estudiamos –entre los santos, Basilio de Cesarea 
(330-379) o, como se lo ha llamado, más que merecido título, 
Magno–, es uno de los padres que más ha influenciado el 
pensamiento del Oriente cristiano, principalmente a las Iglesias 
de tradición bizantina. Se enmarca dentro de los así denominados 
padres capadocios (junto a Gregorio Nacianceno y Gregorio 
Niseno). Nieto de Macrina la Anciana, hijo de Basilio el Grande 
y Emilia de Cesarea, hermano de Gregorio Niseno, Macrina la 
Joven, Naucracio y de Pedro de Sebaste. Estamos hablando de 
una familia de santos, monjes y obispos, todos defensores de la fe 
ortodoxa en contexto de serias controversias. Considerado uno de 
los cuatro padres orientales o griegos, es celebrado por la Iglesia 
latina el 14 de junio (usus antiquior) y el 2 de enero (usus recentior); 
las Iglesias de rito bizantino lo celebran en dos ocasiones: 1 de 
enero (san Basilio Magno, Arzobispo de Cesarea de Capadocia) y 
el 30 de enero (los tres Santos Obispos: san Basilio, san Gregorio 
y san Juan); otras Iglesias lo celebran en otras fechas.

1.1.2.  Hexameron

Hexameron se enmarca dentro de una tradición de comentarios 
al relato creacional del Génesis. Encontramos textos similares 
a este en diversos autores, desde Agustín (De Genesi ad litteram) 
pasando por Mar Jacob de Sarug o hasta de su mismo hermano 

5 Cf. N. Velimirovich, «Prólogo de Ohrid», en B. Magno, Hexameron, pp. 13-14.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 283

Gregorio de Nisa. La obra de Basilio consiste en nueve homilías 
sobre los seis días de la creación (cf. Gn 1, 1-26) que pronunció a 
lo largo de tres días en el año 3786.

1.1.3. Sobre el Espíritu Santo

Cuando dirigimos nuestra mirada al Sobre el Espíritu Santo, 
podríamos pensar equivocadamente que se trata exclusivamente 
de la tercera persona de la Trinidad. Sin embargo, pese a 
destinarle una especial atención, se trata de un auténtico tratado 
en respuesta a diversas polémicas suscitadas por autores y 
pensadores heterodoxos, en lo que puede recordar a los padres 
apologéticos. Es particularmente necesario precisar la fecha de 
esta obra, que podemos enmarcar en el año 372-3747 (motivado 
por la grave acusación contra su persona tras la celebración de 
la Divina Liturgia)8; es decir, que se enmarca en el contexto 
posterior al primer concilio ecuménico, en el que al menos en 
principio se ha triunfado sobre el arrianismo; sin embargo, como 
se deduce de la propia obra –y de la historia–, las tesis arrianas 
y semi-arrianas siguieron teniendo mucha fuerza. Con todo, no 

6 Cf. R. Lim, «The Politics of  Interpretation in Basil of  Caesarea’s “Hexae-
meron”», Vigiliae Christianae, vol. 44, n.º 4 (1990), pp. 351-370. https://doi.
org/10.2307/1583840.

7 La datación de esta obra no es sencilla. Se han levantado diversas hipótesis. 
Aunque se tiende a creer que es una obra de madurez del Capadocio, algunos, 
de la mano de Dörries, logran distinguir en la obra (cc. IX-XXIX) un así llamado 
«protocolo de Sebaste», en el que nuestro autor intentaría persuadir a Eustacio de 
Sebaste para que reconozca la divinidad del Espíritu. Para esta cuestión, véase: J. J. 
Whitty, «Reading Basil of  Caesarea’s On the Holy Spirit as Apology: Reassessing the 
Influence of  Eustathius of  Sebaste on the Treatise», Vigiliae Christianae, vol. 77, n.o 

4 (2022), pp. 353-374. Para una estructura de la obra, consúltese: M. Mira, «Sobre la 
estructura del “De Spiritu Sancto” de Basilio de Cesarea», Scripta Theologica, vol. 40, 
n.º 1 (2008), pp. 65-88.

8 Cf. «Introducción» en B. Magno, El Espíritu Santo, pp. 16-17.



284	 EMANUEL CLUR

es tan llamativo que Basilio se mantenga en la ortodoxia frente a 
estos (sin quitarle mérito, por supuesto, dado que no eran pocos 
los obispos que habían cedido), sino, ante todo, que afirme con 
suprema autoridad que la ortodoxia radica en la afirmación de 
la divinidad de la tercera persona, aun cuando no había concilio 
que le respaldase. Deberíamos esperar hasta el segundo concilio 
ecuménico en el 381 dado en Constantinopla para que los 
cánones reflejaran la sabiduría de la ortodoxia de fe defendida 
por nuestro autor. Vemos así el surgimiento de la herejía de los 
pneumatómacos y la respuesta de Basilio. Algunos han querido 
decir que los concilios fueron creadores de la ortodoxia, sin 
embargo, aquí podemos ver que la ortodoxia es la constante 
afirmación de la tradición recibida. Basilio no introduce novedad, 
sino que nos transmite aquello que él mismo ha recibido.

2.  ¿Qué hemos de creer?

En nuestros días, que se autoproclaman el tiempo del triunfo 
de la ciencia sobre la religión, de la razón por sobre la fe, de 
la opinión sobre la verdad, podría parecer arcaica o incluso 
retrógrada la pregunta sobre el creer; fácilmente podríamos 
responder que sólo se ha de creer aquello que nuestros ojos hayan 
visto y nuestras manos tocado; sólo se ha de creer en aquello que 
acontece en la historia: aquello real y tangible. Seguramente más 
de uno de los que así piensan se llevaría una grave sorpresa al 
darse cuenta de que aquello que ha sido visto, oído y palpado es 
lo que, con esas mismísimas palabras, Juan el Teólogo (cf. 1 Jn 1, 
1) afirma su predicación.

Pero si es que el testimonio de uno no basta, si lo que se 
necesita es auténtica historia concreta, Lucas el Evangelista —al 
que la tradición le reconoce como el primer iconógrafo y, quizás 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 285

por ello mismo, historiador, puesto que el ícono no es arte vulgar, 
sino puerta hacia lo real, ventana hacia lo divino, hasta poder decir 
que el que lo escribe obra una verdadera tarea demiúrgica—, dice 
que él mismo se ha encargado de indagar sobre aquellas verdades 
que se afirmaban en su tiempo, buscando testigos oculares (cf. 
Lc 1, 1-2), para dar certidumbre de un suelo firme (lit.: asfáleian/
ἀσφάλειαν (cf. Lc 1, 4), de donde nos viene la palabra asfalto). 

Nuestra religión, la de Basilio, la de Lucas y Juan, y la de 
una inmensidad de nube de testigos (cf. Hb 12, 1), es histórica 
por excelencia puesto que la misma mano que nos creó en un 
principio, el Verbo eterno, se ha hecho carne, en un tiempo 
concreto, de una virgen concreta (cf. Jn 1, 1-3); pero, sobre todo, 
nuestra sagrada religión es histórica puesto que nuestro Dios –
Padre, Hijo y Espíritu Santo–, y de modo singular el Espíritu, 
sostiene y garantiza el curso de la historia, como dirá Basilio: 
es precisamente «tras arrojar por la borda lo establecido por el 
Espíritu Santo» que todo pierde su sentido, es la manipulación en 
el poder, cuando ocupando el lugar que le corresponde al Espíritu, 
que «una terrible anarquía invade a los pueblos por causa de esta 
ambición de mando, y por eso las exhortaciones de los prelados 
resultan completamente ineficaces y ociosas, pues cada uno, al 
subírseles el humo de su ignorancia a la cabeza, piensa que no 
tiene que obedecer a nadie, sino más bien que él debe mandar a 
los demás»9. 

Bastarían a nuestros modernos pensadores las palabras del 
Hexameron: «han hecho mucho tratando de explicar la naturaleza, 
pero ninguna idea de ellos ha quedado firme y sólida, todas han 
sido refutadas por el que le sigue. No vale la pena refutarlos: se 
destruyen el uno al otro»10. Nuestra historia sigue necesitando oír 

9 B. Magno, El Espíritu Santo, XXX, 77, p. 242.
10 B. Magno, Hexameron, I, 2, p. 17.



286	 EMANUEL CLUR

las palabras de David: «Si Tú escondes el rostro, desfallecen; si 
retiras Tú su aliento, expiran, y vuelven a su polvo. Cuando envías 
tu soplo, son creados, y renuevas la faz de la tierra» (Sal 103, 29-
30). Pero es que no sólo en la sabiduría antigua encontramos 
la verdad11, sino que en nuestros días también hay quienes, sin 
renunciar a su ciencia, descubren la verdad de la fe. Sólo por 
mencionar casos conocidos en tiempos contemporáneos, se me 
ocurren el de Francis Collins –director del proyecto genoma 
humano–, quien dijo: al mismo Dios se le adora en la catedral 
y en el laboratorio12, o el caso reciente de Brecht Arnaert, en 
su artículo Huerta de Soto’s hypostasis. An exploration of  the role of  
theology in economics13, en el que, como indica su nombre, investiga 
la necesidad de reconocer la realidad de la teología en algo tan 
humano como es la economía14.

Tras estas breves palabras podemos, ahora, adentrarnos en 
cómo responder a esta pregunta, para lo cual Basilio nos da 

11 Para un estudio sobre la utilización de las ciencias por parte del Capadocio, 
véase: M. Mira, «La noción de ley de la naturaleza en el In Hexaemeron de Basilio de 
Cesarea», Annales Theologici, vol. 20, nº. 1 (2006), pp. 59-86.

12 «Both of  these choices are profoundly dangerous. Both deny truth. Both 
will diminish the nobility of  humankind. Both will be devastating to our future. 
And both are unnecessary. The God of  the Bible is also the God of  the genome. 
He can be worshiped in the cathedral or in the laboratory. His creation is majestic, 
awesome, intricate, and beautiful —and it cannot be at war with itself. Only we 
imperfect humans can start such battles. And only we can end them» (F. S. Collins, 
The Language of  God: A Scientist Presents Evidence for Belief, Free Press, New York, 2006. 
http://archive.org/details/francis-collins-language-of-god, p. 211).

13 Cf. B. L. Arnaert, «Huerta de Soto’s Hypostasis an Exploration of  the Role of  
Theology in Economics». Revista Procesos de Mercado, vol. 21, nº. 2 (2024), pp. 167-
210. https://doi.org/10.52195/pm.v21i2.957.

14 El artículo llega incluso a vislumbrar una nueva «vía» de acceso a Dios desde 
el mercado, haciendo verdadero honor al tomismo de hominem unius libri timeo o 
como cita el mismo artículo a Hayek: «nobody can be a great economist who is only 
an economist —and I am even tempted to add that the economist who is only an 
economist is likely to become a nuisance if  not a positive danger».



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 287

indirectamente grandes pistas. Hoy en día podríamos caer en una 
suerte de fideísmo nominalista, en el que sólo creemos aquello que 
la auctoritas eclesiástica nos indique que hemos de creer sin mayor 
juicio. Es verdad que la auctoritas eclesiástica debe ser respetada y 
obedecida, pero no de suyo ni mucho menos en carácter absoluto, 
porque sobre la auctoritas está la veritas, que es Dios mismo; sólo a 
Él se le debe rendir obediencia absoluta. Es precisamente porque 
existe una verdad que podemos juzgar la autoridad como válida o 
inválida y esta verdad se da en primer orden dentro de los marcos 
de la razón (aunque siempre sea excesiva para los marcos de la 
sola razón) y como dice el Aquinate: «Como quiera que la gracia 
no suprime la naturaleza, sino que la perfecciona, es necesario 
que la razón natural esté al servicio de la fe»15. Sin embargo, queda 
aún la pregunta: ¿cómo puedo llegar a conocer la verdad? Aquí 
entra el valor de la verdad que elige manifestarse, revelarse, y esta 
revelación es recibida por algunos hombres ilustres que la han 
transmitido íntegramente a las generaciones. Es precisamente 
este transmitir –tradetur en latín–16 el que nos lleva a la traditio. 

Ahora, si entendemos que la veritas se ha revelado a unos 
hombres, que a su vez nos la han transmitido en lo que llegamos 
a llamar traditio, comprendemos que la autoritas tiene el deber de 
proteger esta tradición recibida sin innovación17. Pero pongamos 

15 T. de Aquino, Suma de teología, I, q. I, a. 8, ad. 2, BAC, Madrid, 1994, p. 96.
16 «Ego enim accepi a Domino quod et tradidi vobis, quoniam Dominus Jesus 

in qua nocte tradebatur, accepit panem» (1 Cor 11, 23).
17 Claro está que una exhaustiva reflexión sobre la articulación de veritas-traditio-

autoritas excede los límites del presente trabajo. La división tripartita que se provee 
aquí, que surge de la lectura de Basilio, puede ser profundizada, especialmente 
en el segundo elemento, la traditio, que en Basilio es una doctrina en sí misma. 
El Capadocio considera que la traditio es bipartita, a saber: δόγμα y κήριγμα; «las 
primeras se mantienen en una prudente reserva para evitar que los más altos 
misterios vengan a convertirse, por causa de la rutina, en algo despreciable, mientras 
que las segundas se mantienen públicamente» (J. M. Yanguas Sanz, «La divinidad 



288	 EMANUEL CLUR

un ejemplo del Hexameron, en el que se nos habla sobre Moisés 
como autor del Génesis: 

Pero, antes de analizar el sentido de estas palabras y de examinar 
el significado que encierran, veamos quién es el que nos habla. 
Y, puesto que la debilidad de nuestra inteligencia no nos permite 
penetrar en el pensamiento profundo del que habla, nos veremos 
obligados espontáneamente a creer en sus palabras por su auto-
ridad [auctoritas]18.

Y más adelante:

Por lo tanto, el que fue digno de ver a Dios cara a cara igual que 
los ángeles, nos habla a nosotros de lo que escuchó [traditio]19 de 
Dios. Entonces escuchemos las palabras en las que se expresa la 
verdad [veritas], no con los argumentos de una sabiduría humana, 
sino con las enseñanzas del Espíritu y cuyo fin no es obtener la 
alabanza del que las escucha, sino la salvación de aquellos a quie-
nes se les enseña20.

Clarificado el cómo responder diremos qué responder o, 
lo que es lo mismo, ¿quién es Dios? Dios es aquel que, desde 
siempre, antes de la creación del mundo, es Padre, Hijo y Espíritu 
Santo. Así se ha revelado y con verdad se ha creído frente a los 
que hablaban de un dios malo y uno bueno o que han visto en las 
tinieblas el enemigo del que es la luz21. Pero debemos afirmar, sin 

del Espíritu Santo en S. Basilio», Scripta Theologica, vol. 9, n.º 2 (2018), pp. 485-539, 
https://doi.org/10.15581/006.9.21876).

18 B. Magno, Hexameron, I, 1, p. 16.
19 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 22, p. 141.
20 B. Magno, Hexameron, I, 1, pp. 16-17.
21 «Porque, si Dios es luz, el poder que se le opone deben ser evidentemente 

las tinieblas, y si las tinieblas no reciben el ser de otro ser, son el mal que nace de 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 289

temor a equivocarnos, que ya no es sólo que Dios sea en sí mismo 
Trinidad, sino que también cuando actúa es trino. La creación 
misma no se trata de una actividad exclusiva del Padre, porque 
ni el Verbo ni el Espíritu Santo le son ajenos22. En este sentido 
son iluminadoras las palabras de Basilio: «Pero no dejemos de 
destacar que después que Dios dijo: “Que haya un firmamento” no 
dice: “y el firmamento fue hecho”, sino: “Y Dios creó el firmamento y Dios 
separó…”», en las que reconoce la presencia del Hijo y el Espíritu 
Santo o, en sus propias palabras:

¡Sordos, oíd! ¡Ciegos, ved! ¿Y quién es sordo sino aquel que no 
escucha al Espíritu que clama con voz potente? ¿Y quién es cie-
go? El que no ve las pruebas tan evidentes del Unigénito. “Que 
haya un firmamento”: es la voz de la causa primera. “Y Dios creó 
el firmamento”: es el testimonio del poder creador y de la causa 
eficiente23. 

El obispo de Cesarea distingue en la creación al Padre, como 
causa primera, de la causa operante, que es el Hijo, de la causa 
perfectiva, que es el Espíritu Santo24. Pero es que no sólo aquí, 

sí mismo; las tinieblas enemigas de las almas, las que causan la muerte en lucha 
contra la virtud, que existen por sí mismas y que no deben a Dios su existencia: 
he aquí lo que falsamente creen ver en las palabras del profeta. Partiendo de este 
punto, qué de opiniones impías y perversas se han imaginado. ¿Qué lobos crueles 
han tomado esta pequeña palabra para desgarrar el rebaño de Dios y han atacado 
a las almas con insolencia? ¿No es de aquí que surge los Marciones, Valentinianos 
y la abominable herejía de los Maniqueos, a los que podemos llamar sin pecar de 
injustos, la podredumbre de las Iglesias?» (B. Magno, Hexameron, II, 4, p. 36).

22 Cf. B. Magno, Hexameron, II, 6, p. 41.
23 Cf. B. Magno, Hexameron, III, 4, p. 53.
24  Es importante destacar que no se trata de una reflexión escolástica posterior, 

sino que el mismo Basilio desarrolla esta doctrina de las causas. «San Basilio en 
la creación distingue la causa primera: προκαταρτική, que es Dios Padre, la causa 
operante: δημιουργική o ποιητιή, que es el Hijo y la causa perfectiva: τελειοτική 



290	 EMANUEL CLUR

sino en todo el relato: «¿No descubres en esto la dualidad de las 
personas? En toda esta narración está misteriosamente el dogma 
de la teología»25, entendiendo por teología el misterio de Dios o 
más concretamente la Santísima Trinidad26.

Adentrémonos, ahora, en la distinción de las personas divinas, 
que de la sutileza27 o de lo burdo de nuestra explicación dependerá 
el incursionarnos en una de las tantas herejías trinitarias, como es 
esperable, al final decir que Dios es uno y trino, sin negación ni 
de lo primero ni de lo segundo, excede todo lo que puede llegar 
a ser pensado. 

2.1.  Padre

La primera persona de la Trinidad —el Padre— es causa 
primera de cuanto existe, es en sí la fuente de la divinidad, no 
como quien es Dios antes que Dios, sino como aquel que es 
Dios Padre desde siempre, no pudiendo afirmar un momento en 
el que el Padre no fuera Padre del Hijo y generador del Espíritu 
Santo. Decimos con verdad de cada una de las personas: Dios 
Padre, Dios Hijo y Dios Espíritu Santo, sin caer ni en el error de 
los judíos, que no ven en el único Dios la trinidad de personas, 

que es el Espíritu Santo (Ver Vladimir Lossky, Théologie Mystique de l’Église d’Orient, 
Paris, 1944, p. 96)» (B. Magno, Hexameron, III, 4, nota 3). Véase, también: B. Magno, 
Hexameron, III, 4, p. 53; El Espíritu Santo, IV, 6, p. 111. También de un modo 
explícito y sucinto en El Espíritu Santo leemos: «ahora bien, en la creación de estos 
seres, considérame al Padre como la causa principal, al Hijo como la causa creadora 
y al Espíritu como la causa perfectiva» (B. Magno, El Espíritu Santo, XVI, 38, p. 168). 
Para una lectura detallada sobre este particular se puede hallar una muy elocuente en 
J. M.Yanguas Sanz, «La divinidad del Espíritu Santo en S. Basilio», pp. 514s.

25 Cf. B. Magno, Hexameron, VI, 2, p. 91
26 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 1, p. 101, nota 1.
27 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 105. 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 291

ni en el error de los griegos de reconocer tres dioses28. ¿Cómo 
decimos que el Padre es Dios? Él es del todo necesario, pero no 
necesitado: la generación del Hijo no es por necesidad, sino por 
el mismo ser de Dios; lo mismo cabe decir del Espíritu Santo. 
Dios es comunión de personas, todas iguales en dignidad. No 
cabe afirmar que el Padre, por ser enumerado como primero, 
sea de mayor gloria que el Hijo o el Espíritu Santo; antes bien, es 
nombrado primero porque Él es la fuente de la divinidad. Por eso 
es llamado con el nombre propio de Dios. Por este mismo motivo 
no es admisible que se hable de Hijo, Padre y Espíritu Santo o 
Espíritu Santo, Padre e Hijo o cualquiera otra taxis29 distinta a la 
revelada. 

Del Padre también decimos que es aquel que envía al Verbo 
y al Espíritu Santo por medio de este; sin embargo, el Padre no 
es enviado por nadie. Podemos decir con el credo atanasiano: 
«El Padre no fue hecho, ni creado ni generado por nadie». Del 
mismo modo, en la creación decimos que todo es creado por 
el Padre por medio del Hijo y el Espíritu Santo; o en términos 
de Ireneo, Dios crea por medio de sus dos manos30. Debemos 
también recordar que el Padre, del mismo modo que el Hijo y el 
Espíritu, es creador de todo, pero no es creado por nadie ni es 
nada de lo creado, aunque toda criatura nos pueda conducir al 

28 «Y Dios hizo al hombre (Gen 1, 27). No dice ellos hicieron. Aquí la Escritura 
evita la pluralidad de las personas. Por las primeras palabras corrigen a los judíos, por 
estas últimas cierra el camino del helenismo; con firmeza vuelve a la mónada para 
haceros ver que el Hijo “es” junto al Padre y que huyas del peligro del politeísmo» 
(B. Magno, Hexameron, IX, 6, p. 149).

29 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, XVI, 37, pp. 167-168.
30 Cf. «CHURCH FATHERS: Against Heresies, V.6 (St. Irenaeus)», accedido 24 de 

febrero de 2025, https://www.newadvent.org/fathers/0103506.htm., 1.



292	 EMANUEL CLUR

hacedor31, ninguna criatura se confunde con Dios, ni el sol, ni la 
luna32, o en términos de Basilio: 

Todo lo que el mandamiento de Dios ha hecho pasar de la nada 
a la existencia, incluso todo aquello que nuestro discurso no ha 
mencionado con el fin de no aburriros y sobrepasar la medida. 
El que no ha estado ocioso, verá en todo la sabiduría de Dios. 
No dejéis nunca de llenaros de admiración, ni de alabar al Crea-
dor a través de todas las criaturas33. 

También faltaríamos a la verdad si dijéramos que el Padre nos 
ha dejado como huérfanos al estilo de un dios deísta; al contrario, 
«en Dios nada hay que no haya sido previsto, nada que haya sido 
descuidado. El ojo que no duerme observa todo, está presente en 
todo, dando a cada uno lo necesario para su preservación. Dios no 
ha dejado al erizo de mar fuera de su providencia»34. También hay 
que decir que no es creador ex materia, sino ex nihilo. Dirá Basilio: 
«Pero Dios, antes de que existiera nada de lo que nosotros vemos 
ahora, había proyectado y resuelto que existiera lo que todavía 
no era. Concibió cómo debía ser el mundo y, junto con la forma, 
produjo la materia que estaría en armonía con ella»35.

31 «He aquí lo que con su penetrante providencia el Creador vio desde el 
principio y llamó a la existencia. Por lo tanto, cuando ves las plantas de los jardines 
o de los campos, las plantas acuáticas y las terrestres, las que tienen flores y las que 
no florecen, conoces en lo pequeño su grandeza, llénate de admiración y haz que 
aumente tu amor al Creador» (B. Magno, Hexameron, V, 9,p. 86).

32 Cf. B. Magno, Hexameron, VI, 2, p. 91.
33 Cf. B. Magno, Hexameron, VIII, 7, p. 131.
34 B. Magno, Hexameron, VII, 5, p. 117.
35 B. Magno, Hexameron, II, 2, p. 34. Debemos recordar que la conciencia, quizás 

debido al influjo helénico, sobre la creatio ex nihilo se haya ya presente en la mente 
bíblica: «te ruego, hijo mío, que mires al cielo y a la tierra, y a todas las cosas que 
en ellos se contienen; y que entiendas bien que Dios las ha creado todas de la nada, 
como igualmente al linaje humano» (B. Magno, Hexameron, II M 7, 28).



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 293

Cabe pensar que con los que polemizaba Basilio no dudaban 
de la divinidad del Padre, sino de la del Hijo o de la del Espíritu, 
o de ambas en última instancia. Por esto es que la metodología 
del Capadocio no consistirá en afirmar la divinidad del Padre, de 
la que parece no haber duda, sino ver qué vocablos son aplicables 
a Él con recta reverencia, y entonces, al observar que también se 
dicen del Hijo o del Espíritu, acepten así también la divinidad de 
estos dos.

2.2.  El Hijo

El Hijo es, como afirmamos en la fe nicena, «Dios de Dios, Luz 
de Luz, Dios Verdadero de Dios Verdadero». Lo que decíamos 
del Padre, ahora lo renovamos. El Logos, el Dios de Dios ha sido 
engendrado antes de todos los tiempos por el Padre, de tal modo 
que el Hijo no es en ningún caso de menor gloria. Hay, con todo, 
quienes han querido aplicar ciertas lógicas, que son propias de la 
falsa gnosis, a la exégesis sagrada, o en palabras de nuestro autor: 

Me parece que algunos no han entendido esto y, alterando el 
sentido con alegorías presuntuosas, pretenden dar autoridad a 
sus propias opiniones por encima de las Escrituras. Se creen más 
sabios que el Espíritu Santo y, bajo el pretexto de la exégesis, po-
nen cosas de ellos. Interpretémoslas tal como han sido escritas36. 

Todo esto ha llevado a no pocos a un gravísimo error, algunos 
que «diciendo ser sabios se tornaron necios, y trocaron la gloria 
del Dios incorruptible en imágenes que representan al hombre 
corruptible, aves, cuadrúpedos y reptiles» (Rom 1, 22-23), se 
volvieron líderes en esparcir otro evangelio inexistente (cf. Gal 1, 

36 B. Magno, Hexameron, IX, 1, p. 138.



294	 EMANUEL CLUR

6-7) al que muchos se vieron arrastrados. Hacemos referencia en 
este caso concreto del arrianismo, que constituyó en toda regla 
una de las mayores atrocidades dentro de la historia eclesiástica. 
Basilio expresa el panorama de su época37 a un mismo tiempo 
somera y profundamente en la epístola que dirige a los obispos 
de Occidente: 

Nuestras angustias son visibles, aunque las dejáramos sin contar, 
porque hoy su sonido ha llegado a todas partes. Las doctrinas de 
los Padres son despreciadas, las tradiciones apostólicas son neu-
tralizadas, los subterfugios de los innovadores están en boga en 
las Iglesias, es que ahora los innovadores son más astutos que los 
teólogos, la sabiduría de este mundo gana los más altos honores 
a la par que es rechazada la Gloria de la Cruz. Los Pastores son 
eliminados, y en su lugar son puestos nefastos lobos que destru-
yen el rebaño de Cristo. Las casas de oración vacías, los lugares 
desiertos están llenos de gente lamentándose. Los ancianos se 
lamentan cuando comparan los tiempos pasados con el hoy. Por 
los jóvenes debemos aún compadecernos más, puesto que ni si-
quiera saben de lo que han sido privados. Todo esto bastará para 

37 Es posible pensar que Basilio amplificara en cierto grado la situación; sin 
embargo, hemos de decir a su vez que circunstancias muy similares son descritas 
en su tiempo por otros autores. Y, aun bajo el empleo de recursos metafóricos, no 
indica en ningún caso que el contexto para el Capadocio no fuera en todo sentido 
de máxima gravedad. En esta clave tenemos a Silouan Fotineas (cf. S. Fotineas, «The 
Letters of  Bishop Basil of  Caesarea: Instruments of  Communion» (Thesis, Australian 
Catholic University,  2016), https://doi.org/10.4226/66/5a9cc83db0bce.) hablando 
principalmente de las epístolas 90 y 243: «it becomes apparent that Basil’s letters to 
the West pushed his rhetorical skills to the limit. No doubt this seemed needed as 
he required immediate action and help. He therefore used whatever niceties of  
language he could to elicit a response» (p. 148) y más delante «Even though Basil 
admitted, “my speech in comparison with the true state of  things falls far short of  
a worthy presentation of  them”, his verdict about the current “state of  affairs” (ἐπὶ 
τούτοις) of  the churches in “most of  the cities” (πλείσταις τῶν πόλεων) under his 
pastoral oversight was all but conclusive» (p. 166).



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 295

mover a la piedad de los hombres que han aprendido el amor 
de Cristo, pero es que, comparado con la realidad, las palabras 
dicen poco38. 

Los arrianos sostenían que el Hijo no era ni de la misma 
substancia del Padre ni de la misma substancia de los hombres; o 
lo que es lo mismo, que, de ser dios, no era dios como el Padre y, de 
ser hombre, no lo era como nosotros lo somos. Esta afirmación, 
que puede parecer a nuestros modernos ojos una mera cuestión 
especulativa más propia de filósofos y de teólogos que de algo 
que nos afecte, es en todo sentido grave. Si el Logos no es 
verdaderamente Dios como el Padre y hombre como nosotros, 
luego la encarnación no constituye la encarnación de Dios, sino 
de una criatura más. De ser esto así, el triunfo final sobre la 
muerte sería un engaño, el divino intercambio no sería posible o, 
en términos de Basilio: «la finalidad de nuestra vocación: se nos 
ha propuesto el asemejarnos a Dios, en cuanto le es posible a la 
naturaleza humana»39, sería en toda regla imposible. 

Prestemos atención a la sutileza de la argumentación con los 
que polemiza nuestro autor: «efectivamente, rivalizan en señalar la 
distinta enunciación del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, para, 
desde ahí, tener fácil también la demostración de su diferencia 
de naturaleza»40. Su mayor representante, Aecio el Antioqueno, 
sintetizaba bajo un sofisma el origen de sus ideas: «las cosas que 
son diferentes en su naturaleza se enuncian de manera diferente, y 
viceversa, las que se enuncian de diversa manera son diferente en 
su naturaleza»41, luego cuando Pablo dice: «un solo Dios y Padre, 

38 «CHURCH FATHERS: Letter 90 (St. Basil)», accedido 22 de febrero de 2025, 
https://www.newadvent.org/fathers/3202090.htm., 2.

39 B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 103.
40 B. Magno, El Espíritu Santo, II, 4, p. 107.
41 B. Magno, El Espíritu Santo, II, 4, p. 107.



296	 EMANUEL CLUR

de quien todo procede, y un solo Señor, Jesucristo, por quien 
todo existe» (1 Co 8, 6), le hace decir al Apóstol la diferencia de 
naturaleza entre el Padre y el Hijo. La fuerza de su argumento, si 
es que se puede hablar de tal, es que los vocablos de/por quien, por 
medio de quien y en quien, serían aplicados respectivamente al Padre, 
al Hijo y al Espíritu Santo unívocamente; sin embargo, nada más 
lejos de la verdad. Como demostrará Basilio, estos vocablos son 
aplicados de la misma manera al Padre42. 

El problema de los seguidores de Aecio es que se van a una 
doctrina de las causas errada, de tal manera que ven en el de/
por quien: la materia, en el por medio de quien: el instrumento, y en 
quien: el tiempo o lugar43, de esta manera, llamándose a sí mismos 
cristianos, reducen al Demiurgo44 a «un término propio de una 
sierra o un martillo»45. La clave para luchar contra estos nos la da 
el mismo Basilio: «Efectivamente, el de quien no siempre indica la 
materia, como piensan ellos, sino al contrario, para la Escritura es 
más habitual aplicar esta expresión a la causa suprema»46. En esto 
es fundamental entender que la doctrina basiliana de las causas, 
como se señalaba antes, no supone bajo ningún punto de vista 
una variedad de naturalezas, como han extraído los seguidores de 
Aecio de los filósofos foráneos47. Basilio demuestra con facilidad 

42 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, V, 8, p. 115.
43 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, III, 5, pp. 109-110.
44 «Literalmente el “demiurgo” o creador; aunque esto se aplica primero al 

Padre, aquí se aplica al Hijo, quien, para Basilio, se caracteriza, como hipóstasis 
divina, por su actividad creadora. Precisamente los anomeos [seguidores de Aecio] 
querían dejar este título en exclusiva para el Padre» (B. Magno, El Espíritu Santo, II, 
4, p. 108, nota 31).

45 B. Magno, El Espíritu Santo, III, 5, p. 111.
46 B. Magno, El Espíritu Santo, IV, 6, p. 111.
47 Con la distinción foránea parece señalar Basilio a los filósofos paganos, 

aunque no a todos, no son pocas las veces que cita con autoridad a muchos de ellos. 
Para esta cuestión, véase: B. Magno, El Espíritu Santo, III, 5, p. 109.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 297

que la aplicación de estos vocablos no es unívoca tampoco, pues 
dice también el Apóstol refiriéndose al Hijo: «Porque de él y por 
medio de él y para él son todas las cosas»48. 

Efectivamente, de él es para los seres la causa del ser, según la 
voluntad de Dios Padre; por medio de él todas las cosas tienen 
la duración y la consistencia, por medio de él, que creó todas 
las cosas y además otorga a cada creatura lo necesario para su 
conservación. Por eso también a él se vuelven todas las cosas 
cuando, con cierto incontenible deseo y con afecto inefable, fina 
su mirada en el autor y mantenedor de la vida49.

Aunque verdaderamente Basilio centra su reflexión más que 
nada sobre el Hijo ásarkos (posiblemente porque está polemizando 
contra los arrianos y no docetistas), hacia el capítulo VIII de 
Sobre el Espíritu Santo, contrario a los arrianos, nos enseña que, 
«efectivamente, el Padre ama al Hijo y le muestra todo, de modo 
que todo cuanto el Padre tiene es del Hijo, no sobreviniéndole 
poco a poco, sino presentándosele todo de golpe», y que no 
le llega el conocimiento por hábito o ejercicio; «en cambio, la 
Sabiduría de Dios, el Hacedor de toda la creación, el siempre 
perfecto, el sabio sin haber aprendido» no necesita «de dirección 
especial que le defina el modo y la medida de sus acciones»50. 
También como bien sabemos por el Amado51: el que ha visto al 
Hijo ha visto al Padre, no es cuanto a forma o figura, que no le 
corresponde a la perfección de Dios, sino en cuanto a «la bondad 
de la voluntad que, por coincidir en la esencia, se considera que es 
semejante e igual, mejor aún, la misma, en el Padre y en el Hijo»52. 

48 Rm 11, 36, en B. Magno, El Espíritu Santo, V, 7, p. 113.
49 B. Magno, El Espíritu Santo, V, 7, p. 115.
50 Cf. B. Magno, El Espíritu Ssanto, VIII, 20, pp. 138-139.
51 Jn 14, 9, en B. Magno, El Espíritu Santo, VIII, 21, p. 139.
52 B. Magno, El Espíritu Santo, VIII, 21, p. 139.



298	 EMANUEL CLUR

Podemos reconocer aquí el papel revelador de la encarnación del 
Verbo, revela quién es Él y quién es su Padre.

2.3.  El Espíritu Santo

Centremos ahora la reflexión sobre la tercera persona de la 
Trinidad, el Espíritu Santo, llamado Paráclito, aunque debamos 
decir que este nombre no le es unívoco, puesto que se le aplica 
también al Hijo, como se deduce del Teólogo: «y yo rogaré al 
Padre, y Él os dará otro intercesor [ἄλλον παράκλητον], que 
quede siempre con vosotros» (Jn 14, 16). 

Para iniciar, resultan bellísimas las palabras del propio Basilio: 
«pues, ¿quién que haya oído los nombres del Espíritu no se eleva 
con el alma y no levanta su mente hacia la suprema naturaleza? 
Porque se le llama Espíritu de Dios, Espíritu de la verdad que procede 
del Padre53, Espíritu recto y Espíritu rector»54. Como afirmamos en la 
fe constantinopolitana: «Creo en el Espíritu Santo, Señor y dador 
de vida», es decir, que, si el Hijo era considerado el Demiurgo, 
el Espíritu será aquel que da la vida a todo cuanto tiene alma. 
La consideración sobre el Espíritu no es en ningún caso leve o 
menor, como sabemos bien de la boca de Jesucristo: «pero quien 
blasfemare contra el Espíritu Santo, no tendrá jamás perdón y es 
reo de eterno pecado» (Mc 3, 29; Mt 12, 31); en otras palabras, 
en la confesión del Espíritu nos jugamos la eternidad en una 
resurrección hacia la vida o hacia la muerte (cf. 2 M 7, 14). 

53 No corresponde ni al presente estudio ni a san Basilio responder a una 
controversia como lo es la del filioque/καὶ τοῦΥἱοῦ, que es en todo caso posterior. 
Con todo, cabe destacar que en san Basilio no se encuentra el así denominado 
patrimonismo (procede del Padre sólo). Cf. P. Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo 
en la tradición ortodoxa, Agape Libros, Buenos Aires, 2014.

54 B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 22, p. 141.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 299

El Capadocio es muy consciente de que para poder decir una 
palabra de verdad, ya sea sobre el Espíritu o sobre cualquier 
materia, debe de contar con la asistencia de Él porque, como dice el 
Apóstol: «de la misma manera también el Espíritu ayuda a nuestra 
flaqueza; porque no sabemos qué orar según conviene, pero el 
Espíritu está intercediendo Él mismo por nosotros con gemidos 
que son inexpresables» (Rm 8, 26). O también: «os hago saber, 
pues, que nadie que hable en el Espíritu de Dios, dice: “anatema 
sea Jesús”; y ninguno puede exclamar: “Jesús es el Señor”, si no 
es en Espíritu Santo» (1Cor 12, 3); y Jesucristo: «porque no sois 
vosotros los que habláis, sino que el Espíritu de vuestro Padre 
es quien habla en vosotros» (Mt 10, 20). Esto lo vemos con 
toda claridad en Sobre el Espíritu Santo: «por esto precisamente 
voy a pasar ya a la explicación por así decirlo, “con la ayuda del 
propio” Espíritu Santo»55. Como es evidente, puesto que «hacia 
él se vuelve todo lo que tiene necesidad de santificación»56, Él, al 
igual que decimos del Padre y del Hijo, no es necesitado de nada, 
Él es la perfección misma que conduce a los que se le acercan 
en dignidad hacia la perfección como nos propone el Hijo: «sed 
perfectos como vuestro Padre en los cielos es Perfecto» (Mt 5, 
48); o en términos del propio Basilio: «el asemejarnos a Dios, en 
cuanto le es posible a la naturaleza humana»57. Y no debemos 
creer que el acercarse al Paráclito consiste en localidades, sino 
en el apartamiento de las pasiones «purificándose, pues, de la 
fealdad adquirida por medio del vicio, remontándose a la belleza 
de la naturaleza y devolviendo a esa especie de imagen regia su 
forma primitiva mediante la purificación, únicamente así es como 
se acerca al Paráclito»58. 

55 B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 106.
56 B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 22, p. 142.
57 B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 103.
58 B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 23, p. 143.



300	 EMANUEL CLUR

La tarea del Espíritu es reveladora por excelencia. Podemos 
decir que, mientras Jesucristo caminaba la Galilea, Él era el 
revelador del Espíritu; pero, una vez asunto a los cielos y tras el 
Pentecostés, el Espíritu es el que nos revela al Hijo y en el Hijo 
decimos que vemos la imagen del Padre59; o como lo expresa de 
un modo perfecto el teólogo ruso Pavel Evdokimov: «si el Hijo 
es la imagen del Padre y el Espíritu Santo la imagen del Hijo, el 
Espíritu, dicen los Padres, es el único en no tener su imagen en 
otra Persona, es esencialmente misterioso»60; o en boca de Simeón 
el Nuevo Teólogo: «tu nombre tan deseado, y constantemente 
proclamado, nadie sabría decir lo que es»61.

El Capadocio nos transmite la necesidad de no rechazar ni 
las Escrituras ni la tradición que nos ha llegado, frente a los que, 
«rechazando como si no tuviera importancia alguna el testimonio 
no escrito de los Padres»62, llegan a decir que no es correcto dar 
una misma gloria al Padre, al Hijo y al Espíritu, reduciendo a 
la tercera persona de la Trinidad a la condición servil63. Apunta 
inicialmente a la fórmula bautismal que es trinitaria, luego ¿cómo 
es posible que la rechacen?; o en lo que respecta a las tradiciones 
recibidas, sobre la profesión de fe nos dice: «¿voy, pues, a dejarme 
seducir por las argucias de esas gentes y a traicionar esta tradición 
que me introdujo en la luz, que me regaló el conocimiento de 

59 «Durante la misión terrena de Cristo, la relación de los hombres con el Espíritu 
no se producía más que por y en Cristo. Por el contrario, después de Pentecostés, es 
la relación con Cristo la que no se produce más que por y en el Espíritu Santo» (P. 
Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa, p. 102).

60 P. Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa, p. 100.
61 P. Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa, p. 99-100. 
62 Basilio Magno, El Espíritu Santo, X, 25, p. 146.
63 Para Basilio la condición servil es la de las criaturas. Puntualmente, los 

pneumatómacos se la aplicaban al Espíritu como si fuera más próximo a un ángel 
que a Dios.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 301

Dios, y por la cual he sido hecho hijo de Dios, yo, su enemigo 
hasta entonces por causa del pecado?»64. 

El bautismo es necesario que sea siempre en el Espíritu, como 
dice Juan el Precursor: «Yo en verdad os bautizo en agua para 
conversión, pero el que viene detrás de mí es más poderoso 
que yo, cuyas sandalias no soy digno de llevar: él os bautizará en 
Espíritu y fuego» (Mt 3, 11); o ¿es que nos olvidamos de aquel 
episodio en la vida de Pablo que se nos narra en los Hechos, en el 
que unos pobres, al ser interrogados por el apóstol sobre si han 
sido bautizados en el Espíritu, no sabían ni que había un Espíritu? 
(cf. Hch 19, 1-7). ¿Por qué privarnos a nosotros mismos de la 
belleza, del amor, que es el mismo Espíritu Santo? 

[Es que] por medio del Espíritu Santo tenemos: el restableci-
miento en el paraíso, la subida al reino de los cielos, la vuelta a 
la adopción filial, la confiada libertad de llamar Padre nuestro a 
Dios, de participar en la gracia de Cristo, de ser llamada hijo de la 
luz, de tener parte en la gloria eterna y, en general, de estar en la 
plenitud de la bendición, en esta vida y en la futura, viendo como 
en un espejo la gracia de los bienes que nos reservan las prome-
sas, y de los que esperamos ansiosos disfrutar por la fe, como si 
ya estuviesen presentes65. 

Ante todo, lo que Él nos da, ¿cómo rechazarlo? ¿Cómo se 
puede ser tan vil de reducirlo a la condición servil? «No vamos 
nosotros a ensalzar en el más alto grado al que es divino por 
naturaleza, inabarcable por su grandeza, poderoso en sus obras y 
bueno en sus beneficios?»66. Pero si todo esto te parece poco: «si 
piensas en la creación, fue el Espíritu quien afianzó las potencias 

64 B. Magno, El Espíritu Santo, X, 26, p. 147.
65 B. Magno, El Espíritu Santo, XV, 36, p. 165.
66 B. Magno, El Espíritu Santo, XXIII, 54, p. 201.



302	 EMANUEL CLUR

de los cielos»67, como el propio Basilio aprendió de un sirio68: «“Se 
cernía”, según él [el sirio], significa que “calentaba y vivificaba” la 
sustancia de las aguas como el pájaro que empolla sus huevos y al 
calentarlos les da una cierta fuerza vivificante. […] Bastaría este 
pasaje para mostrar, a los que cuestionan, que el Espíritu Santo 
no es ajeno a la actividad creadora»69. Si piensas en la encarnación, 
«de ella es inseparable el Espíritu»70, o incluso «la redención de 
los pecados se da en la gracia del Espíritu»71, finalmente la misma 
«resurrección de entre los muertos, a la acción del Espíritu se 
debe, pues enviarás tu Espíritu y serán creados, y renovarás la faz de la 
tierra»72.

Es interesante prestar atención al lenguaje empleado por el 
Capadocio para la defensa de la fe sobre el Espíritu Santo, el cual 
no busca la misma polémica ni es tan duro en sus términos, como 
si no tuvieran problema el Niseno y el Teólogo en denunciar con 
una cruda dureza a los macedonios o el propio Basilio al hablar 
de los valentinianos, arrianos, etc. Es difícil saber con certeza lo 
que lo motivó. Nos inclinamos por la tesis de S. Hildebrand73, que 
considera a la obra un intento honesto de aproximar a este grupo 
a la fe ortodoxa. Con todo, habría que añadir que al mismo tiempo 
puede y logra exponer la fe sin detrimento de la verdad74, aunque 

67 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 189.
68 No dice quién sea, pero podemos suponer que es Eusebio de Samosata o 

Efrén el Sirio. A este respecto, consúltese: B. Magno, Hexameron, II, 6, p. 40, nota 2.
69 B. Magno, Hexameron, II, 6, pp. 40-41.
70 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 189.
71 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 189.
72 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 190.
73 Para un estudio detallado y reciente sobre este particular, remitimos a J. 

J. Whitty, «Reading Basil of  Caesarea’s On the Holy Spirit as Apology: Reassessing 
the Influence of  Eustathius of  Sebaste on the Treatise», Vigiliae Christianae, vol. 77, 
n.o 4 (2022), pp. 353-374, https://doi.org/10.1163/15700720-bja10056.

74 Para comprender en profundidad la defensa de la divinidad de la tercera 
persona en Basilio sugerimos el trabajo de Yanguas Sanz: «No obstante, poniéndose 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 303

claro está, la ausencia del homousios sobre el Espíritu es llamativa, 
pero no lo es más llamativa que su ausencia en el propio símbolo 
constantinopolitano que vendría en el 38175. Al mismo tiempo 
encontramos fórmulas claras, no sólo con respecto a la igualdad 
de gloria de las tres personas, así como las sílabas aplicadas a cada 
una de ellas, sino también la afirmación de que debemos ensalzar 
«al que es divino por naturaleza»76.

3.  Conclusiones

Como afirmamos en el credo atanasiano: «quien quiera 
salvarse debe, sobre todo, mantener la fe Católica», a saber, que 
«nosotros adoramos a un Dios en la Trinidad y a la Trinidad en la 
Unidad». Hemos visto cómo, porqué y qué creer, en este sentido 
no debemos separarnos de la tradición de nuestros padres. 
Contra lo que Basilio luchó, allá en el siglo IV, nos puede ser muy 
actual.Al prestar atención a las herramientas empleadas por los 

en el esquema filosófico de sus adversarios, buscará hacerles ver que tanto el Padre 
como el Hijo y el Espíritu Santo tienen una misma naturaleza especifica. En efecto, 
aun siguiendo estrictamente el planteamiento macedonio, pronto se deja ver que 
el resultado favorece la tesis de Basilio, ya que “lo que se subdivide tiene la misma 
naturaleza que aquello que resulta después dividido”. Si la naturaleza divina es única 
e idéntica antes de la división, seguirá siendo divina aun después de la división en las 
tres Personas» (J. M.Yanguas Sanz, «La divinidad del Espíritu Santo en S. Basilio», 
p. 510).

75 De hecho, Gregorio el Teólogo, durante el período en el que presidió el 
segundo concilio ecuménico, encontró graves dificultades frente a la ausencia de 
una afirmación explícita de que el Espíritu es Dios o del propio homousios. Para un 
estudio breve sobre las teologías presentes en el s. IV sobre el Espíritu Santo: M. 
A. G. Haykin, «“The Lord, The Life-Giver”: Confessing The Holy Spirit In The 
Fourth Century», Journal ofthe Evangelical Theological Society, vol. 62, n.o 1 (2019), pp. 
65-80.

76 B. Magno, El Espíritu Santo, XXIII, 54, p. 201.



304	 EMANUEL CLUR

que polemizaron con él y al ver las utilizadas por algunos autores 
de hoy, podemos llegar a ver ciertas coincidencias. ¿Cómo? Con 
la idea de que hay que distinguir lo esencial de lo accidental. Es 
que, aunque por un momento aceptáramos tal cosa —que somos 
capaces de juzgar la verdad—, lo que viene después es aún más 
grave: que una vez juzgado qué es lo esencial —dicen— hay que 
eliminar lo accidental, de esta manera socaban la verdad y buscan 
cómplices aún inconscientes. Contra estos hay que recordar que 
no se es dueño de la verdad, sino colaborador de ella (cf. 3 Jn 
8). Por esto, el preservar la tradición sin innovaciones (como da 
ejemplos Basilio de la forma celebrativa77, la profesión de fe78, 
las doxologías79, etc.) nos da un espíritu de humildad que es 
propio del Espíritu Santo, vivimos en el amor del Padre que nos 
mantiene en comunión con la nube de testigos (cf. Hb 12, 1) que 
nos ha precedido y nos mantiene en la verdad (cf. Jn 14, 6), que 
es el mismo Cristo. Recordemos que esta tarea no es sencilla en 
ningún caso, pero puede servirnos de consolación el ver que la fe 
ortodoxa ha triunfado, incluso en el contexto tan nefando como 
el que nos describe el Capadocio:

¿Quién puede pasar ante esto sin llorar? Porque, ¿acaso no es 
evidente —tanto que hasta un niño lo comprendería— que los 
hechos presentes están preludiando la desaparición inminente 
de la fe? Lo indiscutible se ha vuelto dudoso. Creemos en el Es-
píritu, y guerreamos contra él con nuestras propias confesiones 
de fe. Somos bautizados, y de nuevo peleamos. Le invocamos 
como origen de la vida, y lo despreciamos como compañero de 

77 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, XXVII, 66, p. 220. Se trata quizás de uno de 
los testimonios más antiguos en los que se atribuye la orientación celebrativa a la 
era apostólica.

78 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, X, 26, p. 147.
79 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 3, p. 106.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 305

esclavitud. Lo hemos recibido con el Padre y con el Hijo, y lo 
menospreciamos como parte de la creación80. 

No se trata de llamar a una caza de brujas, sino, solamente, 
que aquellos que se experimenten identificados con él puedan 
decir ¡bendito sea Dios! Puesto que la prueba es motivo de 
alegría. A otros lectores, las aplicaciones actuales le resultarán 
más distantes. Pero en uno y otro caso no quisiera que aquello 
por lo que luchó el Padre Capadocio redunde en palabras vacías, 
sino que encontremos en él un testimonio de vivir y luchar por la 
regla de fe de la Iglesia.

Por otro lado, debemos volver a recordar que Basilio llega a 
estas afirmaciones aun antes del segundo concilio ecuménico, 
en el que podemos decir que se le fue dada en gran parte la 
razón. Leer a este Padre nos provee herramientas claras para los 
momentos de polémica en la vida de la Iglesia, donde no se trata 
de renuncias a la verdad, sino que una vez hallada es defendida 
y custodiada. La clave para transitar el tiempo arduo mientras la 
solidez doctrinal parece perecer, al punto de que ya los jóvenes 
ni saben de lo que han sido privados81, vendrá dada por el 
respeto a la tradición recibida, el amor a la fórmula bautismal, 
a la doxología, en el aprecio por las realidades creadas en las 
que, con toda claridad, al ojo creyente de la fe, se le presenta 
como testimonio silencioso de Dios. Pues Dios, contemplando 
la creación, ha dicho que es buena, no porque vea con ojos, sino 
porque la contempla en su inefable sabiduría82, así también el 
hombre, provisto de los ojos informados por la fe, ve, contempla 

80 B. Magno, El Espíritu Santo, XXVIII, 70, p. 227.
81 «CHURCH FATHERS: Letter 90 (St. Basil)», accedido 22 de febrero de 2025, 

https://www.newadvent.org/fathers/3202090.htm., 2.
82 Cf. B.Magno, Hexameron, IV, 6, pp. 70-71.



306	 EMANUEL CLUR

a la creación83, no en cuanto materia o forma, sino con la misma 
mirada de Dios, pues el hombre está llamado, en cuanto se lo 
permite su naturaleza humana, a asemejársele84. 

Podemos, ahora, decir con la bellísima oración de la Divina 
Liturgia85: «Hemos visto la verdadera luz, hemos recibido el 
Espíritu celestial, hemos encontrado la verdadera fe, adorando a 
la Trinidad indivisible: porque ella nos ha salvado»86. Y termino 
con el kontakio al Capadocio: «Oh Basilio: te mostraste cimiento 
firme de la Iglesia, dando a todos los habitantes de la tierra el 
buen dominio, sellándola con tus enseñanzas, revelador de las 
cosas celestiales»87.

Referencias bibliográficas

«Church Fathers: Against Heresies, V.6 (St. Irenaeus)». Accedido 
24 de febrero de 2025. https://www.newadvent.org/
fathers/0103506.htm.

«Church Fathers: Letter 90 (St. Basil)». Accedido 22 de febrero de 
2025. https://www.newadvent.org/fathers/3202090.htm.

Arnaert, B. L. «Huerta de Soto’s Hypostasis an Exploration of   the 
Role of  Theology in Economics». Revista Procesos de Mercado, 
vol. 21, n.º 2 (2024), pp. 167-210. https://doi.org/10.52195/
pm.v21i2.957.

Basilio Magno. El Espíritu Santo. Ciudad Nueva, Madrid, 2012.

83 Cf. B. Magno, Hexameron, I, 6, pp. 22-23.
84 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 103.
85 Aparece tanto en la de Basilio Magno como en la de Juan Crisóstomo.
86 B. Vasile Buda, I. Dumea y R. Mureşan, La Divina Liturgia: de san Juan Crisóstomo, 

de san Basilio, de los dones presantificados, BAC, Madrid, 2016, p. 74 y p. 137.
87 B. Vasile Buda, I. Dumea y R. Mureşan, La Divina Liturgia: de san Juan Crisóstomo, 

de san Basilio, de los dones presantificados, p. 143.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 307

Basilio Magno. Hexameron. Homilías sobre los seis días de la Creación. 
Svetigora, Njegoseva, 2017.

Collins, F. S. The Language of  God: A Scientist Presents Evidence for Belief. 
Free Press, New York, 2006. http://archive.org/details/
francis-collins-language-of-god.

Evdokimov, P. Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa. Agape 
Libros, Buenos Aires, 2014.

Florovsky, G. Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox View. 
Nordland Pub. Co, Belmont, 1972.

Fotineas, S. «The Letters of  Bishop Basil of  Caesarea: Instruments 
of  Communion». Thesis, Australian Catholic University, 2016. 
https://doi.org/10.4226/66/5a9cc83db0bce.

Haykin, M. A. G. «“The Lord, The Life-Giver”: Confessing The 
Holy Spirit InThe Fourth Century». Journal of  the Evangelical 
Theological Society, vol. 62, n.o 1 (2019), pp. 65-80.

Lim, R. «The Politics of  Interpretation in Basil of  Caesarea’s 
“Hexaemeron”». Vigiliae Christianae, vol. 44, n.º 4 (1990), pp. 
351-370. https://doi.org/10.2307/1583840.

Mira, M. «La noción de ley de la naturaleza en el In Hexaemeron de 
Basilio de Cesarea». Annales theologici, vol. 20, n.o 1 (2006), pp. 
59-86.

Mira, M. «Sobre la estructura del “De Spiritu Sancto” de Basilio de 
Cesarea». Scripta Theologica, vol. 40, n.o 1 (2008), pp. 65-88. 
https://doi.org/10.15581/006.40.10461.

Tomás de Aquino. Suma de teología. BAC, Madrid, 1994.
Vasile Buda, B., Dumea, I. y Mureşan, R. La Divina Liturgia: de San 

Juan Crisóstomo, de San Basilio, de los dones presantificados. BAC, 
Madrid, 2016.

Whitty, J. J. «Reading Basil of  Caesarea’s On the Holy Spirit as 
Apology: Reassessing the Influence of  Eustathius of  Sebaste 
on the Treatise». Vigiliae Christianae, vol. 77, n.o 4 (2022), pp. 
353-374. https://doi.org/10.1163/15700720-bja10056.



308	 EMANUEL CLUR

Yanguas Sanz, J. M. «La divinidad del Espíritu Santo en S. Basilio». 
ScriptaTheologica, vol. 9, n.o 2 (2018), pp. 485-539. https://doi.
org/10.15581/006.9.21876.



Aspectos pneumatológicos de la predicación 
agustiniana en la vigilia de Pentecostés

Pneumatological aspects of Augustinian preaching 
on the eve of Pentecost

John Eder Delgado

Seminario Mayor San Agustín, La Linda (Colombia)
Escuela Internacional In imum cordis

johndelga12@hotmail.com
Orcid: 0009-0000-9257-1115

Fecha de recepción: 30 de junio de 2025 
Fecha de aceptación: 31 de octubre de 2025

Resumen: El estudio analiza los aspectos pneumatológicos presentes 
en los sermones que san Agustín predicó durante la vigilia de Pentecostés, 
centrando la atención en la comprensión teológica del Espíritu Santo 
en el contexto litúrgico y pastoral. En los tres primeros sermones (29, 
29A y 29B), el eje temático gira en torno a la doble dimensión de la 
confessio: confessio peccatorum, como reconocimiento penitencial del pecado, 
y confessio laudis, como alabanza al Dios bueno y misericordioso. Aunque 
las referencias al Espíritu Santo son escasas, Agustín lo presenta como 

ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 309-338



310	 JOHN EDER DELGADO

inspirador de la Escritura y de la alabanza litúrgica. El sermón 266, 
en cambio, desarrolla una pneumatología más explícita, destacando la 
gratuidad y libertad del Espíritu en su acción santificadora, independiente 
de la dignidad del ministro, lo cual refuta la postura donatista. Así, 
Agustín propone una teología del Espíritu centrada en su iniciativa 
divina y en su papel unificador en la Iglesia.

Palabras clave: Confessio laudis, Confessio peccatorum, Espíritu 
Santo, Pentecostés, Unción.

Abstract: The study analyzes the pneumatological aspects present 
in the sermons that Saint Augustine preached during the Vigil of  
Pentecost, focusing on the theological understanding of  the Holy Spirit 
within its liturgical and pastoral context. In the first three sermons (29, 
29A, and 29B), the central theme revolves around the double dimension 
of  confessio: confessio peccatorum, as the penitential acknowledgment of  sin, 
and confessio laudis, as praise to the good and merciful God. Although 
references to the Holy Spirit are scarce, Augustine presents Him as the 
inspirer of  Scripture and of  liturgical praise. Sermon 266, by contrast, 
develops a more explicit pneumatology, emphasizing the gratuity and 
freedom of  the Spirit in His sanctifying action, independent of  the 
minister’s worthiness—thus refuting the Donatist position. In this way, 
Augustine proposes a theology of  the Spirit centered on divine initiative 
and on the Spirit’s unifying role within the Church.

Keywords: Anointing, Confessio laudis, Confessio peccatorum, Holy 
Spirit, Pentecost.

1.  Introducción

El contexto litúrgico en el que predica Agustín indica que la 
celebración de Pentecostés ya estaba fijada, es decir, cincuenta 
días después de la Pascua; además, contaba con la celebración 
de la vigilia, tal como la celebramos hoy día. Esto muestra que 
tenía un matiz importante dentro de las otras celebraciones que 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                311

se desarrollaban en el año. Así pues, dentro de los numerosos 
sermones litúrgicos de Agustín, se encuentran los sermones de 
la vigilia y fiesta de Pentecostés. En este caso se abordan los de 
la vigilia con el fin de analizar la doctrina pneumatológica que en 
ellos se encuentra.

Se conservan cuatro sermones de la vigilia y, de estos cuatro, 
los tres primeros (29, 29A, 29B) se caracterizan por el análisis del 
versículo 1 del salmo 117, cuyo tema principal es la confessio, que 
Agustín estudia y entiende como confessio peccatorum y confessio laudis. 
Según esto, el tema pneumatológico no está muy desarrollado, ya 
que, con excepción de los exordios, el Espíritu Santo como objeto 
de estudio no es muy evidente; sin embargo, estos sermones son 
analizados porque hacen parte del corpus de homilías litúrgicas 
de Pentecostés. Cosa distinta sucede con el último sermón de la 
vigilia (266) que se separa de los tres anteriores y se une a los siete 
de la fiesta1 en cuanto al tema pneumatológico se refiere.

2.  Sermones de la vigilia de Pentecostés

Analizamos los sermones predicados por Agustín en la vigilia 
de Pentecostés que han llegado hasta nosotros. 

Para ello, identificaremos, en primer lugar, la datación 
aproximada de los sermones, luego analizaremos la teología del 
texto. Los sermones de la vigilia son 29, 29A, [Denis 9] 29B 
[Dolbeau 8] y 266. 

De los cuatro sermones de la vigilia, tres no hacen mucha 
referencia al Espíritu Santo, salvo en el exordio; sin embargo, los 

1 Cf. Agustín, Sermones 267, 268, 269, 271, 272A, el segundo por los sermones 
270 y 272B.



312	 JOHN EDER DELGADO

comentamos, porque hacen parte del corpus que componen los 
discursos litúrgicos de la solemnidad de Pentecostés.

2.1.  Sermón 29

Según el parecer de Lambot, el sermón 29 fue pronunciado 
en Cartago en la Basílica “Restituta”, en la celebración de la 
vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del año 3972. Por otro lado, 
Anoz3 junto con Perler4 coinciden que la celebración tuvo lugar 
en Cartago el 25 de mayo del año 418. Por su parte, Drobner lo 
ubica en el año 4175. 

El tema del sermón es la confessio peccatorum y la confessio laudis, 
el cual se desarrolla y fundamenta en el versículo 1 del salmo 
117: Confitemini Domino, quoniam bonus est. Desde aquí Agustín se 
propondrá demostrar que, cuando la Escritura utiliza el sustantivo 
confessio o el verbo confiteri, no sólo se refiere a la confesión de los 
pecados, sino también a la confesión de alabanza. 

Con un pequeño exordio enlaza la lectura de la Sagrada 
Escritura con el tema que va a tratar:

Se nos avisó, y el Espíritu de Dios nos ha mandado que alabe-
mos a Dios. También se nos da la razón para hacerlo: porque es 
bueno. Aunque dicho en pocas palabras, encierra un pensamien-

2 Cf. C. Lambot, «Un “ieiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siècle et 
date de quelques sermons de S. Augustin», Revue Bénédictine, n.º 47 (1935), p. 116.

3 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», Augustinus, vol. 47, n.º 
186-187 (2002), p. 269.

4 Cf. O. Perler, Les voyages de Saint Augustin, Études Augustiniennes, Paris, 1969, p. 
341. 

5 Cf. H. Drobner, Augustinus Von Hippo. Predigten zu den psalmen II (sermones 22-
34), vol. 35, Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016, p. 1075. 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                313

to muy profundo. Alabad, dice, al Señor. Y como si preguntára-
mos: ¿Por qué?, continuó: Porque es bueno6. 

Podemos notar que dentro del exordio se hace mención 
por primera y única vez del Espíritu Santo, el cual habla por las 
Escrituras. La fórmula se repite en otros sermones ad populum en 
el sentido primario de que la Escritura ha sido inspirada por Él 
y por medio de ella habla. En este caso Agustín además le asigna 
el verbo praecipere, es decir, mandar7, que, según el contexto de 
la frase, se entiende como una motivación a dirigir la alabanza 
a Dios. Es decir, que detrás de la alabanza a Dios está presente 
la acción del Espíritu, que actúa para que el hombre cante las 
bondades del Señor8. 

a. Quoniam bonus est: Gen 1,31 

Después del exordio, Agustín explica el contenido del sermón 
y lo hace primeramente exponiendo la razón del porqué la 
Escritura dice que Dios es Bueno (quoniam bonus est). Para ello cita 
Gen 1, 31: Et fecit Deus omnia, et ecce bona ualde, desde el cual señala 
la bondad de Dios y la bondad de las cosas creadas (alejándose 
del concepto maniqueo de creación) y a su vez identifica sus 
diferencias:

6 «Admoniti sumus et Spiritu Dei praeceptum est nobis ut confiteamur Domino. 
Et ea causa dicta est confitendi Domino, quoniam bonus est. Breviter dicitur quod 
profundissime cogitatur. Confitemini, inquit, Domino. Et tamquam quaereremus: 
“Quare”, responsum est: Quoniam bonus est» (Agustín, s. 29, 1, CCSL 41, 373, 
linn. 6-8). 

7 Cf. A. Blaise (ed.), Dictionnaire latin-francais des Auteurs Chrétiens, Brépols, Turn-
houth, 1954, p. 641. 

8 Cf. Agustín, en. Ps. 144, 1, CCSL 40, 2088, linn. 15-18. Agustín interpreta que, 
así como el Espíritu Santo actuó inspirando la mente de algunos hombres en el 
hecho de escribir la Sagrada Escritura, así mismo inspiró en ellos (sus siervos) y en 
los demás hombres la alabanza dirigida a Dios.



314	 JOHN EDER DELGADO

No habría ningún bien si no hubiera sido hecho por el Bien que 
no ha sido hecho. El cielo es bueno, pero es un bien creado, 
buenos son los ángeles, pero creados buenos [...] y de entre todas 
estas cosas, el hombre, la creatura que puede alabar. Todo esto es 
bueno, pero es un bien creado. Es bueno todo a causa de Dios, 
no por sí mismo9.

En la cita está reflejada la teoría platónica de la participación10 que, 
aplicada a la Revelación, muestra la diferencia entre el Ser por 
esencia y los seres por participación. Mientras Dios es bueno por 
esencia, las criaturas lo son porque Él los participa de su bondad. 
En el comentario al salmo 134, Agustín escribe que, para hablar 
sobre la bondad de las cosas, se aplica el adjetivo “bueno” a cada 
hombre, a cada sustancia, a cada cosa, mientras que de Dios se 
dice que es el “Bien”, pero no como un adjetivo, sino como un 
sustantivo11, porque los atributos o perfecciones no pertenecen a 
Dios ni se predican de él como accidentes de una sustancia, sino 
que se identifican con la sustancia misma12. 

Esta realidad ontológica también se da en el orden moral. 
Dios es Bien absoluto como objeto adecuado y felicidad de su 
eterna voluntad. Por ser inteligente y libre se conoce a sí mismo y 
se ama infinitamente, lo cual constituye su vida interna, eterna y 

9 «Nullum bonum esset, nisi a bono factum esset, quod factum non esset. Bo-
num caelum, sed factum bonum; boni angeli, sed facti boni; et inter haec omnia 
creatura laudatrix homo. Omnia bona, sed facta bona. Et a Deo bona, non a se» 
(Agustín, s. 29, 1, CCSL 41, 373, linn. 16-22). 

10 Cf. Juan Pegueroles afirma que Agustín se valió de esta teoría porque la encon-
tró refrendada y garantizada por la Escritura, que reconoce a Dios como el Ser por 
excelencia, la Verdad y el Bien. Para esta cuestión, véase: J. Pegueroles, San Agustín, 
un platonismo cristiano, PPU, Barcelona, 1985, p. 35.

11 «Omnia ista dico bona, sed tamen cum suis nominibus; coelum bonum, ange-
lum bonum, hominem bonum: ad Deum autem cum me refero, puto melius nihil 
dicere quam bonum» (Agustín, Ps. 134, 4, CCSL 40, 1940, linn. 11-15).

12 Cf. T. Alesanco, Filosofía de san Agustín, Augustinus, Madrid, 2004, p. 228.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                315

feliz. Los hombres, por su parte, al tener voluntades creadas, son 
buenos y felices porque Dios les participa de ello, aunque sea en 
grado parcial. 

b. Confessio peccatorum

Confessio aut laudantis est, aut paenitentis13. Con esta escueta 
afirmación introduce el argumento principal de su sermón. En 
referencia a la confesión de los pecados, anota: 

Hay algunos tan poco instruidos, que en cuanto oyen la palabra 
confesión en las Escrituras, como si no pudiera referirse más 
que a la confesión de pecados, inmediatamente comienzan a 
darse golpes de pecho, como si se les amonestase a confesar los 
pecados14. 

13 Agustín, s. 29, 2, CCSL 41, 373, lin. 27. El doble uso de esta palabra confessio 
también se evidencia claramente en las Confessiones, de la cual escribe Agustín en 
sus Retractationes: «Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis 
meis Deum laudant iustum et bonum, atque in eum excitant humanum intellec-
tum et affectum» (Agustín, retr. 2, 6, CCSL 57, 94, linn. 2-4). Christine Mohrmann, 
interpretando estas palabras del santo, afirma que las Confessiones son un canto de 
alabanza a Dios, con lo cual Agustín no sólo quiere edificar a sus lectores, sino tam-
bién por medio de una larga meditación quiere agradecer lo que la gracia de Dios 
ha obrado en él. Esta meditación se traduce en una confesión de fe, en una confe-
sión de alabanza y en una confesión de los pecados. A este respecto, consúltese: C. 
Mohrmann, Introduzione en Le Confessioni, Rizzoli Editore, Milano 1958, pp. 17-18. 
Puede verse, también: L. Pizzolato, «Prologo alle Confessioni», en Le Confessioni di 
Agostino (402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, 
V. Grossi, Roma, 2003, pp. 28-30; G. Reale, «Monografia introduttiva», en Confessio-
ni, Bompiani, Milano, 2013, pp. 37-53. 

14 «Sunt enim parum eruditi, qui cum audierint confessionem in Scripturis, tam-
quam nisi peccatorum esse non possit, continuo tundunt pectora, uelut iam mone-
antur confiteri peccata» (Agustín, s. 29, 2, CCSL 41, 373, linn. 27-30).



316	 JOHN EDER DELGADO

La confessio entendida sólo como confessio peccatorum estaba muy 
arraigada en los oyentes y al parecer en el auditorio cristiano 
latino aún no se asimilaba el significado de alabar. 

El significado en sentido judicial era patente; por ejemplo, 
Quintiliano y Cicerón habían dado a conocer el carácter negativo 
de la palabra confessio. Para el primero, el concepto giraba en torno 
a una acusación contra uno mismo15 y, para el segundo, hacía 
referencia a una expresión que denotaba fealdad16. Incluso como 
dice Jacques Fonatine, para Cicerón, que era abogado, el término 
podía significar testimonio, y en este caso conjetura el autor que, 
si Cicerón hubiese existido en el tiempo de Agustín, habría 
comprendido la obra las Confessiones como testimonios17. En el 
contexto cristiano latino es con Tertuliano con el cual la confessio 
se entiende como la confesión de los delitos o, mejor, como la 
confesión de los pecados, los cuales se pueden redimir con una 
sincera confesión dirigida a Dios18.

Esta delimitación del significado parece ser la que prevalece en 
tiempos de Agustín; por ello la reacción justificada de vergüenza o 
punición que sentían los fieles, la cual manifestaban golpeándose 
el pecho cuando el obispo pronunciaba en sus sermones la 
palabra confessio como sustantivo o confiteri como verbo19.

15 «Ego [...] confessionem exsistimo qualemcumque contra se pronuntiationem» 
(M. Fabii Quintiliano, Declamationes minores, B.G. Teubneri, Stutgardiae, 1989, p. 209). 

16 «Oh patrem Cornelium sapientem qui, quod praemi solet esse in indicio, 
reliquerit, quod turpitudinis in confessione id per accusationem filii susceperit» (Ci-
cerón, «Pro Sulla» 18, 51, en Discours, vol. XI, Boulanger, Paris, 1957, pp. 136-137).

17 J. Fontaine, «Introduzione generale», en Confessioni, vol. I, Mondadori, Vicen-
za, 1992, p. 24.

18 Cf. Tertuliano, Paen. 8, 9, SCh 316, 178, linn. 35-37.
19 Esta práctica de darse golpes de pecho como signo de arrepentimiento fue 

repetida varias veces por los fieles, de ahí que Agustín haga referencia a ello en 
algunos de sus sermones: «Hoc uerbum sonuit in ore Lectoris, secutus est etiam 
sonus tunsionis pectoris uestri, audito scilicet quod Dominus ait: Confiteor tibi, 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                317

De este significado de confessio, Agustín señala algunas 
características. En el momento de confesar los pecados es 
importante huir de las excusas con el fin de tener siempre presente 
la conciencia de responsabilidad personal en el pecado, y así no 
comprometer a nada ni a nadie (ni al diablo ni a la suerte, ni al 
hado) en las faltas cometidas. Por eso invita a evitar excusarse, 
ya que ello conlleva buscar causas o motivaciones por las que 
aparezca que el pecado no le pertenece al hombre20. Este acto 
de excusarse se confronta reconociendo de manera consciente y 
personal el pecado; dice Agustín: «Haz lo que oíste, haz lo que 
aprendiste y di a tu Dios: Yo dije, Señor compadécete de mí; sana mi 
alma porque he pecado contra ti. Yo, consigna el salmo, yo dije; no me 
excuso, sino que me acuso»21. 

La otra característica está relacionada con la concepción 
de Dios como alguien bueno, lo cual garantiza confianza en el 
momento de la confesión. Situación que no suele suceder cuando 
la confesión se hace ante un hombre que tiende a equivocarse 
y, por tanto, a hacer un juicio malo: «Y si quieres confesar tus 
pecados, ¿a quién puedes hacerlo con más seguridad que al 
Bien? Te confiesas ante un hombre y, porque es malo, sales 
condenado; pero si te confiesas a Dios, puesto que es Bueno, 

Pater» (Agustín, s. 67,1, PL 38 433, linn. 32-35); «Plerumque enim cum auditur in 
Scripturis, Confitemini Domino, multi qui audiunt pectus tundunt» (Agustín, s. 68, 
1, MA 1, 356, linn. 27-28). «Nam ubi hoc uerbum lectoris ore sonuerit, continuo 
strepitus pius pectora tundentium consequitur» (Agustín, Ps. 117, 1, CCSL 40, 1657, 
linn. 6-8). 

20 Cf. Agustín, s. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 53-54. Agustín, en su obra De conti-
nentia, señala que el pecador, cuando siempre busca excusarse, lo que logra no es la 
privación del castigo, sino de la indulgencia divina. Por ello ante Dios no hay que 
recurrir a una vana protección, sino a una llana confesión. Para esta cuestión, véase: 
Agustín, cont. 5, 13, CSEL 41,156, linn. 19-21. 

21 «Ego, inquit, ego dixi, non diabolus, non fortuna, non fatum. Ego dixi: non 
me excuso, sed accuso. Ego dixi, miserere mei, sana animam meam. Unde enim 
aegrotat? Quoniam peccaui tibi» (Agustín, s. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 58-62).



318	 JOHN EDER DELGADO

quedas purificado»22. La bondad de Dios se convierte en objeto 
de seguridad del pecador; aunque el hombre sea malo, no por 
naturaleza sino por sus malas decisiones, la bondad de Dios lo 
purifica haciéndolo un hombre bueno. Pero esta consecuencia 
no se logra de manera automática, es indispensable la relación de 
amor que se debe establecer entre el confesante y el que recibe la 
confesión. En otras palabras, si el hombre ama a Aquel de quien 
procede todo, bien será un hombre bueno23.

c. Confessio laudis

El otro significado de confessio es aquel de alabar, del que parece 
no sabían mucho o nada los fieles de Agustín. Podemos decir 
que este sentido peculiar le vino directamente de la Biblia, más 
concretamente del lenguaje de los salmos de alabanza. De entre 
todas las obras de Agustín destacamos el libro de las Confessiones 
para mencionar la importancia de los salmos en él24. S. Poque 
afirma que en el libro hay cerca de 121 salmos citados; entre los 
más mencionados se encuentran el salmo 118, el salmo 17 y el 
salmo 18 y, entre los versículos más citados, se encuentran el 
salmo 18,15 (10 veces); salmo 113,24 (9 veces); salmo 106,8,15,31 
(7 veces cada uno)25. Desde esta base podemos decir que la 
confessio laudis, así como sirve para rendir gloria y honor al creador, 

22 «Si peccata tua confiteri uis, cui tutius quam bono? Homini, quoniam malus 
est, confiteris et damnaris. Deo, quoniam bonus est, confiteris et purgaris» (Agustín, 
s. 29, 4l, CCSL 41, 374, linn. 58-62). 

23 Cf. Agustín, s. 29, 5, CCSL 41, 374. lin. 88.
24 Cf. Ph. Burton, Language in the Confessions of  Augustine, Oxford University Press, 

Oxford, 2007, pp. 137-151; S. Poque, «L’invocatio de Dieu dans les Confessions», 
Augustiniana, n.º 41 (1991), pp. 927-935; J. M. Fontanier, Lectures des Confessions I-IV 
de Saint Augustin, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 1999, pp. 37-49.

25 S. Poque, «Les Psaumes dans les “Confessions”», en Saint Augustin et la Bible, 
vol. 3, A.M. La Bonnardière, Paris, 1986, pp. 156-166.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                319

asimismo es útil para confesar los pecados, puesto que confesar 
las faltas es intrínsecamente alabar la bondad del Aquel se ha 
dignado perdonar y curar las heridas del hombre (cf. en. Ps. 94,4). 

En el sermón que estamos estudiando, Agustín trata la confessio 
laudis de manera muy breve y con una motivación clara: enseñar 
a sus fieles que la confessio también significa alabanza y no sólo 
confesión de pecados. 

La confessio laudis encuentra su referencia máxima en Cristo 
Jesús que, sin tener ningún pecado, se dirige a Dios con la misma 
expresión (confessio) con la que se dirige un pecador a Dios, no 
obstante, con un significado diverso: aquel de alabar. El punto 
de partida de Agustín es el texto de Mt 11,25 que, en la versión 
bíblica agustiniana, dice: Confiteor tibi, Pater Domine caeli et terrae. De 
ello Agustín deduce que lo que dice Jesús es una alabanza a Dios, 
y no una confesión de pecados, pues no los tiene, ya que él no 
cometió ningún pecado ni ningún engaño. Por tanto, la confesión 
es alabanza a Dios porque quiso revelar los misterios del Reino 
de Dios a los pequeños, haciendo una paráfrasis del texto de Mt 
11,25b: «Esta es la alabanza que dirigió al Padre: que escondió 
tales cosas a los sabios y prudentes, es decir, a los soberbios y 
arrogantes, y lo reveló a los pequeñuelos, es decir, a los débiles y 
a los humildes»26. 

26 «Istam laudem commendauit Patris, quia abscondit haec a sapientibus et pru-
dentibus, id est, superbis et arrogantibus; et reuelauit ea paruulis, id est, infirmis 
et humilibus» (Agustín, s. 29, 2, CCSL 41, 376, linn. 100-103). En este sermón 29 
Agustín sólo se vale del evangelio de Mateo para explicar la confessio como alabanza; 
sin embargo, en otros escritos lo fundamenta con otros textos de la Escritura, como 
por ejemplo el comentario al salmo 148, 15: «Confessio eius in terra et coelo. Quid 
est: Confessio eius in terra et coelo? qua ipse confitetur? [...] Omnia ergo ista lau-
dant illum, siue in statu, siue in motu, siue de terra deorsum, siue de coelo sursum, 
siue in uetustate, sive in renouatione» (Agustín, Ps. 148, 15, CCSL 40, 2178, linn. 
1-3).



320	 JOHN EDER DELGADO

Antes de finalizar el sermón, retoma el adjetivo bueno referido 
a Dios y lo aplica como razón para alabarlo a él, es decir, se ha de 
alabar a Dios por la simple razón de que es bueno. Si antes había 
dicho que la bondad de Dios es seguridad del pecador, ahora esta 
misma bondad se convierte en objeto de alabanza. Termina el 
sermón con una pequeña exhortación: «Alabadle cuanto podías 
y amadle lo más que podías. Derramad vuestros corazones en su 
presencia; pues Dios es nuestra ayuda, porque es bueno»27. 

2.2.  Sermón 29 A [=Denis 9]

El sermón que ahora estudiamos probablemente fue predicado 
en Cartago en la vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del año 
397. Tanto Lambot28 y Anoz29 coinciden en el día y en la fecha. 
Drobner coincide de que fue en el año 39730. 

Agustín comienza el sermón recordando el salmo 117,1: 
Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam misericordia eius, e 
inmediatamente menciona dos veces al Espíritu Santo, a quien 
le atribuye la acción de exhortar a proclamar aquellas palabras 
divinas: «A lo que nos exhortó el Espíritu Santo mediante las 
palabras del salmo [...] a ello os exhorta ahora el Espíritu Santo por 
nuestra voz»31. Podemos notar que la presencia del Espíritu Santo 

27 «Confitemini ergo Domino, quoniam bonus est. Laudate quantum potestis, 
amate quantum potestis: effundite coram illo corda uestra, Deus adiutor noster 
quoniam bonus est» (Agustín, s. 29, 6, CCSL 41, 374, linn. 42-44).

28 Cf. C. Lambot, «Le catalogue de Possidius et la collection carthusienne de 
sermons de saint Augustine», RBén, n.º 60 (1950), pp. 3-7.

29 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», p. 269.
30 Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippo», p. 1094. 
31 «Quod nos uoce psalmi Spiritus sanctus hortatus est [...] hoc uos et per 

nostram uocem idem Spiritus sanctus exhortatur» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 1, 
CCSL 41, 378, linn. 4-7).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                321

cumple su función de exhortar en dos momentos: el primero, 
cuando la palabra de Dios, inspirada por Él, es proclamada en 
la liturgia; el segundo, a través de la voz del obispo, es decir, por 
medio de una mediación humana. Asentado este criterio, pasa a 
exponer el contenido de su discurso. 

Las palabras del salmo 117,1 permiten a Agustín enseñar el 
uso que tiene la palabra confessio en la Biblia: «Alabad al Señor porque 
es bueno, porque es eterna su misericordia. Sea que cantéis alabando 
por sus dones, sea que derraméis lágrimas por vuestros pecados, 
alabad al Señor porque es bueno, porque es eterna su misericordia»32. Con 
esta afirmación deduce que la confessio como alabanza y como 
confesión de pecados, si bien puede estudiarse de manera 
separada, no obstante en otros momentos se hace de manera 
conjunta, por lo cual las dos acciones no están distanciadas sino 
juntas, ya que «nos acusamos de nuestra maldad con la esperanza 
puesta en su misericordia, y al mismo tiempo alabamos su 
misericordia con el recuerdo de nuestra iniquidad»33. 

El sermón continúa con la explicación de los dos adjetivos 
que califican a Dios como bonum y misericors según el salmo 117, 

32 «Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia 
eius. Siue dona illius laudando cantetis, siue peccata uestra gemendo fundatis, confi-
temini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agu-
stín, s. 29A [= Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 9-10).

33 «Et iniquitatem nostram cum spe misericordiae ipsius accusamus, et ipsius 
misericordiam cum iniquitatis nostrae recordatione laudamus» (Agustín, s. 29A [= 
Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 26-30). La relación entre confesión de alabanza y 
confesión de pecados como una sola acción le sirve a Agustín para enseñar que 
tanto la una como la otra nacen de la correcta actitud ante Dios, el cual absuelve 
del pecado y acepta la alabanza. A este respecto, consúltese: Agustín, s. 67,1, PL 38, 
433, linn. 44-46. Asimismo, esta relación permite identificar que, cuando el hombre 
reprocha sus pecados, lo hace no sólo por su voluntad sino por la gracia de Dios 
en él, lo cual ya es una alabanza en cuanto que su conversión se atribuye gracias a la 
intervención de Dios. Para esta cuestión, véase: M. Vincent, Saint Augustin, maître de 
prière d’après les enarrationes in Psalmos, Beauchesne, Paris, 1990, p. 446.



322	 JOHN EDER DELGADO

1. Agustín formula dos preguntas: «¿Hay alguien más bueno que 
nuestro Dios? ¿Hay alguien más compasivo que nuestro Dios?»34. 
A la primera responde con la cita textual de Mt 5,45: Facit ille solem 
suum oriri super bonos et malos, et pluit super iustos et iniustos35, es decir, 
que su bondad se extiende tanto a los buenos como a los malos; 
en cuanto a la segunda responde que su compasión es tan grande 
que permanece aún cuando los hombres están en el pecado: «Los 
hombres continúan en sus torpezas e iniquidades, y él no se cansa 
de llamarlos a la conversión»36. 

Luego, abordando la confessio como confessio laudis, el obispo, 
como buen pastor, intuye un peligro, el cual es realizar una 
alabanza no auténtica, es decir, aquella que está dirigida a cualquier 
cosa; para corregir esto, afirma y pone como criterio de veracidad 
que la alabanza auténtica se identifica porque está dirigida a Dios, 
el Bien mismo. Ello queda confirmado, argumenta Agustín, 
con el salmo 72,1: Quam bonus Deus Israel rectis corde. Interpreta 
Agustín por medio de una pregunta retórica que el versículo es 
la expresión de alabanza de un hombre que se ha convertido, 
acción que, sin la conversión, no se lograría: «Quien de entre los 
hombres alaba al Señor, porque para él, ya convertido, es bueno, 
quien cuando perverso le parecía malo; quien le alaba, repito, a 
no ser el que de perverso se hizo bueno, ¿de modo que empieza 
a alabar lo que antes reprochaba?»37.

34 «Quid tam bonum quam Deus noster?, ¿Quid tam misericors quam Deus?» 
(Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 34-36).

35 Cf. Agustín, s.  29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, lin. 37.
36 «Perseuerant homines in flagitis et facinoribus suis, et eos ille ad conuersio-

nem uocare non cessat» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 38-39).
37 «Quis autem hominum nisi ex peruerso fit rectus, ut tamquam conuictus lau-

dare incipiat quod antea reprehendebat, et mirari quod antea contemnebat, con-
fitens domino, quoniam sibi iam recto bonus est, qui perverso uidebatur malus?» 
(Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 47-50).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                323

Llegados a este punto, Agustín establece un primer paralelismo 
antitético, con el cual refuerza y concluye la idea sobre la bondad 
y misericordia de Dios y la maldad del hombre:

Nosotros somos malos; él, es bueno; nosotros somos buenos 
por él y malos por nuestra culpa. Él es bueno con nosotros cuan-
do somos buenos, y también lo es cuando somos malos. Noso-
tros nos ensañamos con nosotros mismos, y él con nosotros se 
muestra compasivo. Nos llama a la conversión; espera que nos 
convirtamos; nos perdona si nos convertimos y nos corona si no 
nos apartamos de él38.

Ahora bien, con un segundo paralelismo antitético que está 
conformado por la figura del hombre-juez, el Dios-juez y la 
sentencia que ellos dictan, Agustín matiza un elemento importante 
dentro de la confessio peccatorum, que es el reconocimiento de las faltas. 
Así pues la imagen del hombre-juez está marcada por la intriga y 
la inseguridad, ya que quien dicta la sentencia es un hombre el cual 
tiende a equivocarse y, por tanto, podría castigar injustamente. La 
imagen del Dios-juez, por el contrario, está marcada por la bondad 
y la misericordia, ya que quien dicta la sentencia es Dios, quien 
actúa siempre con justicia. Sobre esta seguridad de la sentencia 
dictada por Dios-Juez, Agustín aprovecha para instar a sus fieles 
a reconocer los pecados y confesarlos: «Dios se digna apartar su 
vista del pecado del hombre cuando el hombre mismo procura 
tomar conciencia de su pecado, diciéndole a Dios al oído: Y mi 
pecado está siempre delante de ti»39.

38 «Nos mali, bonus ille: nos ab ipso boni, a nobis mali; bonus ille nobis bonis, 
bonus ille nobis malis. Nos saeuientes in nos, ille misericors erga nos. Uocat, ut co-
nuertamur: expectat, donec conuertamur: ignoscit, si conuertamur: coronat, si nos 
auertamur» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 53-57).

39 «Tunc enim ab hominis peccato faciem Deus dignatur auertere, cum homo 
ipse ad peccatum suum faciem suam curat aduertere, ut in Dei auribus dicat, et 



324	 JOHN EDER DELGADO

El sermón termina con un epílogo que prácticamente es un 
breve resumen referido al juez-hombre y al juez-Dios: «Si tú, 
hombre, tienes miedo confiteri a un juez-hombre porque es malo 
o porque está forzado a cumplir la severidad de la ley, confitere 
en seguridad al Señor, porque es bueno y porque es eterna su 
misericordia»40.

2.3.  Sermón 29 B [=Dolbeau 8]

Según el parecer de Francois Dobleau41, este sermón 
probablemente fue tenido en Cartago, en la vigilia de Pentecostés 
en el año 397. Hombert42, Anoz43 y Drobner44, por su parte, 
consideran que fue probablemente entre el año 407 o 408. 

Agustín, después de recordar la exhortación de la palabra de 
Dios a proclamar el salmo 117,1 Confitemini Domino, quoniam bonus45, 
introduce su exordio comunicando el tema que desarrollará 
durante su intervención: 

peccatum meum ante me est semper» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 4, CCSL 41, 
380, linn. 87-89).

40 «Si ergo propterea times, homo, confiteri homini iudici, quia malus est, aut 
quia seueritatem  legis implere compellitur, securus confitere Domino, quoniam 
bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 4, 
CCSL 41, 380, linn. 92-94).

41 Cf. F. Dolbeau, «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397», RBén, n.º 
101 (1991), p. 249.

42 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, Institut 
d’Études augustiniennes, Paris, 2000, p. 304.

43 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», p. 269.
44 Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippo», pp. 1110-1111.
45 El texto latino difiere de la versión de los sermones 29 y 29A, respecto a la 

ausencia del verbo ser después del adjetivo bonus. Pero se puede ver la forma para-
lela de este versículo del sermón 29B en el comentario al salmo 135: «Confitemini 
Domino, quoniam bonus» (Agustín, Ps. 135, 1, CCSL 40, 1957, lin. 1).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                325

De dos modos suele nombrarse en las Escrituras santas la con-
fesión: una es la de tu punición; otra, la de alabanza a Dios. [...]
Probemos pues que de dos modos se nombra la confesión, esto 
es, que no hay sólo confesión de pecados, sino también de loa a 
Dios46. 

El desarrollo, aunque lo hace de manera intercalada, se 
detiene más en la confesión de pecados como lo ha hecho en los 
sermones anteriores. 

Con respecto a la confessio laudis, además de la cita de Mt 11, 
25-26 que ya había usado en el sermón 29, añade la del libro de 
Qo 39, 20-21: Confitemini Domino, et haec dicetis in confessione: opera 
Domini uniuersa quoniam ualde bona, para mostrar que la confesión 
en este contexto claramente hace referencia al reconocimiento 
de las obras buenas del Señor, más que al reconocimiento de 
los pecados: «Cuando oyes: en la confesión diréis, que las obras todas 
del Señor son muy buenas, es manifiesto que ésta es confesión de 
alabanza a Dios, no de tu iniquidad»47. Estos dos textos de la 
Escritura son suficientes -en este sermón- para explicar la confessio 
como alabanza a Dios. 

En cuanto a la confessio peccatorum, identifica nuevamente que 
el reconocimiento de los pecados es importante porque lleva 
al hombre a atribuir a su responsabilidad las faltas cometidas, 
convirtiendo este acto en el comienzo de la conversión y de la 
justificación: «Quien se acusa porque es malo se displace. En la 

46 «Confessio autem in Scripturis sanctis duobus modis dici et intellegi solet: una 
est punitionis tuae, altera laudationis Dei [...] quod ergo duobus modis confessio 
dicatur-hoc est: non sit tantummodo peccatorum confessio, sed et laudis Dei-, prius 
probemus» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 1, RBén 101, 23, linn. 15-20).

47 «Quando audis: dicetis in confessione: opera Domini uniuersa quoniam ualde, 
manifestum est istam confessionem laudis esse Dei, non iniquitatis tuae» (Agustín, 
s. 29B [= Dolbeau 8], 2, RBén 101, 24, linn. 32-34).



326	 JOHN EDER DELGADO

medida en que, malo, se displace, ya comienza a ser bueno. [...] 
Este es el inicio de la conjunción de nuestro corazón con la ley de 
Dios [...]»48. El ejemplo que retrata este proceso y movimiento de 
regreso hacia Dios está en el episodio del fariseo y el publicano 
(cf. Lc 18, 9-14). El publicano mereció que Dios lo justificara 
porque no se perdonó a sí mismo, o mejor, se acusó a sí mismo 
de sus pecados con humildad, distinto al fariseo que, llevado por 
su soberbia, no se acusó, sino que se excusó: «En efecto, ¿por qué 
fue justificado el publicano y no el fariseo? ¿Por qué mereció que 
se le perdonara, sino porque no se perdonó?»49. Otro ejemplo 
que encuentra oportuno presentar dentro de esta misma línea 
argumentativa es la del reo y la del juez. Pero Agustín no los 
estudia en este sermón de manera separada sino unida, es decir, 
el reo en medio de su culpabilidad puede convertirse en juez en la 
medida en que empiece a reconocer sus faltas y las juzgue malas. 
Esta acción de reconocer y juzgar un hecho considerándolo malo 
Agustín la asemeja al arrepentimiento de los pecados, elemento 
necesario y oportuno que precede la confesión de las faltas 
delante de Dios50. Por tanto, si hay arrepentimiento y confesión 
de las faltas en esas condiciones, el alma se libra del pecado y con 
ello se prepara para rendir la alabanza a su creador. Conforme a 
esto, anota Agustín: «Conviértete a él y a él confiesa. Acusándote 

48 «Qui se accusat quia malus est, displicet sibi. Inquantum sibi displicet malus, 
iam incipit esse bonus [...] hoc est initium coniunctionis cordis nostri cum lege Dei 
[...]» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101, 24, linn. 44-46).

49 «Nam unde est iustificatus publicanus magis quam ille pharisaeus, unde meruit 
parci sibi, nisi quia non pepercit sibi?» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101, 
25, linn. 52-54). En el comentario al salmo 50, 12, Agustín exhorta a sus fieles a acu-
sarse delante del Señor, confesar las culpas con humildad y así esperar su perdón. A 
este respecto, consúltese: Agustín, Ps. 50, 15, CCSL 38, 609.

50 Cf. Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 4, RBén 101, 25, lin. 55.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                327

y alabándolo estarás recto»51, y añade: «Serás correcto confesando 
tus fallos y la alabanza de Dios: tus obras malas, las buenas 
suyas»52. 

El sermón termina no con una exhortación, sino con el 
comienzo de la famosa fórmula “Conuersi ad Dominun”, la cual, 
como dice J. Oroz Reta, se trataba de una de las costumbres 
de África donde, al terminar el sermón, los fieles recitaban una 
oración que comenzaba por el obispo53. 

2.4.  Sermón 266

Según el parecer de Perler, el sermón se puede ubicar en la 
etapa inmediata a la consagración episcopal de Agustín, en el año 
39754. Para Hombert55 y Anoz56, la predicación tuvo lugar entre 
los años 403 o 408; para los 3 autores, el lugar fue en Cartago, en 
la vigilia de Pentecostés el día 23 de mayo. 

51 «Ad illum ergo conuertere, ei confitere, et te accusando et illum laudando tunc 
eris rectus» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 6, RBén 101, 26/ 102-103).

52 «Eris correctus confitendo peccata tua et laudem Dei: opera tua mala, illus 
bona» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 7, RBén 101, 27, linn. 133-134).

53 Cf. J. Oroz, La retórica en los sermones de san Agustín, Augustinus, Madrid, 1963, 
p. 218. Trascribimos aquí la fórmula completa de la oración según la versión del 
sermón 272: «Conuersi ad Dominum Deum Patrem omnipotentem, puro corde 
ei, quantum potest paruitas nostra, maximas atque ueras gratias agamus; precantes 
toto animo singularem mansuetudinem eius, ut preces nostras in beneplacito suo 
exaudire dignetur; inimicum quoque a nostris actibus et cogitationibus sua uirtute 
expellat, nobis multiplicet fidem, mentem gubernet, spiritales cogitationes conce-
dat, et ad beatitudinem suam perducat: per Iesum Christum Filium eius. Amen» 
(Agustín, s. 272, PL 38, 1248).

54 Cf. O. Perler, Les voyages de Saint Augustin, p. 216.
55 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, p. 299.
56 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», p. 285.



328	 JOHN EDER DELGADO

Este último sermón de la vigilia de Pentecostés propiamente 
aborda en su contenido el tema del Espíritu Santo como eje 
trasversal de la predicación. 

Agustín comienza expresando que, entre las palabras divinas 
que se han escuchado en la celebración litúrgica, se detendrá en 
un primer momento en el salmo 140,5, mencionado al principio 
y al final de la predicación, que a su vez se convierte en parte del 
exordio: 

Entre otras palabras divinas que escuchamos al cantar el salmo, 
me agrada discutir y comentar de modo especial, con la ayuda del 
Señor, la frase que suena así: el justo me corregirá y me reprenderá con 
misericordia, pero el óleo del pecador no ungirá mi cabeza57. 

Agustín, sin dar muchas explicaciones, se detiene sólo en la 
expresión oleum peccatoris para ponerla en parangón con el oleum 
Christi, y así explicar a los donatistas, implícitamente llamados, 
Nonnulli crediderunt, que el óleo de Cristo, es decir su gracia, no 
encuentra ningún obstáculo cuando es administrado por un 
intermediario pecador, por la simple razón que lo que este da 
no es suyo sino de Dios y, por tanto, su pecado no intercepta 
la gracia que da. Desde este aspecto cristológico Agustín le da 
un significado al oleum peccatoris interpretando que este significa: 
la unción (divina, porque es de Dios) que se da (al hombre) por 
medio del ministro (pecador)58. Si esta triada (de quién, a quién y por 

57 «Inter alia diuina eloquia, quae, cum Psalmus cantaretur, audiuimus, placet 
adiuuante Domino istam potissimum discutere et pertractare sententiam, qua dic-
tum est: Emendabit me iustus in misericordia, et arguet me; oleum autem peccatoris 
non impinguet caput meum» (Agustín, s. 266, 1, PL 38, 1225, linn. 6-11).

58 Cf. Agustín, s. 266, 1, PL 38, 1225, linn.15-17. Este texto del salmo 140,5 
era comentado por los donatistas en el contexto sacramental, específicamente el 
bautismo, el cual, según ellos, para que fuese válido, debía ser administrado por un 
ministro que no tuviese un pecado público (como los ministros católicos que eran unos 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                329

quién) es bien entendida no existe el temor de que oleum peccatoris 
sea mal entendido: «No temamos, pues, el óleo del pecador, 
puesto que el ministro intermediario no intercepta la gracia del 
donante»59 .

Después de esto, Agustín inserta por medio del adverbio (certe) 
el motivo de la celebración, que es la festividad de Pentecostés, 
con el fin de centrar la atención en la persona del Espíritu Santo y 
no tanto en la interpretación del salmo 140,5, aunque de ella hará 
mención en la última parte del sermón. 

La explicación comienza con la mención del suceso de 
Pentecostés (cf. Act. 2, 1-4) donde se narra que el Espíritu Santo 
descendió sobre 120 personas en forma de lenguas como de fuego, 
las cuales se posaron sobre ellos y comenzaron a hablar según el 
Espíritu les concedía. Las 120 personas son las que se mencionan 
en Act 1, 15. Con esta unión de textos, Agustín interpreta que el 
Espíritu no desciende sólo sobre los doce Apóstoles, sino sobre 
otras personas, entre las cuales se encontraban la madre del Señor, 
algunas mujeres y otros de uno y otro sexo. Respecto a las lenguas, 
dice Agustín: «Cada uno hablaba todas las lenguas, prefigurando 

traidores). La especificación de pecado público es para diferenciarla de pecado priva-
do, el cual según Agustín muchos de los miembros de los donatistas lo reconocían. 
Para esta cuestión, véase: Agustín, c. ep. Parm.10, 20, CSEL 51, 66, linn.18-20. La 
tesis de la invalidez del bautismo administrado por un pecador había aparecido ya 
en Cipriano. Por ejemplo, en la carta 70 que él dirigió a Jenaro, comentando el salmo 
140, 5, decía que un sacerdote hereje no podía ungir porque se había apartado de la 
Eucaristía y del Altar, lugar donde se había consagrado el óleo; en palabras breves, 
el obispo de Cartago consideraba que ningún sacerdote hereje puede dar lo que no 
tiene. A este respecto, consúltese: Cipriano, Ep. 70, 2, 2, CCSL 3C, 509, linn. 55-64. 
Quizá esta carta la pudieron conocer los donatistas que estimaban y consideraban a 
Cipriano como una de sus fuentes en la práctica de rebautizar a los fieles que venían 
de la Iglesia Católica. Véase también: P. Langa, «Introducción general»¸ en Obras 
completas de San Agustín, BAC, Madrid, 1988, p. 75. 

59 «Non timeamus oleum peccatoris, quia non intercipit medius minister benefi-
cium largitoris» (Agustín, s. 266, 1, PL 38, 1225, linn. 17-18).



330	 JOHN EDER DELGADO

la Iglesia, que iba a estar presente en todos los idiomas. Un solo 
hombre era signo de la unidad; la totalidad de las lenguas en un 
solo hombre simboliza a todos los pueblos congregados en la 
unidad»60. En esta interpretación, Agustín vincula la diversidad 
de las lenguas con la universalidad de la Iglesia en el sentido que 
esta se hará presente en todos los lugares del mundo; y a su vez 
relaciona el hecho de que un solo hombre hable todas las lenguas 
con la unidad de la Iglesia. Ciertamente en este sermón no se 
dedicará a hablar sobre estas características de la Iglesia de Cristo, 
pero sí las menciona con el fin de explicar que tanto la unidad 
como la universalidad de la Iglesia son fruto del Espíritu Santo. 

No pasa desapercibido en la mente del obispo la narración 
de la reacción que tuvieron algunos cuando escucharon hablar 
a los hombres las diversas lenguas: «Los que estaban llenos del 
Espíritu hablaban y quienes estaban vacíos de él se admiraban. 
Y lo que es digno de mayor reproche, a la admiración unían la 
acusación»61. Desde este dato Agustín, por un lado, relaciona la 
acción del Espíritu Santo con el verbo loqui; por otro lado, se vale 
de la acusación de que estaban borrachos a causa del vino, para 
paragonarla indirectamente con el texto de Mt 9,17 e identificar 
así los odres nuevos con las 120 personas y los odres viejos con 
los acusadores de estas: «Efectivamente, ellos estaban llenos del 
vino nuevo, porque se habían convertido en odres nuevos. Los 
odres viejos se llenaban de admiración ante los nuevos, y por 
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban»62.

60 «Unusquisque homo linguis omnibus loquebatur, quia futura Ecclesia in om-
nibus linguis praenuntiabatur. Unus homo signum erat unitatis: omnes linguae in 
uno homine, omnes gentes in unitate» (Agustín, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 31-34).

61 «Qui pleni erant, loquebantur: et qui inanes erant, mirabantur; et quod est re-
prehensibilius, mirabantur et calumniabantur» (Agustín, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 
35-37).

62 «Iam quippe illi pleni erant uino nouo, quia facti erant utres noui. Sed utres 
nouos utres ueteres mirabantur, et calumniando nec innouabantur, nec impleban-



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                331

Seguidamente, Agustín se dispone a demostrar en los apartados 
del 3 hasta el 6 dos tesis referentes a la forma como desciende 
el Espíritu Santo: la primera, por imposición de las manos, la 
cual se realiza por el ministerio de los apóstoles: «Comenzó a 
transmitirse el Espíritu Santo por el ministerio de los apóstoles. 
Ellos imponían las manos, y el Espíritu descendía»63; la segunda, 
por el contrario, se refiere al descenso del Espíritu sin ninguna 
intervención humana. Con esta segunda tesis, Agustín respondía 
a la doctrina de los donatistas, que decían que el Espíritu Santo 
sólo descendía por la imposición de las manos de hombres santos: 
«Pero -dicen- no podía otorgarse más que por el ministerio de 
hombres santos»64; claro está que excluían de este argumento el 
suceso de Pentecostés, el cual lo consideraban como el único 
momento donde el Espíritu Santo descendió sin intervención 
humana: «Sobre los primeros ciento veinte, dado que el Espíritu 
Santo venía entonces por primera vez, descendió sin imposición 
de manos; mas a partir de entonces, ya no vino sino mediante la 
imposición de las manos»65. 

Por lo que se refiere a la primera tesis, Agustín toma como 
testimonio el ejemplo de Felipe, el evangelizador de Samaria (cf. 
Act 8, 4-17), el cual, después de predicar el evangelio y bautizar a 
muchos, dejó que Pedro y Juan (Apóstoles) impusieran las manos 
sobre los bautizados para que recibiesen el Espíritu Santo66. Para 
la segunda tesis, los ejemplos son dos: el primero es el caso de 

tur» (Agustín, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 41-44).
63 «Coepit Spiritus Sanctus dari per ministerium Apostolorum. Illi manus impo-

nebant, et ille veniebat» (Agustín, s. 266, 3, PL 38, 1226, linn. 1-3).
64 «Sed non poterat dari, inquiunt, nisi per homines sanctos» (Agustín, s. 266, 3, 

PL 38, 1226, linn. 17-18).
65 «Quia in primos illos centum uiginti revera, quia tunc primum ueniebat Spi-

ritus Sanctus, sine impositione manus aduenit; ex illo autem iam in neminem uenit, 
nisi fuisset manus imposita» (Agustín, s. 266, 6, PL 38, 1227, linn. 38-41).

66 Cf. Agustín, s. 266, 4, PL 38, 1226, linn. 39-44.



332	 JOHN EDER DELGADO

Felipe (cf. Act 8, 26-39), quien, después de bautizar al eunuco, el 
Espíritu Santo descendió sobre él sin que Felipe impusiera sus 
manos: «Bajaron hasta el agua y Felipe lo bautizó. Después que se 
hubieron apartado del agua, descendió el Espíritu Santo sobre el 
eunuco»67; el otro ejemplo es el bautismo de Cornelio y todos los 
que estaban con él (cf. Act 10, 44-45), los cuales, antes de recibir 
el bautismo, fueron llenos del Espíritu Santo sin intervención de 
Pedro, que en ese momento sólo se había dedicado a predicar: 
«El Espíritu Santo vino no sólo antes de la imposición de las 
manos, sino incluso antes del bautismo»68. Como podemos ver, 
los ejemplos sobre esta segunda tesis son más numerosos que la 
primera, debido a que Agustín necesita enfatizar la libertad con 
la que actúa el Espíritu Santo para así dejar claro en la mente de 
los donatistas que el Paráclito actúa donde quiere y como quiere: 
«Ved cumplido, ved la prueba de lo que dice el Señor: El Espíritu 
sopla donde quiere. Ved hecho realidad, ved cuán verdadero resulta 
lo que había dicho el Señor: El Espíritu sopla donde quiere»69.

Agustín no deja pasar desapercibido el personaje de Simón 
el Mago (cf. Act 8, 9-25) porque le sirve como referente para 
relacionarlo con los donatistas. Según narra el texto sagrado, 
Simón, al ver que los apóstoles imponían las manos y el Espíritu 
descendía por su mediación, pensó que este era un don humano, 
y por ello ofreció dinero a los apóstoles para que el Espíritu 
Santo también descendiera por imposición de sus manos. 
Según Agustín, los donatistas, por su parte, no pensaban que el 

67 «Descenderunt in aquam, baptizauit eum Philippus. Posteaquam ascenderunt 
ab aqua, uenit super Eunuchum Spiritus Sanctus» (Agustín, s. 266, 4, PL 38, 1227, 
linn. 13-15).

68 «Non solum ante impositas manus, sed ante ipsum Baptismum uenit Spiritus 
Sanctus» (Agustín, s. 266, 7, PL 38, 1228, linn. 51-53).

69 «Ecce impletum est, ecce demonstratum est, quod Dominus ait: Spiritus ubi 
uult inspirat. Ecce impletum est, ecce monstratur quam uerum Dominus dixerit: 
Spiritus ubi uult inspirat» (Agustín, s. 266, 7, PL 38, 1229, linn. 1-4).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                333

Espíritu se pudiese comprar, pero al decir: «no lo recibas de aquel 
(católico) sino de mí»70, dejaban en evidencia su pensamiento de 
que lo que conferían los ministros católicos no era de Dios, sino 
de ellos; en otras palabras, lo consideraban con un don humano, 
y no como un don divino. Para evitar este desvarío doctrinal, el 
obispo de Hipona recurrirá al criterio que había dejado entrever 
en el proemio de este sermón, pero que ahora lo hace más 
explícito: Alius est donator, alius ministrator71¸ es decir, el donator y el 
ministrator son dos términos que sirven para definir la parte que le 
corresponde a Dios y la parte que le corresponde al hombre en 
lo que respecta a la donación de la gracia que tiene lugar en los 
sacramentos72, pero que se aplica de igual manera en el argumento 
sobre el Espíritu Santo y su donación por parte de los hombres. 

El sermón termina con el retorno a la interpretación del 
salmo 140,5; pero esta vez yendo más allá de la expresión oleum 
peccatoris, a la cual le da una nueva interpretación. Así pues, con 
la primera parte del versículo el justo me corregirá con misericordia, 
enseña que la corrección tiene lugar cuando hay amor; por eso, el 
que corrige, aunque hiera, está amando; por el contrario, el que 
adula no corrige, sino que engaña y envuelve. Esta adulación la 
relaciona Agustín con la segunda parte del versículo oleum peccatoris 

70 «Meum est; noli ab illo accipere, sed a me» (Agustín, s. 266, 7, PL 38, 1229, 
linn. 6-7).

71 «Alius est donator, alius ministrator» (Agustín, s. 266, 3, PL 38, 1226, lin. 5).
72 Agustín, contra los donatistas, insistirá en que el ministro del sacramento es 

siempre un canal, un servidor y no el dueño del sacramento; la gracia se recibe por 
medio del hombre y no del hombre. Hablando propiamente del bautismo, el santo 
escribe que el ministro, cuando bautiza, lo hace con una potestad que le viene de 
Dios; por lo tanto, el don que da es recibido; de ahí que bautiza no en su nombre 
sino en el nombre de Otro. Sostiene la hipótesis de que, si Jesús hubiera querido dar 
esta potestad a cada uno de los discípulos con nombre propio, ello habría significa-
do que después lo que ellos darían sería algo de ellos y no del Señor, lo cual habría 
llevado a pensar en varios bautismos y no en uno sólo, que es de lo que habla la 
Escritura. Para esta cuestión, véase: Agustín, Io. eu. tr. 5,7, CCSL 36, 44, linn. 1-30. 



334	 JOHN EDER DELGADO

non impinguet caput meum. Este oleum peccatoris hace referencia a los 
halagos del adulador, y de estos advierte el obispo hay que huir, 
porque lo único que consiguen es ensoberbecer a la persona cuyo 
símbolo está representado por una cabeza grande: 

Mejor es un corazón sano que una cabeza grande; pero un co-
razón sano lo hace la vara del que corrige; la cabeza grande, en 
cambio, el óleo del pecador, es decir, la lisonja del adulador. Si te 
has procurado una cabeza grande, guárdate del peso de la misma, 
no sea que te lleve al precipicio73.

3.  Conclusiones

Llegados a la conclusión de este trabajo, en el cual nuestro 
centro de interés ha sido analizar la pneumatología en los 
sermones litúrgicos relativos a la fiesta de Pentecostés predicados 
por Agustín obispo y enmarcado por las polémicas del donatismo 
y pelagianismo, presentamos algunas conclusiones. 

Agustín, en su rol de predicador, habla sobre el Espíritu 
Santo a sus fieles, así como lo hace con los neófitos siendo su 
catequista o como teólogo con los estudiosos de las Escrituras. 
La predicación es el espacio que aprovecha para presentarse 
como un predicador al servicio de la palabra de Dios y al servicio 
de su comunidad. Sobre esta predicación, que encuentra su 
asidero en la Sagrada Escritura y en el contexto litúrgico donde 
está inserta, en nuestro caso el pascual y, dentro de este, la vigilia 

73 «Melius est cor sanum, quam grande caput: sed cor sanum facit uirga obiur-
gantis; grande caput facit oleum peccatoris, hoc est, assentatio adulatoris. Si caput 
grande fecisti, caue pondus capitis, ne in praecipitium perducaris» (Agustín, s. 266, 
3, PL 38, 1229, linn. 39-43).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                335

de Pentecostés, el obispo de Hipona reflexiona la teología de la 
tercera persona de la Trinidad. 

En los primeros tres sermones de la vigilia se concentra 
principalmente en la doble acepción de la palabra confessio, 
entendida como confessio peccatorum y confessio laudis. La confessio 
peccatorum Agustín la refiere en un contexto penitencial donde se 
trata de dar testimonio del pecado y miseria del hombre, y de la 
misericordia y bondad de Dios. La confessio laudis es considerada 
como un canto de alabanza dirigida a Dios en la que se le confiesa 
reconociendo sus maravillas y se espera de él su bendición. Con 
respecto a la pneumatología, las referencias son mínimas; sin 
embargo, Agustín señala que el Espíritu Santo es el inspirador 
de la Escritura (cf. s. 29,1); asimismo es el que inspira la alabanza 
dirigida a Dios y a su vez es el que se hace presente en la liturgia 
a través de la predicación de ministro (cf. s. 29A, 1). 

En el último sermón de la vigilia (cf. s. 266), junto con los de la 
fiesta, las referencias pneumatologicas ya se hacen más precisas. En 
el sermón 266, por ejemplo, Agustín señala la gratuidad y libertad 
con que actúa el Espíritu Santo. En esta predicación, después de 
haber mencionado los hechos presentes en el Nuevo Testamento 
(cf. Act. 8, 26-39; 10, 44-45), en los cuales la efusión del Espíritu 
Santo viene descrita de forma diversa (sin imposición de las manos 
y antes del bautismo), Agustín interpreta que el Espíritu Santo se 
dona a quien quiere y donde quiere; por tanto, es independiente de 
los modos normales (por la imposición de las manos) en los que 
se comunica a los creyentes. Estas matizaciones Agustín las hacía 
para refutar la doctrina de los donatistas, que consideraban que 
el Espíritu Santo sólo se podía donar por medio de la imposición 
de las manos de ministros santos; en otras palabras, vinculaban 
la donación del Espíritu Santo con la santidad del ministro. Ante 
esto, Agustín insistirá en que el Espíritu Santo, como permanece 
libre, ni siquiera se detendrá delante de la indignidad de quien es 



336	 JOHN EDER DELGADO

llamado a comunicarlo, puesto que lo que da el ministro no es 
propio, sino que lo recibe de otro, y ese otro es Dios mismo (cf. 
s. 266, 7). 

Referencias bibliográficas

Agustín, In Iohannis Evangelium Tractatus. CCSL 36, Typographi Bre-
pols Editores Pontificii, Turnholti, 1954.

Agustín. «Sermón 29B [= Dolbeau 8]». Revue Bénédictine, n.º 101 (1991), 
pp. 240-256.

Agustín. «Sermón 68». Miscelanea Agostiniana (1930), pp. 356-367.
Agustín. Conspectus. CSEL 41, Johnson Reprint Corporation, New 

York, 1960.
Agustín. Enarrationes in Psalmos. CCSL 38, Typographi Brepols Edito-

res Pontificii, Turnholti, 1956.
Agustín. Enarrationes in Psalmos. CCSL 40, Typographi Brepols 

Editores Pontificii, Turnholti, 1956.
Agustín. Retractationum. Libri II. CCSL 57, Typographi Brepols 

Editores Pontificii, Turnholti, 1984.
Agustín. Scripta contra Donatistas. CSEL 51, Johnson Reprint Corpora-

tion, New York, 1963.
Agustín. Sermones. CCSL 41, Typographi Brepols Editores Pontificii, 

Turnholti, 1961.
Agustín. Sermones. PL 38, J.-P. Migne Editorem, Parisiis, 1865.
Alesanco, T. Filosofía de san Agustín. Augustinus, Madrid, 2004.
Anoz, J. «Cronología de la producción agustiniana». Augustinus, vol. 

47, n.º 186-187 (2002), pp. 229-312.
Blaise A. (ed.). Dictionnaire latin-francais des Auteurs Chrétiens. Brépols, 

Turnhouth, 1954.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                337

Burton, Ph. Language in the Confessions of  Augustine. Oxford University 
Press, Oxford, 2007.

Cicerón. «Pro Sulla». En Discours, vol. XI. Boulanger, Paris, 1957.
Cipriano. Epistulae 70. CCSL 3C, Typographi Brepols Editores Pon-

tificii, Turnholti, 1996.
Dolbeau, F. «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397». 

RBén, n.º 101 (1991), p. 240-256.
Drobner, H. Augustinus Von Hippo. Predigten zu den psalmen II (sermones 

22-34), vol. 35. Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016.
Fontaine, J. «Introduzione generale». En Confessioni, vol. I. Mondado-

ri, Vicenza, 1992.
Fontanier, J. M. Lectures des Confessions I-IV de Saint Augustin. Presses 

Universitaires de Rennes, Rennes, 1999.
Hombert, P. M. Nouvelles recherches de chronologie augustinienne. Institut 

d’Études augustiniennes, Paris, 2000.
Lambot, C. «Le catalogue de Possidius et la collection carthusienne 

de sermons de saint Augustine». RBén, n.º 60 (1950), pp. 3-7.
Lambot, C. «Un “ieiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siècle 

et date de quelques sermons de S. Augustin». Revue Bénédictine, n.º 
47 (1935), pp. 114-124.

Langa, P. «Introducción general». En Obras completas de San Agustín. 
BAC, Madrid, 1988.

Mohrmann, C. Introduzione en Le Confessioni. Rizzoli Editore, Milano 
1958.

Oroz, J. La retórica en los sermones de san Agustín. Augustinus, Madrid, 
1963.

Pegueroles, J. San Agustín, un platonismo cristiano. PPU, Barcelona, 1985.
Perler, O. Les voyages de Saint Augustin. Études Augustiniennes, Paris, 

1969.



338	 JOHN EDER DELGADO

Pizzolato, L. «Prologo alle Confessioni». En Le Confessioni di Agostino 
(402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichità 
cristiana. V. Grossi, Roma, 2003.

Poque, S. «Les Psaumes dans les “Confessions”». En Saint Augustin et la 
Bible, vol. 3. A.M. La Bonnardière, Paris, 1986.

Poque, S. «L’invocatio de Dieu dans les Confessions». Augustiniana, 
n.º 41 (1991), pp. 927-935.

Quintiliano, M. F. Declamationes minores. B.G. Teubneri, Stutgardiae, 
1989.

Reale, G. «Monografia introduttiva». En Confessioni. Bompiani, 
Milano, 2013. 

Vincent, M. Saint Augustin, maître de prière d’après les enarrationes in Psal-
mos. Beauchesne, Paris, 1990.



El Misterio de Dios en el pensamiento de 
Bernhard Welte: de la fenomenología de la 

religión a la experiencia existencial

The Mystery of God in Bernhard Welte’s Thought: 
From the Phenomenology of Religion to 

Existential Experience

Vincenzo Serpe

Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale
Università degli Studi di Salerno

vserpe@unisa.it
Orcid: 0009-0007-8532-9743

Fecha de recepción: 4 de agosto de 2025
Fecha de aceptación: 7 de noviembre de 2025

Resumen: Retomar después de casi cincuenta años el pensamiento de 
un filósofo de la religión como Bernhard Welte puede ser un punto de 
partida no sólo historiográfico, sino también teórico en sentido estricto. 
La pregunta sobre el misterio de Dios abre la posibilidad de un encuentro 
con el ser humano inmerso en una sociedad cada vez más tecnificada, 
en la que el pensamiento de Dios parece ser superfluo. Precisamente 

ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 339-367



340	 VINCENZO SERPE

estas consideraciones dan pie a la reflexión de Welte, quien considera 
que el pensamiento técnico-científico, si se absolutiza, es inadecuado 
para ofrecer respuestas significativas a esas preguntas profundas que 
albergan en el corazón del ser humano. La época en la que escribe se 
adentraba en lo que hoy es una realidad profundamente omnipresente y, 
de manera casi profética, Welte anuncia un vacío, una ausencia que, si se 
lee adecuadamente, se convierte en revelación, en propuesta al hombre 
de un Dios que siempre va a su encuentro.

Palabras clave: Condición existencial, Divino, Misterio absoluto, Nada, 
Sagrado

Abstract: Revisiting the thinking of  a philosopher of  religion 
such as Bernhard Welte after almost fifty years can be a source of  
inspiration not only in terms of  historiography, but also in a strongly 
theoretical sense. The question about the mystery of  God opens up the 
possibility of  an encounter with humanity immersed in an increasingly 
technological society in which the idea of  God seems superfluous. It is 
precisely these considerations that open Welte’s reflection, who believes 
that technical-scientific thinking, if  taken to the extreme, is inadequate 
to offer meaningful answers to those profound questions that dwell 
in the human heart. The era in which he wrote was going into what 
is now a deeply pervasive reality, and, in an almost prophetic manner, 
Welte announces a void, an absence which, if  read properly, becomes a 
revelation, offering man a God who always comes to meet him.

Keywords: Absolute mystery, Divine, Existential condition, 
Nothingness, Sacred 



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       341

1.  Introducción

El tema religioso es para Bernhard Welte1 el eje central en torno 
al cual se desarrolla toda su trayectoria teórica, que confluye de 
manera particular en sus últimas obras: Das Licht des Nichts. Von 
der Möglichkeit neuer religiöser Erfahrung2 y Religionsphilosophie3. La 

1 Bernhard Welte (Masskirch, Baden, 31 de marzo de 1906 – Friburgo, Breisgau, 
6 de septiembre de 1983), obtuvo el título de bachillerato en el Konvikt St. Konrad 
de Constanza y estudió teología católica en la Universidad de Friburgo. En 1929 fue 
ordenado sacerdote. Nombrado inicialmente cooperador de la catedral de Friburgo, 
entre 1934 y 1948 fue secretario del arzobispo de Friburgo, Conrad Gröber. Welte 
estaba muy vinculado a este gran defensor de la fe y a Martin Heidegger, y no sólo 
por ser ambos naturales de la misma ciudad. En 1939, Welte se licenció en teología 
con la tesis La unción postbautismal. Su contenido simbólico y su pertenencia a los sacramentos 
según los testimonios de la Iglesia antigua. Aunque fue llamado dos veces por la Univer-
sidad de Tubinga y la de Münster, Welte pasó los años de la guerra en Friburgo, 
enseñando filosofía en el seminario y en el Collegium Borromeum. De esta enseñanza 
derivó su texto de habilitación, terminado en los primeros meses de la posguerra y 
titulado: Der philosophische Galube bei Karl Jaspers und die Möglichkeit seiner Deutung durch 
die thomistische Philosophie. Obtuvo la habilitación para la docencia libre en 1946 y fue 
profesor en la Facultad de Teología de la Universidad de Friburgo desde 1952 hasta 
1973, primero (1952-1953) como titular de la cátedra de “cuestiones límite” y luego, 
a partir de 1954, con la transformación de dicha cátedra, como titular de la de “fi-
losofía cristiana de la religión”, la primera de este tipo en Alemania. Algunas de las 
obras más significativas publicadas por Welte están directamente relacionadas con 
los cursos universitarios. En 1955-1956 fue rector de la Universidad de Friburgo 
y, en calidad de tal, dejó su huella en el jubileo por los quinientos años de vida de 
esta universidad. Tras cesar su actividad académica (1974), continuó su labor como 
estudioso publicando otras obras importantes y dando, además, conferencias extra-
ordinarias en Roma, Jerusalén y América Latina.

2 B. Welte, Das Licht des Nichts. Von der Möglichkeit neuer religiöser Erfahrung, Patmos 
Verlag, Düsseldorf, 20053 (trad. it. La luce del nulla. Sulla possibilità di una nuova espe-
rienza religiosa, Queriniana, Brescia, 1983). Las referencias textuales se han retomado 
de  la traduccion italiana de los textos. Donde sea posible se pone la referencia 
bibliográfica en español en la primera cita, mientras los siguientes siguen los textos 
italianos con sus propias referencias de páginas con traducción propia al español.

3 B. Welte, Filosofía de la religión, Herder, Barcelona, 1982 (trad. it. Dal nulla al 
mistero assoluto. Trattato di filosofía della religione, Marietti, Casale Monferrato, 1985).



342	 VINCENZO SERPE

religión se entiende principalmente como una experiencia viva 
que involucra totalmente al ser humano, una estructura unitaria 
dotada de sentido de la que, por adhesión o aversión, no se puede 
prescindir. El concepto weltiano de experiencia, en primer lugar, 
«se orienta coherentemente según lo que llamamos ciencia en el 
sentido kantiano y en el sentido del período poskantiano, es decir, 
en el sentido de las ciencias empíricas o experimentales o de las 
ciencias lógicas puramente formales»4; y ante la evidencia de la 
experiencia religiosa, siente la necesidad de ampliar los horizontes 
de este enfoque, refiriéndose primero a la experiencia del espíritu 
hegeliana5, para llegar al concepto, desarrollado por Gadamer, 
de lo vivido entendido hermenéuticamente6. «La experiencia debe 
determinarse fundamentalmente como dato inmediato de lo 
que puede experimentarse. Lo que ha sido experimentado por 
su parte se muestra en la experiencia inmediata a quien la vive»7 
y esto no puede limitarse únicamente al dato sensible8, porque 
posee un contenido de significatividad que va más allá del dato 
empírico inmediato. La sensibilidad sigue siendo un medio propio 
del conocimiento, que es siempre «apertura total […] estructurada 
de manera múltiple»9. La religión tiene un carácter totalizador 
porque involucra al ser humano en sus múltiples dimensiones.

4 B. Welte, La luce del nulla, p. 9.
5 Cf. G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Gestes, Erstausgabe, Verlag Joseph Anton 

Goebhardt, Bamberg/Würzburg, 1807; tr. it. Fenomenologia dello spirito, La Nuova 
Italia, Firenze, 1970, pp. 28-29.

6 B. Welte, La luce del nulla, p. 10.
7 B. Welte, La luce del nulla, p. 10.
8 B. Welte, La luce del nulla, p. 11.
9 B. Welte, La luce del nulla, p. 11.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       343

2.  Un enfoque fenomenológico de la religión

Partiendo de esta consideración, el análisis de la experiencia 
religiosa perfila el enfoque fenomenológico weltiano, necesaria-
mente inmerso en la historia, por la que se ve condicionada toda 
tipología de experiencia. Al igual que el lenguaje, la religión está 
condicionada por el contexto, pero la realidad de este es consti-
tutiva del sentido de la condición de ser arrojado10. El trabajo de 
reflexión permite:

descubrir en su ser-ya-dado y, por lo tanto, en su inmediatez, algo 
de la experiencia original que ya estaba dada; es decir, liberarla 
ante todo de su estado de ocultación y represión, y distinguirla de 
la formulación que encuentra en un uso más o menos formal del 
lenguaje. Si el término reflexión se entiende en este sentido, enton-
ces la reflexión es precisamente el desvelamiento y la iluminación 
de posibles experiencias inmediatas. Si la reflexión se concibe de 
esta manera, es extremadamente útil, incluso indispensable, para 
poder comprender las experiencias11.

Las referencias inmediatas de Welte son la fenomenología de 
Husserl y la relectura de las Confesiones de Agustín, donde la expe-
riencia tiene un valor envolvente y transformador. «El hombre 
que ha tenido una experiencia se convierte en otra persona con 
respecto a lo que era antes y considera su mundo y se comporta 
hacia él de manera diferente a como lo hacía antes»12. Este es, 
en definitiva, el tipo de experiencia que se puede clasificar como 

10 El término traduce el alemán Geworfenheit, o sea, la condición existencial de 
estar en el mundo como un da-sein, como un ser proyectado en la temporalidad sin 
haber elegido estar en esta condición.

11 B. Welte, La luce del nulla, p. 14.
12 B. Welte, La luce del nulla, p. 15.



344	 VINCENZO SERPE

religiosa. En ella, valora el carácter global, la inmediatez y el valor 
transformador13 .

La época contemporánea, en virtud del proceso de seculariza-
ción14, parece incapaz, según Welte, de reconocer el valor existen-
cial de la religión, pero el simple “hecho” de la experiencia reli-
giosa puede llevar al pensamiento a encontrar una dimensión dife-
rente. «Sin embargo, teniendo en cuenta este diagnóstico negativo, 
hay que señalar que, evidentemente, la ausencia de experiencia 
religiosa constituye también una experiencia, aunque sea negativa 
y a menudo inadvertida»15. A pesar de ser negativo, el ateísmo 
debe referirse necesariamente a la positividad de la religión16. La 
referencia a una tradición religiosa, que ha moldeado la cultura, 
no puede ser sólo una reminiscencia histórica, sino que muestra 
su anhelo insuperable. Por mucho que el pensamiento calculador 
nacido del cógito cartesiano y reforzado por la Ilustración17 haya 
dado lugar a una forma de razón autónoma y moderna que ha 
asumido la pretensión de dominar el mundo, no es posible impe-
dir la fuerza de la experiencia religiosa. Welte señala que:

en la acción de la racionalidad autónoma y moderna, en forma 
de ciencia y técnica, se expresa y actúa algo profundo y oculto, 
algo que por su parte no es de la misma naturaleza que la ciencia 
y la técnica. Esto es probablemente lo que Heidegger tenía en 
mente cuando utilizó el extraño término Gestell (im-posición), es 
decir, la reunión o el conjunto de todo lo que en la ciencia y la 
técnica actúa en su fondo como presupuesto secreto: la esencia 

13 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 16.
14 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 17.
15 B. Welte, La luce del nulla, p. 18.
16 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 18.
17 B. Welte, La luce del nulla, p. 22.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       345

representativa, aseguradora y productora en el pensamiento y la 
existencia de los mortales18.

Lo que falta en el pensamiento meramente calculador es la 
ausencia de sentido, o sea en este pensamiento hay una capacidad 
de distinguir entre el bien y el mal, la guerra y la paz, porque en 
él se observa la ausencia «de ideas que den y confieran un fin»19.

Si en su época podía parecer muy amenazador, 45 años después, 
el contexto hipertecnologizado parece ya una realidad consolida-
da. Además de la amenaza derivada del uso de armas nucleares, 
lo que a Welte le parecía seriamente preocupante era la exclusi-
vidad y la omnipresencia de la mentalidad técnico-científica20. La 
ausencia de un sentido del todo, propio de la capacidad humana 
de percibirse como un todo y, por lo tanto, de comprender el sen-
tido profundo de su propio ser, es lo que le falta al pensamiento 
calculador. El punctum dolens sigue siendo la pregunta sobre el sen-
tido. «Sin embargo, no encontramos respuesta a estas preguntas 
y sólo nos rodea la oscuridad. Esta es precisamente la situación y 
esta es precisamente la experiencia fundamental que ha surgido 
con la desaparición de la experiencia religiosa»21.

Pero es en esta situación donde es posible vislumbrar una no-
vedad; es más, precisamente esta experiencia de oscuridad per-
mite vislumbrar algo que va más allá, entrever otro horizonte, y 
tal vez sea precisamente la necesidad antropológica de sondear, a 
pesar de todo, las profundidades de la oscuridad, lo que impulsa 
la búsqueda hacia otros lugares. Él llama a este tipo de experiencia 
la de la nada: lejos de ser una teoría, que no sería más que otra 

18 B. Welte, La luce del nulla, p. 23.
19 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 26.
20 B. Welte, La luce del nulla, p. 29.
21 B. Welte, La luce del nulla, p. 31.



346	 VINCENZO SERPE

forma de nihilismo, es un encuentro vivo con una realidad que se 
esconde dentro de esta nada22.

Encuentra un testimonio de esta experiencia en el propio 
Nietzsche, definido como «un gran testigo de la nada»23. El hom-
bre loco de Nietzsche de La gaya ciencia anuncia, tras la muerte 
de Dios, la experiencia de la nada y el inexorable surgimiento del 
nihilismo, pero, al mismo tiempo, es un deseo constante de ir más 
allá, sin dejar de permanecer en la inmanencia. Del mismo modo, 
su amigo y compatriota Martin Heidegger expresa en Ser y tiempo 
una nueva centralidad del tema de la nada24. También la poesía da 
testimonio de esta doble tendencia de la experiencia de la nada, 
cuya constatación y referencia a una alteridad son expresadas por 
T. S. Eliot en su O dark, dark, dark25, donde en esta oscuridad se 
produce un encuentro entre la nada y un elemento que impacta, 
conmueve y transforma26.

El pensamiento weltiano se caracteriza por el uso de la 
herramienta filosófica para captar el alcance de la experiencia 
religiosa en la condición existencial humana. En el pensamiento 
se produce un encuentro entre el hombre y el mundo, entre la 
vida humana y el conjunto de signos, gestos, preguntas y asom-

22 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 32
23 B. Welte, La luce del nulla, p. 33.
24 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 35.
25 «O dark dark dark. They all go into the dark, the vacant interstellar spaces, the 

vacant into the vacant, the captains, merchant bankers, eminent men of  letters. The 
generous patrons of  art, the statesmen and the rulers, distinguished civil servants, 
chairmen of  many committees, Industrial lords and petty contractors, all go into 
the dark, and dark the Sun and the Moon, and the Almanach de Gotha and the 
Stock Exchange Gazette, the Directory of  Directors, and cold the sense and lost 
the motive of  action. And we all do with them, into the silent funeral, nobody’s 
funeral, for there is no one to bury» (T. S. Eliot, Four Quartets, Faber & Faber, Lon-
dres, 1959, p. 27).

26 Cf. B. Welte, La luce del nulla, p. 37



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       347

bros que se encuentran con esta vida pensante en el espacio del 
mundo. En él se buscan la verdad y el ser que se hace próximo, 
a los que el pensamiento debe corresponder, debe dar una 
respuesta responsable. La libertad del pensamiento está ligada 
a su objeto: es un pensamiento fundado y fundante27. La filo-
sofía es «el pensamiento que, interpelado por el ser y la realidad 
–y, por tanto, también por la verdad– de lo que se ocupa, trata 
de traducirlo conceptualmente; puede entenderse como el de-
sarrollo de la comprensión original que el hombre tiene de sí mismo y del 
ser. En cuanto existe, el hombre se comprende desde siempre 
a sí mismo en su existencia o en su mundo»28. El pensamiento 
filosófico «nunca concluye»29, y precisamente por esta apertura 
a la realidad fenomenológica puede y debe investigar la religión 
de manera rigurosa. «La filosofía de la religión es el pensamiento 
filosófico que toma como objeto la religión y que, por lo tanto, se 
esfuerza por aclarar reflexivamente la esencia y las modalidades 
de la religión»30. La influencia mutua entre la filosofía y la religión 
está atestiguada desde los orígenes del pensamiento griego, y sin 
embargo la religión se presenta al pensamiento filosófico siempre 
como su otro, como interlocutor y antecedente. La religión, en 
virtud de su carácter propiamente humano, «se realiza también 
dentro del horizonte de la comprensión que el hombre tiene de sí 
mismo y del ser. [...] Por lo tanto, la comprensión que el hombre 

27 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 7.
28 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 8.
29 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 12.
30 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 14. F. Rossi resume toda la obra de Welte 

en el análisis de la religión como tema investigado y profundizado en sus múltiples 
aspectos: la fe, la esencia y las deformaciones de la religión, el problema de Dios, 
el ateísmo, y desde la perspectiva tanto teológica como filosófica. En este sentido, 
considera la obra de Welte un estímulo para la filosofía que la induce a pensar, en el 
sentido profundo de este término. Para esta cuestión, véase: F. Rossi, Bernhard Welte 
filosofo della religione, Editrice Benucci, Perugia, 1997, p. 19.



348	 VINCENZO SERPE

tiene de sí mismo y del ser vive íntegramente en el acto religio-
so»31. El valor de la filosofía de la religión emerge con claridad en 
la época contemporánea, en la que:

muchas personas han abandonado la vieja coraza de las ideas 
religiosas tradicionales y, por lo tanto, la religión se ha vuelto 
crítica tanto para aquellos que aún viven, más o menos, dentro 
de su espacio como para aquellos que se han separado de ella. 
Precisamente en una época como esta hay que plantearse y 
meditar con renovada intensidad y con mayor atención crítica la 
pregunta: ¿qué es propiamente la religión?32. 

El pensamiento filosófico tiene la tarea de asumir la 
religión como un dato preliminar, reconstruirla en virtud de la 
comprensión que el ser humano tiene de sí mismo y del ser que lo 
habita, elemento en el que vive la religión misma. «Para la mirada 
filosófica, la religión es el dato de partida en cuanto ámbito de la 
realidad al que se dirige esa mirada para repensarlo»33. Incluso a un 
hombre que acepta una religión con fe no se le niega en absoluto 
el camino del libre pensamiento sobre ella. Por ello, una primera 
definición weltiana de religión es puramente fenomenológica:

Desde la antigüedad, por religión se entiende la relación del hom-
bre con Dios o también la esfera de lo divino. [...] Si en nuestro 
concepto preliminar hablamos de la relación del hombre con 
Dios o con la esfera de lo divino, es porque queremos tener en 
cuenta principalmente una determinada forma humana de existencia. 

31 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 14.
32 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 17
33 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 19.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       349

La existencia humana y la forma en que se desarrolla son el lugar 
en el que se produce y se vive esa relación que llamamos religión34. 

Más concretamente, señala que el primer comportamiento 
humano hacia Dios (o hacia lo que entienden por este nombre) 
es saber que se les interpela: es ante todo Dios quien se dirige 
al hombre dentro de la relación que este tiene consigo mismo, es 
decir, dentro de la existencia humana y de su autocomprensión. 
En este sentido, se puede decir que la religión es una forma de 
existencia humana y, con mayor razón, adquiere sus contornos 
cuando es el hombre quien responde a Dios, cuando realiza 
un acto propiamente religioso35. La reflexión filosófica tiene 
la tarea de hacer emerger, conceptualizando, el ser y la esencia 
de la religión y extraer criterios de evaluación. Por un lado, la 
filosofía viene después de la religión, pero, por otro, la religión 
pensada críticamente viene después de la filosofía36. La religión 
como investigación une filosofía y teología37 y traza sus límites 

34 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 21.
35 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 22. 
36 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 24.
37 Este tema ha sido objeto de amplios debates desde las primeras obras «fi-

losóficas» de Welte y ha adquirido aún mayor relevancia en los años inmediatamen-
te posteriores a la publicación de su Religionphilosophie. Un análisis detallado de las 
reacciones a la obra de Welte se encuentra en: F. Rossi, Bernhard Welte filosofo della 
religione, pp. 112-140. Entre las reseñas del texto cabe destacar la posición de Ruedi 
Imbach, que lee el pensamiento de Welte desde la perspectiva de la teología negativa 
conciliada con la práctica religiosa. El enfoque weltiano sostiene la comparación 
con la crítica metafísica de Heidegger y encuentra su reflejo en la tradición de la 
teología negativa, especialmente de matriz neoplatónica. Richard Schaeffer manifiesta 
su perplejidad ante la filosofía de la religión weltiana basándose en el hecho de que 
el concepto de religión y de filosofía de la religión parecen presentarse como datos 
de hecho. En una reseña de la edición española, Kusar califica a Welte como un 
pensador fronterizo que se encuentra entre la filosofía y la teología: por un lado, 
habría contribuido a la emancipación de la primera respecto a la segunda, por otro, 
no habría convertido la teología, al igual que el idealismo alemán, en una fase del 



350	 VINCENZO SERPE

mutuos38. El objeto de la teología, en su declinación cristiana, es 
la revelación, ocurrida en Jesucristo, de la salvación o del reino de Dios39. No 
puede observar la pura factualidad del cristianismo como realidad 
en la historia para construir su έπιστητόν fundacional, porque la 
teología no es principalmente la ciencia del cristianismo como 
hecho interno de la historia, sino la ciencia de la salvación de 
Dios que se ha manifestado en Jesucristo y que, por consiguiente, 
ha conducido, como consecuencia intrínseca, a la factualidad 
intrahistórica del cristianismo40. El enfoque específico de la 
teología se produce a través de la fe41 y constituye su propio 
objeto. La revelación, sin embargo, se dirige siempre a personas 
históricas, con su propio mundo de experiencias y precomprensiones, 
de sí mismas y del mundo, por lo que presupone tanto la historia 
como la filosofía. La teología «es el espacio de acogida, en el que 
la revelación se convierte en revelación y realiza así su esencia 
de revelación. La razón no se añade en un segundo momento 

autodespliegue del concepto o de la idea. Sin embargo, subraya que Welte siempre 
ha respetado la frontera entre el cuestionamiento filosófico y el teológico.

38 En varios pasajes de su obra hace referencia a la relación entre estas dos disci-
plinas. Cabe recordar los siguientes textos: B. Welte, «Sur la méthode de la Théolo-
gie», en L’homme dedevant Dieu. Mélanges Henri de Lubac, Aubier, París, 1963 y B. Welte, 
Filosofia in teologia, en Sulla Traccia dell’Eterno, Jaca book, Milano, 1976, pp. 97-113.

39 Hay que tener en cuenta que, en el texto Sulla traccia dell’eterno, Welte analiza la 
teología en su versión específicamente cristiana, por lo que es obvia la referencia a 
la Revelación que tuvo lugar en Jesucristo.

40 B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 78.
41 Por fe, Welte entiende «una forma extraordinaria de existencia humana». Con 

ello se da a entender implícitamente que la fe no se reduce a la afirmación de la 
verdad de proposiciones teóricas o a la adhesión a ellas. La sola aceptación de un 
conjunto de dogmas puede llevar el riesgo que la fe sea algo sólo teórico, sin co-
nexión con la existencia cuotidiana: las proposiciones de la fe y la existencia perso-
nal tienen que estar entrelazadas, para que transformen la forma humana de existir. 
A este respecto, consúltese: B. Welte, Sulla traccia dell’Eterno, p. 79. El autor muestra 
cómo ha hecho profundamente suya la propuesta tomista de la relación entre fe y 
razón, insertándose plenamente en la tradición católica de esta relación.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       351

a la revelación, sino que está presente desde el principio»42. La 
revelación se remite al terreno humano de su ser, mientras que 
la teología tiene la tarea de explicitar su comprensión y adhesión 
creyente. Welte subraya con decisión que la razón se convierte 
en la facultad co-realizadora del acontecimiento de la revelación. 
Es en el campo de la apertura del Ser en sentido subjetivo y 
objetivo donde encuentra su espacio la filosofía en la teología, 
ya que, a partir de la comprensión del ser que resplandece en el 
hombre, este puede entender o malinterpretar lo que le involucra 
en cada momento y que se convierte en una llamada existencial. 
«La palabra [de Dios] se convierte en palabra comprendida en la 
razón que comprende el Ser»43. Cristo, como hombre, se dirigió a 
otros hombres para hacerse comprender, por lo que «incluso ante 
la revelación, es más, sobre todo ante la revelación, el hombre 
es hombre y no sólo una cinta de grabar»44. Si la teología debe 
referirse a la filosofía, nunca puede reducirse a ella45. Del mismo 
modo, la filosofía no tiene por qué tener su lugar fuera de la fe46.

El modo filosófico de proceder en teología es el de una 
coexistencia entre autoridad y servicio. Desde su lugar en la fe, la 
filosofía puede y debe erigirse en una disputa interesada y crítica 
frente a la forma de transmitir la fe. Pero, al mismo tiempo, 
asumirá una postura de autoridad al escuchar lo que esta puede 
aportarle. En cambio, desde la perspectiva de la fe, la filosofía 
debe someterse al juicio del mensaje de la revelación, al servicio 
del cual había entrado. Y aquí siempre será la esclava y la sierva47.

42 B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 105.
43 B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 108.
44 B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 109.
45 Cf. B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, pp. 89-90.
46 B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, p. 110.
47 Cf. B. Welte, Sulla traccia dell’eterno, pp. 111-112.



352	 VINCENZO SERPE

3.  De la oscuridad a la luz: el sentido existencial de la nada

La experiencia de lo divino depende principalmente de que 
este se entregue a la experiencia humana, pero la acogida de esta 
entrega no puede darse por sentada48. Welte se propone señalar 
este dato no obvio, trazando caminos por los que Dios pueda 
encontrarse con el ser humano y este pueda “verlo”49. Aceptando 
la crítica heideggeriana de la reducción de la teología a historia de 
la onto-teo-logía50, intenta recorrer un camino que sea capaz de hacer 
que Dios permanezca como divino en cuanto tal. Por esta razón, 
el dato existencial, el ser, se convierte en el punto de partida de la 
reflexión51; la condición de arrojamiento remite inmediatamente 
al no ser, antecedente y precedente de la experiencia humana. La no 
existencia debe entenderse como un dato individual y adquiere el 
nombre de nada52. Las dos caras de la nada abren la comprensión 

48 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 39. El núcleo de la tesis de Welte se 
encuentra en la segunda parte de su Religionsphilosphie. El objetivo de esta sección es 
«aclarar el problema de la posibilidad de un conocimiento filosófico de Dios» y, al 
mismo tiempo, «establecer e interpretar los motivos que dan explicación y posibili-
dad al ateísmo» (B. Welte, «El conocimiento filosófico de Dios y la posibilidad del 
ateísmo», en Concilium, vol. 16 (1966), pp. 173-189).

49 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 39.
50 Cf. M. Heidegger, «La costituzione onto-teo-logica della metafisica», en Iden-

tità e differenza, trad. it. de U. M. Ugazio, en Aut Aut, n.º 187-188 (1982), pp. 17-37. 
Véase, también: La dottrina di Platone sulla verità. Carta sobre el humanismo, trad. it. de 
A. Bixio y G. Vattimo, Sei, Turín, 1975, pp. 71-134. Para un estudio más in extenso 
acerca de la constitución onto-teo-lógica de la metafísica, véase: M. Porcel Moreno, 
«Jean-Luc Marion y la teología. La donación como alternativa al ser», Carthaginensia, 
vol. 40, n.º 77 (2024), pp. 87-115.

51 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 40.
52 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 43. Welte subraya la positividad de la 

no existencia o la nada, en cuanto experiencia, apelando a algunos testigos relevantes 
y cualificados –Pascal, Heidegger, Fink, el budismo, Neruda– de esta manifestación 
de lo negativo de la nada, como hecho positivo. A este respecto, consúltese: B. Wel-
te, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 44-45.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       353

del valor envolvente y experiencial, a nivel individual, de esta 
negatividad anterior y posterior a la existencia humana53.

La reacción inmediata ante la experiencia de la nada es la 
negación54, utilizando las ocupaciones cotidianas como una forma 
de dejar de pensar55. Como subraya Pascal: «Nos precipitamos 
despreocupadamente al abismo, después de haber puesto delante 
de nosotros algo que nos impide verlo»56. Sin embargo, esta 
presencia constituye una llamada: la nada no es la pura negación 
de todo lo que es57, sino una experiencia íntima como «el otro de la 
existencia hasta el punto de que se experimenta en la existencia»58. 
Ante esta experiencia, sigue siendo insuperable la pregunta por 
el sentido, definida como postulado, «el dinamismo que ordena la 
realización de la existencia [...], el motor de todos los esfuerzos 
humanos»59. Abarca a todos y todo: es una exigencia de sentido 
total, que trasciende toda realidad finita y todo conjunto de 
realidades finitas y que involucra a todo ser humano60. Aparece 
como un «grito en silencio, discreto, pero siempre apelando a 

53 Welte refuerza el carácter experiencial mediante la referencia a algunos auto-
res, en parte ya citados anteriormente, a los que hay que añadir a Paul Celan. Este 
último, judío, muestra en su poesía «todas las profundas y terribles convulsiones de 
nuestra época, que han afectado más que a nadie al pueblo judío», refiriéndose aquí, 
obviamente, a la experiencia del holocausto, y encontrando en ella el emblema de la 
nada. Estos «han pasado de forma extremadamente significativa a través de la obra 
de Celan, rompiendo al final, si no me equivoco, tanto su alma como su maravillosa 
capacidad de expresarse». Pero, aun así, este autor le da la posibilidad de captar la 
positividad que puede surgir de una relación similar con la nada. Para esta cuestión, 
véase: B. Welte, La luce del nulla, pp. 32-37.

54 B. Welte, Del nada al misterio absoluto, p. 47.
55 La referencia implícita de estas páginas es a la condición de inautenticidad del 

«mundo del sí» (man) expuesta con fuerza por Heidegger.
56 B. Pascal, Pensées, Seuil, Paris, 1966, fr. 183.
57 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 49.
58 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 49.
59 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 51.
60 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 53-54.



354	 VINCENZO SERPE

la libertad»61, una instancia ética fundamental transparente, el 
grito de la conciencia. La nada no puede seguir siendo una mera 
fuerza aniquiladora, porque «esconde la presencia oculta del 
poder infinito e incondicional que custodia el sentido de todo y 
da sentido a todo. Presencia oculta: sin ruido, sin rostro, oscura, 
terrible quizás, pero presencia al fin y al cabo»62. Por muy esquiva 
que sea, en la experiencia de la nada aparece fenomenológicamente el 
poder misterioso, infinito e incondicional que lo impulsa todo, 
que guarda para todos todo sentido y lo da a todos, a pesar de 
estar más allá del existente y de todas sus categorías. A pesar de 
su indescriptibilidad, la nada manifiesta un contenido positivo, 
«la fe en el poder misterioso, infinito e incondicional»63, y puede 
convertirse en una fe racionalmente fundada, a pesar de basarse 
en percepciones sin fuerza vinculante. En esta experiencia hay 
una diferencia fenomenológica con respecto al Dios divino, volviendo 
a citar a Heidegger, en cuanto que a esta nada no es posible dirigir 
oraciones ni ofrecer sacrificios.

El mismo itinerario se encuentra en la consideración de una 
existencia surgida de la nada. Revela la necesidad de explicación, 
de fundamento, que todo lo nuevo, surgido de su nada, impone. 
También en este caso, la nada, la no existencia de la que se proviene, 
es extremadamente personal. La especificidad de este segundo 
itinerario se encuentra en la consideración existencial sobre el mit-
sein, que amplía la pregunta por el sentido a la existencia de toda 
la realidad. La pregunta fundamental sigue siendo la de Leibniz: 
¿por qué hay algo en general y no más bien la nada?64. «Este 
hecho fundamental no es algo en el mundo, es el fundamento del 

61 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 55.
62 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 57.
63 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 58.
64 La referencia central es, una vez más, heideggeriana: M. Heidegger, Was ist 

Metaphysik, Antrittsvorlesung in der Universität, Freiburg em Breisgau, 1929, p. 67.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       355

mundo mismo, y lo es simplemente»65. Preguntar por el sentido 
en clave universal «abarca tanto lo que se puede oponer como 
mundo de los objetos al mundo del sujeto, como toda subjetividad 
posible y pensable»66. Implica personalmente al ser humano y «las 
dimensiones auténticas de nuestro cuestionamiento»67. Dicho 
cuestionamiento busca «la razón o el fundamento del ser de 
todo existente»68, «proyecta al otro con respecto a todo existente, 
el no-existente como fundamento que todo puede fundar. Y si 
llamamos al no-existente nada o no algo, también se puede decir: 
la pregunta prefigura el fundamento del ser de todo existente 
proyectándolo en la nada más allá de todo existente»69. También 
en este caso «la pregunta, con su interrogatorio, prefigura una 
función universal, eminentemente positiva, en lo que, desde la 
perspectiva del existente y de las formas de su pensamiento, se ha 
prefigurado como absolutamente negativo, el otro del existente 
en su conjunto»70. De ello se deduce la legitimidad de pensar 
razonablemente que la determinación del ser surge de una nada 
que, lejos de ser absolutamente y puramente nada, «sustrae y oculta 
algo […], anuncia el misterio: ese misterio que sostiene y decide 
todo ser, el porqué oculto, el origen silenciado, el fundamento 
incondicionado [...], el fundamento abismal que sostiene todo lo 
que es y lo decide [...], la realidad de toda realidad»; tal fundamento 
pide «creer en el poder ilimitado que se perfila más allá de todo 
existente, ese poder que sostiene el ser del existente, que decide 
sobre él y lo conserva»71. El poder de la nada se manifiesta, pues, 

65 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 73.
66 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 76.
67 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 76.
68 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 76.
69 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 76-77.
70 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 77.
71 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 80-81.



356	 VINCENZO SERPE

no sólo en su incondicionalidad, sino también en el hecho de que 
sostiene por sí mismo todo lo que es.

Los dos itinerarios convergen hacia el concepto de Dios, 
porque «el misterio del absoluto es el alfa y el omega, el principio 
y el fin de todo existente y, por lo tanto, también su centro [...]. 
Este misterio está más allá de la esfera de lo existente, más allá de 
todas las categorías, y por lo tanto es propiamente inexpresable, 
intocable y, sin embargo, en el acto de anunciarse. Esta 
trascendencia del misterio absoluto es fundamental para toda la 
esfera de la religión»72. En apoyo de su propuesta, Welte recurre 
a la demostratio per effectum de Tomás de Aquino, reinterpretada en 
clave existencial73.

4.  El Misterio absoluto y la presencia oculta de Dios

¿Puede esta experiencia de la nada manifestarse como 
experiencia de Dios? Esta pregunta74 llega al corazón de la realidad 
religiosa, interpretada ante todo como experiencia relacional. «El 
elemento decisivo para comprender el tú personal es, también y 
precisamente entonces, que en el marco de estos complejos seas 
tú mismo quien comience, quien responda, y que, por lo tanto, eso 
sea un origen puro, por muy canalizado que esté en contextos 
que lo determinan»75. En la dimensión relacional humana hay 
una primera adquisición de significatividad del ser del ente76, 

72 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 81.
73 No es posible profundizar aquí en este modelo de lectura de la obra de Tomás 

de Aquino, para lo cual se remite al ensayo: B. Welte, «La dimostrazione di Dio e la 
fenomenologia della religione», en Sulla traccia dell’eterno, pp. 25-93.

74 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 102.
75 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 104.
76 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 106.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       357

porque se abre a partir del carácter dialógico de la pregunta por el 
sentido. «Las personas son, por tanto, orígenes que se pertenecen 
a sí mismos, que pertenecen a un nexo entre origen y origen y 
que, como tales, revelan al mismo tiempo el ser del existente bajo 
el aspecto de su significatividad […]. Todo ocurre en el simple 
acontecimiento en el que un hombre se dirige a otro»77. Esta 
pregunta afecta a la existencia personal y, como tal, necesita una 
respuesta igualmente personal78. El Misterio que se revela como 
sentido de la nada debe entenderse en clave personal, pero al 
mismo tiempo ilimitada e incondicional. Por su propia fuerza, está 
abierto a todo tú posible y a todo mundo posible, y, por lo tanto, 
también a un tú real y a todo mundo real, si estos son llamados a 
la existencia por él. La búsqueda existencial se convierte entonces 
en un llamamiento, en una dinámica comunicativa con un tú al que 
preguntar por el sentido de la existencia79. Este carácter personal 
resulta indispensable para los hombres, pero no condiciona al 
Misterio, que sigue siendo Absoluto. «Él permanece más allá del 
concepto porque está más allá de la condición de existencia. Lo 
absoluto es fuente y origen de toda vida personal y, por lo tanto, 
está lleno de personalidad original. Pero lo es de tal manera que 
esta personalidad sigue siendo un misterio insondable»80. Así 
adquiere el sentido de un Tú Eterno, realidad religiosa a la que es 
posible dirigirse con la oración, acto destinado a tocar lo intocable, 
a expresar, invocando, lo inexpresable81. En este lugar tiene su 

77 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 107; 109.
78 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 109. La referencia aquí es claramente 

a la especulación filosófica heideggeriana, donde el ser, a los ojos de Welte, aparece 
como «una roca dura» que no puede tener una relación personal con la realidad de 
quien se pregunta.

79 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 110.
80 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 115.
81 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 116.



358	 VINCENZO SERPE

origen la religión, relación de sentido entre la realidad humana y 
la divina, entendida como Misterio absoluto incondicional.

La conexión con la esfera divina no puede ser automática ni 
obligatoria, porque tiene que ver con la receptividad humana. Se 
vislumbra nuevamente una posible analogía con la dimensión 
humana: «El ser mismo del hombre no es sólo una interioridad 
encerrada en sí misma. Todo hombre sale constantemente de su 
esfera interior y se presenta al exterior; es más, la pertenencia a 
uno mismo no es otra cosa que la realización de esta apertura 
a los demás»82. Es en la unidad de sus manifestaciones donde 
el hombre se expresa a sí mismo, podríamos decir que realiza 
su “revelación”. El Misterio absoluto se revela ante todo como 
un sustraerse, como una nada, porque encuentra el camino para 
sumergirse en la posible comprensión humana. «De ello se deriva 
entonces la consecuencia inmediata de que, en este caso, lo que 
está más allá del existente se convierte en un existente para la 
experiencia humana y, por lo tanto, la diferencia más profunda 
y radical que podemos descubrir en el pensamiento, es decir, la 
diferencia entre lo que está más allá del existente y el existente, 
en la revelación se elimina o se elude»83. Esta es la razón por 
la que la infinitud, el Misterio absoluto, adquiere un nombre, 
una figura: Dios, que se convierte en acontecimiento. Este modela e 
involucra plenamente a aquel a quien se le ofrece la revelación: es 
una realidad viva, que ocurre y en la que el misterio inexpresable 
se revela a los sujetos humanos. Al manifestarse, conserva su 
ámbito de trascendencia y es gracias a ello que se puede distinguir 
su revelación de la de cualquier otro existente. El ser humano al 
que alcanza el acontecimiento revelador se ve conmovido en lo 
más íntimo, la cercanía del Misterio es una implicación profunda 

82 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 118.
83 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 120.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       359

e integral, pero permanece la dimensión de la ausencia, porque 
sigue siendo aquel que se sustrae, que no está inmediatamente 
disponible84. Esta modalidad de revelación permite conservar el 
espacio de libertad humana que puede elegir adherirse o no a ella. 
La vía racional no puede obligar a acoger el Misterio absoluto, 
como tampoco puede encerrarlo. La modalidad en la que se 
manifiesta el Misterio, es decir, la experiencia de la nada, no obliga 
a ser aceptado. «El hombre puede abandonarse a él; y si lo hace, 
se da cuenta de que se ha confiado a la verdad suprema de la 
existencia humana. Pero no está obligado a hacerlo. La señal de 
la nada es ligera y discreta»85. 

Por lo tanto, permanece la ambigüedad de la nada, porque 
exige la responsabilidad de la decisión humana86, pero la 
respuesta humana también puede adoptar la forma del ateísmo87, 
que Welte divide en tres categorías. En el ateísmo negativo, «el ser 
humano se orienta con tal intensidad hacia el ente simplemente 
presente, que hace que toda realidad sea totalmente irrelevante 

84 Welte recuerda el fascinante concepto de lo sagrado presente en las páginas 
de Rudolf  Otto, como mysterium tremendum et fascinosum. A este respecto, véase: R. 
Otto, Das Heilige, Trewendt & Granier, Breslau, 1917, trad. it. Il Sacro, trad. it. de E. 
Bonaiuti, Feltrinelli, Milán, 1966.

85 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 136.
86 Cf. B. Welte, «Saggio sul problema di Dio», en AA. VV., Saggi sul problema di 

Dio, Morcelliana, Brescia 1975, pp. 13-28.
87 A este respecto, es interesante leer al mismo B. Welte en el texto «El cono-

cimiento filosófico de Dios y la posibilidad del ateísmo», en Concilium, vol. 16 
(1966), pp. 173-189, donde recoge algunas de las críticas que se le han dirigido 
sobre su planteamiento de la filosofía de la religión e intenta darles respuesta. Cabe 
señalar que este texto es de 1966. Esto nos permite comprender cómo, por un lado, 
sus ideas filosóficas ya se habían ido formando a lo largo de los años de su carrera 
y no fueron elaboradas ad hoc para el texto Religionsphilosophie, pero, por otro lado, se 
puede apreciar cómo precisamente en este último texto han confluido sus tesis, en-
riquecidas por las críticas y las respuestas que le fueron dadas a lo largo de los años.



360	 VINCENZO SERPE

para su orientación en el mundo»88. Actitud evidente de la 
mentalidad técnico-científica, adquiere un gran interés en 
la contemporaneidad, que puede definirse más que nunca 
como la era de la técnica, en la que se produce «la totalización y 
absolutización de los principios de la ciencia y la técnica»89. En 
el ateísmo crítico surge la idea de que «Dios, aunque permanece, 
es considerado una cosa como todas las demás, una realidad en 
principio cognoscible y verificable. Se alimenta la impresión de 
que Dios puede circunscribirse en una definición y convertirse 
así en objeto de conocimiento»90, eliminando su trascendencia y 
encerrándolo en una racionalidad humana todopoderosa, superior 
al mismo Dios. Por último, existe una forma de ateísmo positivo, 
en la que la sed de dominio humano encuentra en Dios un 
impedimento para su desarrollo. «El hombre, en el fondo, parece 
estar determinado y, en última instancia, inspirado por la idea 
de querer ser omnisciente y omnipotente, incluso de querer ser 
divino»91. Expresado magistralmente en las propuestas filosóficas 
de Nietzsche o Marx, sólo han llevado a la explícita expresión lo 
que en otros ateísmos estaba implícito.

Sin embargo, incluso en este caso, la nada encuentra la 
manera de seguir interpelando al ser humano: prueba de ello es 
el problema de la teodicea, que ha ocupado y sigue ocupando 
constantemente el pensamiento humano92. El rechazo de Dios 
no permite comprender el sentido del dolor inocente y del mal en 
el mundo, y precisamente esta experiencia nos remite de nuevo a 

88 B. Welte, De la nada al misterio absoluto, p. 138.
89 B. Welte, De la nada al misterio absoluto, p. 139.
90 B. Welte, De la nada al misterio absoluto, pp. 140-141
91 B. Welte, De la nada al misterio absoluto, p. 143.
92 Sobre este tema, consúltese: V. Serpe, Banalità del male? Tommaso d’Aquino e 

Hannah Arendt a confronto, EDI, Napoli, 2017.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       361

un profundo cuestionamiento sobre el sentido de la negatividad 
existente.

Consciente de los límites de su propuesta, Welte recuerda la 
necesidad de concreción93, ya que «no escapan […] las dificultades que 
presenta una experiencia seria y real de Dios en forma de nada»94. 
En el horizonte histórico95, «el tú eterno y el más allá, que, en 
cierta medida, al manifestarse, se convierte en un existente, recibe 
un nombre, una figura y se convierte en símbolo»96, conservando 
sin embargo su trascendencia: 

Dios se acerca en la figura finita, pero precisamente aquí nos hace 
sentir la lejanía de su trascendencia insondable. Esta es la dialéctica 
decisiva de toda revelación. Si en la figura no se conservara la 
trascendencia por encima de toda figura, ya no se podría decir 
que realmente se ha manifestado el misterio insondable. Lo que 
se habría manifestado sería entonces una cosa o incluso una 
figura personal como otras, y esta manifestación no nos haría ver 
nada especial. Pero, por otra parte, si el misterio no se convirtiera 
en una figura finita, no se manifestaría en absoluto97.

93 F. Rossi, Bernhard Welte, filosofo della religione, Editrice Benucci, Perugia, 1997, 
p. 156.

94 F. Rossi, Bernhard Welte, filosofo della religione, p. 156.
95 Es interesante señalar que, dada la imprescindibilidad del carácter experiencial 

de la nada, la referencia a la historia es casi implícita, ya que la experiencia de la nada 
se da ante todo y sobre todo aquí y ahora, a un dato existente.

96 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 121.
97 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 121.



362	 VINCENZO SERPE

5.  La dimensión histórica del Misterio absoluto

En contraposición a las filosofías de la historia que le 
precedieron, Welte subraya cómo la relación con la historia es 
inherente al carácter auto-revelador de lo divino. «Esto también 
es consecuencia del acontecimiento fundamental: en su epifanía, 
el Misterio eterno supera la diferencia fundamental entre lo que 
está más allá del existente y el existente, y aparece en el orden del 
existente; lo que significa necesariamente: aparece en el orden del 
espacio y el tiempo y su diferenciación. Aparece en su tiempo 
y abre un nuevo tiempo; y aparece también dentro del espacio 
de los acontecimientos humanos»98. El Eterno que entra en la 
historia inaugura un tiempo nuevo, ofrece siempre una posible 
lectura renovada de uno mismo y de la comprensión existencial 
del ser-en-el-mundo, pero para llevar a cabo esta inmersión en 
la temporalidad asume formas y figuras diferenciadas, como lo 
atestigua la existente multiplicidad de las religiones99.  «De acuerdo 
con estas consideraciones, el cambio histórico de la figura de Dios 
se producirá en dos dimensiones. Por un lado, en la dimensión del 
tiempo, es decir, en la alternancia del acontecimiento revelador y 
del tiempo que cada vez inaugura. Por otro lado, dentro de la 
dimensión del espacio, en la diversificación de las figuras de Dios 
en los caminos divergentes de la historia de los hombres»100. La 
entrega de Dios en la historia se caracteriza una vez más por 
su discreción, una manifestación silenciosa que puede incluso 
desaparecer si no es acogida, pero precisamente ese velo se 
convierte en una nueva epifanía en virtud de esa dimensión de la 
nada que siempre acompaña a la experiencia del Misterio absoluto. 
«Esta vida histórica del Dios divino implica, en particular, que su 

98 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 126.
99 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 126.

100 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 127.



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       363

presencia, y por lo tanto su experiencia, se hunde, desaparece 
y se desvanece de vez en cuando; y que, en algunos momentos 
fuertes, este mismo desvanecimiento se convierte en objeto de 
experiencia»101. El eclipse de Dios pronunciado por Hölderlin indica 
entonces una ausencia, una «noche de la lejanía de Dios»102. El 
texto bíblico presenta muchos episodios en los que el ser humano 
experimenta la lejanía de Dios, incluso la ausencia, pero siempre 
permanece elocuente el recuerdo que permite la continuidad de 
la certeza de su existencia103.

En contacto con la historia, la multiplicación adicional de la 
figura histórica de Dios se manifiesta en la pluralidad de figuras y 
símbolos que se encuentran en entornos culturales diferenciados. 
En estos elementos, Welte encuentra una posibilidad de 
lectura unitaria del fenómeno plural de las religiones, porque 
«la pluralidad diferenciada del símbolo puede consolidarse sin 
dejar de manifestar el misterio sagrado»104. La diferenciación en 
formas plurales de lo divino es una experiencia que caracteriza de 
manera especial a las religiones más antiguas, que adoptan formas 
politeístas. Welte distingue entre un politeísmo “superior”, como 
el griego, en el que se pueden encontrar rasgos de monoteísmo 
dados por la convergencia hacia una divinidad superior a las 
demás, y uno “inferior”, caracterizado por la coincidencia de 
Dios con las imágenes, como pueden ser las formas más antiguas 
de totemismo. En este último, el Misterio absoluto corre el riesgo 
de ser olvidado, porque lo divino puede reducirse a un objeto de 
disfrute inmediato. La lectura histórica de los fenómenos religiosos 
ayuda a comprender la lógica intrínseca de la manifestación del 

101 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 127.
102 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 127.
103 Cf. B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 128.
104 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 129.



364	 VINCENZO SERPE

Misterio absoluto, que se da constantemente a los hombres a lo 
largo del tiempo:

Todos estos fenómenos nos ayudan a comprender mejor la historia 
de las religiones, en el variado cambio de nombres y símbolos, a 
comprender mejor el surgimiento y el declive de figuras puras y, a 
veces, también muy impuras, a comprender toda la gama que va 
desde la divinidad pura –de la que no se puede hacer una imagen 
esculpida– pasando por formaciones superiores, hasta llegar a 
las mayores aberraciones. Se comprende entonces el continuo 
resurgir y la peligrosa consolidación de figuras y símbolos visibles, 
y finalmente su ocaso y su desaparición bajo los golpes de la 
crítica. Se comprende, además, por qué incluso dentro de una 
religión estable se repite la necesidad de purificar las figuras divinas 
mediante la protesta profética y la inmersión mística en lo que está 
más allá de todo nombre y todo símbolo105.

En la manifestación histórica de lo divino no debe pasarse 
por alto el aspecto social, la generación de una comunidad en 
torno a su propio Dios106. Este aspecto también pone de relieve la 
problemática de la rivalidad entre las religiones por motivos de 
exclusividad mutua y, sin embargo, en la dialéctica inherente a la 
propuesta de Welte, esta relación, por conflictiva que sea, puede 
mostrar precisamente la absolutidad del Misterio que origina 
la religión, esa alteridad que siempre permanece excedente con 
respecto a la concretización histórica. En el caso del cristianismo, 
los estudios bíblicos, y en especial la exégesis histórico-crítica, 
han puesto de relieve con vigor esta dimensión, haciendo que 
la revelación se convirtiera en problema107 para sí misma, al ser 

105 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, pp. 130-131.
106 B. Welte, Dal nulla al mistero assoluto, p. 131.
107 El término «problema» se utiliza aquí con toda su carga filosófica: es una 

cuestión que requiere reflexión, profundización, intuición, capacidad de adentrarse 



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       365

llamada a investigar la profunda relación que puede existir entre 
lo inmanente y lo trascendente, lo necesario y lo contingente. En 
esta dinámica, Welte encuentra una vez más en la fenomenicidad 
de la experiencia religiosa la clave para interpretar esta relación, 
de la que el Nuevo Testamento es testimonio por excelencia.

6.  Conclusiones

La propuesta de Welte puede seguir proporcionando hoy 
en día puntos de reflexión actuales gracias a esas profundas 
consideraciones nacidas de un encuentro con un Dios que se 
muestra como Misterio absoluto, pero asumiendo las formas 
discretas de la nada. Es el ser humano, en su responsabilidad, 
quien debe asumir la elección de emprender un camino, de 
recorrer esos senderos que pueden llevarlo al encuentro con 
Dios. En una época en la que cada duda, cada pregunta parece 
encontrar una respuesta inmediata a través de la tecnología, la 
propuesta de Welte resulta elocuente: por muy satisfactorio que 
sea el pensamiento calculador, sigue siendo calculador y no puede 
ofrecer por sí solo respuestas satisfactorias al deseo de sentido 
inherente al corazón de cada ser humano.

Esta presencia silenciosa y discreta de Dios, como Misterio 
absoluto, que se hace presente en el tiempo y en la historia y 
se deja “adaptar” a múltiples formas de representación, muestra 

en lo desconocido. En este sentido, Welte muestra su profunda pasión por los estu-
dios no sólo filosóficos, sino también teológicos y, en especial, la necesidad de una 
mayor compenetración entre la historia y la teología. Aproximadamente cincuenta 
años después de estas reflexiones, en el ámbito teológico se han producido muchos 
e importantes resultados que prometen desarrollos aún mayores e interesantes. So-
bre este tema, es útil la referencia a: G. Canobbio – P. Coda (eds.), La teologia del 
XX secolo. Un bilancio, Città Nuova, Roma, 2003; P. Coda et. al., Dizionario dinamico di 
ontologia trinitaria. Manifesto, Città Nuova, Roma, 2021.



366	 VINCENZO SERPE

la imagen de un Dios que desea encontrarse con la humanidad. 
En el lado opuesto, la experiencia religiosa, incluso en forma de 
ateísmo, sigue siendo siempre una posibilidad para el ser humano, 
y la reflexión filosófica tiene el deber de permanecer en ese 
servicio de conceptualización que esta experiencia necesita para 
ser comprensible. En última instancia, el Misterio absoluto no 
sólo revela el misterio de un Dios que se entrega a la humanidad, 
sino que ayuda al ser humano a comprenderse a sí mismo, 
ofreciéndole la posibilidad de desvelar ese da-sein, manifestación 
constante de un ser siempre más allá de toda contingencia.

Referencias bibliográficas

Canobbio, G. y Coda P. (eds.). La teologia del XX secolo. Un bilancio. 
Città Nuova, Roma, 2003.

Coda, P et. al. Dizionario dinamico di ontologia trinitaria. Manifesto. Città 
Nuova, Roma, 2021.

Eliot, T. S. Four Quartets. Faber & Faber, Londres, 1959.
Hegel, G. W. F. Phänomenologie des Gestes. Verlag Joseph Anton Goe-

bhardt, Bamberg/Würzburg, 1807 (trad. it.  Fenomenologia dello spi-
rito. La Nuova Italia, Firenze, 1970).

Heidegger, M. «La costituzione onto-teo-logica della metafisica». En 
Identità e differenza, trad. it. de U. M. Ugazio, en Aut Aut, vol. 187-
188 (1982), pp. 17-37.

Heidegger, M. La dottrina di Platone sulla verità. Lettera sull’umanismo. 
Sei, Torino, 1975.

Heidegger, M. Was ist Metaphysik. Antrittsvorlesung in der Universi-
tät, Freiburg em Breisgau, 1929 (trad. it. Che cos’è metafisica. Adelfi, 
Milano, 2001).

Otto, R. Das Heilige. Trewendt & Granier, Breslau, 1917 (trad. it. Il 
Sacro. Feltrinelli, Milano, 1966).



EL MISTERIO DE DIOS EN EL PENSAMIENTO DE B. WELTE                       367

Pascal, B. Pensées. Seuil, Paris, 1966.
Porcel Moreno, M. «Jean-Luc Marion y la teología. La donación como 

alternativa al ser». Carthaginensia, vol. 40, n.º 77 (2024), pp. 87-115.
Rossi, F. Bernhard Welte, filosofo della religione, Editrice Benucci, Perugia, 

1997.
Serpe, V. «La pienezza del nulla. L’imago Dei nel quadro della filoso-

fia della religione di Bernhard Welte». Capys. Rivista di storia e scienze 
religiose, vol. 2, n.º 1 (2011), pp.145-160.

Serpe, V. Banalità del male? Tommaso d’Aquino e Hannah Arendt a confron-
to, EDI, Napoli, 2017.

Tolone O. Bernahrd Welte. Filosofia della religione per non-credenti. Morcel-
liana, Brescia, 2006.

Welte, B. «La conoscenza filosofica di Dio e la possibilità dell’ateismo». 
Concilium, vol. 16 (1966), pp. 17-35 (trad. esp. «El conocimiento 
filosófico de Dios y la posibilidad del ateísmo». Concilium, vol. 16 
(1966), pp. 173-189).

Welte, B. «Saggio sul problema di Dio». En AA. VV., Saggi sul problema 
di Dio. Morcelliana, Brescia, 1975, pp. 13-28.

Welte, B. Das Licht des Nichts. Von der Möglichkeit neuer religiöser Erfah-
rung. Patmos Verlag, Düsseldorf, 20053 (trad. it. La luce del nulla. 
Sulla possibilità di una nuova esperienza religiosa. Queriniana, Brescia, 
1983).

Welte, B. Filosofía de la religión. Herder, Barcelona, 1982 (trad. it. Dal 
nulla al mistero assoluto. Trattato di filosofia della religione. Marietti, Ca-
sale Monferrato, 1985).

Welte, B. Sulla traccia dell’eterno. Jaca book, Milano, 1976.
Welte, B. Sur la méthode de la Théologie. En L’homme dedevant Dieu. Mé-

langes Henri de Lubac. Aubier, Paris, 1963.





Bibliografía

Béjar Bacas, José Serafín. Cristología y 
donación. Ha aparecido la gracia de Dios. 
Sal Terrae, Santander, 2024. 383 pp. 
ISBN: 978-84-293-3194-3.

La cristología española cuenta hoy 
con un volumen poco común por 
su densidad reflexiva, su ambición 
intelectual y su voluntad de interlocución 
filosófica: Cristología y donación, de Serafín 
Béjar. La obra, publicada en 2024, se 
sitúa deliberadamente entre el manual 
sistemático y el ensayo teológico,  pero 
trasciende ambos formatos por la profundidad con que articula el 
dato revelado, el análisis fenomenológico y la sensibilidad pastoral. 
Se trata, ante todo, de una propuesta cristológica que quiere dialogar 
con las transformaciones epistemológicas contemporáneas y mostrar 
la fecundidad del cristianismo cuando se enuncia desde las categorías 
del presente.

El punto de partida del libro –expuesto con claridad en el prefacio– 
está constituido por cinco desplazamientos cruciales del pensamiento 
actual: del ser al aparecer, del sujeto constituyente al constituido, de 
la verdad como esencia a la verdad como desvelamiento, del alma 
hacia la carne, y de la apatía divina hacia la comprensión patética de 
Dios. Estos cambios no son meros fenómenos culturales: suponen 



370	 BIBLIOGRAFÍA

una crisis y a la vez una oportunidad hermenéutica. A juicio de Béjar 
Bacas, sólo una cristología que tome en serio estos giros y se abra 
a sus preguntas podrá ofrecer de forma inteligible la buena noticia 
cristiana. Aquí encuentra su lugar la fenomenología de Jean-Luc 
Marion, particularmente su teoría de la donación, adoptada como 
estructura conceptual y horizonte crítico para comprender el misterio 
de Cristo.

La obra, extensa pero cuidadosamente ordenada, avanza en dos 
partes implícitas. La primera expone la cristología siguiendo el ciclo 
marioniano de la donación: donación, donador, don y donatario. 
La segunda revisita los grandes núcleos cristológicos desde una 
fenomenología aplicada: muerte y resurrección, redención, dogma 
y libertad, hasta llegar a una reflexión sobre el poder divino. La 
elección metodológica no es menor: el autor no ofrece un tratado 
deducido desde conceptos metafísicos, sino una hermenéutica 
del acontecimiento Cristo como don –un fenómeno saturado, 
irreductible y desbordante–, accesible sólo desde las categorías de 
donación y recepción.

El primer capítulo sitúa la investigación en el marco de los 
estudios históricos sobre Jesús. Su propósito, más allá del recuento 
de la búsqueda del Jesús histórico, es mostrar la imposibilidad de 
separar acontecimiento e interpretación, hecho y sentido. A Jesús no 
se le puede despojar de su significación sin desvirtuar su realidad. 
Béjar Bacas propone, así, una cristología implícita en los textos, que 
recupere su potencia reveladora sin quedar presa del positivismo 
histórico.

Un segundo capítulo introduce la noción fenomenológica de 
“deuda” –desarrollada en Heidegger, Benjamin y Marion– como 
clave antropológica. Según el autor, el ser humano accede a la 
existencia en condición de deuda, rasgo que se manifiesta en la 
religiosidad veterotestamentaria, el templo y la ley. En este marco 
emerge la novedad de Cristo: la salvación es presentada no como un 
deber recíproco, sino como donación. Esta tesis es sugerente, aunque 
algunos lectores puedan pensar que la lectura de la deuda como 



	 BIBLIOGRAFÍA	 371

“verdadero pecado original” queda insinuada pero no tematizada 
plenamente. También se echa de menos un mayor desarrollo teológico 
del pecado original mismo como telón de fondo.

El libro alcanza profundidad original en su lectura del Reino 
desde la categoría de donación. Jesús aparece como anunciador y 
encarnación de una realidad que excede el mérito y la autoafirmación 
humana. En este marco, el Espíritu Santo es presentado como aquel 
que posibilita el “tiempo manifestativo”: la donación es el Espíritu; el 
don encarnado es el Hijo. Esta integración cristología-pneumatología 
es particularmente innovadora. Quizás el diálogo pneumatológico 
podía haberse extendido más –sobre todo en relación con la 
resurrección y la economía del Espíritu según los textos joánicos, 
paulinos y lucanos.

El capítulo sobre el Padre es una fenomenología de la paternidad 
divina: donación en retracción, manifestación en ocultamiento. Se 
trata de una lectura que relativiza el esencialismo metafísico –según 
el cual Dios es substancia a la que se atribuyen propiedades– para 
acentuar el dinamismo revelador y relacional.

A continuación, Béjar Bacas examina la identidad de Jesús 
como fenómeno saturado: su autoconciencia filial, sus gestos, sus 
comidas con pecadores y sus desafíos al sistema religioso. Los títulos 
cristológicos se interpretan como intentos de “dar nombre” a un 
acontecimiento que rebasa los marcos disponibles. Pero el análisis 
culmina con la figura del donatario: aquel que recibe el don sin 
poder devolverlo. Entre sus modalidades –el ingrato, el enemigo, el 
anónimo– sobresale la del “adonado”: el sujeto que, constituido por 
la donación, puede entrar en su lógica. Aquí aparece un concepto 
clave que acompañará las páginas siguientes: la persona cristiana 
es quien se recibe desde Otro y vive en abandono confiado –idea 
sugerente pero problemática cuando se la transfiere sin matices a la 
teología trinitaria–.

La muerte es examinada desde tres ángulos: hecho, sentido y 
verdad. Se recorren los procesos judiciales, el trasfondo preexistente 
y la cena como acto interpretativo del don; se analiza Getsemaní 



372	 BIBLIOGRAFÍA

como espacio de abandono y libertad. Sin embargo, podría haber 
explotado más los gestos eucarísticos como síntesis sacrificial de la 
donación.

La resurrección es presentada como revelación: fenómeno 
saturado de segundo grado, sólo accesible simbólicamente. El análisis 
de las apariciones y la corporalidad resucitada es delicado, evitando 
el literalismo y el espiritualismo. Esta sección representa uno de los 
logros del libro: el equilibrio entre rigor exegético y apertura teológica.

En la soteriología, Béjar Bacas recurre a la deuda para reinterpretar 
la redención hacia una gratuidad radical. Revisa críticamente las 
lecturas distorsionadas de san Anselmo, aunque algunos lectores 
puedan defender que esa crítica es ya habitual y podía haberse 
enriquecido dialogando con aportes españoles recientes.

Los capítulos sobre libertad y poder dialogan con la modernidad 
y constituyen una contribución notable. La libertad de Jesús ilustra 
un paradigma de sujeto constituido –no autosuficiente– que abre 
posibilidades para la teología espiritual y la antropología cristiana. 
El tratamiento del poder aborda la omnipotencia divina a la luz de 
discusiones medievales (Tomás, Escoto, Ockham) y concluye con 
tesis que iluminan los abusos y la autoridad eclesial. Aquí se aprecia 
la capacidad de Béjar Bacas para conectar sistemática, ética y praxis 
eclesial.

Cristología y donación es una obra estimulante. Es reseñable la claridad 
expositiva y sistemática, el diálogo interdisciplinar y la originalidad 
del vínculo cristología-pneumatología. Integra bibliografía selecta, 
dialoga con tradiciones diversas y arriesga teológicamente. Explora 
caminos nuevos, corre riesgos y abre debates, algo infrecuente 
en manuales teológicos. Su mérito principal reside en proponer 
un lenguaje cristológico trasladado a categorías fenomenológicas 
sin reducir la revelación a filosofía. Béjar Bacas utiliza a Marion 
críticamente y no convierte su esquema en un sistema totalizante 
–aunque su fidelidad constante a ese marco a veces parece limitar la 
libertad teológica, sobre todo cuando el ciclo de donación no capta 
toda la riqueza trinitaria–.



	 BIBLIOGRAFÍA	 373

El epílogo deja abierta una incógnita prometedora: la promesa de 
una “sarcología”, una fenomenología de la carne del Hijo. Si Cristología 
y donación ha mostrado el valor del acontecimiento, su continuación 
podría ofrecer la concreción histórica y existencial de esa donación en 
la carne. No sólo se espera su publicación: se la desea para completar 
una propuesta que, más que cerrada, se muestra como itinerario.

En definitiva, Cristología y donación constituye uno de los intentos 
más sólidos y creativos de presentar hoy la fe cristológica. Su 
capacidad de síntesis, su diálogo con la filosofía contemporánea y su 
osadía hermenéutica lo convierten en un referente para la reflexión 
teológica en lengua española. Aporta una cristología capaz de decir 
algo nuevo sin traicionar lo recibido, y de escuchar al presente sin 
someterse a él. En tiempos en que la teología oscila entre manualismo 
repetitivo y ensayismo fragmentario, este libro encarna una vía 
media fértil: rigor, diálogo y contemplación. Deja abiertas preguntas 
necesarias –sobre la integración metafísica, sobre la pneumatología, 
sobre la Trinidad–, pero las instala donde deben estar: en el espacio 
de la reflexión eclesial y académica.

Si la donación es el hilo conductor del libro, tal vez su mayor 
don sea mostrar que sólo desde la experiencia de haber recibido –la 
existencia, la revelación, la salvación– puede la teología hablar con 
verdad. Y en ese sentido, Cristología y donación es, en sí misma, una 
donación para el pensamiento cristiano contemporáneo. [Manuel 
Porcel Moreno].



374 BIBLIOGRAFÍA

D’Andrea, Bruno Nicolás. En el único Cristo 
somos uno. Espiritualidad agustiniana en 
el corazón de la vida. Paulinas, Madrid, 
2025. 294 pp. ISBN: 9788419408563

El 8 de mayo de 2025 fue elegido 
Pontífi ce de la Iglesia Católica el Card. 
Robert F. Prevost, convirtiéndose en el 
primer religioso agustino elegido para tal 
encomienda eclesial. El día 10 del mismo 
mes se publicaron su escudo y su lema, 
rezando este: “En el único Cristo, somos 
uno”, tomado de uno de los comentarios 
a los salmos del obispo  e Hipona (en. Ps. 127,3) y pronunciado en 
un contexto en el que abogaba por la paz, anhelo tan de nuestros 
días. Pues bien, dicho lema se convierte en la excusa que origina la 
siguiente publicación. Como reconoce el autor en la introducción, 
dicha locución sugiere a la perfección la idea de proyecto vital, de 
itinerario espiritual que todo ser humano ha de recorrer, en el que el 
autor pretende introducir a todo lector que se acerque a estas páginas. 

Escrito por un inquieto buscador y por un apasionado 
acompañante en los procesos formativos, no extraña que el hilo 
conductor de la obra gire, precisamente, en torno al proceso de 
búsqueda y peregrinación de todo creyente; y la temática transversal 
se compendie en el necesario acompañamiento que este requiere, a 
fi n de transitar por las sendas verdaderas y no extraviarse por las 
tortuosas, que no sólo difi cultan el peregrinaje existencial, sino que 
incluso lo frustran. Así, pues, nos hallamos ante un libro pensado 
para facilitar una exploración conjunta de la Verdad; un surcar juntos 
(muy en la tónica eclesial de la sinodalidad) los vericuetos de las 
inquietudes más profundas de nuestras personas, desarrollando el 
innegable valor de la amistad, tal como experimentó Agustín en su 
vida, hasta llegar a nuestra confi guración con el Cristo total, sentido 
cierto de nuestro decurso vital.



	 BIBLIOGRAFÍA	 375

Este itinerario, por proseguir con la metáfora, se compone de 
tres jornadas. La primera (pp. 25-67), en la que me detengo más 
por abordar la temática trinitaria, rastrea los tres acompañantes que 
nos asisten en este caminar: el Padre, el Hijo y el Espíritu, si bien es 
verdad que quizá el nombre de acompañantes resulta en cierta medida 
circunstancial, pues no se destaca bien la trama narrativa coherente con 
esta denominación. Consciente de que se les ha criticado a los Padres 
el haberse centrado en demasía en la cuestión de la esencia trinitaria 
realzando poco la distinción personal, el autor destaca aquí cómo 
Agustín vive su fe trinitariamente, para lo que subraya la particularidad 
de cada persona trinitaria. De esta manera, desarrolla la figura del 
Padre, como no podía ser de otra manera, desde la paternidad; es 
decir, desde la experiencia de gratuidad y de donación vital, de la 
que derivan nuestras experiencias de filiación y de fraternidad. La 
referencia al Padre le sirve al autor para indicar también la teología 
espiritual que sustenta la oración del Padrenuestro y la experiencia 
bautismal. Por su parte, el Hijo se muestra, para Agustín, como el 
maestro y el mediador de esa vida generada por el Padre. De ahí 
los títulos cristológicos de mediador, maestro de humildad, médico 
humilde, maestro interior, camino, patria… El quicio de la reflexión 
cristológica lo sitúa el autor en la encarnación y le sirven estas páginas 
para desentrañar las virtudes, tanto divinas como humanas, de la 
humildad y de la misericordia. Finalmente, presenta el Espíritu como 
el vivificador por antonomasia; como don y como amor, siguiendo 
Rom 5,5; como agente activo que posibilita la realidad fiducial como 
don y contribuye a la unidad eclesial (Communio). Interesante resulta 
que inserte en esta tercera persona el pensamiento agustiniano de 
Dios como atractor del ser humano, destacando así la motivación 
interna de la búsqueda. Además, la lectura de estas páginas permite 
contrarrestar el espléndido aislamiento criticado por Rahner, dado 
que en Agustín la reflexión sobre la Trinidad no resulta ajena a la vida 
creyente.

La segunda jornada se hace eco de las recientes aportaciones 
de los agustinólogos de que la categoría de búsqueda recoge mejor 



376	 BIBLIOGRAFÍA

que la de conversión lo esencial de la espiritualidad del obispo de 
Hipona. Por ello, esta jornada se centra en esta realidad como aspecto 
omnipresente en la obra agustiniana y como vía de acceso inigualable 
a su experiencia espiritual. La búsqueda, asimismo, le da pie para 
desentrañar aspectos como la importancia del deseo en Agustín, 
el anhelo de felicidad que embriaga a todo ser humano, la realidad 
de la gracia, la confesión como alabanza… Todas ellas ponen de 
manifiesto la dosis escatológica del existir creyente. La última 
jornada desentraña algo tan agustiniano como plantear lo dicho ‘en 
el corazón de la vida’, con el consiguiente guiño a la interioridad. Una 
vez más, el autor sale al paso de la crítica de inoperatividad con la que 
se ha caracterizado al Hiponense en virtud de la dosis escatológica 
anteriormente mentada. Sin embargo, levantar los ojos al cielo, para 
Agustín, no implica desentenderse de la vida cotidiana. Hablaba de la 
palabra de Dios sabiendo conectar el mensaje bíblico con la vivencia 
comunitaria y su esperanza: la ciudad de Dios. En momentos de 
pesimismo y evasión, como el saco de Roma, se consolidó como un 
auténtico líder que leía los acontecimientos históricos y proponía a 
su comunidad un seguimiento encarnado. Esto es lo que desarrolla 
el autor en la mayor parte de su libro (pp. 113-276), sirviéndose 
en ocasiones de imágenes provocadoras, como la de la cuaresma 
y la pascua, con la que, amparado en la liturgia, evoca una manera 
concreta de asumir la vida en clave escatológica; o la relación de 
la amistad con el miedo, invitando a confiar en Dios y a erradicar 
el miedo para dar paso al amor, hallando en los amigos una gran 
arma contra esos miedos que nos cuesta asumir; o la del lavatorio 
de los pies, tan propio del ambrosiano rito bautismal, que desvela las 
auténticas claves del auténtico discípulo; o la figura del samaritano; 
o la espiritualidad agustiniana de la evangelización, escondida tras la 
dinámica de evangelizar y predicar en el camino… 

En definitiva, este libro ofrece un buen compendio de lo que fue 
Agustín y de lo que fue su experiencia vital, expuestos en significativas 
imágenes que ayudan a divulgar su pensamiento y a formar en la 
espiritualidad agustiniana. Para no aburrir al lector, el autor reduce 



	 BIBLIOGRAFÍA	 377

al máximo el aparato crítico, centrándose sobre todo en escuchar 
al mismo obispo de Hipona, y ofrece al finalizar una bibliografía 
selecta con la que se pueden ampliar conocimientos. En este último 
apartado, no hubiera estado mal que se cuidaran las citas explícitas, 
completando las referencias de donde están tomadas (v.gr., pp. 54-
55, nn. 67 y 70). Igualmente, algunas opciones, como emplear cf  sin 
su correspondiente punto, resultan más que cuestionables. [Enrique 
Gómez García].

Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás 
(coords.). Teología europea. Memoria, 
sentido, futuro. PPC, Madrid, 2024.  
463 pp. ISBN: 978-84-288-4173-3

Quizá el título de esta obra colectiva 
pueda resultar sorprendente; sin embargo, 
su pertinencia está plenamente justificada. 
La decolonización del saber, aplicada al 
ámbito teológico, ha logrado situar de 
manera seria la cuestión de la contextualidad 
como rasgo constitutivo de toda reflexión 
teológica, desmontando la idea de que 
una tradición particular –en este caso, la europea– pueda erigirse en 
paradigma perenne y absoluto para pensar a Dios y sobre Dios. En 
un escenario intelectual en el que han emergido con fuerza diversas 
teologías del Sur global, resulta legítimo que Europa vuelva la mirada 
hacia sí misma y que, así como se habla de teologías latinoamericanas, 
asiáticas, africanas o indígenas, se hable también de una teología 
europea: esto es, una reflexión producida en Europa, desde Europa y 
sobre las problemáticas que la atraviesan. Se hace necesario, por tanto, 
que la teología europea examine su propia identidad. En ello reside, 
a mi juicio, el gran acierto de la obra: haber planteado la cuestión de 
fondo e iniciado un camino de discernimiento que, confiamos, genere 



378	 BIBLIOGRAFÍA

abundantes frutos. Así lo expresa uno de sus coordinadores en la 
excelente presentación: «Memoria del pasado, sentido del presente, 
desafíos para el futuro. ¿De dónde venimos o por qué hacemos lo que 
hacemos?, ¿hacia dónde vamos o cómo preparar lo que venga?» (p. 11).

Conviene señalar, no obstante, que sólo tres contribuciones 
abordan explícitamente esta problemática y sugieren directrices 
orientadas a reconfigurar una reflexión teológica europea menos 
autorreferencial y menos inclinada a una postura de superioridad: la 
de M. Eckholt, Memoria, reconciliación, esperanza: la teología al servicio de 
la paz y la formación de un ethos en Europa; la de A. Palma, La situación 
de la teología europea y los retos para su investigación científica; y la de J. M. 
Duque, Hacia una identidad descentrada de la teología europea. El segundo 
de estos autores sostiene que la teología europea constituye una 
categoría aún subdesarrollada, en parte por la escasa autoconciencia 
de los propios teólogos europeos, quienes no logran distinguir entre 
el legado histórico y los juicios actuales sobre la situación eclesial y 
social. El tercero, por su parte, adopta una postura menos radical y 
reconoce al cristianismo europeo el mérito de haber contribuido a la 
“deconstrucción de un determinado paradigma en la concepción de 
la identidad” (p. 218), entendida esta última como no-identidad, como 
identidad más allá de la inmunidad, capaz de valorar las “singularidades 
diferentes” y de cuestionar “las propiedades identificadoras que han 
sido apropiadas” (p. 224). Este nuevo marco conceptual abre la puerta 
a una reflexión teológica posteurocéntrica y postantropocéntrica. 
Queda abierta al diálogo, además, la valoración que otro autor realiza 
respecto de las denominadas teologías regionales (pp. 297-300).

Como se ha insinuado, las diecisiete contribuciones de la obra 
se articulan en tres grandes secciones. La primera, Europa, lugar de 
memoria, subraya la profunda dependencia de la teología europea 
–desde mediados del siglo XX– respecto de la Shoah y Auschwitz, tal 
como señalaron en su día Metz o, en otro registro, Adorno, a quien 
remite el presentador del volumen. Desde este punto de partida, las 
aportaciones se orientan preferentemente hacia la consideración de 
las víctimas (T. J. Marín Mena), a la comprensión de la teología como 



	 BIBLIOGRAFÍA	 379

memoria passionis y a la formulación de parámetros para una teología que 
promueva una sociedad reconciliada y pacífica (M. Eckholt, S. Vilas 
Boas, V. Ferrer Usó, P. Pérez Espigares), hospitalaria (M. Eckholt, 
M. Porcel Moreno y M. Córdoba Salmerón) e inclusiva (V. Ferrer 
Usó). Se tiene en cuenta, además, la pluralidad cultural y lingüística 
de Europa y el fenómeno migratorio, que demanda estructuras de 
alteridad y procesos de interculturación. Esta sección insiste en la 
necesidad de configurar una nueva ética y nuevos parámetros sociales 
y políticos que hagan justicia a la diversidad cultural, social, política, 
religiosa y metodológica (S. Vilas Boas). Asimismo, en este ámbito de 
la memoria, se recupera la dimensión histórica de la labor teológica y 
se reivindica adecuadamente su depósito: la teología europea, quiera 
o no, mantiene siempre una deuda positiva con un pasado rico y 
plural. Su identidad, por tanto, no debe surgir ex nihilo ni encerrarse 
en lo ya dado, sino recrearlo, descubriendo en él indicios de futuridad 
que abran a la esperanza frente al miedo y la desconfianza que 
parecen caracterizar a un continente envejecido y, en cierto modo, 
anquilosado en sus estructuras y carente de dinamismo cultural.

La segunda sección, Sentido de una teología europea, una ciencia en diálogo, 
debería centrarse –al menos en principio– en la reflexión teológica 
derivada de los procesos de decolonización. No obstante, aunque 
algunas contribuciones avanzan en este sentido (A. Palma, J. M. 
Duque), el peso recae más bien en el estatuto científico y académico 
de la teología. De ahí la insistencia en su ubicación universitaria, en 
los desafíos académicos fundamentales, en la interdisciplinariedad (A. 
Palma y J. G. García Aiz), en la relación entre fe y razón (P. Blanco) y 
en el replanteamiento, notablemente atinado, del lugar de la metafísica 
en un contexto cultural líquido marcado por su eclipse (J. C. Sánchez-
López). Aunque el presentador del volumen se refiere a fenómenos 
como la nueva secularización, la fragmentación y transformación 
de lo religioso y la decolonización, se echan de menos trabajos que 
profundicen directamente en estas cuestiones. Con todo, se abordan 
temáticas como la contextualidad, la tensión entre eclesialidad 
pastoral y rigor científico en la investigación teológica, el pluralismo 



380	 BIBLIOGRAFÍA

eclesial, las dialécticas entre verdad y libertad, entre Iglesias locales e 
Iglesia universal, la recuperación de la fe de los sencillos y del sensus 
fidelium, la crisis ecológica o el desafío tecnológico. En este recorrido 
destaca especialmente la reflexión sobre los “Cinco sentidos de la 
teología” (T. J. Marín Mena). Si en la primera sección se recurrió 
a la estética para iluminar el tema de la hospitalidad (M. Porcel y 
M. Córdoba), aquí se reivindica la importancia de los sentidos para 
ofrecer una comprensión orgánica de la teología que supere la 
simple conceptualidad racional e integre la “expresión obediencial 
(oído), conceptual (vista), corpóreo-espacial (tacto), litúrgica (olfato) 
y sapiencial (gusto)” (p. 288). Estas cinco dimensiones permiten 
delinear cinco rasgos del logos teológico europeo: la memoria de las 
víctimas, la autorreflexión teológica y el diálogo con la alteridad, la 
hospitalidad, la anticipación de la gloria y la humildad-caridad.

La tercera sección, Desafíos actuales para la teología europea del futuro, 
asume los retos previamente mencionados y se adentra en otros 
particularmente relevantes en la actualidad: la necesidad de repensar 
la sinodalidad desde el modelo trinitario de la “inclusión en Cristo”, 
lo que posibilita recuperar, desde una perspectiva más teologal, la 
eclesialidad de la mujer y la densidad cósmica de la creación (N. 
Martínez Gayol); la crisis de los abusos en la Iglesia, presentada 
como una crisis de carácter global que exige analizar la cultura eclesial 
vigente, reconocer la brecha entre teología afirmada y teología 
vivida y afrontar los problemas de asimetría y gobernanza eclesial 
(I. Angulo Ordorika); las teologías feministas, respecto de las cuales 
resultan discutibles algunas afirmaciones de las pp. 377-380 (A. M. 
Wozna); la crisis europea y la tecnocracia (A. Viñas Vera); o la cultura 
del desarraigo y del nihilismo, donde se propone –quizá de manera 
excesivamente apologética– interpretar el cristianismo como “única 
posibilidad de poder salir del desarraigo espiritual” (p. 409), con el 
riesgo añadido de confundir cristianismo y catolicismo (P. Sánchez 
Romero). Cierra este apartado una reflexión sobre la espiritualidad 
de la amistad social, inspirada en el pensamiento de M. Delbrêl (M. 
López Villanueva).



	 BIBLIOGRAFÍA	 381

En definitiva, cabe agradecer nuevamente el planteamiento de la 
problemática, el desarrollo del proyecto, la riqueza de las aportaciones, 
el cuidado editorial y el deseo explícito de que la insistencia en la 
identidad de la teología europea no caiga en el olvido. [Enrique 
Gómez García].

Torralba, Francesc. Bienaventuranzas para      
agnósticos. 	Fragmenta Editorial, 
Barcelona, 2024. 327 pp. ISBN: 978-
84-10188-55-6

Hace ya siglos que la carta encontró su 
lugar entre los géneros literarios, y varias 
décadas desde que, con naturalidad, se la 
ha convertido también en espacio para la 
reflexión teológica. En el ambiente que 
suscita la obra que comentamos, resulta 
casi inevitable evocar la Carta a un amigo 
agnóstico de González Faus (1990), un 
intento de diálogo  que, sin embargo, no obtuvo respuesta. Torralba 
vuelve ahora a ese formato íntimo y directo para reconstruir, a través 
de un intercambio epistolar con un antiguo compañero de escuela 
–Guillem–, una conversación que había permanecido en silencio 
cuarenta años. La cena de antiguos alumnos reabre un vínculo que 
sirve, esta vez, como pretexto para un diálogo sostenido a distancia: 
un diálogo que, sin disimular tensiones y desencuentros, se atreve a 
poner en común las intuiciones de la fe y las reservas del agnosticismo 
en torno a un mismo núcleo: las bienaventuranzas, tantas veces 
definidas como “quintaesencia del evangelio” (Camacho), “evangelio 
dentro del evangelio” (Flecha) o incluso “corazón de la fe” y “esencia 
de toda civilización posible” (Torralba).



382	 BIBLIOGRAFÍA

El título del libro no oculta lo que ofrece: un comentario a las 
nueve bienaventuranzas tal como aparecen en Mateo. Torralba lo 
declara explícitamente: opta por este texto, y no por el de Lucas ni 
por el eco apocalíptico que algún lector podría esperar. Lo novedoso 
no es tanto la exégesis –que aparece, pero en su justa medida– como 
la voluntad de escuchar lo que las bienaventuranzas pueden suscitar 
en un lector no creyente, o no necesariamente movido por la fe 
cristiana. Esta elección desplaza el texto evangélico del territorio 
estrictamente confesional y lo sitúa en un espacio más amplio, más 
permeable, donde el sentido puede ser buscado por cualquiera que se 
acerque a él con honestidad intelectual. El autor parece convencido 
de que, en ese suelo común, las palabras de Jesús pueden adquirir 
una sorprendente universalidad, siempre que el lector mantenga vivo 
ese deseo de comprender que, para Torralba, constituye un signo 
inequívoco de humanidad (p. 72).

Pero antes de entrar en el comentario de cada bienaventuranza, 
el autor dedica casi la mitad del volumen a crear el clima epistolar 
donde estas reflexiones germinan. Son páginas que funcionan como 
un pequeño tratado de cultura espiritual y, en cierto modo, como 
un ensayo de introducción a la fe desde sus zonas más vulnerables: 
la identidad personal, la ligereza y el escepticismo que a veces la 
acompañan, el peso de las convicciones, el carácter existencial de 
creer, la imagen de un Dios personal, la esperanza como virtud, el 
viejo dilema de la teodicea, el sufrimiento de Dios, las dificultades del 
lenguaje religioso, las proyecciones antropomórficas, el misterio de 
la encarnación, la empatía divina, el Reino, el alma, la resurrección, 
el infierno, la experiencia interior, la culpa, las éticas de mínimos 
y de máximos, la autonomía moral en un ambiente religioso, la 
sobreabundancia ética del mensaje de Jesús, la conciencia, la libertad, 
la iniciación cristiana, la opción vital por Jesús, el lugar del placer, 
la sociedad del consumo, la civilización de la pobreza, la lógica del 
don, la gratuidad, la vida eterna, la relación entre fe y ciencia, la 
trascendencia inmanente, el perdón, la reconciliación, el cristianismo 
como algo más que filantropía, el profetismo, la secularización, el 



	 BIBLIOGRAFÍA	 383

“resto” que permanece… Esta constelación de temas revela, además 
de la erudición del autor, su deseo de recorrer el territorio espiritual 
desde dentro, sin renunciar a ninguna de sus aristas.

Ahora bien, en su tentativa de adoptar la perspectiva del 
interlocutor agnóstico, Torralba no siempre logra desprenderse del 
magnetismo de su propia convicción creyente. En ocasiones, el lector 
podría percibir cierta inclinación a atraer al otro hacia su propio 
horizonte –el deseo de “sumar adeptos a tu tribu”, dice el narrador 
con ironía–, lo cual dificulta una verdadera polifonía discursiva. Con 
todo, este límite no empaña la riqueza de la propuesta. El lector se 
encontrará acompañado en la exploración de sus propias preguntas, 
quizás incluso fortalecido en sus convicciones, pero sin que la 
duda –esa compañera inseparable de la fe– se disuelva del todo. No 
sería extraño que algunos se descubrieran, casi sin advertirlo, en la 
figura del “cristiano anónimo” que defiende causas profundamente 
evangélicas sin compartir la fe en la divinidad de Jesús ni participar 
de los sacramentos (p. 302).

El volumen concluye con una bibliografía básica de treinta y cuatro 
títulos en diversas lenguas. Aunque no pretende ser exhaustiva, deja 
un cierto hueco: uno echa en falta nombres que, por su hondura o 
por su proximidad temática, podrían haber enriquecido el horizonte 
del lector –González-Carvajal, Camacho, Maggi, Paoli, Schweitzer, 
Lambrecht, Pikaza, Bartolomé, Silva Retamales, Chércoles, Mejía, 
entre otros–. Aun con todo, Torralba abre una senda: la de un diálogo 
honesto entre la fe y la sospecha, entre la tradición y la experiencia 
contemporánea, entre la confianza y la duda que, quizá, sigue siendo 
el espacio más fecundo de la espiritualidad humana. [Enrique Gómez 
García].



384	 BIBLIOGRAFÍA

Collet, Jan Niklas; Gruber, Judith; de 
Jong-Kumru, Wietske; Kern, 
Christian; Pittl, Sebastian; Silver, 
Stefan; y Tauchner, Christian (eds.). 
Doing Climate Justice. Theological 
Explorations. Brill, Paderborn, 2022. 
277 pp. ISBN: 978-3-506-79531-1.

La crisis climática que atraviesa el 
planeta no puede reducirse a un debate 
ideológico ni a una mera disputa entre 
posturas políticas. Se trata de una realidad 
tangible, con consecuencias concretas 
que afectan de manera especialmente dura a las comunidades más 
vulnerables, cuyas voces suelen quedar fuera de los espacios donde 
se toman las decisiones que determinan su futuro. La gravedad de 
esta situación ha despertado la atención de múltiples disciplinas, y 
también ha entrado de lleno en el ámbito académico y teológico. 
El libro que aquí se reseña es un ejemplo de ello: fruto de un 
seminario interdisciplinar celebrado en octubre de 2020 en la ciudad 
de Lovaina, reúne las reflexiones de un grupo de investigadores de 
distintas procedencias y campos de estudio en torno a una cuestión 
esencial: cómo hacer posible la justicia climática en las sociedades 
contemporáneas y cuál puede ser la contribución específica de la 
teología en esa tarea.

La publicación sigue la estructura lógica del propio seminario, del 
que surgen los textos revisados y ampliados que componen la obra. 
Su planteamiento combina una orientación práctica con un enfoque 
analítico y constructivo. El libro no se limita a teorizar sobre el 
cambio climático, sino que busca ofrecer herramientas conceptuales 
y ejemplos concretos que permitan pensar cómo integrar la 
preocupación por el clima en los debates éticos, sociales y religiosos.

En total, la obra está compuesta por quince capítulos. Tras 
una sección introductoria que funciona como punto de partida, 



	 BIBLIOGRAFÍA	 385

se suceden tres grandes partes en las que se articulan los distintos 
enfoques propuestos. Los tres primeros capítulos, que conforman la 
introducción, tienen la función de situar al lector en el marco general 
del concepto de justicia climática y mostrar algunas experiencias 
concretas donde esta se pone en práctica o se ve desafiada.

El texto inicial, elaborado por Christian Kern, ofrece una 
aproximación conceptual a la idea de justicia climática. Su análisis se 
basa en los principales documentos internacionales sobre políticas 
medioambientales, en los que el uso de este término aparece con 
significados múltiples y cambiantes. Aun reconociendo esta diversidad 
de matices, Kern identifica una serie de elementos comunes que 
permiten definir los ejes centrales del concepto: la responsabilidad, 
la capacidad de acción, la vulnerabilidad, la visibilidad y los derechos 
humanos. Estos componentes, presentes de manera recurrente en 
las declaraciones y acuerdos internacionales, revelan la complejidad 
moral y política de las decisiones que afectan al clima.

El segundo y el tercer capítulo ofrecen una mirada más situada, 
centrada en casos concretos donde comunidades afectadas por el 
deterioro ambiental han articulado formas de resistencia. Benedikt 
Kern examina una iniciativa ecuménica desarrollada en una cuenca 
minera del oeste de Alemania. Inspirándose en la teología de la 
liberación y en particular en las ideas de Alberto da Silva Moreira, 
interpreta la espiritualidad no sólo como un espacio de paz o 
contemplación, sino también como un ámbito donde tiene cabida 
la indignación y la lucha frente a las injusticias estructurales. La 
espiritualidad, en este sentido, se presenta como una forma de 
autenticidad que abarca toda la vida, incluso en los momentos de 
conflicto y protesta.

El capítulo siguiente, escrito por María Fernanda Herrar Palomo, 
traslada la atención al contexto latinoamericano. En la región de La 
Guajira, al norte de Colombia, el pueblo indígena Wayúu mantiene 
un enfrentamiento con empresas energéticas occidentales por la 
explotación de una mina de carbón. A partir de este caso, la autora 
muestra cómo las cosmovisiones locales y las creencias culturales 



386	 BIBLIOGRAFÍA

condicionan no sólo las relaciones sociales, sino también el modo en 
que las comunidades se vinculan con la naturaleza. Su análisis sugiere 
que la comprensión de la justicia climática debe incluir la dimensión 
cultural y espiritual de los pueblos que habitan los territorios en 
disputa.

La primera gran parte del libro, tras la introducción, reúne 
cinco capítulos dedicados a los marcos teóricos y epistemológicos 
que sustentan la reflexión sobre la justicia climática. En ellos se 
abordan cuestiones que van desde los desafíos ideológicos actuales 
hasta la necesidad de repensar la relación entre teología y ciencia. 
Elizabeth Pyne abre esta sección advirtiendo sobre la aparición de 
movimientos de extrema derecha que adoptan discursos ecologistas. 
Estas corrientes, cada vez más visibles en Europa y Estados Unidos, 
combinan el negacionismo climático con un fuerte componente 
identitario y xenófobo. Pyne sostiene que esta convergencia plantea 
un serio desafío para la reflexión teológica, pues obliga a examinar 
críticamente cómo ciertos discursos religiosos pueden ser apropiados 
por ideologías excluyentes. La autora propone que las teologías 
comprometidas con la justicia climática deben enfrentarse de manera 
directa a las formas de supremacismo y sus expresiones ecológicas.

En otro de los capítulos, Irmgard Christine Klein presenta los 
resultados de su trabajo con mujeres campesinas y ancianas de 
Bolivia. A través del diálogo con ellas, la autora se aproxima a una 
forma de sabiduría práctica que configura una ecoteología distinta 
de la racionalista y abstracta propia de la academia occidental. 
Las experiencias y valores expresados por estas mujeres revelan 
una espiritualidad encarnada, centrada en la relación con la tierra 
y la comunidad, que ofrece claves para repensar la teología desde 
perspectivas no eurocéntricas.

Por su parte, Sibylle Trawöger propone incorporar a la teología de 
la creación los conocimientos científicos más recientes. Su estudio se 
detiene en el microbioma –las comunidades de microorganismos que 
habitan en los ecosistemas– y en la problemática de los microplásticos. 
A partir de estos temas, invita a reconsiderar el antropocentrismo 



	 BIBLIOGRAFÍA	 387

dominante y a desarrollar ontologías relacionales que sitúen la 
sostenibilidad en el corazón de la reflexión teológica.

El capítulo de Daniel P. Horan se inscribe en la línea de la teoría 
decolonial aplicada a la teología. Su propuesta cuestiona las estructuras 
epistemológicas occidentales que han condicionado el pensamiento 
religioso y propone una mirada crítica y, a la vez, constructiva. 
Para Horan, incluir a los animales no humanos como sujetos 
teológicos constituye un modo de resistencia frente a las visiones 
antropocéntricas del mundo. De esta manera, su trabajo contribuye 
a ampliar el horizonte de la teología hacia una comprensión más 
inclusiva de la creación.

Cierra esta sección el aporte de Michael Nausner, quien sugiere 
pensar la ecoteología desde la clave de la participación mutua 
entre los seres. Inspirándose en la teología indígena de los pueblos 
escandinavos, en la carta sobre el clima de los obispos de Suecia y en 
las enseñanzas del magisterio papal, propone dejar atrás el paradigma 
de la “administración” humana sobre la naturaleza. En su lugar, 
plantea reconocer la voz propia de la creación y comprender al ser 
humano como parte de una red de relaciones interdependientes.

La segunda parte del libro aborda la cuestión desde una 
perspectiva práctica y analiza distintos campos de conflicto y 
acción. Sebastian Salaske-Lentern abre esta sección reflexionando 
sobre los límites. Frente a la tendencia dominante que confía en la 
tecnología como solución al cambio climático, el autor recuerda que 
las restricciones y las limitaciones pueden tener un valor liberador. 
Siguiendo las propuestas de la teología de la liberación y del papa 
Francisco, sostiene que una vida económicamente más austera no 
implica necesariamente una disminución en la calidad de vida, sino 
que puede generar una existencia más justa y sostenible.

Claudia Gärtner, en el capítulo siguiente, explora la relación entre 
la educación para el desarrollo sostenible y la educación religiosa. 
Su análisis pone de relieve los dilemas y puntos ciegos ideológicos 
que surgen cuando ambas áreas se cruzan, y propone estrategias 



388	 BIBLIOGRAFÍA

pedagógicas que integren los valores ecológicos dentro de la 
formación religiosa, superando tensiones políticas y culturales.

El último texto de esta sección, firmado por Petr Jandejsek, 
parte de una serie de trabajos realizados por estudiantes checos de 
teología y trabajo social durante la primavera de 2020. A partir de sus 
reflexiones, el autor analiza cómo la experiencia de la pandemia de la 
COVID-19 pudo convertirse en un detonante de cambios profundos 
en la manera de concebir la protección del medio ambiente y la 
responsabilidad colectiva ante la crisis climática.

Los cuatro capítulos finales se agrupan en torno a la noción de 
esperanza, entendida como horizonte necesario para sostener la 
acción ante la crisis ecológica. Susana Vilas Boas abre esta última 
parte proponiendo una “ecología de la esperanza”, inspirada en la 
idea de ecología integral del papa Francisco. La autora argumenta 
que la justicia climática no se mide únicamente por las acciones 
que realizamos, sino por el modo en que comprendemos nuestra 
humanidad. Desarrollar una ecología de la esperanza implica 
emprender un proceso de humanización que transforme las relaciones 
con Dios, con los otros y con la creación.

Gregor Taxacher retoma la tradición apocalíptica bíblica como 
fuente de una teología política para el presente. En su lectura, el 
Apocalipsis ofrece una visión que se mueve entre el optimismo y 
la esperanza activa, invitando a discernir la posibilidad de un futuro 
distinto incluso en medio del desastre ecológico.

Los dos últimos capítulos son resultado de trabajos colectivos. El 
primero revisita el pensamiento bíblico y patrístico sobre la relación 
del ser humano con la tierra para cuestionar las concepciones de 
propiedad y soberanía que legitiman la explotación indiscriminada de 
los recursos naturales. Finalmente, los editores del volumen cierran 
la obra recuperando la tradición de las teologías de la liberación para 
reflexionar, desde ella, sobre las múltiples dimensiones de la justicia 
climática.



	 BIBLIOGRAFÍA	 389

El conjunto del libro constituye una contribución imprescindible 
para quienes buscan comprender cómo el pensamiento teológico 
puede dialogar con la crisis ambiental contemporánea. Sus páginas 
muestran que la preocupación por el clima no es ajena a la reflexión 
religiosa, sino un terreno donde convergen ética, espiritualidad, ciencia 
y acción social. El resultado es una obra coral, diversa y rigurosa, que 
invita a repensar la justicia climática como una tarea compartida entre 
la fe, la razón y la esperanza. [Ianire Angulo Ordorika].





Índice general

Editorial ...............................................................................	 7-10
Editorial ...............................................................................	193-195

ESTUDIOS

Arfuch, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
	 pistas para el estudio hagiográfico del «concilio niceno de 
	 los 318 santos padres» ....................................................	243-278
Clur, E., Mente patrística: la Trinidad de Basilio ...................	279-308
Delgado. J. E., Aspectos pneumatológicos de la predicación 
	 agustiniana en la vigilia de Pentecostés .............................	309-338

Di Ció, A. F., La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
	 Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental ...	199-241
Jakosalem, J., Climate Justice: The Moral Imperative in the 
	 Eco-theology of  Pope Francis in Contemporary Climate
	 Negotiations and Struggles ..............................................	121-173
Montes Peral, L. Á., La primacía del amor en una teología 
	 trinitaria inspirada en el Tratado sobre la Trinidad 
	 de Tomás de Aquino .......................................................	 13-48



392	 ÍNDICE GENERAL

Salazar García, L. M., Libertad y persona. Rahner y 
	 Zizioulas, dos acercamientos desde el concepto de libertad 
	 entendido como autodeterminación ....................................	 93-119
Serpe, V., El Misterio de Dios en el pensamiento de 
	 Bernhard Welte: de la fenomenología de la religión 
	 a la experiencia existencial ............................................... 	339-367
Vallejo Gavonel, Mª. E., Francisco Pacheco e l’Arte de la 
	 Pintura: contributi all’iconografia trinitaria post-tridentina 
	 nell’area ispanica ..................................................................	 49-91

Bibliografía

Béjar Bacas, José Serafín. Cristología y donación. 
	 Ha aparecido la gracia de Dios .......................................	 369
Collet, Jan Niklas; Gruber, Judith; de Jong-Kumru, 
	 Wietske; Kern, Christian; Pittl, Sebastian; Silver, 
	 Stefan; y Tauchner, Christian (eds.). Doing Climate 
	 Justice. Theological Explorations .....................................	 384
D’Andrea, Bruno Nicolás. En el único Cristo somos uno. 
	 Espiritualidad agustiniana en el corazón de la vida .........	 374
Hadjadj, Fabrice. El Dios de las bestias. Suma zooteológica ...	 177
Hadjadj, Fabrice. Resurrección. Experiencia de vida en 
	 Cristo resucitado .............................................................	 175
Torralba, Francesc. Bienaventuranzas para agnósticos .............	 381
VanderKam, James C. Una introducción al judaísmo temprano	 180
Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás (coords.). 
	 Teología europea. Memoria, sentido, futuro ...................... 	 378

Índice general .................................................................. 	 391




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



