
estudios
trinitarios

Enero - Junio            2024           Vol. LVIII - Núm. 1

SUMARIO

ESTUDIOS

Eguiarte B., E.A., El Espíritu Santo vivificador de los creyentes 	                          
en los sermones de Pentecostés de san Agustín ........................ 	 5-39

De Miguel, J.Mª., De la fe a la esperanza mediante la caridad.
	 Aportes paulinos para vivir en esperanza ............................... 	 41-96
Parisi C.M., “Dio si rivela come Signore”.
	 La dottrina trinitaria barthiana: un’introduzione .................. 	 97-122
Naro, M., I poli ecclesiali: limitatezza storica e sovreccedenza 
	 agapica .................................................................................. 	123-154
Florio, L., Los animales como reflejo del misterio trinitario ...... 	155-164

Bibliografía Trinitaria ....................................................... 	165-173

Bibliografía General .......................................................... 	175-195

SALAMANCA





El Espíritu Santo vivificador de 
los creyentes en los sermones de 
Pentecostés de san Agustín

Enrique A. Eguiarte B.
Pontificium Institutum 

Patristicum Augustinianum
Roma

Vivit enim corpus meum de anima mea 
et vivit anima mea de te 1.

Resumen: En el artículo se hace la presentación del Espíritu Santo 
como el principio vital del cristiano, según el pensamiento agustiniano. Para 
ello se expone la doctrina de san Agustín sobre el Espíritu Santo como 
vivificador en sus primeros escritos. Posteriormente se hace un breve 
repaso de los sermones predicados por san Agustín, tanto en la vigilia de 
la fiesta de Pentecostés como en el día mismo de la fiesta, para buscar en 

1  conf. 10, 29. “Mi cuerpo vive de mi alma, mi alma vive de ti”.

                           	        Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 5-39



6	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

ellos huellas y vestigios del tema del Espíritu como principio vivificador de 
los creyentes. Se abordan asimismo las consecuencias espirituales del hecho 
que el Espíritu Santo sea el vivificador de los creyentes, presentando en 
primer lugar, las exigencias de conversión que implica el recibir al Espíritu.
Posteriormente se identifican las maneras en las que el Espíritu Santo realiza 
su inhabitación vivificadora en los creyentes como templos suyos que son, 
finalizando con una breve reflexión sobre el pecado contra el Espíritu Santo 
según el pensamiento agustiniano.

Palabras clave: San Agustín, Espíritu Santo, vivificación de los 
creyentes, sermones de Pentecostés de san Agustín.

Abstract: The article presents the Holy Spirit as the vital principle of  
the Christian, according to Augustinian thought. For this purpose, the 
doctrine of  St. Augustine on the Holy Spirit as Giver of  Life in the first 
writings of  St. Augustine is presented. Subsequently, a brief  review is made 
of  the sermons preached by St. Augustine, both on the vigil of  the feast of  
Pentecost, as well as on the day of  the feast itself, in order to look for traces 
and vestiges of  the theme of  the Spirit as the life-giving principle of  the 
believers. The spiritual consequences of  the fact that the Holy Spirit is the 
life-giving principle of  believers are also discussed, first of  all by presenting 
the demands of  conversion involved in receiving the Spirit. Subsequently, 
the ways in which the Holy Spirit makes his life-giving indwelling in believers 
as his temples are identified, concluding with a brief  reflection on the sin 
against the Holy Spirit according to Augustinian thought.

Keywords: St. Augustine, Holy Spirit, vivification of  believers, Pentecost 
sermons of  St. Augustine.

1.   Introducción

El siglo cuarto está marcado por una serie de tratados 
importantes sobre el Espíritu Santo. Todos ellos constituyen 
una preparación dogmática para el concilio de Constantinopla 
(381), o bien son una secuela del mismo y una ratificación de 
sus doctrinas, en contra de Macedonianos y Pneumatómacos, o 



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  7

simplemente son una catequesis sobre la tercera persona de la 
Santísima Trinidad. Podemos mencionar el tratado insigne de 
Dídimo de Alejandría (llamado Dídimo “el Ciego”) quien a pesar 
de sus simpatías por Orígenes en este tratado evita los elementos 
que serían posteriormente condenados del Adamantius en la 
crisis origenista de finales del siglo IV. Por otro lado está el genial 
tratado de san Basilio sobre el Espíritu Santo, con su famoso 
argumento litúrgico para demostrar la misma divinidad del 
Espíritu Santo. El tratado de san Ambrosio, deudor claro de todos 
los tratados anteriormente mencionados, se inserta dentro del 
programa catequético para el malogrado emperador Graciano. 
De todos estos tratados e ideas será heredero san Agustín. 

Ciertamente el Hiponense no dedicó ningún libro al tema del 
Espíritu Santo, su presencia es constante a lo largo de toda su 
obra, no solo en los grandes tratados teológicos, especialmente el 
De Trinitate, sino también de manera particular en sus exposiciones 
sobre el Símbolo de la fe, pero también en sus predicaciones.

En el presente artículo haremos una exposición del Espíritu 
Santo como vida del creyente, a partir principalmente de lo 
que ha sido llamado la “teología predicada” de san Agustín, es 
decir la presencia del Espíritu Santo como vida del creyente 
en sus sermones ad populum, sin excluir en algún momento, otras 
reflexiones agustinianas presentes en alguna otra obra. 

Para ello identificaremos primero al Espíritu como el principio 
vital del cristiano, la vida de nuestra vida. Posteriormente haremos 
un breve estudio de la presencia del Espíritu como vivificador, 
en los primeros escritos de san Agustín. Después haremos un 
breve repaso de los sermones predicados por san Agustín, tanto 
en la vigilia de la fiesta de Pentecostés, como en el día mismo 
de la fiesta, para buscar en ellos huellas y vestigios del tema del 
Espíritu como vida de la vida del creyente. Nos detendremos a 
continuación brevemente a hacer un excursus sobre la cuestión 



8	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

donatista, que está muy presente en los sermones de san Agustín 
sobre el Espíritu Santo, para señalar algunas características 
peculiares. A continuación abordaremos las consecuencias 
espirituales del hecho que el Espíritu Santo sea la vida de la vida 
de los creyentes, presentando en primer lugar, las exigencias de 
conversión que implica el recibir la vida de Dios por medio del 
Espíritu. Posteriormente identificaremos las maneras en las que 
el Espíritu Santo realiza una inhabitación vivificadora en los 
creyentes como templos suyos que son. Finalmente ofreceremos 
unas conclusiones.

2.   El Espíritu Santo vivifica al creyente

La comprensión eclesiológica de san Agustín parte en muchas 
ocasiones del texto de 1 Cor 12, 12ss, con la metáfora usada por 
san Pablo del cuerpo de Cristo para hablar de la Iglesia2.

 San Agustín retomará esta imagen y la hará suya, sacando una 
serie de consecuencias teológicas, espirituales y eclesiales. Por ello, 
cuando expone el don de lenguas y la efusión del Espíritu (Hch 2, 
1-13), regresa a esta cuestión de la Iglesia como cuerpo de Cristo. 
Y así como el cuerpo de Cristo vive de un solo Espíritu que le 
anima y le da vida, del mismo modo el creyente debe descubrir 
que el soplo vital de su existencia depende del Espíritu Santo. 

2  «La Chiesa, particolare forma di aggregazione che ha in Cristo il suo punto 
di coesione, tramite la ministerialità si inserisce nella continuità dell’opera salvifica 
del Figlio di Dio. Agostino, utilizzando la metafora del corpo, fece maturare la 
ministerialità della Chiesa alla realtà del “Cristo totale” (Christus totus”); la Chiesa, 
cioè è il corpo il cui capo è Cristo con il quale fa un tutt’uno». Vittorino Grossi, La 
Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Bologna, Dehoniane, 2012, 83.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  9

Es precisamente el Espíritu quien vivifica al creyente3. No 
es solo aquel que alimenta e impulsa su vida material, sino 
particularmente la vida que es preciso escribir con mayúsculas, es 
decir la Vida que no se termina con la muerte, la Vida que viene 
de Dios y que es Cristo mismo (Jn 14, 6). 

Por eso san Agustín reflexiona y contempla al Espíritu como el 
alma del Cuerpo de Cristo, cumpliendo una misión parangonable 
con la del alma de todo ser humano:

Lo que es el alma respecto al cuerpo del hombre, eso mismo es el Espí-
ritu Santo respecto al cuerpo de Cristo que es la Iglesia. El Espíritu Santo 
obra en la Iglesia lo mismo que el alma en todos los miembros de un único 
cuerpo4.

Se trata, de hecho, de una idea que tiene una larga historia 
en el pensamiento de san Agustín. Ya en una obra que había 
comenzado a escribir en el 388, y que terminará antes de su 
ordenación sacerdotal en el 3915, el De libero arbitrio, san Agustín 
ya había enunciado este tema, al señalar que el principio vital del 

3 «Au mileu de ces joies et de ces peines, de nos esperances et de nos méfiances, 
nous devons redécouvrir aujourd’hui la présence de l’Espirit-Saint ‘qui est Seigneur 
et qui donne la vie’. Mais comment découvrir cette présence de l’Espirit-Sainte? 
Comment faire l’expérience de sa presence dans notre travail, dans notre vie? Oui, 
nous sommes sûrs qu’il est present parmi nous car il est “l’âme de notre âme”, “la 
vie de notre vie”, comme il est aussi âme de l’Église, l’âme de nos commautés». 
Jaime García, Vivre le Pentecôte avec saint Augustine, Paris, Du Cerf, 2015, 53.

4  s. 267, 4.
5  Cf. J. Anoz, “Cronología de la producción agustiniana”, en AVGVSTINVS 47 

(2002), 235. De hecho la frase que citamos a continuación, forma parte de la obra 
escrita en el 388, ya que los especialistas nos indican que la obra se detuvo en lib. arb. 
3, 9, 26, y que algunos años después en este mismo punto san Agustín la retomó. 
Por tanto, la idea expresada por esta frase, forma parte de uno de los pensamientos 
del joven Agustín, del que ha sido llamado el “Agustín laico”. Cf. Nello Cipriani, I 
Dialoghi. Guida alla lettura, Roma, Institutum Patristicum Augustinianum, 2013, 165. 



10	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

cuerpo era el alma, y que a la vez el alma del hombre vivía de 
Dios. La frase agustiniana es:

Así como toda la vida del cuerpo es el alma, así también la vida bien-
aventurada del alma es Dios. Y mientras procuramos esto, hasta llegar a 
conseguirlo, estamos en camino6.

Se trata de un pensamiento que dentro del De libero arbitrio 
forma parte de los argumentos que sostienen la afirmación que 
de Dios solo puede venir el bien, antes de entrar a tratar el tema de 
la bondad de la libre voluntad7. Es pues una idea que san Agustín 
expresa por primera vez en esta obra, pero que estará presente a 
lo largo de toda la vida del Obispo de Hipona. Posiblemente su 
versión más conocida y popular sea la expresada por san Agustín 
dentro de las Confesiones:

Que te busque yo para que viva mi alma, porque si mi cuerpo vive de 
mi alma, mi alma vive de ti8.

Unos quince años más tarde, en el 4149, cuando escriba el 
tratado 47 de su comentario al evangelio según san Juan (Io. eu. 
tr.), lo expresará de manera llana y sencilla, como es lo propio de 
una exposición hecha en un sermón:

Tu alma es la vida de tu cuerpo, y Dios es la vida de tu alma10.

6  lib. arb. 2, 16, 41.
7 Cf. Nello Cipriani, I Dialoghi di Agostino. Guida alla lettura, Roma, Institutum 

Patristicum Augustinianum, 2013, 163.
8  conf. 10, 29.
9  Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», en AVGVSTINVS 47 

(2002), 264.
10  Io. eu. tr. 47, 8.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  11

Este pensamiento es tan importante, que por estos mismos 
años (411-414) en el libro IV del De Trinitate11, se vuelve a expresar, 
aunque en términos negativos, es decir en lugar de hablar de la 
vida del alma, habla de la muerte de la misma, y todo causado por 
su cercanía o alejamiento de Dios:

Muere el alma cuando Dios la abandona; muere el cuerpo cuando lo 
abandona el alma: la primera se hace insipiente, éste, cadáver12.

3.  Pater Pignoris: El Espíritu Santo los primeros escritos

Con el paso de los años, la figura del Espíritu Santo se irá 
clarificando, e irá adquiriendo una mayor importancia en el 
pensamiento y en la teología espiritual de san Agustín13. De hecho, 
como acertadamente ha señalado en sus bien fundamentados 
estudios N. Cipriani, san Agustín ya en sus primeros escritos nos 
presenta algunos vestigios de sus concepciones trinitarias14. En estos 
primeros conceptos, el Espíritu Santo es concebido como Pater  

11 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», en AVGVSTINVS 
47 (2002), p. 239.

12 trin. 4, 3, 5. Lo mismo es expresado en el s. 180, 8: “Muere el cuerpo cuando 
se aleja el alma; muere el alma cuando se aparta de Dios”; Algo parecido se dice en 
el s. 62, 2: “El abandono de Dios es la muerte del alma; el abandono del alma es la 
muerte del cuerpo. La muerte del cuerpo es de necesidad; la del alma depende de la 
voluntad”; También en ciu. 13, 2: “Muere el alma cuando es abandonada por Dios, 
y muere el cuerpo cuando es abandonado por el alma”.

13  Cf. Basil Studer, “Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate 
15, 17, 27 – 27, 50), Augustinianum 35 (1995), 570; Cf. Nello Cipriani, Lo Spirito Santo, 
Amore che unisce. Pneumatologia e spiritualità in Agostino, Roma, Citta Nuova, 2011, 19.

14  Cf. Nello Cipriani, “Le fonti cristiane della dottrina trinitaria nei primi dialoghi 
di san’Agostino”, en Augustinianum 34 (1994), 253-312. La versión en español: “Las 
fuentes cristianas de la doctrina trinitaria en los primeros diálogos de san Agustín”, 
en AVGVSTINVS 56 (2011), 311-366.



12	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

pignoris15, elemento que le llevará después a afinar este concepto, 
y aunque el Espíritu sigue siendo pignus, se irá transformando 
paulatinamente en arrha, según la diferencia que hace san Agustín 
entre el pignus y las arrha16. Esta misma concepción del Espíritu 
Santo como Pater pignoris, le valdrá la siguiente reconsideración o 
“retractación”, en el libro V del De Trinitate:

Cuando decimos prenda (pignus) del Padre y del Hijo, ¿nos está tam-
bién permitido decir Padre de la prenda (patrem pignoris) o Hijo de la 
prenda (Filium pignoris)? Decimos Don del Padre y del Hijo, pero nunca 
podemos decir Padre del Don o Hijo del Don; y para que estas expresiones 
se correspondan mutuamente, se dice Don del dador y dador del Don; pues 
aquí podemos encontrar una palabra en uso; allí, no.17

El Espíritu Santo será también en esos primeros escritos 
agustinianos la admonitio autem quaedam18, la voz de Dios en el 
corazón y en el interior del hombre, una voz que nos lleva a 
buscar a Dios y a amarle.

Por lo tanto, en los primeros escritos agustinianos, la vida 
del alma, la vida de la vida del hombre es atribuida a Dios. Cabe 
señalar que este tema de la vida y la misma inmortalidad del alma 

15  sol. 1, 2.
16  “Recibisteis el espíritu de adopción de hijos por el que clamamos: Abba, ¡Padre! ¿Cuál es 

la realidad, si las arras son tales? No se debe hablar de prenda (pignus), sino de arras (arrha). En 
efecto, cuando se deja una prenda, ésta se retira una vez que se devuelve lo garantizado. Las arras, 
en cambio, son una parte de aquello que se promete dar, de forma que, cuando se cumpla la promesa, 
lo ya recibido no cambia, sino que se recibe en su totalidad. Así, pues, que cada uno examine su 
corazón y vea si dice con sincero amor desde lo más íntimo de su corazón Padre”. s. 156, 16.

17 trin. 5, 12, 13. Cf. N. Cipriani, “La retractatio agostiniana sulla processione-
generazione dello Spirito santo (trin. V, 12, 13)”, en Augustinianum 37 (1997), 431-439. 
Traducción en castellano: “La retractatio agustiniana sobre la procesión-generación 
del Espíritu Santo (trin. V, 12, 13)”, en AVGVSTINVS 57 (2012), 339-348.

18  beata u. 4, 35.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  13

es una cuestión que preocupa al joven san Agustín. De hecho los 
Soliloquios son, como es bien sabido, un intento fallido por explicar 
y dar un fundamento sólido a la idea de la inmortalidad del alma19. 
Se trataba para el joven san Agustín de una idea fundamental20, 
de una de las grandes novedades y atractivos del cristianismo21, 
ya que daba voz a una de las inquietudes del mundo pagano, y 
particularmente de la época de san Agustín, en la que volvieron 
a florecer, como lo habían hecho en la antigüedad griega y latina, 
diversos ritos mistéricos22, particularmente los misterios de Mitra23, 
en donde lo fundamental era -como en los famosos misterios 
eleusinos-, poder descubrir el camino que lleva a la inmortalidad. 

Es preciso señalar también, cómo este tema de la vida y de la 
inmortalidad del alma, es lo que preocupa grandemente al joven 
san Agustín. Muchas personas al leer las Confesiones, pierden de 
vista este Zeitgeist particular agustiniano, y hacen interpretaciones 
erradas, particularmente del libro cuarto, en donde san Agustín 
nos dice que después de la muerte de su amigo tan querido, él cae 
en una situación de confusión y de profunda tristeza (conf. 4, 9). 

19  “È ad ogni modo evidente che Agostino va a la ricerca di nuovi argomenti, 
diversi da quelli proposti da Platone e riferiti da Cicerone nel Somnium Scipionis, perché 
essi partono da presupposti contrari alla fede cristiana; la natura eterna e divina 
dell’anima e la sua preesistenza”. Nello Cipriani, I Dialoghi. Guida alla lettura, 129.

20  Cf. Nello Cipriani, La Teologia di Sant’Agostino, Roma, Institutm Patristicum 
Augustinianum, 2015, 27.

21  Cf. N. Cipriani, I Dialoghi. Guida alla lettura, 133.
22  Cf. G. Wasson - A. Hofmann - C.A.P. Ruck, El camino de Eleusis. Una solución 

al enigma de los misterios, México, FCE, 1981; Carl Kerenyi, Eleusis. Archetypal image of  
Mother and Daughter, Princeton, Princeton University Press, 1991. 

23 Cf. Ruggero Iorio, Mitra: el mito della forza invincibile, Marsilio, 1998; Cf. Ugo 
Bianchi (ed.), Mysteria Mithrae:  Proceedings of  the International Seminar on the ‘Religio-
historical Character of  Roman Mithraism with Particular Reference to Roman and Ostian 
Sources’, Rome and Ostia, 28-31 March 1978, Leiden, Brill, 1979; Cf. Payam Nabarz, 
The Mysteries of  Mithras.The Pagan Belief  that shaped the Christian World, Vermont, Inner 
Tradition, 2005.



14	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Para entender bien este acontecimiento, no basta solo hablar 
de los géneros literarios usados por san Agustín, o bien del 
profundo aprecio que tenía por la amistad. Es preciso también 
ver esta preocupación íntima reflejada en sus primeros escritos: 
la preocupación de la vida de la propia vida, es decir la cuestión 
de la inmortalidad del alma24, a la que dedica, como hemos dicho, 
una obra inconclusa (los Soliloquios), a la que se añadirá otra, 
De immortalitate animae, en donde san Agustín presenta con más 
solvencia y solidez este tema25.

Años más tarde, una vez que recibe el bautismo y se incorpora 
plenamente a la Iglesia para recibir a manos llenas su vida, 
descubre en su propia reflexión, que esta vida que anima su alma 
es Dios, pero particularmente el Espíritu Santo, más allá de los 
errores de Mario Victorino, como ha descrito N. Cipriani26.

Así pues, este Dios que da la vida al alma es el Espíritu Santo, 
quien es plenamente Dios, y no un ser inferior, como querían los 

24  “The Young Augustine was probably still thinking of  his lost friend and his 
distress at that time when he confessed to Reason some years later, ‘Now there 
are only three things that can move me: the fear of  losing those I love, the fear of  
pain, the fear of  death’ (sol. 1, 16). This fear of  physical death for his nearest and 
dearest and for himself  would no longer be exactly that of  the bishop for whom 
immortality was henceforward a state which he must help his flock to attain, but 
enough of  it would remain to keep him very sensitive to the anguish of  dying”. 
Serge Lancel, Saint Augustine, London, SCM Press, 2002, 440.

25  “The difference between the body and the soul seems to be that, although 
both are created from nothing, the body can die, whereas the sol cannot. It is, of  
its nature, immortal. Why this is and must be so, was a question which genuinely 
preoccupied Augustine in these early years. He tackles it at length in the second 
book of  the Soliloquia written at Cassiciacum, and then seems to have continued 
these reflections in De immortalitate animae”. Carol Harrison, Rethinking Augustine’s 
Early Theology. An argument for continuity, Oxford, Oxford University Press, 2008, 49; 
Cf. Giovanni Catapano, Agostino, Roma, Carroci, 2010.

26 Nello Cipriani, Lo Spirito Santo, Amore che unisce. Pneumatologia e spiritualità in 
Agostino, Roma, Città Nuova, 2013, 18; Cf. Nello Cipriani, “Agustín lector de los 
comentarios paulinos de Mario Victorino”, en AVGVSTINVS 56 (2011), 412-438.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  15

herejes a los que combate san Agustín en su obra. Por ello en sus 
sermones expresará con claridad este hecho, de que el Espíritu es 
la vida del alma de la Iglesia, y también de cada creyente:

Por eso, el Apóstol, al mencionar un solo cuerpo, para que no pensá-
semos en uno muerto, dijo: Un solo cuerpo. Pero te suplico: -¿Este cuerpo 
está vivo? -Sí, vive. -¿De dónde recibe la vida? -De un único espíritu. Y 
un solo Espíritu.27

4.   El Espíritu de vida en los sermones de Pentecostés

Aunque san Agustín vivió más de treinta fiestas de Pentecostés 
como obispo, conservamos solo once sermones con dicho 
motivo: siete de la fiesta (ss. 267, 268, 269, 270, 271, 272A, 272B)28 
y cuatro de la vigilia de Pentecostés (ss. 29, 29 A; s. Dolbeau 8 = 
s. 29B29 s. 26630).

27  s. 268, 2
28 Jaime García incluye entre estos sermones, el s. 278, aunque expresa sus 

dudas, como en realidad es, ya que no se le suele considerar como un sermón de 
Pentecostés. Jaime García dice: “Nous avons aussi le sermón 278. Or, sur celui-ci, 
il-y a quelques doutes qu’il ait été préché à la Pentecôte”: Jaime García, Vivre le 
Pentecôte avec saint Augustine, Paris, Du Cerf, 2015, 19. 

29  Es el sermón Mayence 21. Según afirma F. Dolbeau, fue predicado en Cartago 
en el 397. Por el sermón 29 sabemos que en Cartago, en la liturgia de Pentecostés, 
eran leídos, en este orden, los salmos 140 y 117. En el Mayence 21, es decir el 
sermón Dolbeau 8 = 29B, se explica el salmo 117, 1. Al final del número 4 hay una 
alusión a una fábula de Fedro, que el mismo san Agustín recordará brevemente 
en las confesiones. Cf. François Dolbeau, Vingt-six Sermons au Peuple D’Afrique. 
Retrouvés a Mayence ,edités et commentés par François Dolbeau, Paris, Institut d’Ètudes 
Augustiniennes, 1996, 12-25; Cf. Hubertus Drobner, “Augustinus, Sermo in vigilia 
pentecostes aus den in Mainz neuentdeckten Predigten. Datierung und deutsche 
Übersetzung”, en Theologie und Glaube 83 (1993), 446-454. 

30  Este sermón corresponde al Mayence 20 y ratifica lo que comentamos en la 
nota precedenre, ya que en él, se comenta el texto del salmo 140, 5. 



16	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

En el sermón 266, aunque no se hace alusión directa y explicita 
a que el Espíritu sea la vida del cuerpo de Cristo, se habla de un 
tema paralelo, que es el relativo a la gracia, y cómo los apóstoles 
se habían convertido en odres nuevos31 al estar llenos, no de vino 
material, como creían sus contemporáneos, sino del vino nuevo 
de la gracia, que los llevó a predicar y a difundir la vida de Cristo32:

(…) ya llenos del vino nuevo, porque se habían convertido en odres 
nuevos Los odres viejos se llenaban de admiración ante los nuevos, y por 
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban. Refutada, finalmente, 
la falsedad, tan pronto como prestaron oídos a los apóstoles que les dirigie-
ron la palabra explicándoles lo que estaba acaeciendo y anunciándoles la 
gracia de Cristo, al escucharlos se arrepintieron; con el arrepentimiento se 
transformaron, y transformados creyeron; y creyendo, merecieron recibir lo 
que admiraban en los otros33.

En este mismo sermón 266, como señalábamos, siguiendo la 
costumbre litúrgica de Cartago, donde el sermón fue predicado 
muy posiblemente entre los años 403-40834, se leía el salmo 
140 y el 117, en este orden. En el presente sermón tenemos un 
comentario al salmo 140, 5: El justo me corregirá y me reprenderá con 
misericordia, pero el óleo del pecador no ungirá mi cabeza.

El sermón 29B (= s. Dolbeau 8), como hemos comentado 
antes, fue predicado en Cartago, y por tanto refleja la tradición 
litúrgica de esta Iglesia, donde era costumbre leer los salmos 140 
y 117. En este caso se comenta el salmo 117, 1: “Confesad al Señor, 

31  Cf. s. 266, 2.
32  Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¿aun sopla donde quiere? La predicación de 

san Agustín en la fiesta de Pentecostés”, en AVGVSTINVS 54 (2010), 69-70.
33  s. 266, 2.
34  Cf. J. Anoz, “Cronología de la producción agustiniana”, en AVGVSTINVS 

47 (2002), 285.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  17

porque es bueno”. No se habla del Espíritu como dador de vida, 
pero es una invitación a confesar el propio pecado y a reconocer 
en el pecado un principio de muerte:

Que mi iniquidad yo reconozco, y mi pecado frente a mi está siempre. 
No esté ante ti, porque está ante mí; retira tu faz de donde yo no la retiro; 
desconoce tú lo que yo reconozco. No temas, pues, morir; confiesa para no 
morir35.

El sermón 267 pone de manifiesto que a semejanza del 
espíritu del hombre, que da vida y unidad a todos sus miembros, 
del mismo modo el Espíritu de Cristo vivifica a los miembros de 
Cristo, y a pesar de sus diferencias, les da unidad y cohesión:

(…) viven: vive el oído, vive la lengua: son diversas las funciones, pero 
una misma la vida. Así es la Iglesia de Dios: en unos santos hace mila-
gros, en otros proclama la verdad, en otros guarda la virginidad, en otros 
la castidad conyugal; en unos una cosa y en otros otra; cada uno realiza su 
función propia, pero todos viven la misma vida36.

En el sermón 268, además de acentuar los elementos 
anteriormente dichos, y usando de nuevo el texto de 1 Cor 10, se 
ponen de manifiesto la supeditación de la vida a la pertenencia 
al cuerpo de Cristo. Si un miembro se desgaja y se separa del 
cuerpo de Cristo, pierde la vida, como sucede con los miembros 
del cuerpo físico. Ciertamente san Agustín en este sermón de una 
forma particular está pensando en los donatistas:

35  s. 29B, 5.
36  s. 267, 4.



18	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

(…) fuera del cuerpo tiene solamente la forma, pero no la vida. Lo 
mismo sucede al hombre separado de la Iglesia37. 

En el sermón 269, no hay alusiones a la vida. En el sermón 
270, aunque no hay alusiones directamente a la vida, se habla 
claramente de la gracia de Dios que se nos concede por el Espíritu 
Santo, y también se nos recuerda un elemento esencial, el amor es 
un don, o por decirlo con palabras de san Agustín: “la caridad es 
un don del Espíritu Santo”38, pues “el amor de Dios ha sido derramado en 
nuestros corazones por medio del Espíritu Santo”, haciendo referencia 
explícita a Rm 5, 539. Así pues, el Espíritu indirectamente es 
señalado como fuente de vida al hablar de la gracia:

¿Qué significa les da su gracia? Les da el Espíritu Santo. Llena a los 
humildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirlo40.

En el sermón 271 no se hace alusión al hecho de que el Espíritu 
sea la vida, sino que se subrayan algunos de sus frutos, desde una 
perspectiva muy marcada por la polémica antidonatista, como 
son la paz y la unidad41. De aquí que san Agustín llame a sus 
fieles en un momento determinado “retoños de unidad, hijos de 
la paz”: 

37  s. 268, 2.; Cf. Vittorino Grossi, , La Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Bologna, 
Dehoniane, 2012, 64 ss. 

38  s. 270, 4.
39  “Gott ist die Liebe bezieht sich vielmehr auf  den Geist, denn es heisst von 

der von Gott uns geschenkten Liebe, dass sie uns in Gott und ihm in uns bleiben 
lässt. Die Geist ist eben die liebe Gottes die in unsere Herzen ausgegossen ist”. 
Basil Studer, “Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate 15, 17, 
27 – 27, 50), Augustinianum 35 (1995), 570.

40  s. 270, 6.
41  Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¿aun sopla donde quiere? La predicación de 

san Agustín en la fiesta de Pentecostés”, 69.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  19

Vosotros, hermanos míos, miembros del cuerpo de Cristo, retoños de la 
unidad, hijos de la paz, celebrad este día alegres y seguros42.

En los dos sermones restantes, 272A y 272B, por su brevedad, 
no aparece el tema de la vida, aunque en el sermón 272B, sí que 
aparece un término sinónimo de la vida, que es la gracia, cuyo 
régimen comienza con Pentecostés, y que supera el régimen de 
muerte que es el de la ley:

La ley, por tanto, descubre su condición culpable; la gracia los libra de 
la culpabilidad; la ley amenaza, la gracia acaricia; la ley tiene a la vista el 
castigo, la gracia promete el perdón. Sin embargo, es lo mismo lo que ordena 
la ley y la gracia43,

5.  La vida del Espíritu y la conversión

a)  Renunciar al propio espíritu para recibir el Espíritu de Dios

Pero vivir del Espíritu Santo y recibir su vivificación no 
solo tiene consecuencias eclesiales, tiene particularmente en 
el pensamiento de san Agustín consecuencias para la vida 
del creyente, que es templo del Espíritu Santo. Por ello nos 
centraremos ahora en la importancia que tiene la conversión 
como un proceso a través de cual el creyente se dispone a recibir 
la vida de Dios que le viene por medio del Espíritu.

Así pues, dentro de los sermones agustinianos, el concepto 
del Espíritu Santo como el principio de la vida sobrenatural de 
todo ser humano, está vinculado al tema de la conversión. No es 

42  s. 271.
43  s. 272B, 



20	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

posible vivir la vida del Espíritu si no se vive en una actitud de 
conversión. Aquel que quiere vivir según el espíritu del hombre, 
es decir de la carne, o según el espíritu del mundo (Gal 5, 17), no 
puede recibir la vida que procede del Espíritu Santo. Así lo señala 
claramente san Agustín: para poder recibir la vida que proviene 
del Espíritu de Cristo, es preciso renunciar al propio espíritu, es 
decir al espíritu de la carne y del mundo:

Desprecia tu propio espíritu, recibe el Espíritu de Dios. No ha de 
temer tu espíritu que, cuando comience a habitar en ti el Espíritu de Dios, 
vaya a sufrir estrecheces en tu cuerpo44.

En esta labor de conversión, recibiendo la vida del Espíritu, 
a través del cual el amor de Dios ha sido derramado en nuestros 
corazones (Rm 5, 5), no hay que tener miedo de perder la vida, 
es decir el propio “espíritu”. Sino por el contrario, la vida se ve 
redimensionada y ampliada. Recibir la vida del Espíritu Santo 
debe llevar al ser humano a ampliar sus horizontes, y darse cuenta 
de que su vida es más vida precisamente porque ha recibido la 
vida de Dios por medio del Espíritu. San Agustín lo explica 
señalando que el Espíritu es un huésped rico, que no hace que 
el corazón y la vida se estrechen, sino todo lo contrario, que se 
ensanchen y se dilaten:

Acoge al rico Espíritu de Dios; te sentirás ensanchado, nunca en estre-
checes. Ensanchaste tus pasos debajo de mí –dices-. Has de decir a tu hués-
ped: Ensanchaste mis pasos debajo de mí. Antes de estar tú aquí, sufría 
estrecheces; al llenar mi celda, no me expulsaste a mí, sino a la estrechez 
que padecía45.

44  s. 169, 15.
45  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  21

Y el gran don que deja este Huésped divino, que es la vida del 
creyente, no es otro que su propia presencia. Sin ella la vida del 
ser humano pierde su sentido, y deja de ser propiamente ‘vida’, 
para transformarse en una verdadera muerte. Por ello, san Agustín 
recomienda aferrar a este Huésped divino, y pedirle de todas las 
maneras posibles, que se quede siempre con nosotros, dándole 
vida a nuestra propia existencia, ya que sin él, sin la presencia del 
Espíritu que es Dios y da la vida, el ser humano está muerto:

No temas hallarte en estrecheces, recibe a este huésped, y que no sea 
huésped como de paso. Nada va a darte en el momento de la partida. Al 
venir, habite en ti, y éste es su don. Sé de él, que no te abandone ni se aleje 
de ti; sujétale del todo y dile: Señor, Dios nuestro, poséenos46.

En un sermón dirigido a los neófitos en la octava de Pascua 
o semana in albis, muy posiblemente hacia el final de la vida 
de san Agustín, hacia el 428 o el 42947, sabiendo el Obispo de 
Hipona de las malas costumbres de celebrar grandes comilonas 
y borracheras en esos días, invita a sus fieles, particularmente a 
los recién bautizados, a la sobriedad, pues solo así podrán retener 
consigo al Espíritu Santo principio vivificador y huésped de sus 
almas. Por ello pide encarecidamente san Agustín a los neófitos 
que no echen de sus vidas y de sus corazones al Espíritu Santo 
que ha empezado a habitar en ellos, y a ser su propio principio 
vital:

No marchéis de aquí sobrios y regreséis ebrios; después de mediodía vol-
veremos a vernos. El Espíritu Santo ha comenzado a habitar en vosotros. 

46  s. 169, 15.
47  Cf. J. Anoz, “Cronología de la producción agustiniana”, en AVGVSTINVS 

47 (2002), p. 282.



22	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

¡Que no se tenga que marchar! No lo expulséis de vuestros corazones. Es 
buen huésped48.

Y para ratificar esta idea, san Agustín les hace ver cuáles son 
los beneficios de la inhabitación de tal Huésped divino, y como 
sin él, el ser humano carece de vida y de sentido:

Es buen huésped: si os encuentra vacíos, os llena; si hambrientos, os 
alimenta; finalmente, si os halla sedientos, os embriaga. Sea él quien os 
embriague, pues dice el Apóstol: No os embriaguéis de vino, en el cual 
está todo desenfreno. Y, como queriendo enseñarnos con qué hemos de em-
briagarnos, añade: Antes bien, llenaos del Espíritu Santo, cantando entre 
vosotros con himnos, salmos y cánticos espirituales; cantando al Señor en 
vuestros corazones49.

San Agustín nos invitaría a hacerle al Espíritu la petición 
expresada con palabras del texto de Isaías 36, 13 (sec. LXX: 
Domine possiede nos). Se trata de palabras que son comentadas 
en otros lugares de la obra del Doctor de Hipona. Baste solo 
como comentario de las mismas, las ideas expresadas dentro de 
la enarratio al salmo 3250, donde san Agustín deja claro que Dios, 
en este caso por medio del Espíritu Santo, nos posee, y nosotros 
también lo poseemos a él, aunque todo esto se hace con un fin 
claro, que es nuestra propia felicidad, nuestra plena vivificación:

(…) él nos posee, y también es poseído; y todo esto es por nosotros. Pero 
no sucede que así como nosotros somos felices poseyéndolo a él, así también 

48  S. 225, 4.
49  Idem.
50  La cita aparece también en en. Ps. 78,3. Curiosamente esta cita (Is 36, 13) no 

está recogida, como otras muchas, dentro del índice de citas bíblicas del CAG.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  23

él nos posea para ser feliz. Posee y es poseído por el único motivo de hacernos 
felices a nosotros51.

Una idea semejante, expresa san Agustín en el s. 163, en 
donde a la luz de la exhortación paulina a ensanchar los linderos 
del propio interior para superar el camino de los infieles de los 
paganos (2 Cor 6, 13-14), el Doctor de Hipona comenta que este 
ensanchamiento es fruto precisamente del amor. Este amor es 
el que derrama el Espíritu Santo en el corazón del creyente para 
que pueda ensanchar su interior, ampliar los senos de su alma 
para poder recibir la presencia del Espíritu, y por consiguiente 
su vida y su gracia. Y como comenta san Agustín, si el interior 
se encuentra vivificado y ensanchado, Dios se podrá pasear en 
nuestro interior:

Exhortándonos a esto, dice el Apóstol: Ensanchaos, para no unciros 
al yugo con los infieles. Si nos ensanchamos, Dios se pasea en nosotros; 
pero ese ensancharse es obra del mismo Dios. Sí el ensancharse lo produce 
la caridad que no conoce estrechez, ved que es Dios quien se lo procura en 
nosotros para sí mismo, según testimonio del Apóstol: La caridad de Dios 
se ha difundido en nuestros corazones mediante el Espíritu que se nos ha 
dado. Gracias a esta anchura –repito-, Dios se pasea en nosotros52.

De este modo, san Agustín nos invitaría a dejar nuestro 
propio espíritu, nuestra propia vida meramente humana y según 
el hombre viejo (Ef  4, 22), para recibir el Espíritu y la vida del 
hombre nuevo, la vida que procede de Dios y que no se termina 
nunca. Este hecho de renunciar a la vida del mundo y del hombre 
no es algo negativo que deje vacío al ser humano, o que haga que 

51  en. Ps. 32, 3, 18.
52  s.163, 1.



24	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

su interior se encoja. Es más bien, todo lo contrario, quien recibe 
al “huésped” del Espíritu Santo, plenifica su vida, al recibir la vida 
de Dios.

b.  Dios da su gracia (su Espíritu) a los humildes

Una condición indispensable para poder recibir el Espíritu 
de Dios, es decir la vida de Dios, es la humildad. Solo quien es 
humilde es el que puede recibir el Espíritu de Dios, el soberbio 
no hace otra cosa que alejar de sí al Espíritu53.

San Agustín recuerda que el Espíritu Santo es el que nos hace 
vivir en la unidad, alejándonos de la multiplicidad. Él es quien hace 
posible que el fenómeno de Pentecostés se lleve continuamente 
a cabo en nuestros corazones, y en el interior del creyente; que 
pueda vencer la disensión y la división para vivir en unidad en sí 
mismo, pero también con aquellos que le rodean. De este modo, 
al Espíritu Santo, y en consecuencia, a la vida propia del Espíritu, 
se le puede poseer por la humildad:

Soportándoos mutuamente en el amor -esto es, la caridad-, esforzándoos 
en mantener la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz. En consecuen-
cia, puesto que el Espíritu Santo nos convierte de multiplicidad en unidad, 
se le apropia por la humildad y se le aleja por la soberbia54. 

Y san Agustín nos da un ejemplo. El Espíritu es como agua 
que se posa en los lugares cóncavos, que están bajos o abajados, 
mientras que no puede quedarse en las colinas, y resbala de ellas. 
Lo mismo el Espíritu puede vivificar al que es humilde, mientras 
que se aleja del soberbio:

53 s. 270, 6.
54  s. 270, 6.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  25

El agua es el corazón humilde que busca como un lugar cóncavo donde 
detenerse; en cambio, ante la altivez de la soberbia como altura de una 
colina, rechazada, cae en cascada55. 

Y san Agustín ratifica la importancia de ser humilde para recibir 
la vida de Dios por medio del Espíritu, avalando sus palabras 
con un texto bíblico, como es su costumbre. En este caso se 
trata de un texto muy conocido y repetido por san Agustín56, 
particularmente en sus sermones ad populum, el texto de 1 Pe 5, 5 (St 
4, 657; Prov 3, 34): Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes 
les da su gracia. Al citar este texto, que ocupa un lugar particular en 
la lucha antipelagiana58, san Agustín explica lo que es la gracia de 

55  Idem.
56  “(…) (Prou. 3, 34) tient dans son oeuvre une place de premier plan. Deus 

superbis resistit, humilibus autem dat gratiam represent une des sentences sapientiales 
auxquelles Augustin reste fidèle du début à la fin de sa carrière”. A.-M., La 
Bonnardiere, Livre des Proverbes (Biblia augustiniana: A.T.), Études Augustinnienes, 
Paris, 1973, 123.

57 Cf. Jonathan Yates, “The Epistle of  James in Augustine and his Pelagian 
Adversaries. Some Preliminary Observations”, en Augustiniana 52 (2002), 273-290. 
“(…) Augustine referenced to the content of  Jas 4:6 more than sixty times (…) 
The Bishop never gave any indication that he wanted to cite Jas exclusively when 
he referenced the content of  Jas 4:6. It is clear that Augustine was aware that the 
specific content of  Jas 4:6 occurs elsewhere in his cannon, just as he makes it clear 
that the principle that God resists pride and relates positively to those willing to 
humble themselves can be found throughout the Christian holy texts. In the mind 
of  the Bishop it was apparently sufficient to know that this text was “scripture”, i.e., 
that it possesed the authority of  Scripture, and just as importantly, that it could be 
found in more than one canonical book”. Jonathan Yates, In epistola alterius apostoli: 
The Presence and use of  the Epistle of  James in the Writings of  Augustine of  Hippo (354-430), 
Tesis Doctoral de la Universidad de Lovaina, Leuven, 2005, 401. 

58 “Augustine does not hesitate to quote his characteristically anti-Pelagian 
insinuation here: “Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam”. A. Dupont, Gratia 
in Augustine’s Sermones ad Populum during the Pelagian Controversy. Do Different Contexts 
furnish Different Insights?, Leiden, Brill, 2013, 114.



26	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Dios, que no es otra cosa que la misma presencia del Espíritu, de 
su vida, en el corazón del creyente:

Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes les da su gracia. 
¿Qué significa  les da su gracia? Les da el Espíritu Santo. Llena a los 
humildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirlo59.

Por lo tanto para poder recibir el don de la vida, y al Espíritu 
vivificador, es preciso ser humilde, ya que el Espíritu de Dios 
se aleja de los soberbios, y solo puede habitar y descansar en 
los humildes, que se convierten en su lugar de reposo, como si 
fueran su sábado. Por eso dice san Agustín que al Espíritu Santo 
se le reserva el número siete, que es el número del descanso:

Él descansa en el hombre humilde y sosegado como en su sábado. Por 
eso también se reserva al Espíritu Santo el número siete, como lo indican 
con suficiencia nuestras Escrituras60.

c.  El hombre, un vaso roto

San Agustín nos recuerda que para poder recibir la vida del 
Espíritu necesitamos darnos cuenta de que la carne tiene deseos 
contrarios al Espíritu, y junto con san Pablo nos recuerda que si 
nos dejamos llevar por los deseos de la carne, moriremos (Gal 5, 
17). Solo es el Espíritu de Dios quien nos va a dar vida. Por ello 
señala san Agustín que es el Espíritu el que lucha en nosotros, en 
nuestro interior, pero también contra nosotros, para que no nos 
dejemos llevar por el espíritu de muerte, el espíritu de la carne, y 

59  s. 270, 6.
60  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  27

que permitamos que sea el Espíritu de Dios quien viva en nuestro 
interior para vivificar toda nuestra existencia:

(…) dice el Apóstol: La carne tiene deseos contrarios al Espíritu, y 
el Espíritu, contrarios a la carne, sólo se da con referencia al espíritu del 
hombre. Es el Espíritu de Dios quien combate en ti contra ti, contra lo que 
hay en ti contrario a ti61.

Y son precisamente estos deseo de la carne los que hacen 
que el hombre no pueda mantenerse firme en la vida de Dios, y 
por ello, como un vaso que se encuentra roto, dividido entre los 
deseos carnales que llevan a la muerte, y el Espíritu de Dios que 
es el único que puede verdaderamente dar la vida, la vida de Dios. 
El hombre necesita en primer lugar, reconocer que está roto, 
como un vaso, y ponerse en manos de Dios para ser restaurado y 
vivificado por el Espíritu:

En efecto, no quisiste sostenerte firme junto al Señor; caíste y te rom-
piste; te hiciste añicos como un vaso cuando, de la mano del hombre, cae 
al suelo. Y, como te hiciste añicos, por eso eres contrario a ti mismo, estás 
enfrentado contigo mismo. No haya en ti nada contrario a ti, y te manten-
drás íntegro62.

Lo único que puede dar vida al hombre, a este “vaso roto” 
(fractus es quomodo uas) es el espíritu, pues la carne y sus apetencias 
llevan a la muerte. No obstante san Agustín reflexiona sobre las 
palabras de san Pablo y se pregunta si el hombre con su propio 
espíritu, es decir con su propio principio vital, puede luchar contra 
las apetencias de la carne, y se da cuenta de que el hombre por 

61  s. 128, 7.
62  s. 128, 6, 9.



28	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

sí mismo no puede luchar contra sus tentaciones, y que necesita 
el Espíritu de Dios para poder vencer las obras del mundo y de 
la carne, y verdaderamente vivir. Por ello san Agustín imagina un 
diálogo con san Pablo, para que sea el Apóstol quien le indique 
qué espíritu es el que tiene que luchar contra la carne y darle vida:

Si vivís según la carne, moriréis; pero, si con el Espíritu dais muerte a 
las obras de la carne, viviréis. Indícanos, Apóstol, con qué espíritu. Porque 
también el hombre tiene un espíritu, propio de su naturaleza, gracias al 
cual es hombre63.

No obstante san Agustín llega a la conclusión que el espíritu 
que debe vencer las apetencias de la carne en el interior del 
hombre es el Espíritu de Dios, ya que el hombre es frágil y no 
puede nada sin la gracia de Dios. Por ello señala san Agustín el 
texto de Rm 8, 14: “todos los que se dejan guiar por el Espíritu de Dios 
son hijos de Dios”. Es por tanto el Espíritu de Dios quien da muerte 
en nosotros a las obras de la carne:

No son hijos de Dios si no son guiados por el Espíritu de Dios. Ahora 
bien, si son guiados por el Espíritu de Dios, combaten, porque tienen un 
poderoso ayudante64.

En esta lucha, san Agustín pone de manifiesto un elemento 
particular, muy de su gusto, aprovechando las lides del anfiteatro 
para hablar de la vida cristiana65. En esta vida contra la muerte, 
es decir por tener la vida del Espíritu, Dios nos contempla, no 

63  Idem.
64  s. 128, 7
65 Cf. Enrique A. Eguiarte, “Quomodo gladiatores quasi destinati ad ferrum. 

Los espectáculos del anfiteatro en san Agustín y sus implicaciones espirituales”, en 
AVGVSTINVS 57 (2012), 75-97. 



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  29

como un espectador en las gradas de un anfiteatro que contempla 
a un cazador y no puede hacer nada para ayudarle, Dios nos 
contempla y a la vez nos ayuda:

Dios, en efecto, no nos contempla cuando luchamos del mismo modo que 
el pueblo contempla a los cazadores. El pueblo puede ponerse a favor de un 
cazador, pero no puede ayudar al que se halla en peligro66.

d.  El Espíritu nos hace anhelar la verdadera vida

La labor de conversión debe llevarnos a tomar consciencia de 
que las cosas de este mundo, y que incluso la vida mortal del ser 
humano, no es verdaderamente vida, pues la vida auténtica es la 
de Dios, y por eso el Espíritu nos lleva desear y anhelar esa vida, 
moviéndonos no por la obligación o el temor, sino por el amor:

Cuando el Espíritu de Dios llama al género humano ordenándonos lo 
que hemos de hacer y prometiendo lo que debemos esperar, comienza infla-
mando nuestra mente con la idea del premio, para que hagamos lo que se 
nos manda, más por amor al bien que por temor al mal67.

Y no hay nadie que no quiera esta vida, pues todo ser lo 
que quiere es alcanzar la vida y que esta vida sea perpetua. No 
obstante el Espíritu señala un camino que implica renuncias y 
dejar las cosas de este mundo, para ser capaces de recibir los 
bienes de Dios. Es preciso pues, morir a las cosas y realidades del 
mundo, para poder recibir la vida de Dios. San Agustín explica 
esta vida nueva en el Espíritu y sus exigencias con el texto del 
salmo 33, 14-15:

66  s. 128, 7.
67  s. 16, 1.



30	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Pues ¿quién no quiere la vida? ¿Quién no ama ver días buenos? Escu-
cha, pues, lo que sigue, tú, hombre, quienquiera que seas el que quieres y 
amas eso; escuchad lo que sigue todos los hombres: Reprime -dice- tu lengua 
del mal y tus labios no hablen engaño. Apártate del mal y obra el bien; 
busca la paz y persíguela68. 

Para acoger esta vida nueva de Dios es preciso que el ser 
humano transforme su propio interior y se convierta en un odre 
nuevo (Mc 2, 22), para que pueda acoger el vino nuevo la vida 
nueva, que dona Dios por medio del Espíritu. Quien no se pone 
en este camino de cambio y de disposición interior, no puede 
acoger la vida del Espíritu, pues sigue atado a su vida pasada y a 
la vida del hombre y del mundo. Solo quien se ha dejado renovar 
por la misma acción del Espíritu, puede ser un odre nuevo, y con 
este odre nuevo puede recibir el vino nuevo de la vida de Dios, 
su gracia y su salvación. 

Por ello san Agustín cuando habla de los apóstoles en el día 
de Pentecostés, se fija en el hecho de que fueron calificados de 
estar ebrios. Como el mismo Doctor de Hipona señala, no es que 
estuvieran ebrios de vino, sino del mismo Espíritu Santo que los 
llenaba con su vida:

De forma más plena y perfecta aún, la confirmó el don del Espíritu 
Santo enviado por él, don que llenó a sus discípulos, convertidos ya en odres 
nuevos para poder recibir el vino nuevo, razón por la cual, al hablar distin-
tas lenguas, se los consideró borrachos y cargados de mosto. La voz de los 
oyentes fue un testimonio en favor de la Escritura del Señor, pues él había 
dicho: Nadie echa vino nuevo en odres viejos69.

68  s. 16, 1.
69  s. 272B, 1.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  31

Del mismo modo, quien quiera recibir la vida nueva del 
Espíritu, debe dejar que Dios lo convierta en un odre nuevo. 
Solo así, como indica san Agustín se pueden acoger incluso sus 
propias palabras:

Escuche vuestra santidad con mayor atención cuál es aquel bosquejo 
y cuál su realización en el día de Pentecostés. El precio a pagar por ello 
es la atención; el hablar es fructífero cuando se escucha con atención. Sed 
también vosotros odres nuevos para que podáis recibir, por mi ministerio, 
el vino nuevo70.

5.  Inhabitación vivificadora

a.  Vuestros cuerpos son templos del Espíritu Santo (1 Cor 6, 19; 
1 Cor 3, 16)
San Agustín reflexiona y profundiza en el concepto paulino de 

que los cuerpos de los creyentes son templos de Dios, son templos 
vivos del Espíritu vivificador. En su reflexión, san Agustín se 
apoya en los textos paulinos anteriormente mencionados, aunque 
el texto más repetido, sin una llamativa diferencia, es el de 1 Cor 
6, 1971.

Así pues, san Agustín va a unir a esta idea paulina, un concepto 
y una reflexión propia. Ya que el Espíritu habita desde el día del 
bautismo del creyente “en lo más profundo de la propia interioridad”72, 
esta presencia no solo santifica al creyente, sino que también 
lo vivifica. Cuando san Agustín presenta estas ideas, vuelve de 
nuevo a citar la frase que nos es ya conocida de la concatenación 

70  Idem.
71  Aparece 27 veces en la obra agustiniana. Cf. CAG.
72  conf. 3, 11.



32	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

causal o serie de inclusiones: si el cuerpo vive por el alma, el ama 
vive por Dios, por la presencia del Espíritu.

No obstante este Espíritu vivificador del cuerpo y del 
ser espiritual del hombre no se encuentra localizado en un 
solo lugar, ni en el cerebro, como quieren algunos autores 
contemporáneos73. Por ello, a la pregunta de Dárdano sobre el 
lugar en el que se encuentra el alma, san Agustín le responde que 
como el cuerpo del creyente, del bautizado es templo del Espíritu 
Santo, el mismo Espíritu vivifica todo el cuerpo, y se encuentra 
distribuida y expandida por todo el cuerpo, sin estreches, sino 
con una amplitud y holgura, no de espacios corporales, sino de 
gozos espirituales (latitudinem […] spiritalium gaudiorum). 

El alma establecida en el cuerpo no solo no encuentra apreturas, sino 
que tiene cierta holgura, no de espacios corporales, sino de gozos espirituales, 
cuando se realiza lo que dice el Apóstol, ¿No sabéis que vuestros cuerpos 
son en vosotros templos del Espíritu Santo, que recibisteis de Dios? (1 Cor 
6, 19) Y solo un necio puede decir que el Espíritu Santo no halla lugar en 
nuestro cuerpo, cuando nuestra alma llena el cuerpo entero74.

Por lo tanto, en el pensamiento agustiniano, el Espíritu Santo 
no solo vivifica a su templo, que es el cuerpo del creyente, sino 
que también lo llena de gozos espirituales, su presencia es vida, 
alegría y paz75. 

Y en esta misma línea, en el s. 161 san Agustín se hace una 
interesante pregunta retórica, invitando a sus oyentes a meditar 
sobre la fuente de la verdadera vida, sobre el venero de donde 

73  CF. Eduardo Punset, El alma está en el cerebro, Barcelona, Destino, 2012, 400 pp.
74  ep. 187, 4, 15.
75  Cf. s. 71, 28.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  33

procede la vida del alma que a la vez es la vida del cuerpo o bien 
los invita a considerar si acaso el alma vive por sí misma:

¿Piensas que no existe otra vida por la que vive tu alma? Tu alma es 
cierta vida, gracias a la cual vive tu carne. ¿Piensas que no hay otra vida 
gracias a la cual vive tu misma alma o que, como tu carne tiene una vida -el 
alma por la que vive tu carne- tu misma alma, tiene una vida propia suya?76

 Una vez planteada la cuestión, san Agustín invita a sus oyentes 
a buscar una solución a esta aporía planteada, es preciso conocer 
cuál es el origen de la vida del alma, que a la vez es la que vivifica 
al cuerpo:

Hallemos, pues, cuál es esta vida, no la de tu cuerpo, que es tu alma, 
sino la vida de la vida de tu cuerpo, la vida de tu alma77.

Y la respuesta a esta búsqueda es importante, pues hay muchas 
cosas que dependen de ella, ya que si el ser humano teme por su 
propia naturaleza a la muerte del cuerpo, ¿cuánto más no habrá 
de temer la muerte del principio que anima el mismo cuerpo, que 
es el alma? San Agustín invitaría a pensar sobre la manera en la 
que se puede evitar la muerte de este principio vital esencial que 
el alma, vivificadora del cuerpo y principio vital por excelencia 
del ser humano. Por eso el Obispo de Hipona dice a sus oyentes:

Una vez hallada, pienso que más que esta muerte por la que temes que 
el alma sea arrojada de tu carne, debes temer aquella otra, para que no sea 
arrojada de tu alma la vida de tu alma78. 

76  s. 161, 6.
77  Idem.
78  s. 161, 6.



34	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Y posteriormente lo dice con mayor claridad: la vida del alma 
es Dios, es el Espíritu Santo que inhabita el alma y hace a la vez 
que el cuerpo se convierta en templo de Dios de acuerdo con la 
reflexión paulina (1 Cor 3, 16; 1 Cor 6, 19), a la que san Agustín 
no puede dejar de aludir:

La vida del cuerpo es el alma, y la vida del alma, Dios. El Espíritu 
de Dios habita en el alma y, a través del alma, en el cuerpo, para que 
también nuestros cuerpos sean templos del Espíritu Santo, don que nos 
otorga Dios79.

El Espíritu que vivifica nuestras almas, es también el que 
se derrama en nuestros corazones por el amor, y es el que nos 
hace ser templos de Dios, posesión de Dios. Así san Agustín 
explica que para ser templo de Dios, Dios toma posesión, en 
primer lugar, de las potencias superiores, de lo mejor que hay 
en el hombre, representados por el corazón, la mente y el alma. 
De este modo, cuando Dios ha tomado posesión y vivifica 
estos elementos superiores, puede poseer y vivificar también los 
elementos inferiores, como es el cuerpo. 

(…) lo posee todo quien posee lo principal. En ti es lo principal lo que 
es mejor. Poseyendo Dios lo mejor, es decir, tu corazón, tu mente, tu alma, 
automáticamente, a través de lo superior posee también lo inferior, o sea, 
tu cuerpo80.

De este modo, si el Espíritu de Dios permanece en el alma, 
aunque el cuerpo pueda llegar a morir el alma estará siempre viva, 
vivificada por la acción del Espíritu. Por ello san Agustín citando 

79  Idem.
80  s.161, 6.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  35

un texto del libro Sirácida (30, 24): Miserere animae tuae placens 
Deo, nos recuerda de la importancia de vivir una vida de santidad 
para no privar a nuestra alma de su propio principio vital, que es 
el Espíritu Santo. Este texto del libro del Sirácida, se repite en 
varias ocasiones en la obra agustiniana y en algunas de ellas con 
el mismo sentido que tiene en este s. 16181.

Así pues, como señala el mismo san Agustín, nuestra alma 
puede invitar al cuerpo a cuidarse para evitar que el alma 
abandone al cuerpo, y este se quede sin vida, convertido en un 
cadáver. Lo mismo se debe decir al ser humano, que debe evitar 
el pecado para no darse muerte a sí mismo, siendo compasivo 
consigo mismo, agradando a Dios, viviendo una vida recta, para 
que el alma de su alma y la vida de su vida que es el Espíritu Santo 
no lo abandone:

Si no expiró su vida, es decir, a su Dios, se hallará en aquel a quien no 
alejó de sí, en aquel de quién no se separó. Si, por el contrario, condesciendes 
con la debilidad de tu alma que te dice: «Si te hiere, te abandono», ¿no 
temes a Dios que te dice: «Si pecas, te abandono»?82

Es interesante notar que cuando san Agustín comenta este 
mismo texto del libro Sirácida (Sir 30, 24), señala particularmente 
dos elementos. Uno implícito, que es el que venimos comentando, 
relativo a la vida, y un segundo elemento sumamente llamativo, de 
presentar al creyente teniendo compasión de sí mismo, y haciendo 
la primera limosna con su propia persona, procurando vivir 
bien, para evitar que el alma se quede muerta por los pecados, y 
hambrienta y sedienta de justicia. Por ello san Agustín señala que 
es preciso tener misericordia de la propia alma, y por ello hay que 

81  Cf. ciu. 21, 27; ench. 76; s. Erfurt 2, 2: s. Erfurt 2, 4.
82  s. 161, 6.



36	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

regresar a la conciencia, para que desde ahí el ser humano pueda 
darse cuenta de cómo se encuentra el alma, muy posiblemente 
enferma y muerta, y por tanto necesitada del perdón de Dios y 
de ser vivificada de nuevo por la acción del Espíritu Santo. Así lo 
comenta san Agustín:

Quienquiera que seas, si vives mal, si vives como un infiel, regresa a 
tu conciencia y allí encontrarás a tu alma pidiendo limosna; la encontrarás 
necesitada, pobre, hecha una piltrafa; quizá no la encuentres ni necesitada, 
sino muda a causa de su necesidad83.

De este modo el remedio previsto por san Agustín para 
poderle devolver la vida al alma, es decir para que el Espíritu 
Santo vuelva a habitar en ella, es el del juicio y la caridad. El juicio 
que reconoce el pecado, y la caridad que hace que de nuevo el 
amor de Dios vuelva a estar en el centro de la propia vida y del 
propio corazón:

Da a tu alma una limosna de juicio y caridad. ¿Qué es el juicio? Mira 
y descúbrelo: desagrádate a ti mismo, pronuncia sentencia contra ti. ¿Y qué 
es la caridad? Ama al Señor Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y 
con toda tu mente, y ama a tu prójimo como a ti mismo84.

Y junto con estos dos elementos, san Agustín recomienda 
darle pan al alma, es el pan de creer en Cristo, para purificar el 
alma, y el pan de la eucaristía, que es el mismo Cristo, para que le 
done al alma el Espíritu, y ésta vuelva a la vida:

83  s. 106, 4.
84  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  37

Alimenta tu alma para que no perezca de hambre. Dale pan. Pero 
¿qué pan? (..) Yo soy el pan vivo que he bajado del cielo. ¿No comenzarías 
dando este pan a tu alma, practicando así la limosna con ella? Por tanto, 
si crees, lo primero que debes hacer es alimentar tu alma. Cree en Cristo 
y quedará purificado cuanto hay dentro de ti, y lo que está fuera quedará 
también purificado85.

6.  El pecado contra el Espíritu Santo

En su De sermone Domini in Monte, san Agustín pone de 
manifiesto cuál es según su punto de vista, el pecado contra el 
Espíritu Santo (Mt 12, 31-32), que no sería otro sino oponerse, 
por envida o bien por maldad, a la caridad fraterna, es decir a la 
propia comunidad, una vez que se ha recibido la gracia para poder 
vivir en ella; o bien, oponerse a la misma gracia del Espíritu Santo 
que es la que vivifica al creyente. Por ello, el pecado no puede ser 
perdonado, porque la persona se opone precisamente a la gracia 
que podría actuar en su interior.

De este modo san Agustín nos señala primero que este 
pecado contra el Espíritu Santo, sería producido por la envidia y 
la maldad, por tanto a fin de cuentas sería un fruto que procede 
de la oscura raíz de la soberbia, a quien sigue como una hija, la 
envidia:

Quizás sea este el pecado contra el Espíritu Santo, es decir, a través de 
la maldad y la envidia tentar la caridad fraterna una vez recibida la gracia 
del Espíritu Santo, pecado que, según el Señor, ni se podrá perdonar en este 
mundo ni en el futuro86.

85  s. 161, 4.
86  s. dom. m. 1, 75.



38	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Posteriormente san Agustín afina un poco más su reflexión, 
y nos señala como origen del pecado, solamente la envidia, y su 
actuación negativa es la de combatir la gracia, es decir, la misma 
vida del Espíritu Santo en su interior:

Recibido el Espíritu Santo, si envidian la fraternidad y quisieran com-
batir la gracia que han recibido, no se les perdonará ni en este siglo ni en 
el venidero87.

Por ello, los que comenten este pecado contra el Espíritu Santo, 
ahogan la vida del Espíritu en su interior movidos particularmente 
por la soberbia, con el fruto oscuro de la envida, la malicia y la 
oposición activa a la gracia de Dios, a la vida que procede del 
Espíritu, al mismo amor de Dios que ha sido derramado en 
nuestros corazones por medio de mismo Espíritu Santo. 

Conclusión

En las páginas precedentes hemos visto como el Espíritu 
Santo es para san Agustín, entre otras cosas, el alma del alma 
humana, y la misma vida de la vida del creyente. Hemos hecho 
un breve repaso de los sermones predicados en Pentecostés por 
san Agustín, poniendo de manifiesto en ellos aquellos elementos 
en los que se habla acerca de la vida que proviene del Espíritu. 
Posteriormente nos hemos detenido brevemente en la cuestión 
donatista, para señalar cómo para san Agustín, la vida que se 
recibe del Espíritu debe ser un compromiso de unidad y de paz. 

A continuación hemos presentado algunas consecuencias 
espirituales esenciales que brotan del hecho que el Espíritu Santo 

87  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  39

sea la vida del creyente, según el punto de vista de san Agustín. 
De este modo hemos presentado la necesidad de conversión que 
tiene quien quiere recibir la vida del Espíritu, o bien mantenerla 
eficiente en su propio ser. De este modo hemos señalado que 
la presencia del Espíritu vivificador exige renunciar al espíritu 
del mundo y del hombre viejo, para poder recibir el Espíritu de 
Dios que transforma al creyente en un odre nuevo, que pueda 
recibir el vino nuevo de la vida y la doctrina de Dios. Hemos 
también puesto de manifiesto la necesidad de la humildad para 
poder recibir la vida de parte del Espíritu, pues Dios rechaza a los 
soberbios y concede solo su gracia a los humildes, a aquellos que 
reconocen su pobreza y su completa dependencia de Dios. Y el 
Espíritu Santo es el que debe darle de nuevo unidad y cohesión al 
hombre que está roto, como un vaso, por la lucha interior entre 
la carne y el Espíritu. En esta lucha debe vencer el Espíritu para 
poder vivir la vida de Dios, y el vaso roto debe ser rehecho por la 
fuerza de la vida del mismo Espíritu Santo.

Por otra parte, hemos puesto de manifiesto cómo es 
precisamente el mismo Espíritu el que nos hace anhelar la 
verdadera vida, la vida eterna de Dios, por encima de la vida de 
esta tierra y de las cosas materiales.

Finalmente, nos hemos detenido a considerar los cuerpos de los 
creyentes, como templos inhabitados por la presencia vivificante 
del Espíritu, que no se encuentra en un lugar determinando del 
creyente, de su templo vivo, sino que se expande por todo el ser 
del creyente, con una particular amplitud de gozo espiritual.

Así pues, san Agustín está plenamente convencido de que el 
Espíritu Santo es el vivificador y quien nos hace permanecer en 
la vida verdadera, la vida de Dios.





De la fe a la esperanza mediante la caridad
Aportes paulinos para vivir en esperanza

José María de Miguel González, OSST
Secretariado Trinitario

Salamanca

Resumen: La cultura moderna ha ido desplazando a Dios dejando al 
hombre solo consigo mismo, haciéndole creer que él es el único artífice de sí 
mismo y de su destino. Porque el hombre de nuestro tiempo aparenta vivir 
como si estuviera contento, y por eso monta diversiones y pasatiempos para 
olvidar que no tiene esperanza. Cultivar hoy una espiritualidad de esperanza 
es algo sumamente necesario, quizá sea esta una de las aportaciones 
más importantes del testimonio cristiano; lo ha sido siempre, porque 
es consustancial con la misma fe que profesamos, pero en las actuales 
circunstancias tiene una urgencia especial. El punto de arranque es siempre 
la fe, no una fe intelectualista centrada en conceptos, sino una fe que obra 
por la caridad. Es la fe que abre las puertas de la esperanza y con ella el 
acceso al reino de Dios, término último de la peregrinación por esta tierra.

Palabras clave: Fe, esperanza, espiritualidad, compromiso, jubileo 
paulino, evangelización.

                             	      Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 41-96



42	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

Abstract: Modern culture has been displacing God, leaving man alone 
with himself, making him believe that he is the only creator of  himself  
and his destiny. Because the man of  our time appears to live as if  he were 
content, and that is why he has fun and pastimes, to forget that he has 
no hope. Cultivating a spirituality of  hope today is something extremely 
necessary; perhaps this is one of  the most important contributions of  
Christian testimony; It has always been, because it is consubstantial with 
the same faith that we profess, but in the current circumstances it has a 
special urgency. The starting point is always faith, not an intellectualist faith 
focused on concepts, but a faith that works through charity. It is faith that 
opens the doors of  hope and with it access to the kingdom of  God, the 
ultimate end of  the pilgrimage on this earth.

Keywords: Faith, hope, spirituality, commitment, Pauline jubilee, evan-
gelization.

Introducción

En un tiempo sacudido fuertemente por la incertidumbre del 
futuro, incertidumbre que afecta a los pueblos y a los individuos, 
a las instituciones públicas y privadas, y a la propia Iglesia de 
arriaba abajo, in capite et in membris, poner de relieve la importancia 
de cultivar la esperanza es un trabajo arduo, sumamente necesario. 
Porque “la crisis del presente consiste en que todo lo que podría 
darle sentido y orientación a la vida se está derrumbando. La vida 
ya no se apoya en nada resistente”1. Para un cristiano la piedra 
angular que mantiene firme el edificio de la vida es Jesucristo 

1 Byung-Chul Han, Vida contemplativa. Elogio de la inactividad, Taurus, Madrid 
2023, p. 63, y en la siguiente página afirma: “El corazón humano no puede brindar 
hoy ningún refugio a la perennidad […] Nos apartamos de cualquier forma de ‘para 
siempre’. Abjuramos de las prácticas que toman mucho tiempo, como la fidelidad, 
la responsabilidad, la promesa, la confianza y el compromiso. La vida es gobernada 
por lo provisional, por lo a corto plazo y por lo inconstante”.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 43

(cf. Sal 118/117,22) en quien tenemos puesta nuestra esperanza 
(cf. Col 1,27). Pero como la esperanza arraiga en la fe y sin ella es 
imposible hablar de esperanza teologal2, por eso ante todo hay que 
partir de la fe sometida diariamente a virulentos ataques. Todos 
conocemos a personas que un día fueron creyentes y hoy ya no 
practican o sólo esporádicamente aparecen por la iglesia3. Dentro 
del propio entorno familiar o de amistad habrá también alguno al 
que no le dice nada la religión o que incluso afirme que él o ella no 
creen en Dios. Convivimos con hombres y mujeres no creyentes 
y apenas nos distinguimos unos de otros. Ciertamente, los no 
creyentes parecen tenerlo más claro: han sustituido la fe en Dios 
–los que la han tenido alguna vez– por el buen aprovechamiento 
de los tiempos y espacios de ocio. Se emplea mejor la mañana del 
domingo con chándal y deportivos, disfrutando de un paseo por 
el campo, o descansando de la larga noche del viernes y sábado, 
que reuniéndose en una iglesia para la misa dominical. De tal 
manera parecen más atractivas las actividades no religiosas que 

2 Según Benedicto XVI en su encíclica Spe salvi sobre la esperanza cristiana 
[30/11/2007], «‘esperanza’ es una palabra central de la fe bíblica, hasta el punto de 
que en muchos pasajes las palabras ‘fe’ y ‘esperanza’ parecen intercambiables. Así, 
la Carta a los hebreos une estrechamente la ‘plenitud de la fe’ (10,22) con la ‘firme 
confesión de la esperanza’ (10,23). También cuando la Primera Carta de Pedro exhorta 
a los cristianos a estar siempre prontos para dar una respuesta sobre el  logos –el 
sentido y la razón– de su esperanza (cf. 3,15), ‘esperanza’ equivale a ‘fe’. El haber 
recibido como don una esperanza fiable fue determinante para la conciencia de los 
primeros cristianos, como se pone de manifiesto también cuando la existencia cris-
tiana se compara con la vida anterior a la fe o con la situación de los seguidores de 
otras religiones. Pablo recuerda a los Efesios cómo antes de su encuentro con Cristo 
no tenían en el mundo «ni esperanza ni Dios» (Ef  2,12)» (n. 2).

3  Recientemente un autor refiriéndose a Italia habla de “il crollo della pratica 
religiosa e il vero e proprio vuoto o salto nella trasmissione della fede, peraltro ben 
anteriore al 1989. Non è un mistero che per la stragrande maggioranza dei giovani 
le chiese siano dei non luoghi […] Esse sono luoghi strani, nei quali si fa non si 
sa bene che cosa” (O. De Bertolis, “La solitudine dei giovani”, La Civiltà Cattolica, 
2024 I, 522).



44	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

las prácticas religiosas tienen cada vez menos partidarios, o sea, 
menos asistentes. Hay una crisis de fe que afecta a mayores, a 
adultos, a jóvenes, a adolescentes y a niños. En todas las edades 
hay gente que tiene dificultades para creer, para mantener el tipo 
religioso4.

¿Por qué la fe hace hoy crisis? El Papa Benedicto hablaba 
“de una profunda crisis de fe que afecta a muchas personas 
[…] La fe está sometida más que en el pasado a una serie de 
interrogantes que provienen de un cambio de mentalidad que, 
sobre todo hoy, reduce el ámbito de las certezas racionales al 
de los logros científicos y tecnológicos”5. Hay muchos motivos, 
pero uno importante, y casi resumen de todos los demás, es 
el motivo cultural: hablando de manera general, la cultura que se 
viene implantando desde hace muchos años de la escuela a la 
universidad, y se transmite por los medios de comunicación, 
es radicalmente agnóstica, lo que conduce al indiferentismo 
religioso, actitud más negativa respecto de Dios que el propio 
ateísmo6. La cultura, en una gran parte de sus representantes más 

4  En España, según el CIS [Centro de Investigaciones Sociológicas] el porcen-
taje de personas que se definen como católicas ha bajado desde el 90,5% en mayo 
de 1978 hasta el 55,4% en octubre de 2021, la cifra más baja de la historia. En 
cambio,  el número de personas que se declaran no creyentes  (ateos, agnósticos, 
indiferentes, etc.) se ha multiplicado por cinco: de un 7,6% a un 39,9% (Fichero 
Integrado de Datos del CIS).

5 Carta apostólica en forma de motu proprio Porta fidei del Sumo Pontífice 
Benedicto XVI con la que se convoca el Año de la fe (11/10/2011), nn. 2 y 12. 
Recientemente, la revista Salesianum (86/ 2024/ 1) dedica este número a modo de 
homenaje a Joseph Ratzinger – Benedetto XVI bajo el título “La luce amabile della 
fede”, y en él hay un trabajo que viene muy al caso de Massimo Epis, “La fede 
cristiana e la sfida delle culture” (106-126), especialmente el apartado “La cultura 
contemporanea. L’insidia del relativismo” (117-123).

6  “Abbiamo creato un mondo non ateo, ma, descrittivamente parlando, ‘senza 
Dio’ (gottlos), come di fatto egli non abita, in genere, nella letteratura, nel cinema, nei 
giornali, nella televisione, nelle canzoni o nei social, rappresentazioni del mondo che 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 45

influyentes, no quiere saber nada de Dios, o bien porque –dicen– 
de él no podemos conocer nada (a-gnosticismo) o porque es un 
estorbo, un impedimento para avanzar en conquistas sociales y 
científicas de todo tipo. Si se presenta una imagen de Dios tan 
oscura, tan negativa, tan obstructora de la libertad, si se da una 
explicación de todo, desde el universo hasta el hombre, en la que 
Dios no entra para nada, porque todo tiene su explicación en 
una serie de combinaciones de átomos y moléculas, entonces las 
posibilidades de la fe se reducen, puesto que, si la ciencia lo explica 
todo sin Dios, Dios sobra7. Y así es: va creciendo la sospecha de 
que Dios no existe, que es un engaño de los curas para mantener 
abierto el negocio de la Iglesia. Pero hay más: la crisis de fe tiene 
mucho que ver con una presentación sistemáticamente negativa, 
y muchas veces odiosa, de la Iglesia. No sólo se airean escándalos 
que tienen por protagonistas a algunos sacerdotes u obispos, 
sino que se presentan muchas de las intervenciones del Papa, de 
los Obispos, de la Conferencia Episcopal como en oposición y 
conflicto con las demandas de la sociedad. Es la imagen de una 
Iglesia del permanente no: no al aborto, no al divorcio, no a la 
manipulación de los embriones, no a las parejas de hecho, no al 
matrimonio entre homosexuales8 etc. Naturalmente, no se dice 

riflettono appunto la vita di ognuno, cioè come noi ci percepiamo e orientiamo la 
notra esistenza” (O. De Bertolis, “La solitudine dei giovani”, p. 522s). 

7  Contra esta ideologización atea de la ciencia, cf. M.-Y. Bolloré –D. Bonnassies, 
Dios. La ciencia. Las pruebas. El albor de una revolución, Ed. Funambulista, Las Ro-
zas (Madrid) 2023, después de recorrer las pruebas de la existencia de un Creador, 
pruebas de orden físico, químico, matemático, cosmológico, biológico, filosófico… 
termina con el capítulo 23: “El materialismo: una creencia irracional” (503-506).

8  Dicasterio para la Doctrina de la fe, Declaración Dignitas infinita sobre la dig-
nidad humana [2/04/2024], donde denuncia Algunas violaciones graves de la dignidad 
humana: El drama de la pobreza. La guerra. El trabajo de los emigrantes. La trata de personas. 
Los abusos sexuales. Las violencias contra las mujeres. El aborto. La maternidad subrogada. La 
eutanasia y el suicidio asistido. El descarte de las personas discapacitadas. La teoría de género. El 
cambio de sexo. La violencia digital.



46	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

nunca una palabra de las razones de la Iglesia para no dar el visto 
bueno y aceptar todo lo que la sociedad materialista demanda en 
forma de nuevos derechos. Lo cierto es que muchos mensajes que 
se emiten por televisión, por la radio o por la prensa predisponen 
a la gente contra la Iglesia, lo cual lleva consigo inevitablemente 
el distanciamiento y desafecto de una parte de la sociedad por 
causa de la mala imagen que de ella algunos poderosos medios 
de comunicación se esfuerzan en pintar un día sí y otro también.

Dentro de este ambiente cultural impregnado de agnosticismo 
combativo, los canales de desevangelización son muy poderosos 
y eficaces: hoy es una película que se ensaña con la religión 
cristiana; mañana es un reportaje de televisión que ridiculiza 
a la Iglesia en la persona de sus dirigentes o en sus ritos; otro 
día una revista o un periódico saca a relucir un escándalo de 
algún clérigo; todos los días y a todas la horas las canciones que 
escuchan y aprenden los jóvenes poco o nada tienen que ver con 
el evangelio, o son claramente opuestas a lo que Jesús nos enseñó. 
El que está influido por todas estas fuentes de cultura y bebe de 
ellas es difícil que pueda compatibilizar tales mensajes con el de 
la fe. ¿Cómo afrontar hoy este reto en la transmisión de la fe a las 
nuevas generaciones? Ahí aparece la misión de la familia, porque 
“sin la implicación familiar, cualquier intervención educativa y/o 
pastoral será probablemente un fracaso […] La parroquia o el 
colegio o el centro de pastoral difícilmente sustituirán la labor de 
los padres” en la transmisión de la fe9. Pero no habrá transmisión 
de la fe en el seno de la familia si en la familia no se vive la fe, algo 
que cualquier profesor de religión, cualquier catequista, cualquier 

9  P. Guerrero S.J., “Vivencia de la fe en lo cotidiano: Familia y transmisión de 
la fe”, Sal Terrae 112 (2024) 407, donde plantea los retos y apunta sugerencias para 
realizar esta labor en el ámbito de la familia.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 47

sacerdote puede comprobar en la preparación de los sacramentos 
de la Primera Comunión, de la Confirmación, y del Matrimonio.

En este desértico contexto espiritual, ¿qué aporta la escuela 
católica o cómo lo afronta? Durante muchas décadas una parte 
importante de la educación en España ha estado en manos, y 
todavía lo está, de congregaciones, institutos o asociaciones de 
inspiración católica. ¿Qué valores cristianos se han transmitido 
y se transmiten, junto con la excelencia educativa, que hayan 
convencido a los alumnos, por lo menos a una parte de ellos, 
a enfocar la vida de otra manera a la común y corriente? ¿Hay 
que echar toda la culpa del fracaso en conocimientos y prácticas 
religiosas a las influencias perniciosas que llegan de fuera? A 
veces se echa de menos alguna autocrítica10, que sería el principio 
de la rectificación del rumbo seguido hasta ahora en la misión 
evangelizadora de la escuela cristiana, claro que para cumplir tal 
misión los profesores han de ser ellos mismos evangelizados. Y 
en esas estamos, o sea, en “la quiebra en la transmisión de la fe”11.

La crisis de fe es, pues, honda y extensa: no podemos mirar 
para otro lado, pensando que todavía muchos se bautizan, 
algunos (cada vez menos) se casan por la Iglesia, hacen la primera 
comunión, solicitan la clase de religión, y muchos están integrados 
en cofradías y procesiones. Pero la cosa no es así de sencilla. El 

10  Una autocrítica que no se refiere sólo a la forma de actuar de las instituciones 
educativas, sino a la misma manera de ejercer la misión de evangelizar, santificar 
y gobernar al pueblo de Dios. Cf. T. Halík, La tarde del cristianismo. Valor para la 
transformación, Herder, Barcelona 2023: “No sólo deberíamos investigar por qué 
la gente abandona la Iglesia, sino que deberíamos preguntarnos de dónde sacan la 
fuerza y la paciencia los que todavía permanecen” (p. 139).

11  Título del número de mayo de 2024 de la revista Sal Terrae que trata amplia-
mente de este asunto desde distintos puntos de vista, por ejemplo, en el ámbito de 
la familia al que hemos aludido en la nota 9, y en el ámbito de la educación: “La 
misión de transmitir la fe en los colegios del siglo XXI”, a cargo de Álvaro Lobo 
Arranz S.J., 421-435.



48	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

influjo de una cultura irreligiosa, difundida por los medios de 
comunicación, está calando profundamente en el modo de pensar 
y de comportarse de mucha gente, pues la cultura moldea a la 
persona humana y a la comunidad donde uno vive12.Y, en efecto, 
es un hecho indiscutible que lo que moldea a la mayoría de las 
personas –independientemente de que sean creyentes o no– es 
la confluencia de toda una serie de mensajes implícitos recibidos 
de su contexto social, que tienen un influjo decisivo sobre el 
horizonte de sus esperanzas. El contenido de tales mensajes que 
va configurando la mentalidad de las nuevas generaciones, en 
gran parte, no tiene nada que ver con el Evangelio. La cultura en 
la que estamos inmersos y de la que formamos parte, nos está 
haciendo insensibles a la problemática de Dios y de la religión. Si 
no estamos atentos, si no reaccionamos críticamente, la cultura 
dominante puede secar, o las está secando ya, las fuentes de la 
fe13.

12  “La cultura tiene su origen en la comunidad. Transmite valores simbólicos 
que fundan una comunidad. Cuanto más se convierte la cultura en mercancía, tanto 
más se aleja de su origen. La comercialización y mercantilización total de la cultura 
ha tenido por efecto la destrucción de la comunidad […] La comunidad como mer-
cancía es el fin de la comunidad” (Byung-Chul Han, No-cosas. Quiebras del mundo 
de hoy, Taurus, Madrid 2021, p. 31).

13  “La crisis actual de la religión no puede atribuirse simplemente al hecho de 
que hayamos perdido toda fe en Dios […] En un plano más profundo, esta crisis 
apunta a que estamos perdiendo cada vez más la capacidad contemplativa […] La 
religión presupone una atención particular […] Hoy el alma ya no ora más. Hoy 
el alma se produce. Debido a su hiperactividad se le puede atribuir la responsabilidad 
por la pérdida de la experiencia religiosa. La crisis de la religión es una crisis de la 
atención. La vida activa, con su páthos de la acción, impide el acceso a la religión. 
La acción no forma parte de la experiencia religiosa […] El verbo para la religión 
es ‘escuchar’, mientras que ‘actuar’ es el verbo para la historia […] En la era de las 
permanentes autoproducción y autoescenificación narcisistas, la religión pierde su 
fundamento […] La autoproducción es más dañina que el ateísmo para la religión” 
(Byung-Chul Han, Vida contemplativa. Elogio de la inactividad, Taurus, Madrid 2023, 
pp. 107-109).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 49

El Papa Francisco desde su primera Exhortación apostólica 
Evangelii Gaudium (24/11/2013), hace ya más de diez años, pone 
en guardia sobre algunos desafíos culturales (cf. nn. 61-67): 

“En la cultura predominante, el primer lugar está ocupado 
por lo exterior, lo inmediato, lo visible, lo rápido, lo superficial, 
lo provisorio […] El proceso de secularización tiende a reducir 
la fe y la Iglesia al ámbito de lo privado y de lo íntimo. Además, 
al negar toda trascendencia, ha producido una creciente defor-
mación ética, un debilitamiento del sentido del pecado personal 
y social y un progresivo aumento del relativismo”. 

1.  La fe, luz en la oscuridad14

Cuenta el libro de los Hechos de los Apóstoles que cuando 
Pablo y Bernabé volvieron a Antioquía después de su primer 
viaje misional, “reunieron a la comunidad y se pusieron a contar 

14 “La luz de la fe: la tradición de la Iglesia ha indicado con esta expresión 
el gran don traído por Jesucristo, que en el Evangelio de san Juan se presenta 
con estas palabras: «Yo he venido al mundo como luz, y así, el que cree en mí 
no quedará en tinieblas» (Jn 12,46). También san Pablo se expresa en los mismos 
términos: «Pues el Dios que dijo: “Brille la luz del seno de las tinieblas”, ha brillado 
en nuestros corazones» (2 Co 4,6). En el mundo pagano, hambriento de luz, se había 
desarrollado el culto al Sol, al Sol invictus, invocado a su salida. Pero, aunque renacía 
cada día, resultaba claro que no podía irradiar su luz sobre toda la existencia del 
hombre. Pues el sol no ilumina toda la realidad; sus rayos no pueden llegar hasta 
las sombras de la muerte, allí donde los ojos humanos se cierran a su luz. «No se ve 
que nadie estuviera dispuesto a morir por su fe en el sol», decía san Justino mártir. 
Conscientes del vasto horizonte que la fe les abría, los cristianos llamaron a Cristo 
el verdadero sol, cuyos rayos dan la vida. Quien cree ve; ve con una luz que ilumina 
todo el trayecto del camino, porque llega a nosotros desde Cristo resucitado, estrella 
de la mañana que no conoce ocaso” (Así comienza el Papa Francisco su primera 
Carta encíclica Lumen fidei sobre la fe, 29/06/2013).



50	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

todo cuanto Dios había hecho juntamente con ellos y cómo había 
abierto a los gentiles la puerta de la fe” (14,27)15.

Un año antes de su renuncia al pontificado, el Papa Benedicto 
XVI convocó un Año de la fe, conmemorativo del quincuagésimo 
aniversario de la inauguración del Concilio Vaticano II, y lo 
hizo por medio de una Carta apostólica titulada “Porta fidei” que 
empieza con estas palabras:

“La puerta de la fe (cf. Hch 14,27), que introduce en la vida 
de comunión con Dios y permite la entrada en su Iglesia, está 
siempre abierta para nosotros. Se cruza ese umbral cuando la 
Palabra de Dios se anuncia y el corazón se deja plasmar por la 
gracia que transforma. Atravesar esa puerta supone emprender 
un camino que dura toda la vida”, pues va del bautismo a la 
entrega de nuestra alma en manos de Dios.

¿Qué entendemos por fe? El viejo catecismo, siguiendo a 
San Agustín, definía la fe como un creer lo que no vimos16. 
Evidentemente, por la fe creemos en Dios al que nadie ha visto 
jamás, y creemos en Jesucristo, al que no hemos podido ver 
porque vivió hace dos mil años, también creemos en la vida eterna 
que no hemos visto. La Carta a los hebreos nos propone una 

15  Según Tomás Halík, en el libro citado en la nota 10: “La fe cristiana ya no 
dirige hacia el ateísmo combativo una dura persecución que moviliza y estimula a 
los creyentes, ni siquiera persigue un peligro mucho mayor: la indiferencia […] Lo 
que es la antesala y la entrada de la fe: valor para confiar. ‘Remad mar adentro y echad 
vuestras redes para la pesca’, decía su primer sermón […] La fe en Cristo es el camino 
de la confianza y el coraje, el amor y la fidelidad. Es un movimiento hacia el futuro 
que Cristo ha abierto y la que nos invita” (pp. 17.20).

16  Según san Agustín: “Fe es creer aquellas cosas que todavía no ves y cuya 
recompensa será llegar a la visión de lo que has creído” (Serm 43,1, San Agustín, 
Nos hiciste, Señor, para ti. Kempis agustiniano. Selección de textos realizada por A. 
Tonna-Barthet, O.S.A., BAC, Madrid 1991, p. 142).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 51

especie de definición teológica de la fe que luego la ejemplifica 
con los testigos que enumera a partir de Abel hasta Samuel y los 
profetas: “La fe es garantía de lo que se espera; la prueba de lo que no se 
ve” (11,1)17. Así pues, la fe tiene que ver con alguien y algo que no 
hemos visto, porque si lo viéramos ya no sería fe sino evidencia. 
Pero no es suficiente con esta definición para entender lo que es 
la fe. Porque también en el ámbito de las relaciones personales 
y del conocimiento no vemos muchas cosas y, sin embargo, las 
creemos: ¿quién ve lo que pasa por la mente del que nos mira o 
habla con nosotros?, ¿quién ha visto las galaxias lejanas?18 No las 
hemos visto, pero sabemos que existen porque nos fiamos de las 
pruebas que aportan los científicos, aunque nosotros no seamos 
capaces de interpretarlas ni de entenderlas. Y aquí aparece un 
rasgo característico de la fe: la confianza. Estamos hablando 
de la fe en Dios, al que no vemos, pero nos fiamos de él. Sin 
confianza en Dios que no quiere ni puede engañarnos, no hay 
fe. Confiamos en los que han sido sus testigos y han recibido su 
palabra. Confiamos sobre todo en su Hijo que nos ha hablado, 
nos ha revelado el misterio de Dios y de su buena voluntad para 
con nosotros. Como confía uno en su amigo y por eso puede 
haber amistad, porque hay confianza, de modo semejante hay 

17  Cf. Benedicto XVI explica el significado de este versículo en su encíclica Spe 
salvi [30/11/2007]: “La fe no es solamente un tender de la persona hacia lo que ha 
de venir, y que está todavía totalmente ausente; la fe nos da algo. Nos da ya ahora 
algo de la realidad esperada, y esta realidad presente constituye para nosotros una 
«prueba» de lo que aún no se ve. Ésta atrae al futuro dentro del presente, de modo 
que el futuro ya no es el puro «todavía-no». El hecho de que este futuro exista cam-
bia el presente; el presente está marcado por la realidad futura, y así las realidades 
futuras repercuten en las presentes y las presentes en las futuras” (n. 7).

18  Número de estrellas en nuestra galaxia llamada Vía Láctea: 1011; número de 
galaxias en el universo: 1012; y otras magnitudes increíblemente grandes y pequeñas 
de orden físico y biológico, en M.-Y. Bolloré – D. Bonnassies, Dios. La ciencia. Las 
pruebas, pp. 521-529.



52	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

fe porque confiamos en Dios, en su palabra salvadora, en sus 
acciones salvíficas. La fe es, ante todo, una relación personal, 
una acogida, una aceptación de la persona de Jesucristo. La fe 
no es sólo cosa de misterios, de dogmas, de doctrinas; es, sobre 
todo, una aceptación del Señor, porque es digno de fe, digno 
de fiar, porque no busca su interés sino sólo y en exclusiva el 
nuestro, nuestra salvación. La fe “no consiste en el asentimiento 
meramente intelectual a unas proposiciones, sino en una entrega 
vital y personal que compromete a todo el hombre con Cristo, 
en todas sus relaciones con Dios, con los demás hombres y con 
el mundo”19.

Pero quizás la nota más importante de la fe se llama 
obediencia20. Creer en Dios es obedecerle, una obediencia que no 
es sometimiento y opresión. Si Dios exige obediencia no es para 
imponerse él sobre nosotros, sino para que nosotros lleguemos 
a ser realmente nosotros, para que alcancemos la meta para la 
que hemos sido creados: para vivir en la libertad de los hijos de 
Dios. En Abrahán aparece con gran fuerza esta dimensión de la 
fe: Abrahán cree en Dios obedeciéndole, su fe es la obediencia 
puesta a prueba en el sacrificio de su hijo Isaac21. Pero la fe como 
obediencia aparece sobre todo en la Virgen María no sólo en el 

19 J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo. Síntesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid 
1975, p. 170.

20 “Obediencia de la fe es una expresión acuñada por Pablo, en la cual la fe se entiende 
de modo abarcante como obediencia […] Pablo habla de la fe, que consiste en la obe-
diencia y que se atestigua como obediencia frente al evangelio” (G. Eichholz, El Evangelio 
de Pablo. Esbozo de la teología paulina, Sígueme, Salamanca 1977, p. 328). 

21  “Por la fe, Abrahán, sometido a la prueba, ofreció a Isaac como ofrenda, y, el que 
había recibido las promesas, ofrecía a su único hijo, respecto del cual se le había dicho: 
Por Isaac tendrás descendencia. Pensaba que poderoso era Dios aun para resucitarlo de 
entre los muertos. Por eso lo recobró como símbolo” (Heb 11,17-19). Y comenta la nota 
de la BJer: “Isaac es figura de la resurrección universal y también, según una tradición 
exegética constante, de la pasión y de la resurrección de Cristo”.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 53

misterio de la Encarnación, cuando se somete por entero a la 
voluntad de Dios que pedía su consentimiento: “Hágase en mí, 
según tu palabra”. La fe de María se hace total obediencia cuando 
en la Cruz ve morir a su único Hijo, a aquel de quien le había 
dicho el ángel: “será grande, se le llamará Hijo del Altísimo y el Señor 
Dios le dará el trono de David, su padre; reinará sobre la casa de Jacob por 
los siglos y su reino no tendrá fin”(Lc 1,32s). Si en la Encarnación no 
comprendió, pero obedeció, en el Calvario se hizo noche oscura 
por completo y, sin embargo, ella se mantuvo en pie junto a la 
Cruz de su Hijo. Sin obediencia no hay fe verdadera, porque 
decir que uno cree en Dios y vivir como si no existiera, es el más 
rotundo desmentido de esa presunta fe. “Sólo la práctica de la 
fe, que incluye la vida espiritual interna del creyente y su vida en 
sociedad, puede responder a en qué Dios cree […] Por ello, solo 
la vida práctica de una persona puede ser la clave que nos permita 
conocer en lo que realmente cree y sobre qué construye su vida 
más allá de lo que digan sus palabras”22.

En resumen: la fe se refiere al misterio de Dios que nos 
sobrepasa por completo, misterio absolutamente trascendente, 
por tanto, la fe no es evidencia, algo que podamos ver o comprobar 
con los instrumentos de la ciencia o de la técnica23; la fe no es 
visión inmediata de Dios, pero es un conocimiento verdadero 
de Dios, aunque en la oscuridad de los símbolos que nos hablan 
y remiten a él, el principal de los cuales es el sacramento de la 
Eucaristía. Que por eso mismo la fe requiere fiarnos, confiar en 

22  T. Halík, La tarde del cristianismo, p. 22.
23  Cf. R. Woodrow Wilson, Premio Nóbel de Física 1978, en el Prólogo al libro 

Dios. La ciencia. Las pruebas, afirma: “Este libro explora la idea de un espíritu o de 
un Dios creador -idea que se encuentra en muchas religiones- en relación con los 
conocimientos científicos actuales. Ciertamente […] no puedo pensar en una teoría 
científica del origen del Universo que coincida mejor con las descripciones del libro 
del Génesis que el Big Bang” (p. 11s).



54	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

la verdad y buena voluntad de Dios para con nosotros. La fe es un 
acto de confianza en aquel que nos ama. Y en la medida en que la 
fe es más auténtica se expresará más claramente como obediencia 
a la voluntad de Dios, que es siempre nuestra salvación24. La fe, 
pues, exige obediencia y coherencia. Porque “¿de qué le sirve a uno 
decir que tiene fe, si no tiene obras? ¿Podrá acaso salvarlo esa fe” (Sant 
2,14)? Las obras buenas son las que autentifican la fe25, o sea, la 
obediencia a los mandamientos de Dios nos hace verdaderos, no 
mentirosos (cf. 1Jn 2,4). Por eso el Papa Benedicto, al final de su 
carta apostólica, afirma que “lo que más necesita el mundo hoy es 
el testimonio creíble de los que son capaces de abrir el corazón y 
la mente de muchos al deseo de Dios y de la vida verdadera, ésa 
que no tiene fin”(n. 15). 

2.  “La fe se fortalece dándola”

Así se expresaba San Juan Pablo II en el principal documento 
misionero que publicó a lo largo de su dilatado pontificado, la 
encíclica “Redemptoris missio”26, conmemorativa de los veinticinco 
años del decreto “Ad gentes”, sobre la actividad misionera de la 
Iglesia, del Concilio Vaticano II. Pero ¿de qué fe se trata? Sin 

24  “La fe es la aceptación de la acción salvadora de Dios que el evangelio procla-
ma, aceptación llevada a cabo en una confianza obediente y una obediencia confia-
da (Rom 1,5; 6,16; 2 Cor 10,5, entre otros) (G. Bornkamm, Pablo de Tarso, Sígueme, 
Salamanca 1979, p. 194).

25 La carta de Santiago “pone de manifiesto claramente que no sólo la fe, sino 
la fe y las obras son las que nos hacen justos por parte de Dios” (G. Bornkamm, 
Pablo de Tarso, p. 195).

26 “La misión renueva la Iglesia, refuerza la fe y la identidad cristiana, da nuevo 
entusiasmo y nuevas motivaciones. ¡La fe se fortalece dándola!” (n. 2). La referencia 
a Cristo como Redentor aparece en tres encíclicas: Redemptor hominis (4/03/1979); 
Redemptoris mater (25/03/1987); Redemptoris misio (7/12/1990), y en la Exhortación 
apostólica Redemptoris custos (15/08/1989).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 55

duda de aquella que está fundada en el Evangelio, la fe que tiene 
por objeto a Dios y su plan de salvación sobre los hombres. Para 
describir el contenido concreto de esta fe, Jesús se sirvió de un 
texto del profeta Isaías [61,1-2]: “El Espíritu del Señor está sobre 
mí, porque me ha ungido para anunciar a los pobres la Buena Noticia, 
me ha enviado a proclamar la liberación a los cautivos y la vista a los 
ciegos, para dar la libertad a los oprimidos y proclamar un año de gracia 
del Señor” (Lc 4,18-19). Este es el programa que Jesús anunció al 
comienzo de su misión en Nazaret, “donde se había criado”, y de 
tal manera lo hizo suyo que, ante el asombro de sus paisanos, 
dijo: “Esta Escritura que acabáis de oír se ha cumplido hoy” (4,21). 
Más tarde, a los enviados del Bautista que le preguntaron de su 
parte si era él el que tenía que venir, les respondió: “Id y contad a 
Juan lo que habéis visto y oído: los ciegos ven, los cojos andan, los leprosos 
quedan limpios, los sordos oyen, los muertos resucitan, se anuncia a los 
pobres la Buena Noticia” (Lc 7,22; cf. Is 35,5-6). Jesús fue enviado 
por el Padre para llevar a cabo la salvación de los hombres, una 
salvación que abarca al hombre entero, en su dimensión corporal 
y espiritual. Esta misma misión es la que el Señor confió a sus 
discípulos nada más resucitar de entre los muertos: “Como el Padre 
me ha enviado, así también os envío yo”, a realizar su misma obra de 
salvación, sostenidos por el mismo Espíritu que animó toda la 
vida y actividad de Jesús: “Recibid el Espíritu Santo” (Jn 20,21-22). Y, 
desde entonces, el Espíritu Santo es el protagonista de la misión 
que el Señor confió a su Iglesia, o como dice San Juan Pablo II 
en la encíclica Redemptoris missio, “el Espíritu Santo es en verdad 
el protagonista de toda la misión eclesial; su obra resplandece de 
modo eminente en la misión ad gentes” (n. 21), y que no es otra 
que “llevar a todos el anuncio del Evangelio. Este es el servicio 
más valioso que la Iglesia puede prestar a la humanidad y a toda 
persona que busca las razones profundas para vivir en plenitud 
su existencia”. Este servicio redunda además en provecho propio 



56	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

porque “el incesante anuncio del Evangelio vivifica también a la 
Iglesia, su fervor, su espíritu apostólico”27. 

Ahora bien, si es verdad que la fe se fortalece dándola, 
comunicándola a los demás hasta alcanzar a todos los pueblos de 
la tierra, si el ser y la identidad de la Iglesia, de cada uno de los 
cristianos, se afianza al proclamar el Evangelio, ¿a qué se debe la 
debilidad de la fe que se percibe en amplios estratos del Pueblo 
de Dios sino a la falta de compromiso misionero? A muchos 
bautizados les cuesta dar testimonio público de su fe y mucho 
más anunciar a otros la fe que da sentido a sus vidas; cada vez 
son más los que guardan para sí la fe y la viven para sus adentros 
como un asunto privado, a lo más familiar. Pero la fe no se 
defiende encerrándola en las cuatro paredes del hogar o de la 
iglesia, más bien eso da a entender una cierta inseguridad, una 
clara debilidad que no arriesga la confrontación para no verse 
puesta en peligro. Pero si uno considera que la fe es el don más 
grande que Dios nos ha regalado, que llena de alegría la vida en 
este mundo y nos abre a la plenitud de la vida futura, entonces 
no tendríamos miedo de comunicar a los demás, empezando por 
los más cercanos, el gozo de la presencia de Dios que recibimos 
con la fe. Esta “audacia” apostólica fortalece la fe para dar la cara 
por Cristo incluso hasta el martirio. Por eso es tan importante 
no privatizar la fe sino manifestarla con palabras y obras, como 
Jesús: anunciaba la Buena Noticia de la bondad de Dios Padre 
para con todos, especialmente para con los pobres y pecadores, 
y multiplicaba el pan, curaba a los enfermos y abrazaba a los 
pecadores, porque el Espíritu del Señor estaba sobre él, como 
está hoy en el corazón de la Iglesia para continuar su misma obra 
a favor de todos los hombres. En realidad, esta es la misión que 
Jesús dejó a la Iglesia antes de ascender al cielo: “Id por todo el 

27  Benedicto XVI, Mensaje para la Jornada Mundial de las Misiones, 2011. 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 57

mundo y proclamad la Buena Nueva a toda la creación” (Mc 16,15). 
En el cumplimiento de esta misión está implicada toda la Iglesia, 
todos sus miembros, cada uno según el carisma que haya recibido, 
pero ninguno queda excluido. Como la vocación misionera 
constituye la razón de ser de la Iglesia no puede reservarse para 
algunos y para algunas ocasiones. Según el Papa Benedicto en 
el último Mensaje [antes de su renuncia al ministerio petrino 
el 11/02/2013] para la Jornada Mundial de las Misiones, los 
Padres conciliares“contribuyeron significativamente a reafirmar 
la necesidad y la urgencia de la evangelización ad gentes, y de esta 
manera llevar al centro de la eclesiología la naturaleza misionera 
de la Iglesia. Hoy esta visión no ha disminuido, sino que, por 
el contrario, ha experimentado una fructífera reflexión teológica 
y pastoral, a la vez que vuelve con renovada urgencia, ya que 
ha aumentado enormemente el número de aquellos que aún no 
conocen a Cristo, necesitamos por tanto retomar el mismo fervor 
apostólico de las primeras comunidades cristianas que, pequeñas 
e indefensas, fueron capaces de difundir el Evangelio en todo el 
mundo entonces conocido mediante su anuncio y testimonio”28.

En el programa que Jesús anunció en Nazaret y en la 
respuesta que más tarde dio a los enviados del Bautista, destaca 
como contenido del Evangelio la atención concreta a los más 
necesitados: pobres, enfermos, marginados. Como él traspasó a 
su Iglesia la misión que él había recibido del Padre y llevado a 
cabo bajo la acción del Espíritu Santo, ésta no puede descuidar 
en el anuncio del Evangelio el servicio a los que sufren, como 
recordaba el Papa Francisco en su Exhortación apostólica 
Evangelii Gaudium: 

28  Benedicto XVI, Mensaje para la Jornada Mundial de las Misiones de 2012. 



58	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

“Hacer oídos sordos a este clamor [de los pobres], cuando no-
sotros somos los instrumentos de Dios para escuchar al pobre, 
nos sitúa fuera de la voluntad del Padre y de su proyecto, porque 
ese pobre ‘clamaría al Señor contra ti y tú te cargarías con un 
pecado’ (Dt 15,9) […] Para la Iglesia la opción por los pobres 
es una categoría teológica antes que cultural, sociológica, po-
lítica o filosófica […] Estamos llamados a descubrir a Cristo 
en ellos, a prestarles nuestra voz en sus causas, pero también 
a ser sus amigos, a escucharlos, a interpretarlos y a recoger la 
misteriosa sabiduría que Dios quiere comunicarnos a través de 
ellos […] Quiero expresar con dolor que la peor discriminación 
que sufren los pobres es la falta de atención espiritual […] La 
opción preferencial por los pobres debe traducirse principal-
mente en una atención religiosa privilegiada y prioritaria” (nn. 
187.198.200).

Así es como la fe se fortalece, saliendo al encuentro de los que 
sufren en el cuerpo o en el alma, como Jesús de parte del Padre 
bajo la fuerza del Espíritu.

3.  Lenguajes para una renovada evangelización

En la homilía que el 28 de junio de 2010 pronunció Benedicto 
XVI durante la celebración de las Primeras Vísperas de los Santos 
Apóstoles Pedro y Pablo, anunció su decisión de “crear un nuevo 
organismo, en la forma de Consejo Pontificio, con la tarea principal 
de promover una renovada evangelización en los países donde 
ya resonó el primer anuncio de la fe y están presentes Iglesias 
de antigua fundación, pero que están viviendo una progresiva 
secularización de la sociedad y una especie de eclipse del sentido de 
Dios”. Estando así las cosas en la mayor parte de los países de 
vieja tradición cristiana, ¿qué lenguajes tendríamos que proponer 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 59

o potenciar para que la buena noticia del Evangelio vuelva a 
resonar entre nosotros? Sin olvidar otros, a mí me parece que 
habría que cuidar sobre todo tres tipos de lenguajes: el de la 
palabra, el de los signos y el de la vida. Ahora bien, para que estos 
tres lenguajes tengan algún éxito deben ir estrechamente unidos.

El lenguaje de la palabra
¿Cómo era este lenguaje en boca de Jesús? Por aquí hay que 

empezar, puesto que tenemos que comunicar hoy el mismo 
mensaje que él anunció en su tiempo y que consideramos válido 
para todos los tiempos. La palabra de Jesús era viva y concreta, 
tomada de las experiencias cotidianas de aquellas gentes a las 
que él se dirigía. Él había vivido inmerso durante treinta años en 
medio de la gente humilde del pueblo; conocía a sus paisanos por 
dentro, porque convivía con ellos y participaba de sus mismas 
inquietudes, esperanzas y sufrimientos. Por eso la gente entendía 
sus parábolas y las imágenes que empleaba en sus discursos: 
comunicaba un mensaje vivo con una palabra viva y por eso 
llegaba al corazón de las masas. 

Hoy, por el contrario, se acusa al lenguaje de los eclesiásticos de 
retórico y repetitivo, plagado de lugares comunes, desconectado 
de las experiencias vitales de aquellos a los que nos dirigimos, un 
lenguaje que apenas despierta interés porque no logra comunicar 
la novedad del Evangelio. Y, sin embargo, el mensaje de Jesús 
es la novedad perpetua, porque es la novedad misma de Dios 
que nunca se repite, que siempre sorprende. Pero esta novedad 
está condicionada por las diferentes culturas, por las tradiciones 
de los pueblos y por las experiencias personales y comunitarias. 
Por eso, si no se tienen en cuenta las distintas circunstancias 
sociales y culturales en que se anuncia el Evangelio y viven los 
destinatarios del mismo, la novedad se torna repetición cansina, 
la concreción de la palabra de Jesús se hace abstracción y pierde 



60	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

interés resbalando por la vida de los oyentes29. La renovada 
evangelización que pide el Papa Francisco en su documento 
programático, Evangelii Gaudium, especialmente en el capítulo III 
que trata sobre “El anuncio del Evangelio” tiene que empezar 
por dar vida al lenguaje de la palabra que empleamos y esto 
sólo es posible si nos tomamos en serio el lugar, la cultura y las 
experiencias reales de los destinatarios del Evangelio. Si seguimos 
hablando en abstracto, al margen de la vida y de los intereses, 
expectativas, problemas y sufrimientos de los fieles, difícilmente 
podrá darse una renovada evangelización en los países de vieja 
tradición cristiana. Y por ello le da amplio espacio al anuncio 
litúrgico de la Palabra, es decir, a la homilía (cf. nn. 135-144).

El lenguaje de los signos
El lenguaje de los signos tiene que ver con la capacidad para 

captar el sentido de lo simbólico. Ahora bien, “el mundo sufre 
hoy una fuerte carestía de lo simbólico […] En el vacío simbólico 
se pierden aquellas imágenes y metáforas generadoras de sentido 
y fundadoras de comunidad que dan estabilidad a la vida […] La 
pérdida de los simbólico y la pérdida de lo ritual se fomentan 
mutuamente […] La desaparición de los símbolos remite a la 
progresiva atomización de la sociedad30. Así pues, junto con el 

29  “En el cristianismo no podemos separar el servicio religioso del servicio del 
hombre ni el conocimiento de Dios del conocimiento del mundo y del hombre. Si 
la teología pretende ser tomada en serio como parte de un servicio a la gente, debe 
ser contextual, reflejar la experiencia de fe, su presencia en la vida de las personas 
y en la sociedad. Tiene que pensar en la fe en el contexto de los cambios históri-
cos y culturales, así como mantener un diálogo con las ciencias que se ocupan del 
hombre, la cultura, la sociedad y la historia”. (T. Halík, La tarde del cristianismo, 40s).

30 Byung-Chul Han, La desaparición de los rituales. Una topología del presente, 
Herder, Barcelona 2022, pp. 12.17. El mismo autor en el libro citado Vida contem-
plativa: “Los símbolos producen cosas comunes que hacen posible el nosotros, la cohe-
sión de una sociedad. Solo por medio de lo simbólico, por medio de lo estético, se 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 61

lenguaje de la palabra está el de los signos, especialmente el de 
los signos sacramentales. No olvidemos lo que allá por el siglo 
V dijo el gran pontífice San León Magno: “Lo que era visible 
en nuestro Salvador ha pasado a sus misterios”31, es decir, los 
signos de salvación que en su tiempo realizó Jesús con los pobres, 
enfermos y pecadores hoy los continúa realizando a través de los 
sacramentos. La presencia viva de Jesús y de su obra de salvación 
entre nosotros la encontramos no sólo en su palabra recogida en 
los evangelios, sino también y de un modo muy especial en los 
signos que él mismo instituyó como memoria suya y de su obra 
de salvación. De ahí la importancia que tiene celebrar bien los 
sagrados misterios, o sea, los sacramentos, todos y cada uno de 
ellos, pero especialmente aquel sacramento que el Señor nos dejó 
como alimento, viático y compañía durante nuestra peregrinación 
por este mundo: la sagrada Eucaristía en la que, como enseña el 
Concilio Vaticano II, “se contiene todo el bien espiritual de la 
Iglesia, a saber, Cristo mismo, nuestra Pascua y Pan vivo por su 
carne, que da la vida a los hombres, vivificada y vivificante por el 
Espíritu Santo” (PO 5).

De este lenguaje es responsable en primera persona el ministro 
celebrante; él debe cuidarlo de tal manera que logre transmitir a 
los fieles que participan en la celebración de la Eucaristía, o del 
Bautismo, o del Matrimonio, etc., la presencia misma del Señor 
actualizando en los sacramentos, por medio de la Iglesia, la obra 

construye el sentir compartido, el sim-páthos o la co-pasión. En el vacío simbólico, por el 
contrario, la sociedad se divide en individuos indiferentes, porque ya no existe lo 
asociativo y vinculante […] El vacío simbólico-narrativo conduce a la segmentación 
y a la erosión de la sociedad […] Lo simbólico promete una plenitud de ser, una 
salvación. Sin el ordenamiento simbólico, somos trozos y fragmentos” (p. 66s).

31  “Los misterios de la vida de Cristo son los fundamentos de lo que, en ade-
lante, por los ministros de su Iglesia, Cristo dispensa en los sacramentos, porque ‘lo 
que era visible en nuestro Salvador ha pasado a sus misterios’ (S. León Magno, serm. 
74,2)” (Catecismo de la Iglesia Católica, n. 1115).



62	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

de la redención de los hombres. Nada es más penoso y más 
dañino para una renovada evangelización que una celebración 
rutinaria, funcionarial y desacralizada, donde no se vive la fe ni 
se logra percibir la dimensión trascendente del acontecimiento 
que se celebra. El lenguaje de los signos requiere avivar la fe en 
el que preside la celebración de los sagrados misterios y en los 
que están llamados a participar activamente en ellos. Por eso 
los llamamos “sacramentos de la fe” (CCE, 1122-1126), pues 
sin ella los signos sacramentales no dicen ni comunican nada. 
Así pues, si queremos trabajar por una renovada evangelización, 
tendremos que esforzarnos por mejorar nuestras celebraciones 
impregnándolas de un mayor espíritu de fe, es decir, haciéndolas 
más sagradas, lo que no significa alejarlas de la vida, sino poner la 
vida en contacto con el misterio santo de Dios para ser sanada y 
santificada. Para lo cual “hay que atreverse a encontrar los nuevos 
signos, los nuevos símbolos, una nueva carne para la transmisión 
de la Palabra, las formas diversas de belleza que se valoran en 
diferentes ámbitos culturales, e incluso aquellos modos no 
convencionales de belleza, que pueden ser poco significativos 
para los evangelizadores, pero que se han vuelto particularmente 
atractivos para otros” (Evangelii Gaudium, n. 167).

El lenguaje de la vida
Casi es el lenguaje más decisivo hoy. En su tiempo San Agustín 

ya advertía sobre este asunto: 

“El ejercicio de nuestra vida presente debe tender a alabar 
a Dios, porque el regocijo sempiterno de nuestra vida futura 
será la alabanza de Dios; y nadie puede hacerse idóneo de la 
vida futura si no se hubiese ejercitado ahora en orden a ella […] 
Alabad íntegramente. Es decir, no sólo alabe a Dios la lengua y 
la voz, sino también vuestra conciencia, vuestra vida, vuestros 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 63

hechos […] Dejas de alabar a Dios cuando te apartas de la jus-
ticia y de aquello que a él le agrada. Pero si no te apartas jamás 
de la vida buena, aunque calle tu lengua, vocea tu vida, y el oído 
de Dios está atento a tu corazón […] cante la voz, cante la vida, 
canten las obras”32. 

Es el lenguaje del testimonio, de la coherencia entre lo 
que creemos y vivimos. El Papa Francisco en el documento 
programático de su pontificado, Evangelii Gaudium, pone de relieve 
la importancia de este asunto en el capítulo IV “La dimensión social 
de la evangelización”: “El contenido del primer anuncio tiene una 
inmediata repercusión moral cuyo centro es la caridad […] La 
Palabra de Dios enseña que en el hermano está la permanente 
prolongación de la Encarnación para cada uno de nosotros [cf. 
Mt 25,40]” (n. 177.179). Los dos lenguajes anteriores, el de la 
palabra y el de la celebración, alcanzarán todo su significado y 
su eficacia si van acompañados por el testimonio de una vida 
conforme a lo que predicamos y celebramos. Por el contrario, 
ya podemos hablar divinamente y celebrar sin ningún defecto, si 
luego nuestro comportamiento deja algo o mucho que desear no 
será posible lograr una renovada evangelización. Los testigos son 
más convincentes que los predicadores; Santa Teresa de Calcuta 
es el caso más paradigmático de nuestro tiempo33: en medio de 

32  Comentario al Salmo 148, BAC n. 264, p. 875.877, en J.M. de Miguel González, 
La alabanza divina. Orar con los salmos, Secretariado Trinitario, Salamanca 2006, p. 
360s.

33  Homilía de San Juan Pablo II en la beatificación de la Madre Teresa de 
Calcuta el domingo 19 de octubre de 2003: “¿No es acaso significativo que su 
beatificación tenga lugar precisamente en el día en que la Iglesia celebra la Jornada 
mundial de las misiones? Con el testimonio de su vida, madre Teresa recuerda a todos 
que  la misión evangelizadora de la Iglesia pasa a través de la caridad, alimentada con la 
oración y la escucha de la palabra de Dios. Es emblemática de este estilo misionero 
la imagen que muestra a la nueva beata mientras estrecha, con una mano, la mano 



64	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

un mundo fuertemente secularizado, entre millones de fieles de 
otras religiones, ella consiguió que el mensaje de Jesús se abriera 
paso y fuera escuchado no por medio de grandes discursos, sino 
con el ejemplo concreto de su dedicación incondicional a los más 
pobres y abandonados de este mundo. Las mayores dificultades de 
la gente con respecto a la Iglesia, o con relación a los sacerdotes, 
están precisamente aquí: en que muchos no ven con claridad que 
el mensaje evangélico que predicamos esté sostenido o puesto 
en práctica por los encargados de anunciarlo. Sin duda, hay 
muchos buenos y santos sacerdotes que han entregado su vida al 
servicio del Evangelio y con él, al servicio de los más necesitados; 
pero estos sacerdotes no cuentan ni existen para los medios de 
comunicación. Los malos ejemplos de algunos malos sacerdotes 
y religiosos se airean con tal frecuencia y profusión que causan 
escándalo en muchos hombres y mujeres de buena voluntad, 
dando la impresión de que esos comportamientos indignos son 
moneda corriente en el seno de la Iglesia. Por eso, el lenguaje del 
testimonio evangélico, que es el de la santidad, por parte de los 

de un niño, y con la otra pasa las cuentas del rosario. Contemplación y acción, 
evangelización y promoción humana: madre Teresa proclama el Evangelio con su 
vida totalmente entregada a los pobres, pero, al mismo tiempo, envuelta en la oración”. 
Y el Papa Francisco en el domingo 4 de septiembre en la canonización: “Madre 
Teresa, a lo largo de toda su existencia, ha sido una generosa dispensadora de la 
misericordia divina, poniéndose a disposición de todos por medio de la acogida y 
la defensa de la vida humana, tanto la no nacida como la abandonada y descartada. 
Se ha comprometido en la defensa de la vida proclamando incesantemente que «el 
no nacido es el más débil, el más pequeño, el más pobre». Se ha inclinado sobre las 
personas desfallecidas, que mueren abandonadas al borde de las calles, reconocien-
do la dignidad que Dios les había dado; ha hecho sentir su voz a los poderosos de la 
tierra, para que reconocieran sus culpas ante los crímenes de la pobreza creada por 
ellos mismos. La misericordia ha sido para ella la «sal» que daba sabor a cada obra 
suya, y la «luz» que iluminaba las tinieblas de los que no tenían ni siquiera lágrimas 
para llorar su pobreza y sufrimiento. Su misión en las periferias de las ciudades y en 
las periferias existenciales permanece en nuestros días como testimonio elocuente 
de la cercanía de Dios hacia los más pobres entre los pobres”.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 65

que anuncian el Evangelio y celebran los Sacramentos, tiene que 
ser hoy más que nunca límpido y transparente, si se quiere llevar 
a cabo una renovada evangelización muy necesaria en los países 
de vieja tradición cristiana. Damos por descontado que hay fe, 
a pesar de lo que nos dicen las encuestas y que lo constatamos 
continuamente a nuestro alrededor de manera impresionante 
sobre todo a partir de la pandemia del coronavirus. Seguimos 
actuando y dirigiéndonos a los fieles como si todos tuvieran fe y 
supieran de qué hablamos cuando les hablamos de las exigencias 
prácticas de la fe, de una fe cuyo contenido está cada vez más 
desdibujado porque descuidamos el centro34y ponemos todo 
el esfuerzo en actividades puramente asistenciales a modo de 
sustitutivo de “la fe que actúa por la caridad” (Gál 5,6). Pero hoy 
la fe no se comunica con grandes discursos, sino con el testimonio 
de una vida entregada. Según esto, es urgente potenciar una nueva 
evangelización, especialmente en los países de antigua civilización 
cristiana. Por eso una pastoral de mantenimiento dirigida a las 
personas que siguen viniendo a nuestras iglesias, personas en 
gran medida de edad avanzada, supone la prolongación de la 
agonía del cristianismo en nuestra tierra. El autor checo Tomas 
Halík termina su libro con estas palabras: “He llamado a este 
libro La tarde del cristianismo. ¿Acaso la noción de tarde no sugiere 
la proximidad de la noche, la extinción y la muerte? Respondo: 

34  “Si el misterio de la Encarnación continúa en la historia del cristianismo, de-
bemos estar preparados para que Cristo siga entrando de forma creativa en el cuer-
po de nuestra historia […] Si el misterio de la Resurrección continúa en la historia, 
entonces debemos estar preparados para buscar a Cristo no entre los muertos, en la 
tumba vacía del pasado, sino para descubrir la Galilea de hoy […] Estoy convencido 
de que esta Galilea de hoy es el mundo más allá de los límites visibles de la Iglesia. 
Si la Iglesia nació del evento de Pentecostés y este evento continúa en su historia, 
entonces tiene que tratar de hablar de una manera que pueda ser entendida por 
personas de diferentes culturas, pueblos y lenguas” (T. Halík, La tarde del cristianismo, 
269s).



66	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

en la comprensión bíblica del tiempo, un nuevo día comienza con 
la noche. No pasemos por alto el momento en el que la primera 
estrella aparece en el cielo nocturno” (p. 277)35.

4.  Por una espiritualidad de la esperanza

¿Qué se entiende por espiritualidad? Este es un concepto 
reciente que se difunde en la Iglesia católica por influjo del 
famoso y valioso Dictionnaire de Spiritualite36. Con la noción de 
‘espiritualidad’ se quiere indicar una “vida a partir del Espíritu”, 
bajo la inspiración y el influjo del Espíritu. El Espíritu Santo es, 
pues, el principio animador y sustentador de la vida cristiana. 
Como se trata del Espíritu de Cristo, la espiritualidad cristiana es 
profundamente cristológica y, en último término, trinitaria. 

Hoy no es difícil percibir un déficit de esperanza, consecuencia 
del déficit de fe, que se expresa en un vacío de espiritualidad. En 
el mercado de la globalización lo que prima es la producción: 
los países que más producen y a más bajo precio son los que 
crecen; los que no producen se quedan fuera de la globalización 
y, por tanto, del progreso. En este mercado global la ideología 
dominante, que envuelve a todas las demás, es el materialismo, 
no ya el materialismo dialéctico, sino el materialismo puro y duro. 
Sólo hay bienes e intercambios materiales; la propia existencia del 

35 Y así comienza en el Prólogo el mismo autor: “El estado actual de la Iglesia 
católica recuerda mucho a la situación justo antes de la Reforma. En ese momento, 
se descubrió un número inusitado de casos de abuso sexual y psicológico que afectó 
a la credibilidad de la Iglesia y provocó una serie de preguntas relacionadas con el 
funcionamiento del sistema eclesiástico. Las iglesias vacías y cerradas durante la 
pandemia de coronavirus las he sentido como una profética señal de advertencia: 
este puede ser pronto el aspecto de la Iglesia si no se produce un cambio” (p. 14).

36 Dictionnarie de Spiritulité. Ascétique et Mystique. Doctrine et Histoire (16 volúmenes, 
Beauschene, París 1937-1995).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 67

hombre queda reducida a lo que hace, produce y consume. Los 
valores en alza son el rendimiento económico-productivo y el 
pragmatismo. La deshumanización del trabajo, y de la economía, 
tiene mucho que ver con el afán de consumir, pues como Dios ha 
sido expulsado del horizonte de la vida, sólo quedan los objetos 
materiales que nunca llenarán el corazón del hombre, y por eso la 
idolatría del consumo se muestra insaciable. “Hoy se impone por 
todas partes la forma de vida consumista en la que toda necesidad 
debe ser satisfecha de inmediato”37.

En este contexto, es necesario promover entre los cristianos 
un estilo de vida diferente, más espiritual, en el que las relaciones 
interpersonales no estén siempre marcadas por el interés del do 
ut des, sino que haya espacio para la gratuidad. No es posible vivir 
una “vida a partir del Espíritu” sin el ejercicio de la gratuidad: 
la gracia que nosotros recibimos y por la que vivimos tiene que 
traducirse en gracia para los demás.

Esta “vida a partir del Espíritu” tiene que generar forzosamente 
una espiritualidad de esperanza: el Espíritu se nos da en forma de 
arras o de aval que nos garantiza la plena posesión de la salvación, 
puesto que “fuimos salvados en esperanza”. La salvación 
ciertamente ya está realizada, y nos alcanza a nosotros, pero sólo 
la podemos percibir y experimentar en esperanza, hasta que la 
esperanza se convierta en visión. La esperanza está íntimamente 
vinculada a la experiencia de salvación. Por eso no puede haber 
esperanza donde no se espera ninguna salvación. Así comienza 
Benedicto XVI su segunda encíclica:

“Spe salvi facti sumus – en esperanza fuimos salvados, dice san 
Pablo a los Romanos y también a nosotros (Rm 8,24). Según la 
fe cristiana, la ‘redención’, la salvación, no es simplemente un 

37  Byung-Chul Han, Vida contemplativa, p. 22.



68	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

dato de hecho. Se nos ofrece la salvación en el sentido de que se 
nos ha dado la esperanza, una esperanza fiable, gracias a la cual 
podemos afrontar nuestro presente: el presente, aunque sea 
un presente fatigoso, se puede vivir y aceptar si lleva hacia una 
meta, si podemos estar seguros de esta meta y si esta meta es tan 
grande que justifique el esfuerzo del camino. Ahora bien, se nos 
plantea inmediatamente la siguiente pregunta: pero, ¿de qué gé-
nero ha de ser esta esperanza para poder justificar la afirmación 
de que, a partir de ella, y simplemente porque hay esperanza, 
somos redimidos por ella? Y, ¿de qué tipo de certeza se trata?”.

¿Cómo expresa San Pablo esta experiencia, o sea, la 
experiencia de la salvación que sostiene su esperanza? ¿De qué 
imágenes se sirve para dárnosla a entender? El gran experto en la 
teología paulina Joseph A. Fitzmyer, S.J., destaca como “efectos 
del acontecimiento de Cristo” que sostienen y fundamentan la 
esperanza teologal, diez aspectos principales que paso a resumir38.

a) Justificación
Esta es la imagen que con más frecuencia emplea san Pablo 

para traducir su propia experiencia de haber sido salvado por 
Cristo, experiencia que la expresa de modo admirable con estas 
palabras: “Vivo en la fe del Hijo de Dios, que me amó y se entregó a sí 
mismo por mí” (Gál 2,20). Según Benedicto XVI, “todo lo que 
hace san Pablo parte de este centro. Su fe es la experiencia de 

38  Joseph A. Fitzmyer, S.J., “Teología paulina”, en Nuevo Comentario Bíblico San 
Jerónimo. Nuevo Testamento y artículos temáticos (Verbo Divino, Estella 2004, pp. 
1198-1204). A este trabajo nos referimos en adelante cuando citamos sólo el núme-
ro de página. También tendremos presente la otra obra de este mismo autor Teología 
de San Pablo. Síntesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid 1975. Además, añadiremos 
muchos textos que Benedicto XVI pronunció con ocasión del Año Paulino [2008-
2009] conmemorativo del bimilenario del nacimiento del Apóstol.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 69

ser amado por Jesucristo de un modo totalmente personal; es la 
conciencia de que Cristo no afrontó la muerte por algo anónimo, 
sino por amor a él –a san Pablo–, y que, como Resucitado, 
lo sigue amando, es decir, que Cristo se entregó por él. Su fe 
consiste en ser conquistado por el amor de Jesucristo, un amor 
que lo conmueve en lo más íntimo y lo transforma. Su fe no es 
una teoría, una opinión sobre Dios y sobre el mundo. Su fe es 
el impacto del amor de Dios en su corazón. Y así esta misma fe 
es amor a Jesucristo”39. Para el Apóstol, Jesús es una “persona 
que me ama, con la que puedo hablar, que me escucha y me 
responde, este es realmente el principio para entender el mundo 
y para encontrar el camino en la historia”40. Y al comentar su 
conversión, afirma el Papa que “San Pablo no fue transformado 
por un pensamiento sino por un acontecimiento, por la presencia 
irresistible del Resucitado, de la cual ya nunca podrá dudar. Este 
acontecimiento cambió radicalmente la vida de San Pablo. Sólo 
el acontecimiento, el encuentro fuerte con Cristo, es la clave para 
entender lo que sucedió. En este sentido más profundo podemos 
y debemos hablar de conversión”41. 

Pues bien, a partir del encuentro con Jesús en el camino de 
Damasco, Pablo fue percibiendo cada vez con más claridad, desde 
su propia experiencia, el hecho universal de “la pecaminosidad de 
todos los seres humanos y el papel de Cristo Jesús en la reparación 
de esta situación” (p. 1198). Lo expresa de manera apodíctica en 
Rom 3,23: “Todos pecaron y están privados de la gloria de Dios”. 

Por tanto, “cuando Pablo afirma que Cristo ha ‘justificado’ 
a los hombres, está diciendo que Él, por su pasión, muerte y 

39  Homilía en la inauguración del Año Paulino en la Basílica de San Pablo extramu-
ros, sábado 28 de junio de 2008.

40  La divinidad de Cristo en la predicación de San Pablo, Audiencia General, 22-10-
2008.

41  La conversión de San Pablo, Audiencia General, 3-09-2008.



70	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

resurrección, ha logrado que todos estén absueltos o sean 
declarados inocentes ante el tribunal de Dios con independencia 
de las obras prescritas por la ley. El proceso de la justificación 
comienza en Dios, que es ‘justo’ y ‘justifica’ al pecador impío como 
resultado de lo que Cristo ha hecho en favor de la humanidad. 
Por eso Pablo habla también de Cristo como ‘nuestra justicia’ 
(1Cor 1,30), puesto que, mediante su obediencia, muchos serán 
‘hechos justos” (p. 1198). Pues “así como por la desobediencia de un 
hombre, todos fueron constituidos pecadores, así también por la obediencia 
de uno todos serán constituidos justos” (Rom 5,19). A los corintios les 
recuerda Pablo que eran tan pecadores como los demás, “pero 
habéis sido lavados, habéis sido santificados, habéis sido justificados en el 
nombre del Señor Jesucristo y en el Espíritu de nuestro Dios” (1Cor 6,11). 
Pablo acentúa que esto sólo es posible por la acción de Dios, por 
pura gracia acogida en la fe. En efecto, “todos son justificados por 
el don de su gracia, en virtud de la redención realizada en Cristo Jesús, a 
quien Dios exhibió como instrumento de propiciación por su propia sangre, 
mediante la fe, para mostrar su justicia” (Rom 3,24s). 

Al abordar este tema paulino, Benedicto XVI se pregunta 
cómo llegó el Apóstol al convencimiento de que lo que nos hace 
justos ante el Dios justo no son las obras de la ley sino la fe en 
Jesucristo.

“La iluminación de Damasco le cambió radicalmente la exis-
tencia: comenzó a considerar todos sus méritos [que había con-
seguido cumpliendo escrupulosamente todos los preceptos de 
la ley], como ‘basura’ frente a la sublimidad del conocimiento de 
Jesucristo (cf. Flp 3,8). Precisamente por esta experiencia perso-
nal de la relación con Jesucristo, san Pablo pone ya en el centro 
de su Evangelio una irreductible oposición entre dos itinerarios 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 71

alternativos hacia la justicia: uno construido sobre las obras de 
la Ley, el otro fundado sobre la gracia de la fe en Cristo”42. 

Evidentemente, el Apóstol, después del cambio de mentalidad 
acontecido en el camino de Damasco, piensa que “el hombre es 
justificado por la fe, independientemente de las obras de la ley” (Rom 3,28). 

Pero ¿cuáles son esas obras de la Ley que no sirven para 
alcanzar la justificación? Son aquellas por las que el judío piadoso 
expresaba su identidad religiosa y nacional, frente a la presión de 
la cultura helenista dominante: “la circuncisión, las observancias 
acerca del alimento puro y en general la pureza ritual, las reglas 
sobre la observancia del sábado etc”. Estas obras servían de 
muro de contención, de escudo de defensa para proteger la 
preciosa herencia de la fe. Como los seguidores de Jesús las 
declararon abolidas, por eso mismo Saulo los perseguía con saña, 
porque veía en ellos un peligro para la fe y la identidad del pueblo 
elegido. El encuentro con el Resucitado le hizo ver que el muro 
levantado entre Israel y los pueblos paganos ya no era necesario, 
pues Cristo lo había abolido, por tanto, las obras de la ley ya no 
eran el camino de la justificación del hombre.

“Cristo es nuestra identidad común en la diversidad de cultu-
ras, y es él el que nos hace justos. Ser justo quiere decir sencilla-
mente estar con Cristo y en Cristo. Y esto basta. La fe es mirar 
a Cristo, encomendarse a Cristo, unirse a Cristo, conformarse 
a Cristo, a su vida. Y la forma, la vida de Cristo es el amor; por 
tanto, creer es conformarse a Cristo y entrar en su amor. San 
Pablo sabe que en el doble amor a Dios y al prójimo está pre-
sente y se cumple toda la ley. Así, en la comunión con Cristo, 
en la fe que crea la caridad, se realiza toda la ley. Somos justos 

42  La justificación en la enseñanza de san Pablo, Audiencia General, 19-11-2008.



72	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

cuando entramos en comunión con Cristo, que es el amor. La 
comunión con Cristo, la fe en Cristo, crea la caridad. Y la ca-
ridad es realización de la comunión con Cristo. Así, estando 
unidos a él, somos justos, y de ninguna otra forma”43. 

Pablo se ha convencido de que “el hombre no es capaz de 
ser ‘justo’ con sus propias acciones, sino que realmente sólo 
puede llegar a ser ‘justo’ ante Dios porque Dios le confiere su 
‘justicia’ uniéndolo a Cristo, su Hijo. Y esta unión con Cristo, el 
hombre la obtiene mediante la fe. Sin embargo, esta fe no es un 
pensamiento, una opinión o una idea. La fe, si es verdadera, si es 
real, se convierte en amor, se convierte en caridad, se expresa en 
la caridad. Una fe sin caridad, sin este fruto, no sería verdadera fe. 
Sería fe muerta”, como dirá Santiago: “Del mismo modo que el cuerpo 
sin espíritu está muerto, así también la fe sin obras está muerta” (St 2,26). 
Para San Pablo, la verdadera fe es la que actúa por la caridad (Gál 
5,6). O dicho con otras palabras:

“Las consecuencias de una fe que no se encarna en el amor 
son desastrosas, porque se reduce al arbitrio y al subjetivismo 
más nocivo para nosotros y para los hermanos. ¿A qué se re-
duciría una liturgia que se dirigiera sólo al Señor y que no se 
convirtiera, al mismo tiempo, en servicio a los hermanos, [a qué 
se reduciría] una fe que no se expresara en la caridad? Esto es lo 
esencial: la ética cristiana no nace de un sistema de mandamien-
tos, sino que es consecuencia de nuestra amistad con Cristo. 
Esta amistad influye en la vida: si es verdadera, se encarna y se 
realiza en el amor al prójimo”44. 

43  La justificación en la enseñanza de san Pablo, (Audiencia General, 19-11-2008).
44  Benedicto XVI, La doctrina de la justificación. De la fe a las obras (Audiencia Ge-

neral 26-11-2008).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 73

La justificación nos la regala Dios por la fe en Cristo, una fe 
que actúa por la caridad (Gál 5,6) y alienta la esperanza, pues “la 
fe es la sustancia de la esperanza”45.

Para completar este punto es bueno tener presente el siguiente 
documento:

Declaración Conjunta sobre la Doctrina de la Justificación
Federación Luterana Mundial y Pontificio Consejo para la 

Promoción de la Unidad de los Cristianos (31/10/1999).

El Mensaje bíblico de la Justificación

“Nuestro común arte y manera de escuchar la Palabra de 
Dios en las Escrituras ha dado lugar a estos nuevos enfoques. 
Juntos y juntas oímos lo que dice el Evangelio: «De tal manera 
amó Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito para que 
todo aquel que en él cree no se pierda, sino que tenga vida eter-
na» (Jn 3,16). Esta buena nueva se plantea de diversas maneras 
en la Sagrada Escritura. En el Antiguo Testamento escuchamos 
la palabra de Dios acerca del pecado (Sal 51,1-5; Dn 9,5 y ss; 
Ecl 8,9 y ss; Esd 9,6 y ss) y la desobediencia humana (Gn 3,1-19 
y Neh 9,16-26), así como la «justicia» (Is 46,13; 51,5-8; 56,1; cf  
53,11; Jer 9,24) y el «juicio» de Dios (Ecl 12,14; Sal 9,5 y ss; y 
76,7-9). En el Nuevo Testamento se tratan en forma diferencia-
da los temas de la «justicia» y la «justificación» en los evangelios 
de san Mateo (5,10; 6,33 y 21,32) y san Juan (16,8-11); en las 
cartas de los Hebreos (5,1-3 y 10,37-38) y de Santiago (2,14-
26)10. También en las cartas de san Pablo se describe de varias 
maneras el don de la salvación, entre ellas: «Estad pues, firmes 

45 Benedicto XVI, Carta encíclica Spe salvi, sobre la esperanza cristiana 
(30/11/2007), n. 10.



74	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

en la libertad con que Cristo nos hizo libres» (Gál 5,1-13, cf. 
Rom 6,7); «Y todo esto proviene de Dios que nos reconcilió 
consigo mismo» (2 Cor 5,18-21; cf. Rom 5,11); «tenemos paz 
con Dios» (Rom 5,1); «es nueva criatura» (2 Cor 5,17); «vivos 
para Dios en Cristo Jesús» (Rom 6,11-23) y «santificados en 
Cristo Jesús» (1 Cor 1,2 y 1,31; 2 Cor 1,1). Entre estas expre-
siones sobresale la descripción de la «justificación» del pecado 
de los seres humanos por la gracia de Dios por medio de la fe 
(Rom 3, 23-25), que cobró singular relevancia en la época de la 
Reforma. San Pablo describe el Evangelio como fuerza de Dios 
para la salvación de quien ha caído bajo el poder del pecado: 
como mensaje que proclama que «la justicia de Dios se reve-
la de fe en fe» (Rom 1,16-17) y otorga la «justificación» (Rom 
3,21-31). Proclama a Jesucristo como «nuestra justificación» (1 
Cor 1,30), atribuyendo al Señor resucitado lo que Jeremías pro-
clama de Dios mismo (23,6). En la muerte y resurrección de 
Cristo están arraigadas todas las dimensiones de su obra re-
dentora, ya que él es «Señor nuestro, quien fue entregado por 
nuestros pecados y resucitado para nuestra justificación» (Rom 
4,25). Todos los seres humanos tienen necesidad de la justicia 
de Dios, pues «todos pecaron y están privados de la gloria de 
Dios» (Rom 1,18; 2,23; 3,22; 11,32 y Gál 3,22). En la carta a los 
Gálatas (3,6) y en la carta a los Romanos (4,3-9) comprende Pa-
blo la fe de Abrahán (Gn 15,6) como fe en el Dios que justifica 
a los pecadores y apela al testimonio del Antiguo Testamento, 
para subrayar su evangelio de que la justicia le es imputada a 
quienes como Abrahán confían en la promesa de Dios. «El jus-
to vivirá por la fe» (Hab 2,4; cf. Gál 3,11; Rom 1,17). En las car-
tas paulinas la justicia de Dios es también fuerza para aquellos 
que creen (Rom 1,16s) El hace que sea justicia nuestra la suya 
(2 Cor 5,21). La justificación se nos otorga por medio de Cristo 
Jesús, «a quien Dios exhibió como instrumento de propiciación 
por su propia sangre, mediante la fe» (Rom 3,2, véase 3,21-28). 
«Pues habéis sido salvados por la gracia mediante la fe; y esto 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 75

no viene de vosotros, sino que es don de Dios; tampoco viene 
de las obras...» (Ef  2,8-9). (11) La justificación es perdón de los 
pecados (cf. Rom 3,23-25; Hech 13,39 y Lc 18,14), liberación 
del dominio del pecado y la muerte (Rom 5,12-21) y de la mal-
dición de la ley (Gál 3,10-14). Es aceptación en la comunión 
con Dios, ahora ya, aunque plenamente realizada en el futuro 
reino de Dios (Rom 5,12). Ella nos une a Cristo, a su muerte y 
resurrección (Rom 6,5). Acontece por la recepción del Espíritu 
Santo en el bautismo como incorporación al cuerpo uno (Rom 
8,1-2.9-11; 1 Cor 12,12-13). Todo ello proviene sólo de Dios, 
por causa de Cristo y por gracia mediante la fe en «el evangelio 
del Hijo de Dios» (Rom 1,1-3). Las personas justificadas viven 
por la fe que dimana de la Palabra de Cristo (Rom 10,17) y que 
obra por el amor (Gál 5,6), que es fruto del Espíritu (Gál 5,22). 
Pero como los poderes y las pasiones atacan a las personas cre-
yentes desde fuera y desde dentro (Rom 8,35-39 y Gál 5,16-21) 
y sucumben al pecado (1 Jn 1,8.10), han de escuchar una y otra 
vez las promesas de Dios y confesar sus pecados (1 Jn 1,9), 
participar en el Cuerpo y la Sangre de Cristo y ser exhortadas 
a vivir en justicia, conforme a la voluntad de Dios. De ahí que 
el Apóstol diga a las personas justificadas: «ocupaos en vuestra 
salvación con temor y temblor, porque Dios es quien obra en 
vosotros el querer y el obrar, como bien le parece» (Fil 2,12-13). 
Mas esto no invalida la buena nueva: «Por consiguiente, nin-
guna condenación pesa ya sobre los que están en Cristo Jesús» 
(Rom 8,1) y en quienes Cristo vive (Gál 2,20). Por la justicia de 
Cristo «procura a todos los hombres toda la justificación que 
da la vida» (Rom 5,18)” (joint_declaration_2019_es.pdf  (luthe-
ranworld.org).

b)  Salvación 
Siguiendo la enumeración del exegeta norteamericano, 

Fitzmyer, una segunda imagen que emplea san Pablo para expresar 



76	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

lo que supuso para él el encuentro con Cristo es “salvación”, 
estrechamente unida a la anterior, pues “la justificación del 
cristiano es otra de las formas con que Pablo expresa los efectos de 
la acción salvífica de Cristo”46. Pues “en el encuentro con Jesús le 
quedó muy claro el significado central de la cruz: comprendió que 
Jesús había muerto y resucitado por todos y por él mismo. En la cruz, 
por tanto, se había manifestado el amor gratuito y misericordioso 
de Dios. Días tras día, en su nueva vida, experimentaba que la 
salvación era ‘gracia’, que todo brotaba de la muerte de Cristo y 
no de sus méritos. Así, el ‘evangelio de la gracia’ se convirtió para 
él en la única forma de entender la cruz. Para San Pablo la cruz 
tiene un primado fundamental en la historia de la humanidad; 
representa el punto central de su teología, porque decir cruz 
quiere decir salvación como gracia dada a toda criatura. La cruz 
revela ‘el poder de Dios’ (cf. 1Cor 1,24), que es diferente del 
poder humano, pues revela su amor. El Crucificado manifiesta 
de verdad quién es Dios, es decir, poder de amor que llega hasta 
la cruz para salvar al hombre”47. Pero “por sí sola la cruz no 
podría explicar la fe cristiana; más aún, sería una tragedia, señal 
de la absurdidad del ser. El misterio pascual consiste en el hecho 
de que el Crucificado ‘resucitó al tercer día, según las Escrituras’ 
(1Cor 15,4): el que fue crucificado y así manifestó el inmenso 
amor de Dios por el hombre, resucitó y está vivo en medio de 
nosotros”48.

La idea de ‘salvación’ que tiene detrás san Pablo está inspirada 
en el acontecimiento “de la liberación del pueblo de Israel llevada 

46  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo. Síntesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid 
1975, p. 132.

47 Benedicto XVI, La teología de la cruz en la predicación de san Pablo, Audiencia 
General, 29-10-2008.

48 Benedicto XVI, La resurrección de Cristo en la teología de san Pablo, Audiencia 
General, 5-11-2008.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 77

a cabo por Dios. La imagen expresa liberación o rescate de un 
mal o de un daño, físico, psíquico, nacional, de catástrofes o 
moral. Al usarla, Pablo reconoce que los cristianos ‘son salvados’ 
por la cruz de Cristo, es decir, rescatados del mal (moral y de 
otros tipos)” (p.1199). El Apóstol es bien consciente de que “la 
predicación de la cruz es una locura para los que se pierden; mas para los que 
se salvan –para nosotros– es fuerza de Dios […] De hecho, como el mundo 
mediante su propia sabiduría no conoció a Dios en su divina sabiduría, 
quiso Dios salvar a los creyentes mediante la locura de la predicación […] 
Nosotros predicamos a un Cristo crucificado: escándalo para los judíos, 
locura para los gentiles; mas para los llamados, lo mismo judíos que griegos, 
un Cristo, fuerza de Dios y sabiduría de Dios” (1Cor 1,18.21-24)49.

Esta enseñanza paulina

“tiene importantes consecuencias para nuestra vida de fe: 
estamos llamados a participar hasta lo más profundo de nues-
tro ser en todo el acontecimiento de la muerte y resurrección 
de Cristo. Esto se traduce en la práctica compartiendo los su-
frimientos de Cristo, como preludio a la configuración plena 
con él mediante la resurrección, a la que miramos con esperan-
za. La teología de la cruz no es una teoría; es la realidad de la 
vida cristiana. El cristianismo no es el camino de la comodidad; 
más bien, es una escalada exigente, pero iluminada por la luz de 
Cristo y por la gran esperanza que nace de él. Experimentan-
do el sufrimiento, conocemos la vida en su profundidad, en su 

49  “La especulación racional, que en el mundo pasa por la sabiduría, no se había 
dado cuenta de que Dios actuó a través de un salvador sufriente, la locura de lo que 
predicamos: Esta es la palabra de la cruz (1,18) […] La locura de Dios es un Cristo 
crucificado que los judíos rechazan debido a sus expectativas mesiánicas y los gen-
tiles debido a su racionalismo” (J. Murphy-O’Connor, O.P., “Primera carta a los 
Corintios”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, Verbo Divino, Estella (Navarra) 
2004, p. 318).



78	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

belleza, en la gran esperanza suscitada por Cristo crucificado y 
resucitado”50.

En la carta a los filipenses llama Pablo a Jesús “salvador”: 
“Nosotros somos ciudadanos del cielo, de donde esperamos como Salvador al 
Señor Jesucristo, el cual transfigurará nuestro pobre cuerpo a imagen de su 
cuerpo glorioso, en virtud del poder que tiene de someter a sí todas las cosas” 
(Flp 3,20s)51. Históricamente, Jesús ya ha realizado la salvación, 
pero lo que esta significa en su plenitud sólo se nos revelará al 
final de los tiempos (dimensión escatológica). En efecto, “Dios 
no nos ha destinado para la ira, sino para obtener la salvación por nuestro 
Señor Jesucristo, que murió por nosotros, para que, velando o durmiendo, 
vivamos juntos con Él” (1Ts 5,9s). Esta mirada de la esperanza 
aparece también en este texto: “La prueba de que Dios nos ama es que 
Cristo, siendo nosotros todavía pecadores, murió por nosotros. ¡Con cuánta 
más razón, justificados ahora por su sangre, seremos por él salvados de la 
ira! Si cuando éramos enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la muerte 
de su Hijo, ¡con cuánta más razón, estando ya reconciliados, seremos salvos 
por su vida!” (Rom 5,9-10). Estamos salvados, ciertamente, pero 
todavía estamos a la espera de la realización plena de la salvación, 
“porque nuestra salvación es en esperanza” (Rom 8,24).

Justamente porque nuestra salvación espera su plena 
realización en el futuro de Dios, por eso san Pablo dice que 
Cristo mientras tanto intercede por nosotros en el cielo (cf. Rom 

50 Benedicto XVI, La resurrección de Cristo en la teología de san Pablo, Audiencia 
General, 5-11-2008.

51  “Los cuerpos de los cristianos, que actualmente son partícipes de la mortali-
dad de la vida presente, no pueden entrar en la gloria final sin pasar por una ‘trans-
formación’ […] en la forma de su cuerpo glorioso: Cristo resucitado es también 
modelo en cuanto representante de la verdadera humanidad que Dios quiso para 
los seres humanos desde el principio (Rom 8,19-21.29-30)” (B. Byrne, S.J., “Carta a 
los Filipenses”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, p. 312).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 79

8,34). Es ésta también la razón por la que puede recomendar a los 
filipenses: “Trabajad por vuestra propia salvación con temor y temblor” 
(Flp 2,12), pero añadiendo inmediatamente: “porque Dios es quien 
está trabajando en vosotros el querer y el obrar en virtud de su beneplácito” 
(Flp 2,13), para que nadie pueda pensar que la salvación puede 
lograrse sin la gracia de Dios. Igualmente, relacionada con ese 
futuro escatológico está la advertencia de Pablo acerca del juicio, 
“porque es necesario que todos nosotros comparezcamos ante el tribunal de 
Cristo, para que cada cual reciba conforme a lo que hizo durante su vida 
mortal, el bien o el mal” (2Cor 5,10). O como escribe a los Romanos: 
en aquel día “Dios dará a cada cual según sus obras: a los que, por la 
perseverancia en el bien busquen gloria, honor e inmortalidad: vida eterna; 
mas a los rebeldes, indóciles a la verdad y dóciles a la injusticia: ira y cólera. 
Tribulación y angustia sobre toda alma humana que obre el mal: del judío 
primeramente y también del griego; en cambio, gloria, honor y paz a todo 
el que obre el bien; al judío primeramente y también al griego; que Dios es 
imparcial” (Rom 2,6-11). Según esto, el Apóstol afirma que “Dios 
no tiene acepción de personas; pese a sus privilegios, los judíos 
no saldrán mejor librados que los gentiles, a menos que hagan lo 
que se supone de deben hacer”52.

Esta dimensión escatológica de la salvación hay que tenerla 
siempre presente, para comprender lo que Cristo hizo por 
nosotros en su misterio pascual: nos salvó en esperanza. En la 
carta a los Efesios, la idea de la justificación por la fe se transforma 
en la de la salvación (cambia ‘justificación’ por ‘salvación’): “Pues 
habéis sido salvados por la gracia mediante la fe; y esto no viene de vosotros, 
sino que es un don de Dios; tampoco viene de las obras, para que nadie se 
gloríe. En efecto, hechura suya somos: creados en Cristo Jesús, en orden a las 
buenas obras que de antemano dispuso Dios que practicásemos” (Ef  2,8-

52 J.A. Fitzmyer, S.J., “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Bíblico San 
Jerónimo, p. 371.



80	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

10). Aquí Pablo “habla de la salvación como el resultado del don 
de Dios exclusivamente. La dicotomía no es ya fe u obras (Rom 
3,28), sino gracia de Dios o buenas acciones del hombre”53.

c) Reconciliación 
Una tercera imagen empleada por Pablo para dar a 

entender lo que significó para él el encuentro con Cristo es la 
de “reconciliación”54. “Cuando Pablo aplica esta imagen al 
acontecimiento de Cristo, siempre habla de Dios o Cristo, que 
reconcilia consigo a los hombres, porque todos son enemigos 
o pecadores. La iniciativa es de Dios, quien, mediante Cristo, 
consigue que los pecadores pasen de un estado de enemistad a 
otro de amistad” (p. 1200). Veamos algunos textos: “Todo proviene 
de Dios, que nos reconcilió consigo por Cristo y nos confió el ministerio de la 
reconciliación. Porque en Cristo estaba Dios reconciliando al mundo consigo, 
no tomando en cuenta las transgresiones de los hombres, sino poniendo en 
nosotros la palabra de la reconciliación” (2Cor 5,18s). 

En la carta a los Romanos, Pablo pone de relieve las 
consecuencias o efectos de la reconciliación: “Si cuando éramos 
enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, ¡con 
cuánta más razón, estando ya reconciliados, seremos salvos por su vida! Y 
no solamente eso, sino que también nos gloriamos en Dios, por nuestro Señor 
Jesucristo, por quien hemos obtenido ahora la reconciliación” (5,10s)55. 

53  P.J. Kobelski. “Carta a los Efesios”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, 
p. 445.

54  Léon Roy, O.S.B., “Reconciliación”, en X. Léon-Dufour, Vocabulario de Teología 
Bíblica, Herder, Barcelona 1973, 756s. Desarrolla este concepto que no es “sino un 
aspecto de su obra de redención” a través de cuatro notas: la iniciativa de Dios; los 
efectos de la reconciliación; el ministerio de la reconciliación; la acogida del don de 
Dios.

55  “El efecto de la justificación es que el cristiano llega hasta a gloriarse de Dios 
mismo, mientras que antes vivía atemorizado por su ira. Tras haber experimentado 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 81

En la carta a los Efesios habla de la reconciliación entre los dos 
pueblos mediante la superación del muro que los separaba: Cristo 
“es nuestra paz: el que de los dos pueblos hizo uno, derribando el muro 
divisorio, la enemistad, anulando en su carne la ley con sus mandamientos y 
decretos, para crear en sí mismo, de los dos, un solo Hombre Nuevo, haciendo 
las paces, y reconciliar con Dios a ambos en un solo cuerpo, por medio de la 
cruz, dando en sí mismo muerte a la Enemistad […] Por él, unos y otros 
tenemos libre acceso al Padre en un mismo Espíritu” (Ef  2,14-18)56.

Según el Apóstol, la reconciliación alcanzada por Cristo no 
afecta sólo a la relación del hombre con Dios, consigo mismo y 
con los demás, sino que alcanza también a la creación entera que 
espera “ser liberada de la esclavitud de la corrupción para participar en la 
gloriosa libertad de los hijos de Dios” (Rom 8, 20-22). Esta implicación 
cósmica aparece también en Col 1,20: Dios quiso “reconciliar por 
él y para él todas las cosas, pacificando, mediante la sangre de su cruz, los 
seres de la tierra y de los cielos”. Para Pablo, “el efecto principal de la 
pasión, muerte y resurrección de Cristo es la reconciliación del 
hombre con Dios, la restauración del hombre en el estado de paz 
y unión con el Padre […] El Padre ha reconciliado a los hombres 
consigo mismo a través de Cristo, y concretamente a través de la 
muerte de Cristo, ‘por su sangre’ (Rom 5,9)”57.

el amor de Dios en la muerte de Cristo, puede exultar ante el mero pensamiento 
de Dios” (J.A. Fitzmyer, S.J., “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Bíblico San 
Jerónimo, p. 382).

56  “La humanidad vieja quedó defectuosa y alejada de Dios debido al pecado 
de Adán (Rom 5,12-17), pero la humanidad nueva creada en Cristo ha sido recon-
ciliada con Dios mediante la cruz” (P.J. Kobelski, “Carta a los Efesios”, en Nuevo 
Comentario Bíblico San Jerónimo, p. 446).

57  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, pp. 123.124.



82	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

d) Expiación 
Otro de los efectos del acontecimiento de Cristo lo expresa 

San Pablo con la imagen de la ‘expiación’. Esta imagen la toma 
el Apóstol del Antiguo Testamento58. En el Santo de los Santos 
se guardaba el arca de la alianza (cf. Ex 25,17-22); sobre ella, a 
modo de cubierta, se colocó una lámina de oro fino que “estaba 
pensada como punto de contacto entre Dios y el hombre, punto 
de la presencia misteriosa de Dios en el mundo de los hombres”. 
Sobre esta lámina, el Sumo Sacerdote derramaba, una vez al año, 
la sangre de los animales sacrificados en el día de la expiación 
(cf. Lv 16,14-20: Yom Kippur), “sangre que simbólicamente ponía 
los pecados del año transcurrido en contacto con Dios y, así, los 
pecados arrojados al abismo de la bondad divina quedaban como 
absorbidos por la fuerza de Dios, superados, perdonados. La vida 
volvía a empezar”59. La Vulgata tradujo el nombre de esta lámina 
(kapporet / hilasterion) como ‘propitiatorium’, o sea, el lugar donde, 
mediante la sangre del sacrificio, el pueblo se congraciaba con 
Dios. 

Pablo usa esta imagen sólo en Rom 3,25: a Cristo Jesús “Dios 
exhibió como instrumento de propiciación [hilasterion] por su propia sangre, 
mediante la fe, para mostrar su justicia, habiendo pasado por alto los pecados 
cometidos anteriormente”. Según el Apóstol, lo que representaba 
antiguamente el rito de la expiación repetido cada año, Cristo lo 
ha llevado a perfección de una sola vez con su muerte en la cruz, 

58  “Las traducciones de la Biblia utilizan con frecuencia el término ‘expiación’, o 
a veces ‘propiciación’ en el AT, sea a propósito de los sacrificios ‘por el pecado’, en 
que se dice que el sacerdote ‘ejecuta el rito de la expiación’ (p.e. Lev 4), sea, todavía 
más especialmente, a propósito de la fiesta anual llamada generalmente ‘el día de las 
expiaciones’ o ‘el gran día de la expiación’, cuyo ritual está descrito detalladamente 
en Lev 16” (St. Lyonnet, “Expiación”, en Vocabulario de Teología bíblica, p. 322).

59 Benedicto XVI, Ha llegado el tiempo del verdadero culto, Catequesis miércoles 7 de 
enero de 2009.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 83

por eso Cristo crucificado es el nuevo y definitivo ‘propiciatorio’, 
por cuya sangre derramada se borran los pecados del mundo. 
En el propiciatorio de la cruz se da el verdadero contacto entre 
el hombre y Dios: Cristo crucificado “es el lugar de contacto 
entre la miseria humana y la misericordia divina; en su corazón 
se deshace la masa triste del mal realizado por la humanidad y se 
renueva la vida”60. Pero para entender bien lo que aquí está en 
juego es necesario tener en cuenta lo siguiente:

“La muerte de Cristo en expiación del pecado fue un acto de 
amor simultáneamente hacia el Padre y hacia los hombres, por 
el que Jesús hizo la oblación de su vida para volver a consagrar 
los hombres a Dios […] Pablo no enseña que el Padre quisiera 
la muerte de su Hijo para satisfacer las deudas contraídas con 
Dios o con el diablo por los pecados del hombre […] No es que 
Cristo vaya a la muerte como víctima vicaria que paga la deuda 
al Padre o al diablo, sino que el Padre amoroso, reconociendo el 
amor que el Hijo le tiene a él y a la humanidad, salda la cuenta 
pendiente ofreciendo a su propio Hijo. Fundamentalmente es 
un acto de amor de Dios que se ha derramado en los corazones 
de los hombres (Rom 5,6-8;8,35.39)”61.

e) Redención / rescate 
Otra imagen de la que se sirve Pablo para expresar su 

experiencia del encuentro con Cristo, que cambió su existencia 
y le posibilitó una vida nueva, es ‘redención’ o ‘rescate’. El 
trasfondo de esta imagen está en el Antiguo Testamento, en la 
intervención de Dios para rescatar a su pueblo de la esclavitud: 
“Yo soy Yahvé; Yo os sacaré de los duros trabajos de los egipcios, os libraré de 

60  Benedicto XVI, Ha llegado el tiempo del verdadero culto, Catequesis, 7 de enero de 
2009.

61  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, p. 129.



84	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

su esclavitud y os redimiré con brazo poderoso” (Ex 6,6). Tras el paso del 
Mar Rojo, Moisés y los israelitas entonaron este cántico a Yahvé: 
“Guiaste con bondad al pueblo que rescataste, los condujiste con poder a tu 
santa morada” (Ex 15,13). 

Pablo “ve la ‘redención’ como un efecto del acontecimiento 
de Cristo: reconoce que la pasión y muerte de Cristo eran un 
rescate para liberar a los pecadores de la esclavitud o cautividad” 
(p. 1202). Por eso cuando recuerda a los corintios que han sido 
“comprados a gran precio” (1Cor 6,20; 7,23) les está diciendo que el 
precio que Cristo ha tenido que pagar por el rescate ha sido muy 
grande62. Pero no dice nunca a quién se ha pagado ese precio. 
Pablo además nunca llama a Cristo ‘redentor’; ni siquiera habla 
de ‘rescate’. Pero lo llama ‘nuestra redención’: Dios hizo a Cristo 
para nosotros redención (1Cor 1,30). Y llega a afirmar que “en 
virtud de la redención realizada en Cristo Jesús” (Rom 3,24), todos los 
hombres, pues “todos pecaron y están privados de la gloria de Dios”, 
son liberados y justificados. Pero, aunque la redención ya ha sido 
realizada, “todavía hay un aspecto futuro, escatológico, porque 
los cristianos ‘esperan la redención del cuerpo’ (Rom 8,23), y hasta un 
aspecto cósmico, puesto que la ‘creación’ (Rom 8,19-23) gime 
esperándola” (p. 1202).

El himno de la carta a los Efesios relaciona la redención con 
el perdón de los pecados: “En Cristo tenemos por medio de su sangre la 

62  “El término ‘redención’ no sirve solamente para designar la obra llevada 
a cabo por Cristo en el Calvario, sino igualmente la que realizará el final de los 
tiempos en el momento de la parusía y de la resurrección gloriosa de los cuerpos 
[…] y en los dos casos se trata de una liberación, pero quizá todavía más de una 
‘adquisición’, de una ‘toma de posesión por Dios’ [… ] Por eso es por lo que el NT 
pudo expresar esta misma noción por medio del verbo ‘comprar’ (gr. agoradsein, 
1Cor 6,20;7,23; cf. Gál 3,13; 4,5) […] Redención ‘costosa’: a la inmolación de vícti-
mas irracionales sucede el sacrificio personal y voluntario del Siervo de Yahveh que 
‘entregó su vida a la muerte’ (Is 53,12) y ‘sirvió bien a la comunidad (53,11 LXX)” 
(St. Lyonnet, “Redención”, en Vocabulario de Teología bíblica, 758s).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 85

redención, el perdón de los delitos, según la riqueza de su gracia” (Ef  1,7). 
Igualmente, en Col 1,13s: el Padre “nos libró del poder de las tinieblas 
y nos trasladó al reino de su Hijo querido, en quien tenemos la redención: el 
perdón de los pecados”63.

f) Libertad 
En su polémica con los gálatas, termina el Apóstol afirmando 

con gran contundencia: “Para ser libres nos ha liberado Cristo. 
Manteneos, pues, firmes y no os dejéis oprimir nuevamente bajo el yugo 
de la esclavitud” (Gál 5,1). De la obra salvadora de Cristo brota 
la libertad, “la gloriosa libertad de los hijos de Dios” (Rom 8,21), esa 
libertad “que anhela ávidamente toda la creación, aún no es 
perfecta. No obstante, existe una libertad que Cristo ha logrado 
ya para los hombres”64. Con el término ‘libertad’, el Apóstol 
se refiere a veces a la obra de ‘redención/rescate’ realizada por 
Jesucristo; pero casi siempre que utiliza esta palabra la relaciona 
con “la idea grecorromana de libertad como estado social de 
los ciudadanos en una polis griega o un municipium romano […] 
Pablo aplica esta imagen al acontecimiento de Cristo, dando a 
entender que Cristo Jesús ha puesto a los cristianos en libertad, 
les ha dado los derechos de ciudadanos de una ciudad o estado 
libre” (p.1203). 

63  “Pablo, al declarar que ‘Dios condenó al pecado en la carne’ (Rom8,3) […] 
precisa que esta victoria de Dios por su Cristo sobre el pecado se efectuó allí mismo 
donde Satán creía reinar para siempre, ‘en la carne’; explica que a este objetivo ‘en-
vió Dios a su Hijo en la semejanza de una carne de pecado, es decir, una condición 
en la que la carne de Cristo, sin ser como la nuestra ‘instrumento de pecado’, era, 
sin embargo, como la nuestra, pasible y mortal a causa del pecado […] El ‘retorno 
a Dios’, la ‘redención’ se ha efectuado en cuanto que Cristo ha pasado del estado 
‘carnal’ al estado ‘espiritual’, y nosotros en él” (St. Lyonnet, “Redención”, 761s).

64  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, p. 130.



86	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

En efecto, nuestra ciudadanía, la que nos hace libres, está en los cielos 
(Fpl 3,20), pero ejercemos los derechos de ciudadanos del cielo 
mientras estamos en la tierra, pues “aunque todavía no han llegado 
plenamente al nuevo eón, los cristianos ya están empadronados 
como ciudadanos de la ‘ciudad celestial’”65: “Nosotros somos 
ciudadanos del cielo, de donde esperamos como Salvador al Señor Jesucristo, 
el cual transfigurará nuestro pobre cuerpo a imagen de su cuerpo glorioso, en 
virtud del poder que tiene de someter a sí todas las cosas”.

El fundamento de esta condición de ciudadanos libres está en 
el Espíritu, porque “donde está el Espíritu del Señor, hay libertad” (2Cor 
3,17). Esta libertad es una conquista de Cristo, que los gálatas 
parecen haber olvidado (cf. 5,1). La esclavitud a la que se refiere 
el Apóstol es la del pecado y la muerte, es la ley, es el propio yo 
(cf. Rom 5-7; esp. 7,3; 8,1-2)66. En la Carta a los Romanos les dice: 
“Cuando erais esclavos del pecado fuisteis liberados para la justicia” (6,20). 
La libertad que Cristo nos ha conquistado aparece también en la 
alegoría de Sara y Agar (Gál 4,21-31): nosotros somos hijos de la 
mujer libre. En su lucha contra los judaizantes, Pablo denuncia 
a los falsos hermanos que se “han introducido subrepticiamente para 
espiar la libertad que tenemos en Cristo Jesús” (Gál 2,4). Este aspecto 
del acontecimiento de Cristo también tiene un matiz, un tono 
escatológico: la creación espera ser liberada “de la esclavitud de la 
corrupción para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios […] 
Y no sólo ella; también nosotros gemimos en nuestro interior anhelando el 

65  B. Byrne, S.I., “Carta a los Filipenses”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, 
p. 312.

66  “El creyente es libre en cuanto que en Cristo ha recibido el poder de vivir ya 
en la intimidad del Padre, sin verse impedido por los lazos del pecado, de la muerte 
y de la ley”, tres conceptos paulinos desarrollados a continuación, para terminar con 
el ejercicio de la libertad cristiana entendida como parresia, frente a todo libertinaje, 
y sobre todo, destacando el primado de la caridad en el ejercicio de la libertad (Léon 
Roy, “Liberación, libertad”, en Vocabulario de Teología bíblica, 485-387).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 87

rescate de nuestro cuerpo” (Rom 8,21.23). Pablo sabe muy bien que 
“los cristianos no han realizado todavía enteramente este destino 
[y por eso] insiste: ‘Vosotros fuisteis llamados a la libertad, pero no la 
uséis como una ocasión para la carne’ (Gál 5,13). La libertad no es 
libertinaje, [al contrario] ‘haceos esclavos unos de otros por el amor’ (Gál 
5,13)” (p. 1203).

En la homilía de la inauguración del Año paulino, Benedicto 
XVI destacó

“una de las palabras-clave [de la teología paulina]: la libertad. 
La experiencia de ser amado hasta el fondo por Cristo le había 
abierto los ojos sobre la verdad y sobre el camino de la existen-
cia humana; aquella experiencia lo abarcaba todo. San Pablo era 
libre como hombre amado por Dios que, en virtud de Dios, era 
capaz de amar juntamente con él. Este amor es ahora la ‘ley’ 
de su vida, y precisamente así es la libertad de su vida. Habla y 
actúa movido por la responsabilidad del amor. Libertad y res-
ponsabilidad están aquí inseparablemente unidas. Por estar en la 
responsabilidad del amor, es libre; por ser alguien que ama, vive 
totalmente en la responsabilidad de este amor y no considera la 
libertad como un pretexto para el arbitrio y el egoísmo”67.

g) Santificación 
San Pablo utiliza también el término ‘santificación’ para 

expresar la gracia que brota del acontecimiento de Cristo; 
ciertamente no la inventó él, proviene del Antiguo Testamento. 
Cuando Yahvé se apareció a Moisés en la zarza ardiente, “le dijo: 
‘No te acerques aquí; quítate las sandalias de tus pies, porque el lugar que 
pisas es suelo santo” (Ex 3,5). Jerusalén es la ciudad santa (Is 48,2); 
el templo es santo (Is 64,10). El pueblo de Israel es una nación 

67  Homilía en la Basílica de San Pablo extramuros, sábado 28 de junio de 2008



88	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

santa (Ex 19,6). La santidad brota del mismo ser de Dios tres 
veces santo (cf. Is 6,3 Ap 4,8). “Yahvé dijo a Moisés: Di a toda la 
comunidad de los israelitas: Sed santos, porque yo, Yahvé, vuestro Dios, soy 
santo” (Lev 19,1s). 

Con el término ‘santificación’ no se quería expresar una 
consagración interior de las personas al servicio de Yahvé. “Era 
un término cúltico que indicaba la separación de personas y cosas 
de la esfera secular o profana para el servicio divino. Según Pablo, 
Dios hizo a Cristo ‘nuestra santificación’ (1Cor 1,20), es decir, el 
medio por el que los seres humanos se consagraban de nuevo 
a Dios y se disponían a servirle con temor y respeto. A esto ‘nos 
ha llamado Dios’ (1Tes 4,7), y hemos sido ‘santificados’ o ‘hechos 
santos’ por Cristo Jesús [“habéis sido santificados en el nombre del Señor 
Jesucristo” (1Cor 6,11)], o por su Espíritu [Pablo ejerce el sagrado 
oficio del Evangelio de Dios, “para que la oblación de los gentiles sea 
agradable, santificada por el Espíritu Santo” (Rom 15,16)]. Es esto tan 
cierto para Pablo que ‘santos’ es una designación corriente de los 
cristianos; los cristianos están llamados a ser santos” (p. 1203): 
“A todos los amados de Dios que estáis en Roma, santos por vocación, a 
vosotros gracia y paz, de parte de Dios nuestro Padre y del Señor Jesucristo” 
(Rom 1,7). Y en el saludo “a la Iglesia de Dios que está en Corinto: a los 
santificados en Cristo Jesús, llamados a ser santos” (1Cor 1,2).

h) Transformación 
Pablo toma esta imagen de la mitología grecorromana; por 

entonces circulaban muchas leyendas sobre transformaciones o 
metamorfosis de serpientes en piedras68, o más tarde, la de Lucio 

68  “Entonces apareció un gran portento: una serpiente de lomo rojo intenso, 
pavorosa […] Allí había unos polluelos de gorrión recién nacidos, tiernas criaturas 
sobre la cimera rama, acurrucados de terror bajo las hojas: eran ocho, y la novena 
era la madre que había tenido a los hijos […] Tras devorar a los hijos del gorrión y a 
la propia madre […] la convirtió en piedra el taimado hijo de Crono” (Ilíada, canto 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 89

en un asno69. Al aplicarla al acontecimiento de Cristo, el Apóstol 
quiere dar a entender cómo Jesús transforma gradualmente a 
los seres humanos ‘que vuelven al Señor’. El Dios creador, por 
medio de Cristo resucitado, hace brillar de nuevo la luz creadora 
en la vida humana, que queda transformada por ella. Pablo 
aclara esta imagen en la segunda carta a los corintios: “Todos 
nosotros, que con el rostro descubierto reflejamos como en un espejo la gloria 
del Señor, nos vamos transformando en esa misma imagen cada vez más 
gloriosos” (2Cor 3,18). Comentando este texto, dice Murphy-
O’Connor que “la salvación es un proceso cuya meta consiste 
en la conformidad con Cristo. La auténtica humanidad de éste 
debe hacerse progresivamente manifiesta en los creyentes […] 
A medida que los creyentes se van conformando con Cristo, se 
hacen cada vez más capaces de rendirle el honor que se debe a 
Dios […] El agente de la transformación es Dios que actúa a 
través del Espíritu”70. Íntimamente relacionado con ese versículo 
está este otro de la misma carta: “Pues el mismo Dios que dijo: Del 
seno de las tinieblas brille la luz, la ha hecho brillar en nuestros corazones, 
para iluminarnos con el conocimiento de la gloria de Dios que está en la 
faz de Cristo” (2Cor 4,6). El rostro de Cristo es como un espejo 
que refleja la gloria que viene del Dios creador. “Esta es una de 
las más sublimes descripciones paulinas del acontecimiento de 
Cristo” (p. 1204). 

Finalmente, en la carta a los Filipenses habla también de la 
futura transformación operada por Cristo en nosotros: “Él 

II, 305-319. Introducción general, traducción y notas de Emilio Crespo Güemes, 
Biblioteca Básica Gredos, Madrid 2000, p. 30).

69  Cf. Apuleyo, El asno de oro, libro III, nn. 22-25. Introducción general de F. 
Pejenaute Rubio. Traducción y notas de L. Rubio Fernández, Biblioteca Básica Gre-
dos, Madrid 2001, pp. 71-73ss. 

70  J. Murphy-O’Connor, “Segunda carta a los Corintios”, en Nuevo Comentario 
Bíblico San Jerónimo, p. 346.



90	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

transfigurará nuestro pobre cuerpo a imagen de su cuerpo glorioso, en virtud 
del poder que tiene de someter a sí todas las cosas” (3,21). De esta imagen 
los Padres griegos “derivaron la idea posterior de theopoiesis, la 
gradual ‘divinización’ del cristiano, que en ellos es prácticamente 
un equivalente de ‘justificación’” (p. 1204).

i) Nueva creación 
Esta imagen, relacionada con la anterior, Pablo la toma también 

de los textos del Antiguo Testamento acerca de la creación. Dios 
es el creador del cielo y la tierra y de los hombres. “Al aplicarla al 
acontecimiento de Cristo, Pablo quiere decir que Dios ha creado 
de nuevo a la humanidad en Cristo, dándole ‘novedad de vida’ 
(Rom 6,4), es decir, una vida en unión con el Cristo resucitado 
(Gál 2,20: ‘Cristo vive en mí’), una vida destinada a compartir ‘la 
gloria de Dios’ (Rom 3,23)” (p. 1204).

Al final de la carta a los Gálatas, afirma Pablo que “lo que cuenta 
no es la circuncisión, ni la incircuncisión, sino la creación nueva” (6,15). 
“Por tanto, el que está en Cristo, es una nueva creación; pasó lo viejo, todo 
es nuevo” (2Cor 5,17). Esta es la razón por la que Pablo llama 
a Cristo resucitado ‘el último Adán’ (1Cor 15,45): él es cabeza 
de la humanidad nueva, escatológica, igual que el primer Adán 
fue el comienzo de la vida para la humanidad terrena. Por eso, 
puede decir Pablo que Dios “a los que de antemano conoció, también 
los predestinó a reproducir la imagen de su Hijo, para que fuera él el 
primogénito entre muchos hermanos” (Rom 8,29). Y de esa forma los 
hará partícipes de su propia resurrección. Pues “Dios, que resucitó al 
Señor, nos resucitará también a nosotros mediante su poder” (1Cor 6,14). 
Pues sabemos que “el que resucitó al Señor Jesús, también nos resucitará 
con Jesús y nos presentará ante él juntamente con vosotros” (2Cor 4,14). 
Pero este final tiene un principio: “en Cristo se ha inaugurado 
ya una nueva creación […] Esto se aplica en primer lugar al 
hombre renovado interiormente por el bautismo a imagen de 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 91

su Creador (Col 3,10), hecho en Cristo ‘nueva criatura’ (Gál 
6,15): en él ha desaparecido el ser antiguo, un nuevo ser existe 
(2Cor 5,17)”71. En efecto, “fuimos con él sepultados por el bautismo 
en la muerte, a fin de que, al igual que Cristo resucitó de entre los muertos 
por medio de la gloria del Padre, así también nosotros vivamos una vida 
nueva. Porque si nos hemos injertado en él por una muerte semejante a la 
suya, también lo estaremos por una resurrección semejante” (Rom 6,4-5). 
En efecto, “el bautismo produce una identificación del cristiano 
con Cristo glorificado, posibilitando que aquél viva en realidad 
con la vida de Cristo mismo (Gál 2,20); esto conlleva una ‘nueva 
creación’ […] El cristiano, identificado con Cristo por medio del 
bautismo, queda capacitado para llevar una nueva vida consciente 
que no puede conocer el pecado”72. La enseñanza paulina a este 
respecto, suena como un eco de lo que Jesús le dijo a Nicodemo 
del nuevo nacimiento “de agua y de Espíritu” (Jn 3,5), también el 
Apóstol destaca la obra del Espíritu en la nueva creación por la 
resurrección, pues “si el Espíritu de Aquel que resucitó a Jesús de entre 
los muertos habita en vosotros, Aquel que resucitó a Jesús de entre los muertos 
dará también la vida a vuestros cuerpos mortales por su Espíritu que habita 
en vosotros” (Rom 8,11). Para Pablo, “Jesús es instrumento de una 
‘creación nueva’ (2Cor 5,17; Gál 6,15), porque con la resurrección 
se hizo pneuma zoopoioun, ‘espíritu de vida’ (1Cor 15,45). En virtud 
de este principio dinámico, Pablo comprueba que ya no es él 
quien vive, sino que es Cristo resucitado quien vive en él (Gál 
2,20), transformando incluso su vida física (cf. 2Cor 3,18; 4,5-
6)”73.

71  Paul Auvray, “Creación”, en Vocabulario de Teología bíblica, p. 198.
72  J.A. Fitzmyer, “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, 

p. 387.
73  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, p. 119s.



92	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

j) Glorificación 
Por último, Pablo emplea también los términos ‘gloria’ o 

‘glorificación’ para expresar su experiencia del acontecimiento 
salvador de Cristo que fundamenta la esperanza. Detrás están 
las afirmaciones veterotestamentarias que hablan de la gloria o 
esplendor de Dios (kabod) cuando él se manifiesta74. Así, durante 
la estancia de Moisés en el Sinaí, se nos dice que “la nube cubría 
el monte. La gloria de Yahvé descansaba sobre el monte Sinaí y la nube lo 
cubrió durante seis días. Al séptimo día, Yahvé llamó a Moisés de en medio 
de la nube. La gloria de Yahvé aparecía a los israelitas como fuego devorador 
sobre la cumbre del monte” (Ex 24,15-17). Y cuando Yahvé toma 
posesión del santuario se dice: “La Nube cubrió entonces la Tienda 
del Encuentro y la gloria de Yahvé llenó la Morada. Moisés no podía entrar 
en la Tienda del Encuentro, pues la Nube moraba sobre ella y la gloria de 
Yahvé llenaba la Morada” (Ex 40,34s). Cuando la rebelión de los 
israelitas en el desierto, “toda la comunidad hablaba de apedrearlos, 
cuando la gloria de Yahvé se apareció a todos los israelitas en la Tienda 
del Encuentro” (Nm 14,10). Por tanto, con el término “gloria” el 
Antiguo Testamento quiere expresar la manifestación de Dios 
que, al ser absolutamente trascendente, reviste formas de aspecto 
numinoso “tremendo y fascinante”75.

Pablo relaciona ‘gloria’ con el Dios creador; por eso con la 
imagen de ‘glorificación’ “está refiriéndose a otro aspecto del 
poder transformador de Cristo resucitado. Lo presenta como 
‘glorificador’ de los cristianos, es decir, concediéndoles ya desde 
ahora una participación en la gloria de la que él, una vez resucitado 
de entre los muertos, disfruta junto al Padre” (p. 1204).

74  Cf. D. Mollat, “Gloria”, en Vocabulario de Teología bíblica, 357-361.
75  Cf. R. Otto, Lo Santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios (original 

alemán Das Heilige, 1917), Alianza Editorial, Madrid, 1980.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 93

“Pablo habla de este efecto en Rom 8,30: “A los que predestinó, 
también los llamó; y a los que llamó también los justificó; y a los que justificó 
también los glorificó”. Si bien, esta glorificación que parece ponerse 
en cuestión por los trabajos, persecuciones y sufrimientos 
que experimentan frecuentemente los discípulos, se mostrará 
plenamente en el futuro: “Porque estimo que los sufrimientos del tiempo 
presente no son comparables con la gloria que se ha de manifestar en nosotros” 
(Rom 8,18). De esta gloria hay que hacerse dignos durante nuestra 
peregrinación por este mundo, por eso el Apóstol les recuerda 
a los tesalonicenses que “como un padre a sus hijos, así también a 
cada uno de vosotros os exhortábamos y animábamos, exigiéndoos vivieseis 
de una manera digna de Dios, que os ha llamado a su Reino y gloria” 
(1Ts 2,11s). Según Raymond F. Collins, “el propósito de esta 
instrucción es que los tesalonicenses puedan responder fielmente 
a la llamada de Dios a entrar en su reino y su gloria. Basileia se usa 
muy raramente en Pablo […]. Tanto ‘reino’ como ‘gloria’ hacen 
referencia al reinado escatológico de Dios”76. Hacia aquí tiende la 
esperanza que anima la vida de los cristianos.

Conclusión

Así pues, la experiencia de la salvación, que suscita y anima una 
espiritualidad de esperanza, tiene muchos matices o tonalidades, 
por eso el Apóstol se sirve de diferentes imágenes o conceptos 
para tratar de comunicárnosla. El problema principal con que hoy 
se tropezaría San Pablo, y se tropieza la Iglesia, para comunicar 
el mensaje de la salvación realizada por Jesucristo en su pasión, 
muerte y resurrección, salvación que él experimentó de manera 

76  “Primera carta a los Tesalonicenses”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo. 
Nuevo Testamento y artículos temáticos, Verbo Divino, Estella (Navarra) 2004, p. 
283.



94	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

tan intensa en el encuentro de Damasco, es el hecho de que 
muchos hombres no sienten necesidad de salvación alguna, de 
ser salvados por nadie. La cultura moderna ha ido desplazando a 
Dios de la vida del hombre y de la sociedad, ha dejado al hombre 
solo consigo mismo, haciéndole creer que él es el único artífice de 
sí mismo y de su destino. Al contemplar esta situación afirmaba 
Benedicto XVI que “este pensamiento moderno, al final, sólo 
puede crear tristeza y cinismo”77. ¿Por qué tristeza? Porque se 
priva al hombre de la esperanza de la salvación, de vencer al mal. 
El hombre sin esperanza está herido por la tristeza. Y ¿por qué 
cinismo? Porque el hombre de nuestro tiempo aparenta vivir como 
si estuviera contento, y por eso monta todas las diversiones, para 
olvidar que no tiene esperanza. 

Cultivar hoy una espiritualidad de esperanza es algo sumamente 
necesario, quizá sea una de las aportaciones más importantes del 
testimonio cristiano; lo ha sido siempre, porque es consustancial 
con la misma fe que profesamos, pero en las actuales circunstancias 
tiene una urgencia especial. El fundamento de esta espiritualidad 
está en el acontecimiento salvador de Cristo, cuyos rasgos más 
significativos hemos recordado. De aquí brota la certeza de que 
“al final estaremos siempre con el Señor […] Nuestro futuro 
es ‘estar con el Señor’; en cuanto creyentes, en nuestra vida 
ya estamos con el Señor; nuestro futuro, la vida eterna, ya ha 
comenzado”78. Pues como escribe el Apóstol, “si creemos que Jesús 
murió y resucitó, de la misma manera Dios llevará consigo a los que murieron 
en Jesús […] Y así estaremos siempre con el Señor” (1Ts 4,14.17). 

77 Benedicto XVI, El pecado original en la enseñanza de San Pablo, Audiencia Gene-
ral, 3-12-2008.

78 Benedicto XVI, La parusía en la predicación de san Pablo, Audiencia General, 
12-11-2008.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 95

La espiritualidad de la esperanza que nos impulsa hacia la ciudad 
de Dios, no es una evasión para desentendernos de la edificación 
de la ciudad terrena. Benedicto XVI ha sido extremadamente 
claro al respecto: “La espera de la parusía de Jesús no dispensa del 
trabajo en este mundo; al contrario, crea responsabilidad ante el 
Juez divino sobre nuestro obrar en este mundo. Precisamente así 
crece nuestra responsabilidad de trabajar en y para este mundo”79. 
Evidentemente, esta responsabilidad se realiza de un modo 
particular en el anuncio del Evangelio. Para san Pablo lo mejor 
sería dejar este mundo para estar con el Señor, pero el servicio 
a las comunidades le parecía todavía necesario (cf. Flp 1,21-26); 
en todo caso, se muestra disponible y obediente para lo que 
Dios quiera de él. La esperanza de vivir por siempre con Cristo 
sostiene el trabajo apostólico de Pablo, por eso siente en lo más 
íntimo de su ser la urgencia de la evangelización (cf. 1Cor 9,16); 
esa misma esperanza anima y sostiene los esfuerzos de la Iglesia 
por hacer llegar la salvación de Cristo a todos los hombres y 
mujeres de la tierra. 

De la fe a la esperanza pasando por la caridad, este sería el 
recorrido que hemos intentado trazar en este trabajo. El Papa 
Francisco acaba de poner de relieve esta íntima relación: “La 
esperanza, junto con la fe y la caridad, forman el tríptico de las 
‘virtudes teologales’, que expresan la esencia de la vida cristiana 
(cf. 1 Cor 13,13; 1Ts 1,3). En su dinamismo inseparable, la 
esperanza es la que, por así decirlo, señala la orientación, indica la 
dirección y la finalidad de la existencia cristiana”80. Pero el punto 

79 Benedicto XVI, La parusía en la predicación de san Pablo, Audiencia General, 
12-11-2008.

80  Spes non confundit, Bula de convocación del Jubileo ordinario del año 2025, n. 
18; y en el n. 3: “La esperanza nace del amor y se funda en el amor que brota del 
Corazón de Jesús traspasado en la cruz” que “se manifiesta en nuestra vida de fe, 
que empieza con el Bautismo; se desarrolla en la docilidad a la gracia de Dios y, por 



96	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

de arranque es siempre la fe, no una fe intelectualista centrada en 
conceptos, sino una fe que obra por la caridad. Es la fe que abre 
las puertas de la esperanza y con ella el acceso al reino de Dios, 
término último de la peregrinación por esta tierra. Porque “la 
puerta oscura del tiempo, del futuro, ha sido abierta de par en par. 
Quien tiene esperanza vive de otra manera; se le ha dado una vida 
nueva”81. De la mano de San Pablo, y siguiendo las enseñanzas 
de Benedicto XVI que nos brindó la oportunidad de conocer 
mejor al Apóstol a lo largo del Año Paulino (2008-2009) junto 
con la iluminación aportada por J.A. Fitzmyer, hemos perfilado 
el contenido de la esperanza teologal y escatológica con todas las 
consecuencias prácticas encaminadas a cultivar una espiritualidad 
de la esperanza, pues “habiendo recibido de la fe la justificación, estamos 
en paz con Dios, por nuestro Señor Jesucristo, por quien hemos obtenido 
también, mediante la fe, el acceso a esta gracia en la cual nos hallamos, y nos 
gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios” (Rom 5,1-2). Y comenta 
la Biblia de Jerusalén: “La esperanza cristiana es la espera de los 
bienes escatológicos”, o sea, el acceso a los cielos nuevos y la 
tierra nueva en la contemplación del “río de agua de vida, brillante 
como el cristal, que brotaba del trono de Dios y del Cordero”, allí “los 
siervos de Dios le darán culto. Verán su rostro y llevarán su nombre en 
la frente […] y reinarán por los siglos de los siglos” (Ap 22,1-5). Es la 
esperanza que, fundada en la vida y obra de Jesucristo que el 
Padre le encargó realizar (Jn 17,4), y avivada por el Espíritu Santo, 
nos conduce a “reconocer la gloria de la eterna Trinidad y adorar 
la Unidad en su poder y grandeza”82.

tanto, está animada por la esperanza, que se renueva siempre y se hace inquebranta-
ble por la acción del Espíritu Santo”.

81  Benedicto XVI, Carta encíclica Spe salvi, n. 2.
82  Oración colecta de la solemnidad de la Santísima Trinidad.



“Dio si rivela come Signore”.
La dottrina trinitaria barthiana: 
un’introduzione

Prof. Cristiano Massimo Parisi1

ISSR Mater Ecclesiae (Angelicum) 
Roma

Resumen: L’articolo è un’introduzione al pensiero trinitario di 
Karl Barth. La prima parte presenta il re-innesto del teologo svizzero 
nel suo “albero genealogico” e la ri-scoperta della dottrina della Trinità, 
non solo attraverso il dogma trinitario antico, ma anche guardando alla 
contemporaneità e dando un posto speciale al pensiero di Hegel. La 
seconda propone, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra l’altro, 
dalla volontà di indicare una soluzione al problema del rapporto tra Dio e 
il mondo, ossia dalla volontà di superare la falsa alternativa tra l’assoluta 
trascendenza di Dio al mondo e la sua assoluta immanenza. 

Palabras clave: K. Barth; Trinità; Trascendenza di Dio.

1 Passionista sacerdote, dottore in Giurisprudenza e in Sacra Teologia, svolge at-
tività di insegnamento nella Facoltà di Teologia (Angelicum), negli Istituti Superiori 
di Scienze Religiose Mater Ecclesiae (Angelicum) e Ecclesia Mater (Lateranense) e 
nell’Istituto Teologico Leoniano (Anagni).

                      	    Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 97-122



98	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Abstract: The article is an introduction to Karl Barth’s Trinitarian 
thought. The first part presents the Swiss theologian’s re-inclusion in his 
“family tree” and re-discovery of  the doctrine of  the Trinity, not only 
through ancient Trinitarian dogma, but also by looking at contemporary 
times and giving a special place to Hegel’s thought. The second proposes, 
in summary, Barth’s Trinitarian doctrine, which arose from, among other 
things, the desire to indicate a solution to the problem of  the relationship 
between God and the world, that is, the desire to overcome the false 
alternative between God’s. 

Key words: K. Barth; Trinity; God’s transcendence.

Accostarsi al pensiero e all’opera di Karl Barth è un’impresa 
certamente ardua, vista, anzitutto, la mole della sua produzione2. 
Tuttavia, si è concordi nel ritenere che la sua dottrina «non solo 
ha mutato profondamente la teologia, ma va annoverata tra le 
opere più significative della storia culturale del XX secolo»3. 
Barth è uno dei teologi più letti e commentati del secolo scorso, 
che continua ad essere studiato in questo terzo millennio. Sin 
dalle prime pubblicazioni ha ottenuto un’attenzione che ha subito 
valicato i confini della Svizzera, fatto per il quale non ha esitato a 
manifestare un certo stupore4. Sono trascorsi più di cinquant’anni 

2  Tourn scrive: «Barth è scrittore fecondo e facondo […]. La sua vita è stata 
spesa a scrivere e la nostra, qualora ci volessimo impadronire del suo pensiero, 
dovrebbe essere spesa a leggerlo»: G. Tourn, “Per gli 80 anni di Karl Barth”, in 
“Protestantesimo”, 21 (1966) 3, 159.

3  E. Jȕngel, L’essere di Dio è nel divenire. Due studi sulla teologia di Karl Barth, Marietti, 
Torino 1986,61.

4 «Quando guardo indietro alla mia vita, mi vedo come un tale che sale a 
tentoni nel buio di un campanile, e nel fare questo, senza accorgersene, invece del 
corrimano afferra una corda, quella della campana. Improvvisamente, egli ode, 
pieno di costernazione, che la campana incomincia a suonare e, naturalmente, non 
è solo lui a sentirla»: K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf. Die Lehrevom Worte 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   99

dalla sua morte e continuano le pubblicazioni riguardanti il suo 
pensiero politico, storico e in particolare morale e dogmatico. Fra 
gli studiosi ritorna con frequenza la questione di una corretta 
comprensione del pensiero di Barth, non solo per la quantità 
della sua produzione, ma anche per quell’ “iniziare dall’inizio”, 
che invita a rileggere i lavori precedenti alla luce dei successivi, 
pur restando ferma l’impressione che un’attenta interpretazione 
si mantenga sempre su un ‘equilibrio precario’.

Quindi, paradossalmente, porsi in un atteggiamento critico dal 
carattere definitorio verso la produzione barthiana significherebbe 
dover fare i conti con tutta una serie di indicazioni provenienti 
dallo stesso Barth, a volte nascoste all’interno delle principali 
produzioni, che porterebbero l’incauto studioso in una situazione 
di parziale torto. Con questo voglio dire che non solo non 
sarebbe pertinente assumere un atteggiamento critico lapidario, 
ma ritengo che, se si ascolta con la dovuta reverenza l’esperienza 
teologica barthiana, si scoprirebbe che ha ancora qualcosa da dire 
al pensiero contemporaneo e alla sua ricerca di un’epistemologia 
della fede che possa rendere ragione della speranza a cui ogni 
credente è chiamato. Pertanto, la scelta per l’elaborazione del 
presente lavoro è consistita nel mettersi in ascolto, lasciando 
parlare lui, perché convinti che «in fondo, il pensiero di Barth 
non si può che “raccontare” […] e questo anche quando viene ad 
assumere una configurazione sistematica»5.

L’articolo si suddivide in due parti. Nella prima presento il 
re-innesto di Barth nel suo “albero genealogico”, dal quale si 
era allontanato durante gli anni accademici, a cui consegue il 

Gottes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik, Chr. Kaiser, Mȕnchen 1927, 13. Mia tra-
duzione.

5  A. Milano, Il contributo della teologia evangelica.1. Karl Barth (1886-1968), in Storia 
della teologia. 3. da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB, Bologna 
1996, 475.



100	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

recupero di alcuni elementi della tradizione teologica cristiana, 
dai Padri della Chiesa alla scolastica. In questo periodo – siamo 
agli inizi degli anni ’20 – si colloca anche la ri-scoperta della 
dottrina della Trinità, non solo attraverso il dogma trinitario 
antico, ma anche guardando alla contemporaneità e dando 
un posto speciale al pensiero di Hegel. Nella seconda parte 
propongo, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra 
l’altro, dalla volontà di indicare una soluzione al problema del 
rapporto tra Dio e il mondo, ossia dalla volontà di superare la 
falsa alternativa tra l’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la 
sua assoluta immanenza. A monte di questo tentativo vi è una 
precisa intenzione: salvaguardare l’assoluta sovranità di Dio nella 
sua rivelazione storica. Senso della dottrina trinitaria è rispondere 
alla domanda sul soggetto della rivelazione, ovvero su chi sia il 
Dio che si rivela all’uomo. La conclusione è dedicata ad alcune 
brevi considerazioni, doverosamente riportate per restare fedeli 
alla scuola di questo maestro, il quale ricorda che la teologia 
pretende uomini liberi ed ogni “buon teologo” non può vivere 
in un ambiente fatto soltanto di idee, ma è chiamato ad elaborare 
principi e metodi, per restare sempre in cammino.

1.  Il Solus Deus e il dualismo tensionale

Il secondo Rőmerbrief si presenta come il tentativo «di far 
scendere in campo una teologia che dovrebbe essere migliore di 
quella del XIX e degli inizi del XX secolo, dal momento che in 
essa ci si interessa soltanto di Dio nella sua autonomia di fronte 
all’uomo, e in particolare di fronte all’uomo religioso e ci si accosta 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   101

a lui dandogli quell’onore che crediamo di trovare nella Bibbia»6. 
Così Barth scrive, a distanza di anni, a proposito del secondo 
‘commento’7. Nato tra l’autunno del 1920 e l’estate del 1921, il 
secondo Rőmerbrief ha la struttura di una “teologia della crisi”, 
ovvero di una frattura tra la realtà di Dio e quella del mondo. 
La “crisi” è anche vista come principio della condizione stessa 
della creatura, dove è la tensione tra i termini (giudizio-salvezza, 
peccato-redenzione) a costituire la realtà del mondo. Questo è 
solo se stesso, e, in quanto peccato, negazione della sovranità 
di Dio; tuttavia, è nello scoprirsi condannato che avviene la 
rivelazione del rapporto a Dio. In altre parole, è nella negazione 
di ogni autosufficienza che si trova la condizione fondamentale 
della salvezza8. Barth, mediante questa tensione “qualitativa”, si 
re-innesta in un “albero genealogico”9 dal quale, almeno in parte, 
si era allontanato durante gli anni propriamente accademici e se 
ne serve per definire la fede come paradosso: «la vocazione di 
un apostolo è un fatto paradossale, che nel primo e nell’ultimo 

6  K. Barth, Dank und Reverenz, in “EvangelischeTheologie”, 23 (1963), 339. Per 
l’elaborazione di questo paragrafo mi rifaccio al mio Ri-dire Dio alla scuola di Barth. Il 
solus Deus e il Dio dell’uomo, EDI, Napoli 2018, 59-78.

7  Sebbene si sia soliti dire “seconda edizione”, preferisco ‘commento’, perché, 
in effetti, si tratta di una completa ri-elaborazione del primo ‘commento’ al Rőmeb-
rief.

8  Barth entra in scena con un’accesa vena polemica, trascinato dal pathos teolo-
gico per la signoria di Dio: «Se ho un ‘sistema’, esso consiste in ciò, che io mi tengo 
davanti agli occhi, con tutta la tenacia possibile, quella che Kierkegaard ha chiamato 
‘l’infinita differenza qualitativa’ del tempo e dell’eternità, nel suo significato positivo 
e negativo. “Dio è in cielo e tu sulla terra”. Il rapporto di questo Dio a questo uomo, il 
rapporto di questo uomo a questo Dio è per me il tema della Bibbia e insieme la som-
ma della filosofia. I filosofi chiamano questa crisi del conoscere umano ‘origine’. La 
Bibbia vede in questo punto cruciale Gesù Cristo», in L’Epistola ai Romani. Prefazione 
alla seconda edizione (1921), in Le origini della teologia dialettica, a cura di J. Moltmann, 
Queriniana, Brescia 1976, 145.

9  K. Barth, La parola di Dio come compito della teologia, in Le origini della teologia dia-
lettica, 244-246.



102	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

istante della sua vita sta all’infuori della sua identità personale con 
se stesso»10. Il secondo commento vuole fondare una teologia 
dove l’attenzione non è più sulla realtà di Dio che entra nel 
mondo, ma sui binomi tensionali, segno dell’intervento divino. In 
altri termini, la nuova riflessione teologica avviene all’interno di 
questa “crisi”, che è l’intervento “a priori” di Dio. La possibilità 
del rapporto con Dio viene soltanto da Lui, per cui non vi sarà 
«un messaggio religioso, dunque, non istruzioni o notizie sulla 
divinità o sulla deificazione dell’uomo, ma l’ambasciata di un 
Dio, che è del tutto diverso, del quale l’uomo, come uomo, non 
saprà e non avrà mai nulla, e dal quale appunto per questo gli 
viene la salvezza»11. Con il secondo commento Barth vuole offrire 
una teologia che si interessi soltanto di Dio nella sua autonomia di fronte 
all’uomo, il cui incontro si realizza, da parte del mondo del Padre, 
in un punto stesso della linea di intersezione che non ha alcuna 
estensione sul piano del mondo. Nel Rőmerbrief, infatti, il pastore 
di Safenwil definisce la religione un “tutt’altro che l’armonia 
[dell’uomo] con se stesso o addirittura con l’infinito”, “l’inorridire 
dell’uomo di fronte a se stesso”12, e considera l’uomo religioso 
come colui che “quando è oppresso dalla problematica del suo 
mondo” osa l’impossibile: tratta con Dio come il suo simile13. Per 
comprendere bene questo ‘giudizio’, occorre contestualizzare la 
questione specifica da cui esso intende distanziarsi14. Il punto di 

10  K. Barth, L’Epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 20093, 3. È opportuno notare 
che Barth non considera soltanto il singolo nel paradosso della fede, ma si riferisce 
sempre alla condizione di tutte le creature, alla condanna e salvezza della realtà del 
mondo: Barth, L’Epistola ai Romani, 78.  

11  Ibidem, 4.
12  Ibidem, 234; 251.
13  Ibidem, 225. 
14  Barth, infatti, in seguito affermerà che “non sarebbe impossibile”, “con una 

piccola precisazione dialettica”, intendere “religio” come “concetto comprensivo di 
ciò che chiamo ‘fede e obbedienza’”. «Ma il termine mi risulta troppo appesantito e 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   103

discussione è il tentativo perseguito a partire dal secolo XVIII di 
comprendere «il cristianesimo come una “specie” del “genere” 
religione»15. Barth accusa quest’impresa, avvenuta soprattutto 
ad opera di Schleiermacher, di “religionismo”16. Il teologo di 
Breslavia aveva definito la religione come “sentimento” – ossia 
atteggiamento di fondo dell’uomo –, in favore dell’Universo, 
che, a sua volta, non si identifica con Dio, ma lo include, come il 
tutto include una parte, perché l’Universo è più che Dio17. Il fine 
della religione è quello di amare questo Universo e contemplarne 
l’azione18. Con il passaggio dall’ “oggetto” della religione al 
“soggetto” religioso, si ha, in altre parole, una riduzione della 
“rivelazione” a “religione” e di quest’ultima a sentimento di 
‘dipendenza’. Quindi, ne consegue che questo pensiero non è 
teologico, bensì antropologico. Schleiermacher, secondo Barth, 

contaminato dall’abuso che ne è stato fatto da 200 anni. Penso soprattutto all’abuso 
apologetico. Non posso più sentire o pronunciare la parola ‘religione’ senza asso-
ciarla spiacevolmente a quella che ormai nella storia della cultura contemporanea è 
l’insegna del rifugio in cui la teologia protestante, e in parte anche quella cattolica, 
più o meno precipitosamente cominciò a ritirarsi quando le venne a mancare il 
coraggio di lasciarsi guidare nel suo pensiero dall’oggetto, cioè dalla parola di Dio 
[…]. Forse verrà un tempo in cui si potrà riparlare di religione senza implicazioni 
negative e senza complessi […]. Ma oggi non è quel tempo»: K. Barth, Iniziare dall’i-
nizio. Antologia di testi,a cura di R.J. Erler e R. Marquard, Queriniana (Gdt 199), Brescia 
1990, 37-38. 

15  A. Milano, Il contributo della teologia evangelica. 1. Karl Barth (1886-1968), in Storia 
della teologia. 3. Da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB 2015, 493.

16  K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolegomena zur 
kirchlichen Dogmatik, I/2,Evangelischen Buchhandlung, Zollikon, 1938, 316.

17  F.D.E. Schleiermacher, Sulla religione. Discorsi a quegli intellettuali che la disprezzano, 
Queriniana (Gdt 189), Brescia 1989, 125.

18  Schleiermacher, Sulla religione. Discorsi a quegli intellettuali che la disprezzano, 91. Al-
trove, rivolgendosi sempre agli “intellettuali che disprezzano”, si legge:«io vi ho 
mostrato che cosa è propriamente religione; avete forse trovato alcunché che fosse 
indegno della vostra cultura e della cultura umana più elevata?», ibidem, 119.



104	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

ha condotto la teologia in “un vicolo cieco”19, quindi è necessaria 
“una rivoluzione teologica”20. Ecco allora che, mediante la 
propria speculazione, Barth ha contestato il fondamento e la 
legittimità cristiana della teologia in vigore da circa due secoli, 
che si compiaceva di sviluppare le sue tesi in piena concordanza 
con le tendenze fondamentali della cultura e dell’uomo moderni. 
Ciò in nome del teocentrismo, che è la traduzione teologica del 
“primo comandamento”21: “Non avrai altri dei innanzi a me”. 
Barth rifiuta il discorso della “religione” così come giunto agli 
inizi del secolo XX, perché in realtà è un “non dio”22, a cui il 
pensiero liberale si sarebbe asservito. Questo impossibile versante 
antropologico, che non rende l’uomo credente, è però finalizzato 
dal Nostro alla esaltazione della fede come salvezza. Tuttavia, 
per quanto sia un segno negativo, è anche un segno del divino 
fuori di Esso: «la religione è la possibilità, da parte dell’uomo, 
di ricevere una impronta della rivelazione divina, di raffigurare, 
rivivere, plasmare nelle forme visibili della coscienza umana 
e delle creazioni umane la svolta, l’avviamento, il movimento 
dal vecchio al nuovo uomo, di assumere singolarmente o in 
comunità un atteggiamento corrispondente alla via di Dio 
verso gli uomini»23. Mediante la religione l’uomo può diventare 
consapevole del peccato, ma anche della grazia divina, della 
schiavitù ma anche della liberazione, della rottura ma anche della 

19 Karl Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Gőttingen Wintersemester 
1923/24, hrg. von D. Ritschl, theologischer, Zȕrich 1978, 461.

20 Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Gőttingen Wintersemester 1923/24, 
462.

21 «Al posto degli assiomi delle altre scienze, nella teologia c’è il comandamento: 
‘Non avrai altri dei’ (Es 20,3)”, comandamento che precede ogni enunciato teologico 
[…]. Niente di meno ovvio del fatto che la teologia non abbia in realtà altri dei accan-
to al Deus ecclesiae!»: Barth, Iniziare dall’inizio. Antologia di testi,16.

22  Barth, L’Epistola ai Romani, 25.
23  Barth, L’Epistola ai Romani,162.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   105

pacificazione. Barh invita a perseverare nella religione, affinché 
Dio tocchi l’uomo con la grazia della fede, «perché [la religione] 
è la possibilità di ricordarci di Dio»24. Quindi, l’invito è quello 
di cercare “i doni migliori nella possibilità religiosa”, perché noi 
«siamo uomini religiosi che adorano e attendono e si affaticano 
con tutta l’anima, con tutto il cuore e con tutte le forze! Suscitare 
la religione, mantenerla desta e curarla, ma anzitutto riformarla, 
anzi, sempre di nuovo rivoluzionarla, è un compito veramente 
degno, più di ogni altro nell’interno dell’umanità»25, perché la 
religione “rappresenta il divino, è sua delegazione, sua impronta”. 
La dimensione dualista del pensiero barthiano permane 
all’interno della stessa idea di religione. Ciò permette di cogliere 
quegli aspetti non-negativi della religione, che rimangono tali, 
perché Barth non giunge ad una sintesi del concetto stesso di 
religione. Essa si rivela necessaria, pur se riletta alla luce della 
nuova impostazione data al pensiero teologico. Si può anche 
aggiungere che il punto di partenza resta il teocentrismo, per cui 
l’idea di religione andava necessariamente rivista anzitutto per 
calibrarla alla luce del solus Deus, per farla poi diventareri-lettura 
che si oppone all’idea dominante degli ultimi due secoli.

1.1. La ri-scoperta della tradizione teologica cristiana e                           
del pensiero contemporaneo

Oltre al re-innesto in un “albero genealogico” – Paolo, Lutero, 
Calvino, Kierkegaard –, nell’inverno del 1923/24 il Nostro 
segue a Gottinga, dove era stato chiamato a tenere lezioni 
accademiche, in qualità di uditore, il corso di E. Peterson su 
“Tommaso D’Aquino”. Sempre a partire dal 1924 comincia a 

24  Ibidem, 249. 
25  Ibidem, 235. 



106	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

elaborare le proprie lezioni di dogmatica, prestando attenzione 
non solo alla ortodossia veteroprotestante, ma anche ai Padri 
della chiesa antica e alla scolastica cattolica26. In questo periodo 
si colloca anche la ri-scoperta della dottrina della Trinità. Se 
consideriamo il contesto teologico27 in cui Barth si muove, lo 
studio di questa dottrina assume un valore ancora più grande, 
perché evidenzia il suo coraggio, scevro da ogni pregiudizio 
teologico, di sostenere una posizione ‘dissonante’ rispetto al 
suo ambiente, la consapevolezza della necessità di dare alla 
teologia del tempo una dimensione autenticamente evangelica, 
recuperando elementi della tradizione teologica cristiana. Il 
modo con cui Barth realizza questa operazione resta tuttavia 
funzionale allo scopo richiamato in precedenza: garantire l’assoluta 
sovranità di Dio nella sua rivelazione storica. In una lettera all’amico 
Thurneysen28, infatti, il giovane svizzero parla di “insopprimibile 

26  Cf, E. Busch, Karl Barth. Biografia, Queriniana, Brescia 1977, 139-140.
27  Il processo di marginalizzazione della dottrina trinitaria risaliva almeno al pe-

riodo illuministico ed era conseguente al processo di riduzione in senso morale del 
messaggio cristiano che la filosofia della religione aveva messo in atto. Kant, del 
resto, ne aveva sancito l’insignificanza pratica, anche se nella Religione entro i limiti 
della sola ragione non aveva rinunciato ad una sua interpretazione razionalistica come 
esemplificazione della triplice funzione di Dio come “legislatore”, “governatore” e 
“giudice”: cf, I. Kant, La religione entro i limiti della sola ragione, a cura di M. M. Olivetti, 
Laterza, Bari 1979, 151-163. La ‘semplificazione’ del Vangelo proposta poi da A. 
von Harnack in L’Essenza del cristianesimo (1903) passava per una liberazione del 
kérygma cristiano dalle sovrastrutture della filosofia greca che vi erano addensate nei 
primi secoli della chiesa cristiana e, proprio in questa prospettiva, la dottrina della 
Trinità appariva particolarmente debitrice della ellenizzazione del cristianesimo. In 
generale essa, alla teologia protestante di inizio Novecento, segnata dallo storicismo 
e affascinata dall’ideale di un cristianesimo adogmatico, dava l’impressione di mito; 
idea, quest’ultima, condivisa anche da alcuni dei compagni di cammino di Barth 
all’interno del movimento della teologia dialettica.

28  Nel 1924 Barth scrive all’amico Thurneysen di capire «la Trinità come il pro-
blema dell’insopprimibile soggettività di Dio nella sua Rivelazione e non posso negare il mio 
applauso ad Atanasio, che deve essere stato un ragazzo coerente»: K. Barth - E. 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   107

soggettività”, ovvero del fatto che la soggettività di Dio nella sua 
rivelazione storica non viene meno. Naturalmente lo è in una 
forma diversa da quella eterna di Dio, per quanto internamente 
corrispondente a quest’ultima. Per Barth, la dottrina della Trinità 
costituisce innanzitutto una ‘soluzione’ al problema del rapporto 
tra Dio e il mondo; mediante tale dottrina, infatti, si può superare 
la falsa alternativa tra l’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la 
sua assoluta immanenza. Ciò in quanto essa, coglie, ad avviso del 
Nostro, una dialettica tra identità e diversità nella realtà divina e 
tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione storica.

Nell’elaborare questa operazione ermeneutica, Barth non 
valorizza soltanto il dogma trinitario antico, ma guarda anche alla 
contemporaneità. All’interno del pensiero filosofico e teologico 
un posto speciale è occupato da Hegel, il quale è stato uno dei 
pochi nell’ambito della riflessione filosofica del suo tempo a 
valorizzare la dottrina della Trinità e ad integrarla nel proprio 
sistema filosofico29. Nella Christliche Dogmatikim Entwurf30 Barth, 

Thurneysen, Briefwechsel. Band. 2, 1921-1930, hrsg. von E. Thurneysen, Theologischer, 
Zürich 1974, 254 (Barth 18. Mai 1924). 

29  In uno scritto della maturità, Barth ricorda come, durante gli anni Dieci, l’ami-
co E. Thurneysen, aveva proposto di intraprendere lo studio di Hegel, anche se poi, 
egli ricorda, «non se ne fece nulla»: K. Barth, Introduzione alla teologia evangelica. Con 
un’appendice autobiografica sui rapporti Barth-Schleiermacher, a cura di G. Bof, Paoline, Ci-
nisello Balsamo, Milano (MI), 244. Sempre Barth, in un colloquio con alcuni parroci 
e laici del Palatinato, nel 1953, ammetterà di avere un certo debole per Hegel al pun-
to da “hegeleggiare un po’ ogni tanto”: cf, Busch, Karl Barth. Biografia, 348. Bisogna, 
inoltre, tener presente che, tra gli anni Dieci e gli anni Cinquanta, Barth tiene lezioni 
sulla storia della teologia protestante - e su Hegel - nel semestre invernale 1932-33 
e nel semestre estivo 1933 a Bonn, che sono state pubblicate, in tedesco, nel 1946 e 
in italiano nei due tomi de La teologia protestante nel XIX secolo; nel Volume 1. Le origini 
compareloscrittosu Hegel(a cura di I. Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 429-465).

30  K. Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolego-
mena zur christlichen Dogmatik 1927, hrsg. von G. Sauter, Theologischer verlag, Zȕrich 
1982.



108	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

tuttavia, mostra considerazione non tanto per Hegel quanto per la 
teologia speculativa che da lui ha preso le mosse e in particolare per 
Ph. K. Marheineke, la cui sua opera Die Grund lehrenderchristlichen 
Dogmatikals Wissenschaft (1827) «si presenta, inequivocabilmente, 
come la dogmatica di un hegeliano ortodosso»31. Trattando del 
rapporto tra Parola e fede, Barth si riferisce proprio a quest’opera 
scrivendo che «si tratta che lo spirito obbedisca e si rimetta allo 
Spirito divino che si mostra come soggetto», e aggiungendo 
poi che «la parola di Dio è proprio ‘la posizione di Dio nella 
ragione’»32. Torna l’idea della soggettività divina che con la sua 
parola si rende presente all’uomo e nell’uomo, un’idea che è 
appunto hegeliana nella misura in cui Dio è pensato non come 
sostanza astrattamente separata dall’uomo, ma come Spirito che 
si manifesta allo spirito umano. Il merito hegeliano è a questo 
riguardo innegabile per Barth: «non si può certo negare che gli 
hegeliani, pur in tutta l’ambiguità che circonda anche loro su 
questo punto, proprio qui abbiano visto decisamente meglio di 
Schleiermacher e dei suoi. Noi conosciamo la parola di Dio non 
mediante noi stessi e in noi stessi, ma noi la conosciamo mediante 
Dio e in Dio»33.

In un ulteriore passo riconosce ad un altro teologo, I. 
A. Dorner, e alla sua dogmatica, il voluminoso System der 
Christlichen Glaubenslehre (1879)34, il merito di aver rilevato che la 
«comprensione e la cura del concetto trinitario di Dio», che la 

31  K. Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. La storia, a cura di I. 
Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 73.

32  Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolegomena 
zur christlichen Dogmatik 1927,136.

33  Ibidem, 136-138.
34  Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. La storia, 169: la sua opera 

è «una speculazione su Dio che supera in maniera sufficientemente grandiosa uno 
Schleiermacher e uno Hegel».



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   109

teologia protestante moderna non ha avuto, avrebbero preservato 
dall’intraprendere la «via che dal pietismo e dal razionalismo 
porta a Schleiermacher», la quale non priva la fede soltanto delle 
opere «ma anche del [suo] oggetto»35. Proprio la dottrina trinitaria 
sarebbe sotto questo profilo la migliore garanzia del principio 
protestante del «sola fide», poiché lega la fede alla rivelazione e 
fa di essa non “un secondo elemento (Zweites) accanto a Dio”, 
«ma un secondo elemento in Dio stesso»36. Queste premesse 
conducono, inevitabilmente, verso una riflessione più sistematica 
sulla dottrina trinitaria; ciò avviene nei Prolegomena alla Kirchliche 
Dogmatik. 

C’è qualcos’altro che prelude al rifacimento della Dogmatica 
cristiana. Il nuovo pensiero teologico, che si sta delineando sempre 
più, è condotto, come abbiamo accennato, in polemica con il 
pensiero liberale, ossia con una teologia che parte dall’esperienza 
umana, che, come tale, secondo il Nostro, non può giungere a 
Dio. Dal dibattito serrato con il maestro Harnack, Barth avverte 
il bisogno di approfondire il proprio metodo teologico e lo fa 
utilizzando il pensiero di Anselmo d’Aosta37. Il giovane svizzero, 
interpretando l’argomento anselmiano in prospettiva teologica, 
afferma che Dio può essere pensato nei termini anselmiani 
solo in base alla Rivelazione. Soltanto a partire da questo 
punto il pensiero, seguendo l’andamento della Rivelazione, può 
illuminarla razionalmente dall’interno; in tal modo, la ragione 
teologica si qualifica come intelligenza della fede, la quale, a 
sua volta, interroga la ragione: Fides quaerens intellectum diviene 

35  Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf, 267. 
36  Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf, 267.
37  Nei paragrafi 2-4 del Proslogion vi è l’argomento anselmiano comune-

mente detto prova a priori (o ontologica) dell’esistenza di Dio. 



110	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

il titolo del libro di Barth sul pensiero di Anselmo38. Sebbene 
si possa discutere se la lettura di Barth rifletta l’intenzione del 
monaco medioevale39, l’opera è preziosa quanto alla metodologia 
teologica e, secondo Barth, segna un importante punto di svolta 
della propria teologia. Il libro viene pubblicato nel 1931.    

2.  “La radice della dottrina trinitaria”40

Il punto di partenza della rielaborazione della dottrina si trova 
nell’identità tra la Rivelazione, la Parola e Dio stesso41. Questa 
identità di Dio con Se stesso dice l’assoluta sovranità di Dio nella 
sua Rivelazione e del fatto che la sua «divinità (Gottheit) nella 

38  K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweisder Existenz Gottes in Zusammen 
hangseines theologischen Programms, Chr. Kaiser, München, 1931. Trad. it. a cura di V. 
Vinay col titolo La prova dell’esistenza di Dio, nel vol. Filosofia e Rivelazione, Silva, Mila-
no, 1965. Nuova traduzione a cura di M. Vergottini nel vol.: K. Barth, Anselmo d’Aosta. 
Fides quaerens intellectum. La prova dell’esistenza di Dio secondo Anselmo nel contesto del suo 
programma teologico, Morcelliana, Brescia, 2001, 43-238.

39  Nardin afferma che Barth, oltre ad aver rilevato l’unità di pensiero di Ansel-
mo e la sua valenza teologica, ha avuto il merito di «aver definitivamente recuperato 
Anselmo alla teologia, superando la prospettiva del XIX secolo e dei primi decenni 
del XX, in cui gli scritti anselmiani […] erano letti in chiave filosofica […]. Ciò 
che Barth non rileva è, invece, l’atteggiamento fondamentale di Anselmo quale 
obbedienza all’autoritas papale. “Il suo [di Barth] errore principale sta però nell’aver 
completamente disconosciuto l’autentico Sitzim Leben di questo [Anselmo] pensie-
ro: esso è ancorato all’obbedienza verso l’Apostolicus, il successore di Pietro” (C. 
Viola, Anselmo d’Aosta. Fede e ricerca dell’intelligenza, Jaca Book, Milano 2000, 112). 
Ancora si avverte la lettura riformata con cui Barth ‘vede’ Anselmo»: R. Nardin, Il Cur 
Deus homo di Anselmo d’Aosta. Indagine storico-ermeneutica e orizzonte tri-prospettico di una 
cristologia, LUP, Roma 2022, 36-37.

40  K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirch-
lichen Dogmatik, ersterhalbband (I/1), EVZ-Verlag, Zürich 1964, 320.

41  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 321.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   111

Bibbia significhi libertà, autonomia ontologica e noetica»42. La 
Rivelazione, quindi, è la radice della dottrina trinitaria43; questa è 
da intendere non solo come «una necessaria e appropriata analisi 
della Rivelazione, che, a sua volta, è interpretata correttamente dal 
Dogma»44, ma anche come una «adeguata interpretazione della 
Bibbia»45. Come avviene ciò? Barth nella Rivelazione distingue 
un soggetto che agisce, il contenuto dell’azione e l’effetto di 
quest’ultima. Il secondo momento è quello centrale, in quanto 
esplica il concetto stesso di Rivelazione: quest’ultima, infatti, è un 
auto-svelamento (Selbstenthüllung) di Dio che si produce mediante 
un modo d’essere (Seinsweise) che lo rende visibile all’uomo e che 
è diverso da quello di Dio in sé – inaccessibile per l’uomo –, 
eppure che è ancora una volta Dio. Tale “modo d’essere” è «un 
Dio nuovo in Dio, una differenza di Dio da Se stesso […], non 
una realtà subordinata a Dio, ma un modo di essere in cui può 
essere anche per noi»46. La sovranità di Dio si dimostra dunque 
nel suo distinguersi da Se stesso, senza però cessare di essere 
Dio: «[Egli] si manifesta come Padre, vale a dire come il Padre del 
Figlio, in cui prende una forma (Gestalt) troppo buona per noi. 
Dio Padre è Dio, che sempre, anche prendendo forma (Gestalt) nel 

42  Ibidem, 323. In altre parole, Dio viene incontro all’uomo come Signore, os-
sia in modo assolutamente libero, e l’accettazione della sua Rivelazione non trova 
altro fondamento che nella Rivelazione stessa. Barth non esita in questo contesto 
a riprendere espressioni che aveva usato anche nel Römerbrief, affermando che «la 
Rivelazione avviene (geschieht) verticalmente dal cielo, giunge (fällt) all’uomo in coin-
cidenza con ciò che egli, proprio in questo luogo, proprio in questo tempo e pro-
prio in questo contesto sta vivendo; [giunge] ora e proprio a quest’uomo: proprio 
in questa fase della sua vita interiore ed esteriore, con la differenza che questa sua 
contingenza storica è ora di nuovo comprensibile e spiegabile in tutte le dimensioni 
possibili»: ibidem, 348.

43  Ibidem, 326. 
44  Ibidem, 327.   
45  Ivi.
46  Ibidem, 334. 



112	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Figlio, è il libero fondamento e la libera forza della sua divinità nel 
Figlio»47. Permane, nella Rivelazione, una dialettica di svelamento-
velamento; questa, infatti, non si risolve in una terza grandezza, 
poiché la dimensione tensionale è elemento costitutivo della 
Rivelazione stessa: «poiché vi è un velamento di Dio, può esservi 
uno svelamento, e soltanto nella misura in cui vi è velamento 
e svelamento, può esservi un’auto-comunicazione di Dio»48. Per 
mezzo della Rivelazione Dio vuole farsi conoscere all’uomo e 
instaurare una relazione con lui. Questa intenzione è realizzata da 
Dio in quanto Spirito, «il miracolo della presenza reale dell’uomo 
nella Rivelazione»49; «senza questa rivelazione storica di Dio, la 
rivelazione non sarebbe rivelazione. La rivelazione di Dio fa del 
rapporto tra Dio e l’uomo l’incontro efficace tra Dio e l’uomo»50. 
È solo la Rivelazione storica di Dio a rendere ciò possibile e in 
questo agire non si ha una commistione tra l’elemento divino e 
quello umano, bensì l’attestazione dell’assoluta sovranità divina.

2.1.  Il Dio triuno: un’analisi

Abbiamo detto che Barth si avvicina alla dottrina della 
Trinità per trovare una ‘soluzione’ al problema del rapporto tra 
Dio e il mondo; in altre parole, egli spera di superare la falsa 
alternativa tra l’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la sua 
assoluta immanenza. Ciò in quanto essa coglie, ad avviso del 
Nostro, una dialettica tra identità e diversità nella realtà divina 
e tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione 

47  Ibidem, 342. 
48  Ibidem, 383. 
49  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 

Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 350.
50  Ivi.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   113

storica. A monte di questo tentativo di soluzione, vi è una precisa 
intenzione: salvaguardare l’assoluta sovranità di Dio nella sua 
rivelazione storica. In altri termini, Dio è l’origine da cui proviene 
la rivelazione, nonché la figura in cui si riproduce la rivelazione 
e l’effetto del suo essere rivelato in noi. Questo venire di Dio 
all’uomo è il cammino del Figlio che, in quella decisione originaria 
presa nell’unità dello Spirito tra il Padre e il Figlio obbediente, è 
stato destinato all’unione con l’uomo Gesù. L’essere di Dio non è 
quindi un’unità neutrale rispetto a questa distinzione, ma l’essere 
dell’unico Dio è in Sé distinto nel triplice modo costitutivo 
del suo rivelarsi: «è Dio che si rivela. È attraverso se stesso 
che si rivela. È se stesso colui che Egli rivela. Se noi vogliamo 
veramente comprendere la rivelazione a partire dal suo soggetto, 
a partire da Dio, bisogna innanzitutto che comprendiamo che 
questo soggetto, Dio, il rivelatore, è identico all’azione attraverso 
la quale egli si rivela e identico anche all’effetto di questa azione 
rivelatrice»51. Questo è anzitutto il senso della collocazione della 
dottrina della Trinità nei Prolegomena; essa, infatti, «risponde 
all’interrogativo sul Dio che si rivela nella rivelazione»52 e alla 
domanda su chi sia il Dio che si rivela «la Bibbia risponde in una 
maniera che conduce a riflettere sul carattere trinitario di Dio»53.

Destinatario della rivelazione è l’uomo. Tuttavia, la creaturalità 
diventa luogo della Rivelazione a partire dall’uomo Gesù, con la 
cui umanità Dio si è identificato. Il rapporto tra l’essere di Dio e 
la sua rivelazione va compreso a partire dal rapporto tra l’essere 
di Dio e l’umanità di Gesù. Dio si rapporta all’uomo Gesù in 
quanto decide di mettersi in relazione e può farlo, perché è in 
Se stesso autorelazione. Da ciò consegue che Dio si rapporta 

51  Ibidem, 312. 
52  Ibidem, 329. 
53  Ibidem, 319.  



114	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

all’uomo liberamente e l’accesso alla realtà di Dio avviene per 
l’uomo solo nell’accoglienza dell’evento della rivelazione, la quale 
«è in tutte le circostanze l’annuncio del regno e della signoria 
di Dio […]. L’essere il Signore è l’essere di Dio che si rivela. 
[…] Avere un Signore è per l’uomo ricevere ciò che Dio gli 
dona nel momento in cui l’uomo accetta la rivelazione di Dio. 
[…] L’uomo non sa che c’è un Signore, che egli ha un Signore 
e che questo Signore è Dio. Attraverso la rivelazione egli lo sa. 
La rivelazione è la rivelazione della signoria di Dio»54. Dio è il 
Signore che si rivela e nel termine “Signore” c’è tutta la dottrina 
trinitaria seguente55. Da qui, infatti, si pone la questione trinitaria: 
«possiamo comprendere questa proposizione [Dio si rivela come 
Signore] in un triplice significato senza attentare alla sua unità? 
E possiamo comprenderla nella sua unità senza attentare al suo 
triplice significato?»56. Per la dottrina trinitaria la frase “Dio che 
si rivela come Signore” indica l’atto della rivelazione, la sua forma e il 
suo significato a partire dal fatto che l’essere di Dio, inaccessibile all’uomo, 
si rivela all’uomo: “Dio si rivela” significa che «si svela, che Dio si 
rende presente, manifesto, conosciuto appunto come Dio, che 
prende domicilio presso la storia dell’uomo, che egli si offre come 
un oggetto della percezione umana, dell’esperienza, del pensiero 
e della lingua umana»57. Nello stesso tempo, il rivelarsi di Dio 
comporta una novità in Dio, “un nuovo modo di essere Dio”. Si 
tratta di «una distinzione di se stesso all’interno del suo mistero, 
un nuovo modo di essere Dio, del tutto eminente, e tale che egli 

54  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zur kirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 323.

55 Ivi: «ciò che noi chiamiamo la radice della dottrina trinitaria è dunque la 
proposizione: Dio si rivela come il Signore e cioè la rivelazione attestata dalla 
Scrittura». 

56  Ibidem, 331. 
57  Ibidem, 333. 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   115

possa essere il Dio per noi […]. Ecco cosa afferma il fatto della 
rivelazione: appartiene a Dio di distinguersi da se stesso, di essere 
Dio in sé e al contempo di essere ancora una volta Dio in un 
modo visibile e cioè in una forma che è distinta dal suo essere 
invisibile»58. Questa nuova forma di Dio, che altro non esprime 
che la signoria di Dio, è la libertà di Dio di distinguersi da sé 
restando se stesso: «che Dio voglia e possa divenire così ineguale a 
se stesso, che egli non sia solamente Dio in un’eternità insondabile 
e nel suo mistero eterno ma anche in una forma temporale – 
questo potere e questo volere, questa azione reale di Dio, noi 
abbiamo il diritto di comprenderle come una prima conferma 
della nostra tesi: Dio si rivela come Signore»59. L’autosvelamento 
di Dio è Dio nel modo di essere del Figlio, mentre il modo di 
essere nascosto di Dio è il Padre. Bisogna inoltre precisare che 
non c’è una forma del Padre che non abbia già in sé il Figlio e non 
c’è una forma di Dio precedente questo modo di essere svelato 
da sola: «Dio il Padre non ha una forma che nel momento in cui 
prende forma nel suo Figlio. In tutta la rivelazione biblica, Dio 
non cessa mai di essere rivelato in questo senso come il Padre, 
ed è questo che noi intendiamo quando diciamo che egli si rivela 
come il Signore. La paternità di Dio è dunque la signoria di Dio 
nella sua rivelazione»60. Dio, rivelandosi, si pone in relazione con 
l’uomo e da questo fatto emerge un terzo significato della signoria 
di Dio: proprio perché Dio può entrare in relazione con l’uomo è 
Signore e, facendolo, si rivela come Spirito del Padre e del Figlio 
che si apre, si comunica all’uomo. Ora il destinarsi di Dio presso 
l’uomo è il modo di essere di Dio che assume la forma della 
storicità, il suo essere Signore nel modo di essere dello Spirito 

58  Ibidem, 334. 
59  Ibidem, 334. 
60  Barth, Die kirchlicheDogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zur kirchlichen 

Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 342. 



116	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Santo61. Secondo la testimonianza biblica, la signoria di Dio in 
questo terzo senso è il tratto caratteristico della sua rivelazione: 
«Dio si rivela come lo Spirito, non come un qualsiasi spirito, non 
come un secondo piano della spiritualità dell’uomo, ma come lo 
Spirito del Padre e del Figlio, dunque come un solo e medesimo 
Dio che, nella sua unità, si apre e si comunica all’uomo […]. Il 
fatto che Dio è Spirito secondo Gv 4,24, tale è la signoria di Dio 
nella sua rivelazione»62. Ma la stessa Trinità «non esiste solamente 
nella rivelazione ma in Dio stesso, e che, di conseguenza, noi 
non dobbiamo considerarla come una manifestazione propria 
all’economia della salvezza, ma come una realtà immanente a 
Dio»63. Per Barth, quindi, la rivelazione ci permette di incontrare 
il Dio triuno, che non entra in conflitto con la divina unità. Ogni 
modo di essere è fondato sull’unica deità e Dio è tale solo in 
questi modi di essere.

2.2. “Senso” della dottrina trinitaria barthiana

Uno degli elementi peculiari della dottrina barthiana della 
Trinità è l’uso del termine «personalità» (Persönlichkeit), per 
indicare l’unica essenza divina, preferendolo a quelli antichi di 
deitas o di essentia divina, a motivo dell’impressione che questi 
ultimi suscitano di «parlare di Dio come di un Neutrum», come 
un qualcosa anziché come un qualcuno. Si tratta di un termine 

61  Ibidem, 350: «che Dio possa fare ciò che affermano i testimoni biblici, che egli 
possa non solo prendere una forma senza cessare di dimorare liberamente presso 
se stesso, ma ancora divenire Dio per questo o quell’uomo, che l’eternità divenga 
un istante del nostro tempo, tale è il terzo significato della signoria di Dio nella sua 
rivelazione».

62  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 351.   

63  Ibidem, 352.   



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   117

che «è il prodotto della lotta contro il naturalismo e il panteismo 
moderni»64. Tuttavia, se può essere impiegato per definire l’essenza 
divina, non lo può essere per indicare le forme d’essere divine, 
poiché esso indica una “soggettività autocosciente”. Proprio 
per evitare il rischio di confondere il termine «personalità» con 
quello di «persona» conviene preferire a quest’ultimo quello di 
«modo d’essere» (Seinsweise). Nonostante l’uso consolidato nella 
tradizione teologica del termine «persona», infatti, le perplessità 
a suo riguardo non sono mai venute meno; lo stesso Agostino 
le ha espresse con chiarezza legittimandone l’uso soltanto per la 
mancanza di qualcosa di meglio (De trin. V 9, VII 4)65. La ripresa 
di questo termine da parte della teologia medioevale, di Tommaso 
d’Aquino in particolare, non avrebbe poi contribuito a chiarire 
i dubbi sul fatto che il suo uso non introduca nell’unità divina 
una pluralità di sostanze o una ripartizione dell’unica sostanza 
divina e anzi è semmai da apprezzare la distanza che Tommaso 
ha sottolineato tra il significato che il termine persona assume nel 
suo uso generico e quello riferito a Dio (S. th. qu. 29, art. 4c)66. Il 
vantaggio di questa variazione terminologica consente di riportare 
alla luce il senso di termini usati dalla chiesa antica, come quello 
di ipostasi, che «significa subsistentia (non substantia), cioè significa 
modo d’esistere di un ente»67, ma anche di definizioni come quella 
di Tommaso che parla delle persone divine come «res subsistentes in 
natura divina», di Calvino che definisce la persona come «subsistentia 
in Dei essentia» (Instit. I, 13, 6) o ancora di teologi cattolici moderni 
come M. Scheeben o B. Bartmann, che parlano delle persone 

64  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 370. 

65  Ibidem, 375. 
66  Ibidem, 376. 
67  Ibidem, 379. 



118	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

divine come diverse forme di possesso della sostanza divina68. 
Il vantaggio è dunque quello di esprimere in modo più chiaro 
l’inseparabilità delle persone divine dalla natura divina e dunque 
la sua unità. Il rischio, poi, relativo dell’accentuazione dell’unità 
divina a discapito della distinzione reale è evitabile aggiungendo 
al termine Seinsweise l’aggettivo eigentümliche – “proprio”, “unico” 
–, per rimarcare, appunto, la distinzione interna all’unità69. 
Tenuto conto di questo, la differenza dei tre modi d’essere divini 
è dunque comprensibile a partire dalle relazioni originarie che 
caratterizzano l’unità divina. Intendere le «persone» divine come 
«modi di essere» – quindi come relazioni originarie dell’unità 
divina – permette di rendere meglio ragione della reciproca 
inerenza di esse, per come è formulata dalla stessa dottrina della 
pericoresi.

Per chiarire la natura delle relazioni intra-divine, anche Barth 
sente il bisogno di usare delle immagini: così, «come Padre, Dio 
è il donatore, come Figlio colui che riceve e donatore a sua volta, 
come Spirito colui che riceve in forma pura. È l’Inizio, senza il 
quale non c’è meta e fine, il Centro, che può essere solo dall’inizio 
e senza il quale la fine non sarebbe, e la Fine, che è interamente 
dall’inizio. È il Parlante, senza il quale non ci sarebbe alcuna parola 
e alcun senso, la Parola, che è la parola dell’oratore e il portatore 
del senso, il Senso che è anche il senso dell’oratore così come la 
sua parola»70. Ma queste immagini sono ben lungi dall’illustrare 
il mistero dell’unità divina che è trina sicché questi tentativi 
della teologia non sono altro che espressioni di quello «sforzo 

68  La locuzione “modo d’essere” non deve assolutamente essere considerata 
come un indice di modalismo. Essa, scrive Barth, «è la traduzione letterale del 
termine troposuparxeos già utilizzato nei dibattiti della Chiesa primitiva»: ibidem, 379. 

69  Ibidem, 381. 
70  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 

Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 384.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   119

razionale per il mistero»71, che ha come scopo proprio quello di 
rendere visibile e comprendere il mistero come tale. Questo si 
radica ancora una volta nel fatto che per quanto Dio manifesti 
nella sua Rivelazione qualcosa della propria essenza e dunque 
non sia possibile contrapporre astrattamente ad un Dio per noi 
un Dio in sé, tuttavia egli rimane libero nella sua rivelazione: «Dio 
si dà all’uomo interamente nella sua rivelazione. Ma non così da 
arrendersi all’uomo. Egli, agendo, dandosi, rimane libero»72. 

Per Barth, quindi, la dottrina trinitaria risponde alla domanda sul 
soggetto della Rivelazione, ovvero alla domanda su chi sia il Dio che si rivela 
all’uomo – questo il senso della dottrina trinitaria. Ma a questa 
domanda si risponde soltanto a partire dalla rivelazione stessa di 
Dio; in altre parole «la dottrina trinitaria ecclesiale è un cerchio 
chiuso in sé»73 e la sua funzione è quella di respingere idee come 
il “subordinazionismo” da una parte e il “modalismo” dall’altra, 
ossia una disparità di grado e valore tra i “modi di essere” divini 
e quella di una estraneità dell’economia divina a Dio stesso, 
pensieri che periodicamente emergono nella storia della teologia 
e della chiesa; nello stesso tempo, vi è la possibilità di affermare 
che il Dio che si rivela all’uomo, che con lui si riconcilia e che lo 
redime, è lo stesso Dio che lo ha creato74. 

Nella trattazione della dottrina trinitaria, quindi, si deve 
considerare nello stesso tempo l’unità di Dio nella triplicità dei 
suoi modi di essere e la triplicità dei modi di essere di Dio nella 
sua unità. Tuttavia, dal momento che ai fini espositivi si finisce 
con il porre l’attenzione troppo sull’unità o sulla triplicità «il 
senso completo del concetto di trinità (tri-unità) non potrà mai 

71  Ibidem, 388. 
72  Ibidem, 391. 
73  Ibidem, 400. 
74  Ibidem, 401-403.  



120	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

essere identico che per un’operazione dialettica»75 che permetta, 
allo stesso tempo, di unire e distinguere le due formule. Punto di 
partenza per l’analisi dei modi di essere propri dell’unico Dio è 
la rivelazione. Dio interviene anzitutto come Creatore e Signore 
dell’esistenza e il Dio di cui si parla «è Gesù di Nazareth che è 
il Signore, questo dice la testimonianza biblica, è Lui che mette 
l’uomo a contatto con una sovranità assoluta. È lui il Dio che si 
rivela»76. Tuttavia, che Gesù di Nazareth sia il Signore “non è una 
verità che va da sé”; se, infatti, Gesù di Nazareth è stato veramente 
un uomo, l’equazione “Gesù è il Signore” non può essere posta, 
perché i due termini non sono direttamente identificabili, 
sebbene, per fede, lo divengano. Secondo il Nuovo Testamento 
la vera divinità identica alla nozione di Signore appartiene a un 
essere assolutamente diverso dall’uomo Gesù. La signoria di 
Gesù di Nazareth ha la sua radice nel fatto che altro non è che «la 
manifestazione, l’esercizio e l’applicazione della signoria di Dio il 
Padre»77. In altre parole, Barth, nel tentativo di identificare chi è 
colui che la Scrittura chiama “Signore”, parte dalla professione di 
fede “Gesù è il Signore” e la confronta con l’annuncio fatto da 
Gesù, con quanto ha detto, con la sua testimonianza e nota che 
ogni cosa conduce al Padre78. Ma tutto ciò si comprende alla luce 
della Pasqua, poiché «è alla rigorosa frontiera della croce che la 
volontà di Dio diviene visibile»79, che Dio appare come Creatore 
e Signore della nostra esistenza, come colui che domina sulla 

75  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 389. 

76  Ibidem, 405.  
77  Ibidem, 406.  
78  Ibidem, 407: «la testimonianza di Gesù su se stesso non costituisce uno dei temi 

dell’evangelo che egli annuncia, ma è l’espressione del fatto che egli ha coscienza di 
essere il cammino verso il Padre». 

79  Ibidem, 408. 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   121

nostra vita e sulla nostra morte e questi «è Dio il Padre attestato 
nella Scrittura e rivelato in Gesù Cristo»80.

In luogo di una conclusione. Con Barth oltre Barth

Barth è il chiaro esempio per comprendere che non esiste 
una definitiva soluzione teologica. Paradossalmente, mentre si 
cerca tra le tante pagine di cui si compone la sua opera qualche 
intuizione che possa nuovamente dare luce su una situazione o 
addirittura additare una via, ecco che il Nostro, in una lettera 
dell’ultimo periodo, nella quale getta uno sguardo complessivo 
sul suo cammino di pensatore, scrive:«un buon teologo non abita 
un edificio di idee, di principî, e di metodi. Ci passa in mezzo, 
per ritrovarsi all’aperto. Resta in cammino. Ha davanti agli occhi 
la lontananza, gli alti monti e l’infinito mare di Dio – e proprio 
anche questo lo rende sicuramente molto vicino agli altri buoni e 
cattivi, felici e infelici, cristiani e pagani, occidentali e orientali, per 
i quali può essere in tutta modestia un testimone»81. Barth è colui 
che vivendo “tra i tempi” invita ad andare ‘in un nuovo tempo’, 
perché «continuare il lavoro significa sempre ricominciarlo»82. In 
altre parole, chi intraprende il lavoro teologico non può limitarsi 
a costruire su fondamenti posti in passato, ma è tenuto ogni volta 
a ricominciare daccapo83. In sede conclusiva, mi limito ad alcune 
considerazioni, che aprono a nuovi approfondimenti. Tuttavia, 
concludere, alla luce di quanto appena ri-portato, non può che 
significare ri-cominciare lo studio della dottrina di Barth per 
andare oltre Barth.

80  Ibidem, 409.
81  Barth, Iniziare dall’inizio, a cura di R.J. Erler e R. Marquard, (gdt 199) Queriniana, 

Brescia, 1990, 176-177.
82  Barth, Iniziare dall’inizio, 13.
83  Ivi.



122	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Il presente lavoro, che rappresenta solo un’introduzione al 
suo pensiero trinitario, lascia aperte alcune questioni, che provo 
ad elencare. Anzitutto, la critica84 circa il fondamento della 
dottrina trinitaria, che ha, come corollario, il superamento di 
un debito con l’idealismo; il rifiuto del concetto di persona e la 
contrapposizione tra conoscenza naturale di Dio e rivelazione. 
Ognuno di questi aspetti andrebbe sempre valutato facendo 
parlare lo stesso Barth, per giungere a una comprensione il più 
possibile oggettiva del suo pensiero. Lo stesso tema dell’analogia 
entis, per il qualeBarth era partito dall’idea espressa nel primo 
volume della Dogmatica, secondo la quale era l’invenzione 
dell’antiCristo, per poi successivamente ammettere che l’idea 
di analogia non poteva essere eliminata dalla teologia. Infine, 
l’analisi del rapporto tra la Croce e il mistero del Dio trino. Al di 
là di queste considerazioni lapidarie, resta la convinzione che una 
più corretta comprensione di uno dei teologi più innovativi del 
XX secolo possa essere di aiuto nel panorama teologico odierno, 
in particolare a livello ecumenico.

84  Pannenberg è stato tra i primi a muovere osservazioni critiche circa il fonda-
mento della dottrina trinitaria di Barth: W. Pannenberg, Teologia sistematica. Volume 1, 
Queriniana, Brescia 1990, 333-343



I poli ecclesiali: limitatezza storica e 
sovreccedenza agapica

Massimo Naro1

Caltanissetta

1.  In principio l’avvento divino:
	 esserci senza smettere di essere

In un suo libro di qualche anno fa Franco Cardini riferisce ai lettori 
«dove abita l’Eterno», come recita il sottotitolo di quel saggio2. 
Lo fa da storico provetto. Ponendosi perciò un interrogativo 
che sottrae il divino alle imperscrutabili nebbie della metafisica, 
rintracciandolo piuttosto dentro la vicenda plurisecolare 
delle religioni, soprattutto delle tre di matrice abramitica. 
La domanda implicitamente formulata dal noto medievista 

1  Docente di teologia sistematica presso la Facoltà Teologica di Sicilia (Palermo) 
e direttore del Centro Studi «A. Cammarata» per lo studio del movimento cattolico 
in Sicilia (San Cataldo-Caltanissetta).

2  Cf. F. Cardini, Le dimore di Dio. Dove abita l’Eterno, Il Mulino, Bologna 2021.

                                        Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 123-154



124	 MASSIMO NARO

chiede, opportunamente, non se Dio esista, bensì dove Egli 
sia. È evidente che una tale impostazione della questione risulta 
debitrice al racconto biblico in cui il Dio di Abramo e della sua 
progenie si ripresenta alla vista di Mosè, presso il roveto ardente, 
per confidare il proprio Nome – l’impronunciabile Tetragramma 
– e, con ciò stesso, per farsi conoscere come l’essere che decide 
di esserci senza smettere di essere: è un’interpretazione del Nome 
che sintetizzo prendendo abbrivo dalle intuizioni di Martin Buber 
– il quale tradusse in tedesco la tautologica perifrasi ebraica 
che nell’Antico Testamento sta per Jhwh, ’ehyeh ’ašer ’ehyeh, con 
l’espressione Ich bin da3, «Io sono qui», «Io ci sono», o ancora più 
amichevolmente «Ci sono Io» –, ma il terzo capitolo del libro 
dell’Esodo la avalla in ogni suo rigo, specialmente nella sporgenza 
dei versetti 14 e 15.

Cardini si dimostra, come al solito, ben informato anche 
sotto il riguardo teologico, tant’è che non manca di far notare la 
concezione di nuovo marcatamente metafisica che sottostà alla 
traduzione greca che i Settanta di Alessandria fecero nel terzo 
secolo a.C. di quel brano biblico. E registra che una tale opzione, 
quando troppo enfatizzata, avrebbe portato il pensiero cristiano 
verso esiti non immediatamente consequenziali al “luogo 

3  Riportato in M. Cacciari, Filosofia e teologia, in P. Rossi (dir.), La filosofia. II: La 
filosofia e le scienze, Utet, Torino 1995, 382-383. Il pensatore austriaco, che pur aveva 
in Ich und Du, nel 1923, tradotto il Tetragramma assecondando la versione greca dei 
Settanta, Ich bin der Ich bin, in altri suoi testi posteriori, preferirà sfruttare le possibi-
lità insite nel verbo Dasein (esserci) per reinterpretare in prospettiva storico-salvifica 
più che metafisica il Nome di Dio, inteso infine come Ich bin da als der Ich bin da (così 
in M. Buber, Dialogisches Leben, Müller, Zürich 1947, 120): cf. A. Losch, Kann Gott 
einen Namen haben? Martin Buber befragt die jüdische Geistes und die Religions geschichte, in 
D. Krochmalnik - H.-J. Werner (edd.), 50 Jahre Martin Buber Bibel, Lit Verlag, Berlin 
2014, 165-183.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 125

teologico” per antonomasia, vale a dire Cristo Gesù4. In lui infatti 
è e, anzi, viene – si rende presente – il Dio di Abramo, di Isacco 
e di Giacobbe. Quel Dio, cioè, che anche secondo Blaise Pascal 
poco ha a che fare col Dio dei filosofi, siano questi les libertins cui 
il pensatore francese si riferiva a suo tempo, siano i metafisici 
classici o gli epistemologi della scienza ai nostri giorni5.

Cardini, d’altra parte, non riferisce che la traduzione greca del 
Tetragramma più semanticamente completa e più compiuta di 
senso teologico si deve a un autore cristiano e si trova nel primo 
capitolo dell’Apocalisse, lì dove il Dio eterno è incontrato e 
compreso in stretto riferimento al Cristo: si tratta di «Colui che è, 
che era e che viene» (Ap 1,4.8), l’«Alfa» e l’«Omega» (Ap 1,8), col 
quale si identifica il Risorto allorché dichiara: «Io sono il Primo e 
l’Ultimo e il Vivente» (Ap 1,17-18a). Tutte espressioni – queste – 
che saldano la dimensione metafisica con quella storico-salvifica 
ed esistentiva, così come sempre si può e si deve leggere nei rotoli 
d’Israele. E che rivisitano la metafisica greca in chiave escatologica, 
come ha ben argomentato Jürgen Moltmann in un suo prezioso 

4  Mi pare teologicamente lucida e avvertita la precisazione secondo cui la fede 
intesa in senso cristiano «non è la fiducia che Dio esista, bensì la ferma convinzio-
ne che il Dio Uomo sia veramente morto e risorto». Ne deriva una conseguenza 
drastica e tuttavia coerente: «La fede è esclusiva dei cristiani: ebrei e musulmani 
dispongono solo della legge» (F. Cardini, Le dimore di Dio, 279).

5  Come recita il famoso Memoriale della cosiddetta nuit de feu: «Dio di Abramo, 
Dio d’Isacco, Dio di Giacobbe, non dei filosofi e dei dotti. […] Dio di Gesù Cristo, 
Deum meum et Deum vestrum (Gv 20,17)»: B. Pascal, Pensieri e altri scritti, Paoline, Cini-
sello Balsamo 199211, 96. I filosofi e i dotti cui Pascal si riferiva erano gli intellettuali 
del suo tempo, rappresentanti del cosiddetto «pensiero libertino»: cf. P.-Y. Bourdil, 
Il Dio dei filosofi, Paoline, Cinisello Balsamo 1992, il quale nota comunque che «Pascal 
non nega in blocco la filosofia, ma esige che la si superi filosoficamente» (55). Cf. 
inoltre G. Cottier, Dieu d’Abraham, Dieu d’Isaac, Dieu de Jacob, non des philosophes et des 
savants, in «Nova et Vetera» 74 (2/1999) 5-19.



126	 MASSIMO NARO

saggio non a caso intitolato Das Kommen Gottes6. Il Dio, che si rende 
visibile in un crocevia spazio-temporale ben preciso – il roveto 
ardente alle pendici del Sinai, ma anche il fuoco di brace attorno 
a cui, sulla spiaggia di Tiberiade, il Risorto dialoga con Pietro e 
con gli altri suoi discepoli sulla questione cruciale dell’agápē –, in 
verità non abbandona mai l’orizzonte della sua trascendenza, la 
sua terra incalpestabile da piedi umani. Egli è pur sempre altrove 
e altro. Ma in quell’altrove e in quell’alterità viene (com)mosso dal 
grido degli uomini – «Ho visto…, ho udito…, conosco…» (Es 
3,7) – e muovendo da quell’altrove, relativizzando quell’alterità, 
si fa evento di salvezza, ad-viene. Il Dio del roveto trascende sì, 
ma trascende soprattutto la sua stessa trascendenza, seminandosi 
dentro la storia umana, anzi sprofondando in un sepolcro per 
poi ribaltarne la pietra tombale. È il Veniente (ho erchómenos) e il 
Vivente (ho zȭn) non meno che l’Essente (ho ṓn).

Forse è proprio per non aver censito le più corrette traduzioni 
“giovannee” del Tetragramma che Cardini finisce – anche lui – 
per dissociare la teologia dalla storia, con questa annotazione: 
«Se posso permettermi un rilievo personale, in quanto cattolico 
credo in un Dio assoluto e trascendente: tuttavia il problema 
dell’Assoluto è una questione teologica, mistica e filosofica, non 
certo storica. In quanto essere umano […] l’Assoluto mi riguarda: 
ma, in quanto cittadino membro di una comunità specifica […], 
nonché in quanto insegnante e studioso, il mio profondo rispetto 
per la dimensione incommensurabile dell’Assoluto m’impedisce 
di chiamarla in causa fuori luogo e di mischiarla in cose sia pure 

6  Cf. J. Moltmann, L’avvento di Dio. Escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 1998. 
Un capitolo dedicato al grande teologo tedesco avrebbe ben corredato il già inte-
ressante volume di G. Cicchese - P. Coda - L. Žák (edd.), Dio e il suo avvento. Luoghi, 
momenti, figure, Città Nuova, Roma 2003.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 127

molto serie come la pace, la guerra, la politica, la convivenza, le 
fedi religiose eccetera»7.

Il «rilievo personale» di Cardini non deve catalizzare tutta la 
nostra attenzione. Ma mi sono permesso sinora di indugiarvi su, 
perché mi sembra sia emblematico del contesto culturale in cui 
anche noi ci ritroviamo e in cui talvolta stentiamo a coniugare il 
sincero tentativo di fare una professione di laicità con l’esigenza 
di una coerente professione di fede, nonché a descrivere il nostro 
«stato cristiano di vita», per riecheggiare il titolo di un’opera di 
Balthasar8. O, più precisamente, la radicale condizione di chi è 
membro della Chiesa, cioè di una comunità non meno peculiare 
rispetto a quella civica o accademica cui Cardini si riferisce dal 
canto suo.

2.  Complessa realtà: asimmetrica polarità                                                       
di limitatezza storica ed eccedenza agapica

Anche la Chiesa, difatti, è una comunità, come tale situata nel 
solco lungo e profondo della storia. Essa tuttavia, in analogia 
al mistero del Verbo incarnato, in cui resta radicata sin dai suoi 
inizi, è una complexa realitas, intessuta di una trama divina che 
interseca un ordito umano, profili questi che – secondo LG 8 
– costituiscono paradossalmente «un duplice elemento», vale a 
dire una realtà unica che al contempo è anche intrinsecamente 
ulteriore, «terrena» e «celeste», «visibile» e «spirituale», tutti 
aggettivi disseminati in quella pagina conciliare. Potremmo anche 
dire storica e salvifica, così rimarcando il fatto che nel caso della 
Chiesa la prima dimensione non è semplicemente giustapposta 

7  F. Cardini, Le dimore di Dio, 22.
8  Cf. H.U. von Balthasar, Gli stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano 1985.



128	 MASSIMO NARO

alla seconda ma – semmai – ad essa e da essa integrata, come 
si addice a quell’evento incommensurabile che è la storia della 
salvezza compiutasi in Gesù il Cristo e di cui la Chiesa stessa è 
sacramento, vale a dire espressione significativa.

Balthasar, avviando nel 1972 la rivista teologica Communio, 
nell’editoriale del primo fascicolo spiegò che il termine comunione 
rinvia verticalmente alla koinōnía agapico-trinitaria, come si 
deve intendere prevalentemente tale parola greca allorché viene 
usata negli scritti di matrice giovannea. Ma il teologo elvetico 
non ignorava certamente che la medesima parola, in altri scritti 
neotestamentari, indica la comunione nella quale vivevano i 
membri delle prime comunità ecclesiali9. La verticalità della 
communio, pertanto, s’innesta nel ventaglio orizzontale della 
communitas. La quale non è precisamente la communio agapico-
trinitaria, benché sia – cioè esista e sussista – proprio grazie alla 
communio, ricevendone, potremmo aggiungere, una linfa interiore 
che germoglia in rami e foglie e frutti ben visibili. La visibilità 
che connota la communitas risulta sempre inadeguata a dar conto 
dell’intima communio che la ricolma, come un vaso troppo esiguo 
rispetto all’acqua che dovrebbe contenere e in cui invece rimane 
sommerso come fosse un’anfora antica adagiata sul fondo del 
mare. Nondimeno i contorni e la struttura visibile, o storica, 
della communitas ecclesiale sono frange – spesso miseramente 
sfilacciate – della medesima stoffa agapica della communio 
trinitaria. Balthasar lo dice con argomenti più scientifici dei miei, 
evidenziando la radice indoeuropea mun che sta al cuore sia di 
communio sia di communitas. Ne derivano nella lingua latina altre 
parole come moenia e munera, mura di cinta e mansioni sociali, 

9  Cf. S. Dianich - S. Noceti, Trattato sulla Chiesa, Queriniana, Brescia 2002, 186-
189; J. Werbick, La Chiesa. Un progetto ecclesiologico per lo studio e per la prassi, Queriniana, 
Brescia 1998, 377-421; J. Ratzinger, La comunione nella Chiesa, San Paolo, Cinisello 
Balsamo 2004, 62-68.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 129

vale a dire ciò che distingue esteriormente una comunità cittadina 
rispetto al resto di un territorio e ciò che configura i suoi assetti 
interni10. Assetti, però, che – nel caso della comunità ecclesiale – 
sono (o dovrebbero essere) ispirati dalla tensione relazionale che 
fa stare insieme i Tre della Trinità all’insegna della reciprocità, 
ciascuno secondo la propria táxis, stando cioè al proprio posto 
affinché anche gli altri abbiano un loro posto: è, questa, mi pare 
di poter asserire, la sýntaxis agapico-trinitaria, che rappresenta 
la sovreccedenza peculiarmente teologica in seno all’ordine 
gerarchico incardinato nella táxis. Un’eccedenza sancita dal sýn, 
dal con, che così assume una valenza generativamente relazionale.

È un discorso che comincia già in epoca patristica, con autori 
della levatura di Basilio Magno e degli altri Cappadoci, i quali 
spiegarono la Trinità come un ordine – questo significava per loro 
il termine táxis – in cui il Secondo e il Terzo stanno in rapporto 
col Primo, principio imprincipiato della divinità11. Sulla scorta di 
questa riflessione patristica, si può aggiungere che ciascuno dei 
Tre della Trinità è se stesso in quanto occupa un suo inalienabile 
luogo (táxis) affinché anche gli altri due abbiano un loro luogo 
e siano se stessi: è il senso della sýntaxis agapico-trinitaria. Nella 
sýntaxis agapico-trinitaria il sýn-con è il posto (táxis) di ognuna 
delle tre Persone divine, da cui deriva la posizione delle altre due 
e che resta inscindibilmente rapportato al posto delle altre due: 
ciascuno dei Tre, cioè, non ha un suo luogo che non sia appunto 
quel sýn, quel con, che li collega tutti fra loro. È il nexus, la relatio, il 
posto di ognuno dei Tre.

10  Cf. H.U. von Balthasar, Communio: un programma, in «Communio» 1 (1/1972) 
3-12.

11 Cf. J.P. Lieggi, La sintassi trinitaria. Al cuore della grammatica della fede, Aracne, 
Roma 2016, 90-103; Id., Teologia trinitaria, EDB, Bologna 2019, 269-286, in cui viene 
illustrata specialmente la dottrina di Basilio di Cesarea.



130	 MASSIMO NARO

Quest’antico discorso sulla sintassi agapico-trinitaria fa 
ancor oggi da inopinato perno a ripensamenti ateologici (o 
diversamente teologici), dall’analitica esistenziale di Martin 
Heidegger all’ontologia coessenziale di Jean-Luc Nancy12. 
La filosofia politica di quest’ultimo – concepita nei termini di 
un’ontologia fondamentale, in cui l’essenza costitutiva dell’essere 
è proprio il con, essendo per Nancy l’essere stesso un con-essere, 
o un essere-con – è a mio parere un’implicita rivisitazione della 
dottrina patristica della sintassi trinitaria incentrata sulla valenza 
pneumatologica del con agapico. Lo stesso vale per il concetto 
heideggeriano di Mitsein a premessa del Dasein. 

Una tale riflessione dovrebbe, a maggior ragione, fungere 
da base per ripensare (e ristrutturare) la prassi ecclesiale come 
vissuto comunionale non meno che comunitario. Riscoprire 
l’importanza ontologico-relazionale del con darebbe adito alla 
sua valorizzazione in prospettiva sinodale, lasciando immaginare 
forme ancora inedite della realtà ecclesiale: la Chiesa come 
plurale soggetto in «con-versazione» e come dinamico luogo del 
«con-senso», ovvero come concreta esperienza di un cammino 
attraverso la storia in cui i credenti in Cristo si muovono «“insieme 
verso” l’altro e l’oltre», legati da una sorta di respiro comune, da 
un condiviso afflato pneumatico, in una «con-spiratio» che entra 
in circuito con la reciprocità spirituale – in senso forte inteso 
quest’aggettivo – che c’è tra il Padre e il Figlio in seno all’agápē 
trinitaria. La sýntaxis agapica si tradurrebbe coerentemente in 
synergía, in sỳn energeíā, in interazione ecclesiale13. Charles Taylor, 
recependo nella sua analisi sociologica e nella sua riflessione 

12  Cf. M. Heidegger, Essere e tempo, Longanesi, Milano 1976, 149-162; J.-L. Nan-
cy, Essere singolare plurale, intr. di R. Esposito, Einaudi, Torino 2020, 27-53.

13 Cf. S. Noceti, In comunicazione generativa. Conversazione, consensus, conspiratio, in 
Ead. - R. Luciani - C. Schickendantz (edd.), Sinodalità e riforma. Una sfida ecclesiale, 
Queriniana, Brescia 2022, 255-275.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 131

filosofica le intuizioni teologiche di Henri de Lubac e di Yves 
Congar, ha ricompreso la «cittadinanza» ecclesiale – vale a dire 
la paradossale appartenenza dei cristiani a una patria celeste oltre 
che a una città intramondana, come avrebbe detto alla fine del 
secondo secolo d.C. l’Anonimo dello Scritto a Diogneto – quale 
«trama di relazioni sempre differenti di agápē»14.

Davvero ciò che segnala i contorni storici della realtà 
ecclesiale coincide con la sua costitutiva eccedenza agapica.
La corrispondenza di questi asimmetrici poli opposti, cioè 
della limitatezza storica e dell’eccedenza agapica, traspare 
dall’insegnamento conciliare, specialmente in documenti come 
GS, secondo cui – come leggiamo al n. 42 – «una vera unione 
sociale esteriore discende dall’unione delle menti e dei cuori», cioè 
dalla comunione nella fede e nella carità, le quali rappresentano 
le radici spirituali – pneumatiche – della Chiesa. Per questo, 
nel mondo e per il mondo, «nel tempo del suo pellegrinaggio 
terreno», aggiunge GS 45, la Chiesa è «sacramento universale di 
salvezza che svela e insieme realizza il mistero dell’amore di Dio 
verso l’uomo».

L’intreccio fra condizione storica e sovreccedenza misterica 
mi pare emerga anche in LG, dove – al n. 31 – la vocazione dei 
christifideles laici (che, secondo la lapalissiana evidenza segnalata 
da papa Francesco in EG 102, rappresentano «l’immensa 
maggioranza del popolo di Dio») sta nell’impegno per la 
santificazione del mondo a partire dal di dentro del mondo stesso. 
Questo ab intra dichiara evidentemente la condizione storica della 
Chiesa, ma significa pure che il mondo – dacché è divenuto la 
culla dell’incarnazione del Verbo divino – è ormai un luogo 
teologico in senso forte: è cioè il posto che Dio si è scelto, in cui 
Egli si è dislocato trascendendo la propria trascendenza, in cui ha 

14  Ch. Taylor, L’età secolare, a cura di P. Costa, Feltrinelli, Milano 2009, 361.



132	 MASSIMO NARO

preso posizione e, per dirla con metafore evangeliche, in cui si è 
seminato come granello di senape o come chicco di frumento.

La storicità della Chiesa ospita e rende nota la storicità di 
Dio, secondo l’annuncio del Maestro di Nazareth: «Il Regno 
di Dio è in mezzo a voi» (Mt 17, 21). Potremmo forse parlare 
anche di una storicizzazione di Dio di cui la storicità della 
Chiesa è testimone, se il termine – dal suono un po’ troppo 
hegeliano – applicato a Dio non rischiasse di generare qualche 
fraintendimento. D’altronde, a essere salutarmente storicizzato 
in questa prospettiva è innanzitutto il mondo. Più precisamente 
esso appare finalmente decosmologizzato. Non potrebbe essere 
altrimenti a seguito della modernità, durante la quale si è attestato 
il significato non meramente cosmologico bensì storico del 
mondo: il mondo è oggi inteso come un processo storico, sempre 
suscettibile di profondi cambiamenti, più che come un ordine 
prestabilito e immutabile. Persino le sue stratificazioni geologiche 
permettono di computarne le ere e le stagioni epocali, come già 
Charles Darwin aveva capito15. Ma questo sguardo moderno sul 
mondo è possibile a partire dall’avvento divino, di cui la Chiesa è 
una traccia, un indizio, un segno. Essa è il popolo messianico che 
attraversa il mondo, rilevandone gli estremi liminali, che non sono 
solamente spaziali ma anche e soprattutto temporali. Lo intuisce 
il testo liturgico recentemente riformulato in lingua italiana della 
Preghiera eucaristica III, secondo cui Dio Padre continua a radunare 
intorno a Sé un popolo che «dall’oriente all’occidente» (non 
più «da un confine all’altro della terra», come invece si pregava 
prima) offra al suo nome «il sacrificio perfetto»: «dall’oriente 
all’occidente» può, appunto, significare dal mattino alla sera, dal 

15  Cf. T. Pievani, Introduzione a Darwin, Laterza, Bari-Roma 2012.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 133

sorgere del sole fino al suo tramonto16. Anche in questo senso 
si può comprendere la superiorità del tempo rispetto allo spazio 
affermata in EG 222.

3.   Secolarità, non secolarizzazione:
	 indole messianica della storicità ecclesiale

L’attraversamento ecclesiale del mondo è storico in quanto 
messianico. Ciò implica un dinamismo non semplicemente 
esodale – che cioè aspiri a oltrepassare il mondo stesso –, 
ma avventizio. Anche questo aggettivo, purtroppo, rischia di 
risuonare in lingua italiana con un’accezione spregiativa e tuttavia 
aiuta a capire che il cammino della Chiesa nella storia è finalizzato 
non a gettarsela alle spalle ma a raggiungerne il centro, a toccarne 
il midollo più intimo e vitale, alla stessa stregua di ciò che Dio fa 
col suo avvento in Cristo Gesù.

In quest’indole avventizia, vale a dire messianica, consiste la 
secolarità ecclesiale. È ovvio che la secolarità della Chiesa non si 
deve confondere con la sua secolarizzazione. La secolarizzazione 
della Chiesa equivale alla sua mondanizzazione: la Chiesa, in 
tal caso, diventa una mera funzione del mondo, un ingranaggio 
dei suoi meccanismi triti e ritriti, una variante dei suoi peggiori 
automatismi. Essa finisce per vivere come mondo, riflesso emulo 
di un presunto ordine cosmico, incline oggi a reputarsi società 
liquida come ieri a pretendersi società perfetta. Pretesa peraltro 

16  Conferenza Episcopale Italiana, Messale Romano, Fondazione di Religione Santi 
Francesco d’Assisi e Caterina da Siena, Roma 20203, 431.



134	 MASSIMO NARO

pervicace, insistentemente rigurgitante dalla cosiddetta svolta 
costantiniana fino a noi17.

L’interpretazione teologica della secolarità della Chiesa pone 
la sua storicità messianica come alternativa alla secolarizzazione, 
riverberando la discrepanza sancita dal Gesù giovanneo tra 
l’essere nel mondo e l’essere del mondo (Gv 17,11-19). Il 
Vaticano II, nelle pagine che ho prima richiamato, recupera 
e sviluppa questo tema, illustrando il compito della Chiesa nel 
mondo e per il mondo: la condizione storica della Chiesa è, in 
questa prospettiva, disponibilità proesistenziale. Ma questo 
invito a soffermarsi sulle piaghe aperte della storia, o a infilarsi 
nelle sue pieghe riposte, rappresenta per la Chiesa l’appello 
urgente a desecolarizzarsi. Essa può demondanizzarsi andando 
incontro al mondo – esperito quale orizzonte storico – molto più 
efficacemente che ricorrendo all’antica strategia monastica della 
fuga mundi. Non si tratta di coincidere col mondo, di confondersi 
con esso, di appiattirsi ad esso, di vivere come esso vive, ma di 
fargli compagnia, di vivere per esso, vale a dire di spendersi per 
il suo miglioramento e finanche di offrirsi per la sua redenzione. 
In altre parole: la Chiesa si demondanizza quando si distingue dal 
mondo pur senza prenderne sdegnosamente le distanze, quando 
è se stessa, cioè quando vive nel mondo e in favore del mondo.

Ancora una volta limitatezza storica e sovreccedenza 
misterica della Chiesa si esigono a vicenda. Può tornare utile 
sottolineare velocemente che la limitatezza non si deve intendere 
in senso quantitativo. Essa non corrisponde semplicisticamente 
alle misure sempre più rattrappite della pratica religiosa dei 
battezzati, ormai anche in ambito cattolico votata al ribasso.
Non è solo un problema di anagrafe parrocchiale, benché le 

17 Cf. S. Adamiak - S. Tanzarella (edd.), Costantino e le sfide del cristianesimo. 
Tracce per una difficile ricerca, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2013.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 135

indagini sociologiche – con le loro statistiche impietose – ci 
dicano che il senso dell’appartenenza ecclesiale in Occidente è 
ovunque in crisi (anche numerica) e il cristianesimo ecclesiale 
si restringe sempre più in enclaves socialmente irrilevanti. In 
realtà, la limitatezza della Chiesa non dipende da questa sua fin 
troppo visibile perdita di visibilità. E nemmeno risalta a fronte 
di un mondo globalizzato sempre più intricato e complicato, ma 
del resto anch’esso rimpicciolitosi nell’era digitale, a portata di 
telefonino per ognuno di noi ad ogni latitudine. Emerge semmai 
a fronte di se stessa, del proprio statuto sacramentale, ossia del 
proprio costitutivo riferimento e rimando a Qualcun altro, oltre 
che all’intero genere umano della cui unità essa è segno, come il 
concilio insegna (LG 1 e 9). Insomma, a fronte del suo compito 
storico-salvifico. Entra qui in gioco quella che Jean-Luc Marion 
considererebbe una umile «teologia della contingenza»18, per dire 
che l’irrilevanza, la debolezza, l’esiguità, nell’attuale congiuntura 
storica – di «epoca della contingenza» ha appunto parlato il 
sociologo Hans Joas19 – stimolano la Chiesa a ricondursi alle 
misure evangeliche del frammento di lievito e del pizzico di sale 
che possono dare spessore e sapore alla pasta del mondo. Si 
tratta di valorizzare una limitatezza qualitativa, paradossalmente 
conveniente dal punto di vista evangelico.

18  Cf. J.-L. Marion, Dato che. Saggio per una fenomenologia della donazione, SEI, To-
rino 2001, 160-164.

19  Cf. H. Joas, La fede come opzione. Possibilità di futuro per il cristianesimo, Queriniana, 
Brescia 2013, 126-150: «È certamente un modo di procedere del tutto unilaterale 
mettere la religione in relazione solo con forme angoscianti e tragiche della con-
tingenza e non anche con l’entusiasmo, con il sentimento della gratitudine e con la 
grazia. Ed è parimenti miope presupporre la misura della contingenza come un dato 
non bisognoso di interpretazione, anziché ammettere che è necessaria la sensibiliz-
zazione nei confronti della sofferenza degli altri per riconoscere che tale sofferenza 
ha bisogno di essere interpretata, per capire se essa ha un senso» (147).



136	 MASSIMO NARO

4.  Sovreccedenza kairologica:                                                    
dalla conservazione all’invenzione

Anche la sovreccedenza, di cui la Chiesa è pur capace, è da 
intendere in senso qualitativo, non quantitativo: a sua volta ha a che 
fare – polarmente rispetto alla limitatezza – con la portata storico-
salvifica della Chiesa quale Ecclesia ab Abel, ma anche quale Ecclesia 
de Trinitate et ad Trinitatem, espressione quest’ultima affatto eterea, 
anzi saldamente dimensionata storicamente, in forza di quel de 
che la proietta dentro il tempo pur facendola scaturire dall’eterna 
agápē e di quell’ad che sebbene la sospinga ad oltrepassarsi verso 
la patria trinitaria comunque la costringe ad attraversare il tempo 
e anzi ad abitarlo, ancorché “parrocchialmente” avrebbero 
detto l’autore della 1Pt e l’autore del già citato Scritto a Diogneto20. 
Dinamicamente cioè, come dev’essere in un accampamento 
fatto di tende, anch’essa caratterizzata da una postura viatrice 
alla stregua dell’antico Israele nomade nel deserto, avvezza a 
spostarsi tra vari e differenti contesti sociali, culturali, religiosi 
che incidono seriamente sulle sue configurazioni comunitarie, 
conferendole ora un profilo ora un altro profilo, qui questo volto 
là quell’altro volto. A tal proposito Rahner, ragionando sugli 
effetti ecclesiali ed ecclesiologici del Vaticano II, segnalò nel post-
concilio l’ossimorica concomitanza di una reale universalizzazione 
della Chiesa e di una effettiva regionalizzazione delle Chiese21. 
Fenomeno questo che, fra l’altro, mette anche la teologia in 

20 Cf. E. Bosetti, I cristiani come stranieri nella Prima lettera di Pietro, in «Ricerche 
Storico Bibliche» 8 (1-2/1996) 317-334, spec. 324 dove si rimanda anche allo Scritto 
a Diogneto.

21  Cf. K. Rahner, Interpretazione teologica fondamentale del concilio Vaticano II e Il signi-
ficato permanente del concilio Vaticano II, in Id., Sollecitudine per la Chiesa. Nuovi saggi, VIII, 
Paoline, Roma 1982, 343-361 e 362-380; K. Rahner, Aspetti della teologia europea, in 
Id., Scienza e fede cristiana. Nuovi saggi, IX, Paoline, Roma 1984, 114-141.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 137

condizione di valorizzare i diversi contesti ecclesiali, persino i più 
apparentemente periferici, e di diventare quindi policentrica22. 
È un particolare effetto della dialettica polare tra limitatezza ed 
eccedenza della Chiesa.

Dominique Collin ha elaborato un’interessante ermeneutica 
di tale dialettica polare in un suo saggio provocatoriamente 
intitolato Le christianisme n’existe pas encore. L’espressione ha un 
timbro kierkegaardiano. Per Collin il concetto di inesistenza 
del cristianesimo (nel suo francese inexistance: «con una a, per 
distinguerlo dal significato puramente negativo di inesistenza 
di qualcosa»23) indica una «risorsa di eccesso» che permette 
di «sconvolgere l’identità che crediamo acquisita e reiterarla 
mediante l’apertura di nuovi possibili»24. «In questo senso», 
spiega il teologo domenicano, «il concetto dell’inexistance del 
cristianesimo ci orienta verso un a-venire possibile che non è 
ancora presente, ma che ci chiama a farlo esistere. L’inexistance 
non significa dunque che il cristianesimo sarebbe fittizio o 
irreale, ma che resta da compiere»25. Sicché l’inexistance per un 
verso «segna la limitazione attuale del cristianesimo [ecclesiale] 
rispetto alla chiamata che lo invita a cambiare forma mentis» – è 
il grande tema della metánoia, della conversione, studiato in 
riferimento all’antichità da Arthur Nock e da Gustave Bardy o, 
più recentemente, in riferimento all’attualità, da Ugo Sartorio26 – 
e per altro verso il suo «straripamento di senso» in vista del Regno 

22  Cf. G. Favaro, Teologia «contestuale»: il policentrismo teologico, in «Credere Oggi» 
17 (1/1997) 18-30.

23  D. Collin, Il cristianesimo non esiste ancora, Queriniana, Brescia 2020, 12.
24  Ivi.
25  Ivi, 12-13.
26  Cf. A.D. Nock, La conversione. Società e religione nel mondo antico, Laterza, Bari-Ro-

ma 1985; G. Bardy, La conversione al cristianesimo nei primi secoli, Jaca Book, Milano 
1975; U. Sartorio, Conversione. Un concetto controverso, una sfida per la missione cristiana, 
Queriniana, Brescia 2021.



138	 MASSIMO NARO

di Dio27. L’inesistenza – potremmo aggiungere – non significa solo 
che il cristianesimo non esiste, ma che esiste in, dentro la storia, 
o – come ha insegnato LG 31 – ab intra mundi, a partire dal di 
dentro del mondo, ovvero da quel profondo luogo teologico 
in cui Dio stesso ha preso posizione con l’incarnazione del suo 
Figlio. Esistere storicamente significa esistere dinamicamente, 
cambiando continuamente, rinnovandosi permanentemente. Ma 
significa pure, di conseguenza, raggiungere quei luoghi nascosti 
in profondità, a volte infimi, in cui Dio ancora si rende presente 
e viene a posizionarsi “cristicamente”. Se il cristianesimo non 
riesce a farlo, non esiste ancora.

L’inexistance colloca il cristianesimo ecclesiale al crocevia tra 
l’«appartenenza» – destinata, secondo Collin, a deteriorarsi oggi 
non meno di ieri in «apparenza», cioè in una frequentazione 
ecclesiale di mera facciata, motivata dalla convenienza o dalla 
convenzione sociale più che dall’intima convinzione credente – 
e l’«esperienza» della sequela nei confronti di un Cristo sempre 
contemporaneo e perciò sempre veniente, spiazzante ed esigente28. 
Di conseguenza, il cristianesimo inesistente si trova in bilico tra 
la «conservazione» del passato e l’«invenzione» dell’avvenire, tra 
l’incombenza della sua pur nobile storia – densa di una fattualità 
che la definisce però come ormai trascorsa, esaurita, superflua – e 
la responsabilità di vivere seriamente e creativamente la propria 
storicità, col carico di novità evenenziale (novità che avviene, 

27  D. Collin, Il cristianesimo non esiste ancora, 13. Illustrando la statura futuribile del 
cristianesimo, il teologo francese scrive che occorre «appropriarsi del cristianesimo 
come impossibile»: «L’impossibile? È ciò che i nostri occhi non hanno ancora visto, 
ciò che le nostre orecchie non hanno ancora udito. L’impossibile? È questo Regno 
le cui frontiere sono delimitate, a monte, dal dono; a valle, dal perdono. Vivere se-
condo la specie del dono e del perdono: questa è l’impossibilità che il cristianesimo 
ha la missione di far divenire possibile» (ivi, 167).

28  Cf. ivi, 20-27.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 139

che viene-a) che questa comporta29. È lo snodo cruciale tra la 
tendenza a recuperare, a «restaurare», al limite a «riformare» 
l’eredità storica del cristianesimo ecclesiale da un lato e, dall’altro 
lato, la tensione a «conformarsi» al Cristo30, unico modo per 
rendere possibile il cristianesimo altrimenti «impossibile»31, 
vivendo secondo la sua logica evangelica, rivivendo i suoi stessi 
sentimenti, o il suo medesimo discernimento, la medesima sua 
saggezza esistenziale (phrónēsis), come si legge in Fil 2, 5. Questo 
riferimento a Cristo ci fa intuire che l’«invenzione» non consiste 
nell’escogitare chissà quale nuova strategia pastorale. Certamente, 
come papa Francesco ha scritto in EG 27, l’invenzione comporta 
anche un’intraprendente creatività pastorale e missionaria 
«capace di trasformare ogni cosa, perché le consuetudini, gli 
stili, gli orari, il linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino 
un canale adeguato per l’evangelizzazione del mondo attuale, 
più che per l’autopreservazione». Però tutti questi accorgimenti 
pratici non gioveranno mai a nulla se non aiuteranno a trovare e 
a incontrare – questo, etimologicamente, significa inventare, dal 
latino invenio – il Cristo nei momenti e nei luoghi dell’esistenza 
umana, specialmente quelli in cui egli sembra assente e silenzioso 
(del resto, sin dall’inizio, queste sono le forme della sua presenza 
storica: si pensi all’episodio lucano dei discepoli di Emmaus in 
cui il Risorto è come se fosse assente mentre si lascia vedere nei 
panni di un forestiero che discute con loro; poi, finalmente, si 
rivela quando si nasconde alla loro vista e allorché li evangelizza 
senza più parlare ma solo compiendo il gesto della fractio panis).

Il cristianesimo – inesistente e tuttavia futuribile – non può 
semplicemente rifluire dal passato. Deve piuttosto sopraggiungere 

29  Cf. ivi, 28-47.
30  Cf. ivi, 43-47.
31  Cf. ivi, 166-170.



140	 MASSIMO NARO

«dal futuro», per prendere in prestito una bella espressione di 
Armando Matteo32, il cui significato però mutuo da Karl Rahner33. 
Per il gesuita tedesco c’è un «futuro assoluto» che non scaturisce 
futurologicamente dalla storia ma proviene escatologicamente 
da Dio. In realtà il futuro assoluto, cioè incondizionato, non 
dipendente dal successo o dall’insuccesso di qualsivoglia strategia 
pastorale, gratuito e grazioso, è Dio stesso. Tale futuro non 
meramente cronologico si compie in Cristo Gesù e ogni volta che 
la sua vicenda, culminata nella Pasqua di morte e risurrezione, è 
ripresenzializzata: il che accade in seno alla Chiesa e tramite la 
Chiesa in seno al mondo. È il motivo per cui, probabilmente, 
non giova granché chiedersi «quale Chiesa intendiamo lasciare in 
eredità» alle prossime generazioni di cristiani34. Anche la presente 
generazione ecclesiale ha ricevuto la sua parte di eredità, ma ciò 
non è bastato a vivere di rendita, giacché il cristianesimo non 
si può vivere se non che in personale responsabilità, perciò 
ricominciandolo permanentemente.

Annota a tal proposito Armando Matteo: «Per questo, mi 
permetto di affermare che il cristianesimo rinasce sempre: 
rinasce sempre non certamente in merito a ciò che è il messaggio 
del Vangelo, ma certamente in merito alle modalità concrete con 
cui quel messaggio viene testimoniato e reso disponibile come 
vivo e vitale agli uomini e alle donne di volta in volta presenti 
nella catena delle generazioni»35. E ancora: «Colpisce sempre e 

32  Cf. A. Matteo, La Chiesa che verrà. Riflessioni sull’ultima intervista di Carlo Maria 
Martini, San Paolo, Cinisello Balsamo 2022, che si sofferma a riflettere sulla «Chiesa 
del futuro e dal futuro» quale «nuova immaginazione del possibile ecclesiale» (18-19).

33  Cf. K. Rahner, Il concetto di futuro, in Id., Nuovi Saggi, III, Paoline, Roma 1969, 
619-626; K. Rahner, Il problema del futuro, in Id., Nuovi Saggi, IV, Paoline, Roma 1973, 
645-671.

34  A. Matteo, La Chiesa che verrà, 23-24.
35  Ivi, 115-116.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 141

daccapo una tale fiducia che Gesù pone nei confronti dei suoi 
discepoli, così come colpisce pure la sua sicurezza che i discepoli 
possano fare cose più grandi di quelle che lui ha compiuto, se 
non verrà meno la loro fede in lui»36. Quest’ultima affermazione, 
in particolare, mi fa ricordare una pagina di un libro-intervista 
che ho realizzato qualche anno fa con Andrea Riccardi, storico 
del cristianesimo, fondatore della Comunità di Sant’Egidio. Alla 
richiesta di tratteggiare un profilo della Comunità a cinquant’anni 
dalla sua nascita, Riccardi rispondeva: «Rispetto a quegli inizi, 
io non sento la preoccupazione di dimostrare la continuità e la 
fedeltà della Comunità alle origini, perché non credo che tutto sia 
già compiuto e maturo nelle origini stesse. Nelle origini possono 
esserci i cromosomi carismatici, in senso cristiano può esserci 
la prima chiamata, la vocazione fondamentale. Ma affinché 
questi elementi originali e originanti arrivino a essere una realtà 
compiuta e matura, ci si deve immergere nel fiume della storia, 
si devono accumulare le esperienze, moltiplicare le scelte, si deve 
calibrare se stessi rispetto agli altri ed esercitare un permanente 
discernimento, infine – se necessario – si devono accettare con 
coraggio e umiltà degli input – allo sguardo del credente, in 
definitiva, provvidenziali – che inducono a imboccare strade 
nuove, a orientarsi verso obiettivi prima ignoti e imprevedibili. 
Questa è la storia. Sono gli uomini e le donne a imporla alla 
nostra attenzione e al nostro impegno con le loro richieste, le 
loro invocazioni d’aiuto, le loro rivendicazioni, la loro presenza 
nella nostra vita. Se posso ragionare per analogia, mi pare che si 
debba dire di Sant’Egidio quello che diciamo riguardo alla vita 
delle singole persone. Queste sono più compiutamente se stesse 
man mano che crescono, attraversando e direi persino superando 
le varie fasi evolutive della loro crescita umana. Sant’Egidio oggi è, 

36   Ivi, 125.



142	 MASSIMO NARO

in un certo senso, più Sant’Egidio che ai suoi inizi»37. Riprendendo 
questo tema, notavo a mia volta: «Questo dinamismo di crescita 
permanente, che non può e non deve interrompersi – giacché 
se si smette di crescere vuol dire che ci si rassegna a deperire e 
a morire –, può a mio parere valere per il cristianesimo stesso, 
per il cristianesimo in quanto tale, immesso nel solco della 
storia»38. E a quest’osservazione, Riccardi aggiungeva: «E poi il 
cristianesimo non fa che cominciare: così diceva padre Aleksandr 
Men’, martire russo […]. La maturità è, forse, un po’ maggiore 
oggi rispetto a ieri. E, certamente, sarà ancor più grande domani. 
Proprio in questo consiste il cristianesimo: una prospettiva, non 
una retrospettiva»39. 

Mi concedo di produrre queste lunghe citazioni per rimarcare 
che, in definitiva, l’interrogativo più corretto è quello con cui ci 
chiediamo come seminare futuro nel nostro tempo, come cioè 
riconoscere e accogliere il Dio sempre veniente nella nostra 
storia40.

A tal riguardo sarebbe utile anche chiarire se l’indubitabile ed 
evidente ritardo doppiamente centenario della Chiesa odierna, 
di cui parlò Carlo Maria Martini in una memorabile intervista 
pubblicata dal Corriere della sera all’indomani della sua morte, 

37  A. Riccardi, Tutto può cambiare. Conversazioni con Massimo Naro, San Paolo, Ci-
nisello Balsamo 2018, 17-18.

38  Ivi, 277.
39  Ivi, 282.
40  Da questo punto di vista, la Chiesa «che verrà» nelle «terre del benessere», 

ossia in Europa e in America del Nord – tema su cui insiste Armando nel suo sag-
gio – dovrebbe innanzitutto essere messa a confronto con la Chiesa terzomondiale 
che con le sue teologie, con i suoi movimenti ecclesiali e con i suoi istituti di vita 
consacrata, con i suoi preti e con i suoi laici, con i suoi poveri e con i suoi profughi 
è “emigrata” e ancora va “emigrando” nell’Occidente opulento e quasi del tutto 
post-cristiano, come profeticamente avvertito in W. Bühlmann, La terza Chiesa alle 
porte. Un’analisi del presente e futuro ecclesiali, Paoline, Roma 1974.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 143

più di dieci anni or sono, nel 2012, sia da registrare solamente 
«rispetto all’andamento del mondo»41, oppure precipuamente 
rispetto a se stessa, rispetto alle intuizioni dei suoi profeti di 
due secoli fa e anche più recenti, rispetto alle riflessioni dei suoi 
intellettuali più lungimiranti e coraggiosi, soprattutto rispetto al 
colpo di reni che il Vaticano II ha rappresentato nei confronti 
delle remore “sillabiche” del Vaticano I (si pensi al perdurante 
rapporto non integrato tra fede dottrinale e fede popolare, 
al conflitto non risolto tra fede antica e nuove razionalità 
filosofiche e scientifiche, al tenace sospetto verso la modernità 
talvolta identificata esclusivamente con il tempo dell’edonismo 
e del narcisismo, alla non chiara distinzione tra modernità e 
modernizzazione, al divario tra cultura e culto). Reputo che se il 
Vaticano II rimane attuale, è per il fatto che i suoi insegnamenti 
rimangono purtroppo inattuati.

5.  Nel, col, per il mondo: 
	 la paradossale cittadinanza 

La dialettica tra ciò che, nella vita ecclesiale, è attuale e ciò 
che resta inattuato, si puntualizza come polarità fra datità 
storica e sovreccedenza kairologica. Non è una polarità astratta, 
soltanto elucubrata. Essa può essere declinata concretamente 
in varie direzioni. Una di queste è la prospettiva socio-politica. 
Il cristianesimo ecclesiale è vocato a proiettarsi oltre i propri 
confini42, pur mentre ancora attraversa la storia e vive nel 

41  A. Matteo, La Chiesa che verrà, 15.
42  Prendo in prestito l’espressione dal n. 2 di Misericordiae vultus, in cui però essa 

dà adito più esattamente al ripensamento dell’ecclesiologia in chiave dialogica e in 
prospettiva interreligiosa: cf. M. Naro, Protagonista è l’abbraccio. Temi teologici nel magiste-
ro di Francesco, Marcianum Press, Venezia 2021, 99-124.



144	 MASSIMO NARO

mondo, svolgendovi una funzione analoga a quella che l’anima 
svolge nel corpo e così trasfigurando la cittadinanza terrena in 
cittadinanza celeste, avrebbe ancora detto l’anonimo autore dello 
Scritto a Diogneto, dove si legge: «hē psychḕ […] synéchei dè autḕ tò 
sôma; kaì Christianoì […] dè synéchousi tòn kósmon» (VI,7), l’anima 
tiene insieme e sostiene e orienta il corpo, nondimeno i cristiani 
tengono insieme e sostengono e orientano il mondo43. Tra le 
righe di quell’antica pagina è rievocato il discorso matteano della 
montagna, che ispira la peculiare presenza cristiana nel mondo, lo 
stare nel mondo e il restare con e per il mondo pur senza essere 
del mondo.

Enzo Bianchi, a tal proposito, ha parlato di «differenza 
cristiana»44, espressione suggestiva che rende bene l’idea di un 
cristianesimo che si fa carico delle aspettative e finanche delle 
rivendicazioni del mondo senza lasciarsi impastoiare dalla loro 
gittata intrastorica e, pertanto, accompagnando ad oltranza chi 
chiede compagnia almeno fino a un certo punto, donando non 
solo una parte ma tutto, non reagendo alla violenza ma anzi 
porgendo l’altra guancia. Insomma, producendo novità rispetto a 
ciò che sempre «è stato inteso», in virtù del monito gesuano: «Ma 
io vi dico». La presenza cristiana nel mondo, in questi termini, è 
quella del lievito che dà spessore alla pasta, quella del sale che le 
dà sapore, come annotavo sopra. Essa, cioè, sprigiona il mondo, 
lo libera dalle sue consuete misure, lo aiuta a essere se stesso ma 
nel giusto senso, in senso pieno.

Dominique Collin, ragionando in questa prospettiva, scrive 
che «il cristianesimo è essenzialmente politico»: «Senza […] 
qualcuno che corra il rischio di donare e perdonare, cioè che osi 
inscrivere il suo modo di vivere in una gratuità incondizionata per 

43  A Diognète, éd. H.I. Marrou, Cerf, Paris 1951, 66.
44  Cf. E. Bianchi, La differenza cristiana, Einaudi, Torino 2006.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 145

staccarla dalla logica del dovuto, il cristianesimo non esisterebbe 
come sostituzione [s’intenda: come realtà vicaria, o sacramentale] 
dell’evento-Cristo. È in questo senso che dobbiamo avere 
l’audacia di pensare che il cristianesimo sia politico. Non che gli si 
chieda di fare della politica, e neanche di fondare partiti e sindacati 
“cristiani”. Difatti, allora, non farebbe che contrapporre una 
politica a un’altra in uno stesso ordine delle cose, uno stesso stato 
di fatto, che ho chiamato la voce del tempo [sopra noi abbiamo 
parlato di mondanizzazione]. Al contrario, il cristianesimo è 
politico quando è sordo alla voce del tempo [allorché si sforza di 
demondanizzarsi], il che vuol dire quando ha orecchie spalancate 
per l’inedito del Vangelo»45. Questa mi pare sia una riflessione 
in linea con l’ideale della parádoxos politeía di cui si legge nello 
Scritto a Diogneto (V,4), cioè la «paradossale cittadinanza» che 
mette i credenti in Cristo nella condizione graziosa di sapersi 
concittadini e familiari di Dio mentre ancora dimorano – come 
pellegrini – nel mondo, lì sapendo pure che non è loro lecito 
disertare il «posto (táxin) che Dio ha loro assegnato» (VI,10): se 
essi dovessero abdicare al loro ruolo nella storia comune degli 
esseri umani – un ruolo di servizio, non di dominio – molti altri, 
specialmente i più deboli e i più poveri, perderebbero il posto 
cui hanno diritto a loro volta dentro la storia, nella società46. Il 
discorso sulla sýntaxis intratrinitaria e sulla synergía intraecclesiale 
vale anche per la relazione tra la Chiesa e il mondo.

È in quest’ottica che, nel fatidico 1944, Giorgio La Pira 
scriveva che i cristiani e le comunità ecclesiali hanno una 
«missione trasformante da compiere», consistente nel «mutare le 
strutture di questo mondo per renderle al massimo adeguate a 

45  D. Collin, Il cristianesimo non esiste ancora, 168.
46 Cf. M. Naro, Dall’intimo di Dio. Antropologia cristiana nell’A Diogneto, in 

Id. - F. Armetta (edd.), In charitate pax, Pontificia Facoltà Teologica di Sicilia, 
Palermo 1999, 173-207.



146	 MASSIMO NARO

Dio»47. Possiamo concordare con quest’affermazione dal timbro 
più mistico che integralistico, senza ovviamente ignorare il fatto 
che oggi la secolarizzazione è più avanzata e diffusa rispetto 
agli anni di La Pira: ai nostri giorni i cristiani di fatto (non di 
nome, “praticanti” solo per convenzione più che per convinzione 
come ha rilevato Dominique Collin per la situazione francese, 
e per giunta “analfabeti di ritorno” sotto il profilo della reale 
consapevolezza credente) sono sempre più pochi e sperimentano 
anche in Europa e in Italia una posizione di minoranza. Ribadisco 
che il dato numerico non costituisce il vero problema. È più 
precisamente la condizione di minorità che gli si accompagna 
a risultare problematica, giacché si tratta di una minoranza 
non solamente quantitativa ma spesso anche qualitativa, non 
tanto numerica quanto culturale. Tale consapevolezza non deve 
indurci a smettere di ragionare “teologicamente”, cioè facendo 
valere la logica evangelica, per la quale riveste molta importanza 
il paradosso: il paradosso del lievito – è il caso di insistere – che 
per dare spessore alla pasta deve squagliarvisi dentro nel giusto 
dosaggio; oppure il paradosso del sale, che per dare sapore alla 
pasta deve sciogliervisi dentro in modica quantità. La condizione 
di minoranza, insomma, non esautora la presenza ecclesiale nella 
società. La quale non si risolve nell’occupare spazi di potere bensì 
nell’innescare processi di positivo cambiamento, come suggerisce 
papa Francesco in LS 178 e prima ancora in EG 223, dove non 
per niente invita tutti «ad assumere la tensione tra pienezza e 
limite» come pure noi stiamo tentando di fare qui.

Le tematiche politiche che si potrebbero trattare sono molte e 
molto attuali: per esempio il tema dell’ecologia integrale, o il tema 

47 G. La Pira, La nostra vocazione sociale, a cura di M. De Giuseppe, Ave, Roma 
2004, 41.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 147

dell’economia del dono. Qui basti sottolinearne tre a mio parere 
particolarmente interessanti.

La prima sottolineatura evidenzia quella che potremmo 
chiamare in causa come la concezione cristiana del mondo: un 
valido contributo che i cristiani possono dare al rinnovamento 
della politica è proprio quello di elaborare una loro visione del 
mondo. Torna utile ricordare la magistrale lezione di Romano 
Guardini, che nella prima metà del Novecento insisteva sul 
tema della Weltanschauung. Il teologo tedesco d’origine italiana 
considerava la Weltanschauung innanzitutto come un esercizio 
cristico (e proprio per questo veramente critico): in tanto ci può 
essere una visione cristiana della società in quanto è realizzata 
a partire dal punto di vista di Cristo Gesù48, vale a dire dal di 
dentro della storia, come poi avrebbe ribadito il concilio nel 
già sopra citato n. 31 di LG parlando dell’indole secolare dei 
christifideles laici. Non, dunque, dall’esterno, ideologicamente, ma 
ab intra, dal di dentro, storicamente. Il di dentro della storia è il 
contesto in cui s’inoltra lo sguardo del Cristo, che è sguardo di 
compassione: «Li vide e ne ebbe compassione», si legge tante 
volte nei vangeli a proposito dell’atteggiamento di Gesù nei 
confronti delle persone che incontrava. Possiamo derivarne che 
il compatire, il condividere il disagio altrui, le altrui sofferenze, 
gli altrui patimenti, non si riduce a una mera postura emozionale, 
ma induce a una presa di posizione sociale: è un fattore politico, 
spinge alla commozione, ma anche provoca alla mozione, come 
si legge in Es 3 riguardo al rivelarsi di Jhwh presso il roveto 
ardente e in Lc 10 riguardo al buon samaritano. Il cosiddetto 
miracolo della moltiplicazione dei pani e dei pesci è motivato 
proprio dalla commozione, dalla compassione, e consiste non in 

48  Cf. R. Guardini, La visione cattolica del mondo, a cura di S. Zucal, Morcelliana, 
Brescia 20052, 34.



148	 MASSIMO NARO

un atto magico, men che meno in un gioco di prestigio, bensì 
nell’applicazione di un metodo di condivisione: la suddivisione 
della grande folla in gruppi di cinquanta persone, l’innesco di 
una catena solidale che stimola a condividere con gli altri il poco 
che si possiede, ricevendo ma pure dando, sino a far bastare per 
tutti le esigue risorse disponibili e, anzi, sino a farle abbondare. 
Non a caso, subito dopo quell’episodio di cui Gesù s’era reso 
protagonista, coloro che ne aveva beneficiato «volevano farlo re» 
(Gv 6,15): una riprova – a suo modo – della valenza politica della 
compassione, o – come papa Francesco ha scritto al n. 18 della 
lettera apostolica Misericordia et misera – dell’impatto sociale della 
misericordia stessa: «Essa infatti spinge a rimboccarsi le maniche 
per restituire dignità a milioni di persone che sono nostri fratelli e 
sorelle, chiamati con noi a costruire una “città affidabile”».

Il di dentro del mondo è anche il rovescio della storia: Guardini 
avvertiva che vedere il mondo come lo ha visto Gesù significa 
vederlo all’incontrario, capovolto in una «inversione dei valori» 
analoga – potremmo dire – a quella cantata da Maria di Nazareth 
nel Magnificat, un «capovolgimento» che dovrebbe imporre ai 
credenti l’interrogativo formulato dallo stesso Guardini: «che 
cosa avverrà allora del mondo?»49. Questa domanda ci aiuta a 
capire che la Weltanschauung è un atto performativo oltre che 
ermeneutico: certamente, guardando il mondo con gli occhi del 
Cristo e dal suo punto di vista, lo si interpreta in una ben precisa 
maniera (evangelicamente), ma l’interpretazione deve evolversi in 
trasformazione, poiché il mondo ha da essere pure trasformato e 
cambiato, oltre che contemplato e compreso.

Si potrebbero intrecciare, a questo punto, la riforma della 
Chiesa con la riforma della politica (o della società). Anche sullo 
scenario ecclesiale si colgono preoccupanti segnali di crisi. Uno di 

49  Ivi, 35.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 149

questi attiene all’indebolimento della governance episcopale che si 
percepisce un po’ ovunque, anche in Italia. La crisi, in questo caso, 
sta nel deficit di autorevolezza pastorale che non pochi vescovi 
palesano, di conseguenza sperimentando come improbabile 
– se non addirittura impossibile – il fruttuoso esercizio della 
loro autorità episcopale e scivolando verso una rovinosa deriva 
autoritaria: la mancanza di autorevolezza, la contestazione 
dell’autorità e il ricorso all’autoritarismo segnalano i livelli della 
crisi della governance episcopale. Anche questo è un problema 
di natura “politica” che invoca una decisa e decisiva soluzione, 
capace di riparare il cortocircuito tra autentica comunionalità e 
autorità gerarchica, per far sì cioè che l’atteggiamento gerarchico 
non ecceda rispetto all’attitudine paterna e che il pastore non si 
riveli semplicemente un superiore. Reputo tuttavia che il tema della 
riforma ecclesiale non sia riducibile – in realtà – ai provvedimenti 
di riforma sociale. Difatti, il termine “riforma” ha una delicata 
valenza teologica, ha a che fare con la forma ecclesiale intesa 
questa in senso radicale, quasi l’essenza della Chiesa, ragion per 
cui la riforma non può significare rivoluzionare la natura della 
Chiesa, semmai rinnovarne i connotati, per convertire sempre più 
la Chiesa stessa50. È il motivo per cui sarebbe preferibile ormai 
parlare di conversione pastorale più che di riforma.

Il termine “riforma”, comunque, resta adatto per indicare il 
cambiamento effettivo della politica: occorre, dove sia necessario 
e opportuno per il bene comune, cambiare i connotati della 
politica, realizzare una politica-altra, per farle evitare il rischio di 
anchilosarsi in sistemi ideologici che le impediscono di vedere ciò 
che è altro e oltre rispetto a essa. La vera riforma della politica 
si attua allorché essa ha contezza dei suoi limiti, quando cioè 

50  Cf. S. Dianich, La Chiesa cattolica verso la sua riforma, Queriniana, Brescia 2014, 
55-57.



150	 MASSIMO NARO

matura il senso della trascendenza, in direzione di Dio e degli 
esseri umani, al di là del tornaconto, oltre gli interessi di parte 
e di partito. Mi pare questo, d’altronde, il vero significato del 
monito gesuano secondo cui occorre dare a Dio ciò che è di Dio 
e a Cesare ciò che è di Cesare, rimanendo consapevoli che solo 
Dio è Dio e che Cesare è soltanto Cesare. Il senso del limite (e 
della trascendenza) aiuta la politica a non ideologizzarsi, a non 
degenerare in regime, a relativizzarsi: come ha scritto Johann 
Baptist Metz – in un suo saggio sull’impegno sociale intitolato 
significativamente Mistica degli occhi aperti – tutto è politico, ma la 
politica non è tutto51.

La seconda sottolineatura rimarca la rilevanza politica 
dell’educazione e della formazione. Difatti, sussiste una certa 
polarità tra educazione e formazione in politica. Educare 
vuol dire letteralmente e-ducere, condurre fuori, far emergere 
dall’intimo delle persone la loro parte migliore, il loro più nobile 
ideale: aiutarle, così, a essere e a diventare ciò che devono essere, 
secondo la loro vocazione o la loro indole. Formare significa, 
invece, imprimere una forma, cioè proporre frontalmente 
un ideale alto alle persone, metterle davanti a un compito da 
accettare. La polarità tra educazione e formazione è la polarità fra 
la dimensione soggettiva e la dimensione oggettiva della politica, 
ossia la polarità che fa incontrare le idealità di una persona (i 
suoi progetti, i suoi programmi, i suoi talenti) con le necessità 
concrete degli altri. Educare e formare all’impegno socio-politico 
equivale a valorizzare entrambe queste due istanze.

51  «Gesù non fu sicuramente un politico. Ma chi potrebbe affermare che il suo 
messaggio non è politico? Certamente la politica non è tutto. Ma tutto può essere 
politico»: J.B. Metz, Mistica degli occhi aperti. Per una spiritualità concreta e responsabile, 
Queriniana, Brescia 2013, 85.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 151

Per la comunità ecclesiale non è un impegno da sottovalutare, 
men che meno da disattendere. Un contributo emblematico 
su questo versante l’ha dato un grande educatore di giovani, 
Lorenzo Milani, il parroco-maestro di Barbiana. Don Milani 
educava i suoi ragazzi alla parola: li allenava a capire le parole (nei 
giornali, nei libri, nelle tribune politiche trasmesse in televisione, 
nelle discussioni dentro i circoli dei partiti) e di conseguenza li 
preparava a prendere la parola, a usare correttamente le parole 
e a scegliere le parole giuste nel dialogo politico e nel confronto 
sociale52. Non per niente anche papa Francesco, parlando ai 
delegati delle Chiese italiane radunati nel Convegno ecclesiale 
nazionale di Firenze del novembre 2015, diede loro la consegna 
del dialogo a vasto raggio con i vari interlocutori presenti nel Paese: 
il dialogo politico, che per il pontefice non è un tornacontistico 
negoziato, porta a scavalcare i muri e a troncare il filo spinato che 
il diverbio interpone tra le parti, allorché le parole non sono più 
soglie di senso da frequentare pendolarmente divenendo semmai 
fossati profondi in cui si corre il pericolo d’impantanarsi.

L’ultima sottolineatura è per evidenziare quello che mi sembra 
un importante criterio teologico della politica: la reciprocità, la 
quale è da ricondurre al comandamento nuovo dell’agápē dato dal 
Maestro di Nazareth ai suoi discepoli in Gv 13,34 e rappresenta 
un’altra traduzione della sýntaxis trinitaria in synergía ecclesiale. Se 
Dio è agápē (1Gv 4,8.16), vuol dire che è comunione e interazione 
di persone, per questo può essere considerato come il grande 
archetipo – Urbild, per usare un termine caro a Guardini53 – 

52  Cf. L. Milani, Esperienze pastorali, Libreria Editrice Fiorentina, Firenze 1958.
53  Cf.R. Guardini, Il significato del dogma del Dio trinitario per la vita etica della comuni-

tà, in Id., Scritti politici (Opera Omnia VI), a cura di M. Nicoletti, Morcelliana, Brescia 
2005, 89-98. Il titolo dell’articolo guardiniano palesa l’intenzione di confrontarsi 
criticamente con l’opinione di Immanuel Kant, il quale, nel 1798, aveva scritto: 
«Dalla dottrina della Trinità, presa alla lettera, non è assolutamente possibile trarre 



152	 MASSIMO NARO

dell’azione sociale e dell’impegno politico. Vari teologi hanno 
insistito su questo tema: per esempio uno dei maggiori esponenti 
della teologia della liberazione latino-americana, il brasiliano 
Leonardo Boff, in un suo volume sulla Trinità intesa come 
principio di liberazione; ma anche il teologo argentino Enrique 
Cambón, che ha inteso la Trinità come modello sociale54.

Effettivamente la Trinità è un archetipo sociale (comunitario, 
anzi comunionale, agapico, interrelazionale): viene da ricordare 
che Basilio Magno, il primo teorico della sýntaxis trinitaria, fu pure 
l’artefice della Basiliade, una vera e propria cittadella della carità in 
epoca patristica. Ma “sintassi agapico-trinitaria” significa anche, 
letteralmente, com-posizione, posizione-con, cioè posizionamento 
comune e comunitario, un posizionarsi assieme. Così è già nel 
crogiuolo eterno dei rapporti interpersonali tra il Padre, il Figlio 
e lo Spirito Santo, in cui la táxis, il posto, assume valore in virtù 
del prefisso sýn-con. Ma così è pure sul piano della convivenza 
umana vissuta all’insegna della mitezza, parola questa che in virtù 
del suo etimo sanscrito riecheggia nel tedesco Mit e nell’inglese to 
meet e meeting, tutti termini odierni per dire la forza pacificamente 

nulla per la pratica, anche se si credesse di comprenderla, tanto meno poi se ci si 
accorge che essa supera ogni nostro concetto» (Il conflitto delle facoltà, a cura di A. 
Poggi, Istituto Universitario di Magistero, Genova 1953, 47). Guardini, dal canto 
suo, osservava: «Alcune verità parlano facilmente al cuore e alla volontà […]. Altre 
sembrano più difficilmente accessibili. Ad esse appartiene anzitutto il fondamento 
della nostra fede, la dottrina del Dio trinitario. Non è raro imbattersi nella convin-
zione secondo cui tale dottrina è un principio astratto, lontano e distante dalla terra, 
al quale ci si deve senz’altro attenere, ma privo di molto significato per la vita reale» 
(Il significato del dogma del Dio trinitario per la vita etica della comunità, 90). Perciò egli si 
proponeva di «mostrare […] quanto viva sia la relazione tra il più inavvicinabile di 
tutti i misteri e la nostra vita quotidiana: il dogma della Trinità come Magna Charta del 
dovere e della dignità di ogni comunità umana» (ivi, 91).

54  Cf. L. Boff, Trinità e società, Cittadella, Assisi 19922; E. Cambón, Trinità modello 
sociale, Città Nuova, Roma 1999.



	 I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA...	 153

aggregante del con55. È l’eco che del messaggio ecclesiale può e 
deve ancora risuonare nell’impegno sociale e politico. Non per 
salvaguardare una qualche “rilevanza” della Chiesa nella società, 
ma per esprimere una presenza testimoniale – potremmo anche 
dire martiriale – dentro la storia. E, in riferimento all’Europa e 
in genere all’Occidente di antica ma ormai logorata tradizione 
cristiana, per superare un certo senso di spaesamento che la 
Chiesa mi pare stia provando. Per gettare uno sguardo sulla 
situazione italiana, per esempio, mi sembra che la Chiesa si ritrovi 
– letteralmente – fuori dal Paese, sia divenuta cioè così marginale, 
o più precisamente così poco presente, da sentirsi di conseguenza 
fuori posto, o da non riconoscere più l’Italia come il suo campo 
di azione pastorale, o da non esser più riconosciuta dal Paese 
stesso come una presenza significativa e/o utile al bene di tutti.

Riacquisire una peculiare postura ecclesiale anche in ambito 
sociale implica lo sforzo di smarcarsi dal mero opinionismo, 
mediante l’elaborazione e l’argomentazione di una chiaroveggente 
ermeneutica degli accadimenti storici, si tratti della pandemia o 
della guerra o della crisi ecologica o della depressione economico-
finanziaria. Questo non significa contrapporsi a quanto viene 
osservato e compreso dagli “altri”: lo Scritto a Diogneto, che anche 
a questo riguardo resta attualissimo, nel quinto e sesto capitolo 
insegnava che i cristiani sono in tutto e per tutto come gli “altri” 
nella società di cui anche loro sono membri; eppure i credenti 
in Cristo vivono diversamente. Si vestono come gli tutti gli altri, 
rispettano le leggi vigenti per tutti, parlano le stesse lingue e gli 
stessi linguaggi degli altri abitanti delle città in cui essi dimorano 
e operano. Il che significa, oggi, che consultano le medesime 
statistiche, fruiscono delle medesime informazioni scientifiche, 
usano i medesi strumenti mediatici e tecnologici, si misurano con 

55  Cf. A. Matteo, La Chiesa che verrà, 159.



154	 MASSIMO NARO

la stessa condizione di vita in cui anche gli altri sono immersi, 
con le stesse urgenze esistenziali, con le stesse sporgenze etiche, 
con le medesime difficoltà economiche, con un analogo disagio 
esistenziale. Eppure, ricorrono (dovrebbero ricorrere, dovranno 
tornare a ricorrere) alla luce del vangelo per ri-vedere con 
sguardo peculiare la realtà tutta quanta e per usare in maniera 
“altra”, specifica, gli strumenti che anche gli altri, nel nostro 
tempo, usano. Il Vaticano II ha suggerito, specialmente in GS 
46, il metodo per una tale ermeneutica: concentrare seriamente 
l’attenzione sui problemi più urgenti, considerandoli «alla luce del 
Vangelo e dell’esperienza umana». Se non fa ricorso alla logica 
evangelica, come chiave di interpretazione del reale, e se non si fa 
carico del vissuto concreto della gente, la Chiesa non asseconda la 
sua vocazione di presenza nella storia e nel mondo, nella società.



                                        Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 155-164

Los animales como reflejo                       
del misterio trinitario

Lucio Florio1 
Argentina

Resumen: Los animales son el reino de los seres vivos a los que los 
humanos pertenecemos como especie relativamente reciente. La zoología 
en sus diversas especialidades ha hecho que se modificase la percepción de 
los animales. En particular, a partir del siglo XX la etología ha permitido 
un acceso a la compleja conducta animal, mientras que la ecología ha 
hecho percibir la red de interrelaciones entre animales con el resto de la 
biosfera. Hay hoy una mayor conciencia tanto de la cercanía como de la 
lejanía entre animales y el Homo sapiens. Ellos son otros diferentes, pero, a 
la vez, especialmente en los que son evolutivamente cercanos, son casi una 
extensión de nuestro ser humanamente animal. 

Interesará aquí destacar algunos aspectos de la teología trinitaria cristiana 
que pueden ser fecundos para pensar la condición animal. En especial, se 

1  Doctor en Teología Dogmática. Investigador y docente en la Pontificia Uni-
versidad Católica Argentina. Presidente de la Fundación “Diálogo entre Ciencia y 
Religión (DeCyR) y director de Quaerentibus, Teología y ciencias.



156	 LUCIO FLORIO

hará referencia a la condición de reflejos trinitarios de los animales, así 
como la situación de extinción de especies y, con ello, la desaparición de 
rasgos del Dios trinitario.

Palabras clave: Animales – Ser humano – Etología – Teología – 
Vestigios trinitarios.

Summary: Animals are the kingdom of  living beings to which we 
humans belong as a relatively recent species. Zoology in its various specialties 
has changed the perception of  animals. Since the 20th century, ethology has 
provided access to complex animal behavior, while ecology has made us 
perceive the network of  interrelationships between animals and the rest of  
the biosphere. There is today a greater awareness of  both the closeness and 
remoteness between animals and Homo sapiens. They are different others, 
but, at the same time, especially in those that are evolutionarily close, they 
are almost an extension of  our human-animal being. 

It will be interesting here to highlight some aspects of  Christian 
Trinitarian theology that can be fruitful for thinking about the animal 
condition. In particular, reference will be made to the Trinitarian reflex 
condition of  animals, as well as the situation of  extinction of  species and, 
with it, the disappearance of  features of  the Trinitarian God.

Keywords: Animals - Human being - Ethology - Theology - Theology 
- Trinitarian vestiges.



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 157

Introducción2

La percepción humana sobre los animales ha variado 
notablemente en el tiempo reciente. Aunque desde Aristóteles 
existe una tradición que concibe al ser humano como un viviente 
racional (zóon logicón), la tendencia general ha sido la de pensar al 
ser humano como absolutamente original, precisamente debido 
a su capacidad intelectual, menospreciando su base animal. Es 
sobre todo durante la edad moderna cuando se privilegia en 
modo desmedido la facultad de la razón y desde ella se identifica 
lo específicamente humano. A diferencia del pensamiento clásico, 
conceptos tales como “razón” y “libertad” adquieren autonomía, 
desprendiéndose del sustrato biológico donde se producen. No 
obstante ello, el desarrollo del método científico, interpretado 
en clave positivista, sumado al avance tecnológico de las últimas 
décadas, han producido una mirada antitética, privilegiando el 
aspecto animal del ser humano.

1.  Los humanos somos animales

En efecto, es desde la misma ciencia desde donde ha surgido 
una recuperación de la dimensión animal de lo humano. La 
biología evolutiva entroncó claramente al Homo sapiens en la 
historia de la vida. Los humanos no somos sino una especie 
animal más, originada hace relativamente poco, y producto 
de la transformación biológica, últimamente de homínidos, 
más lejanamente de especies de mamíferos ya extinguidos, y 

2  El presente articulo reproduce la voz publicada en: Florio, Lucio; Alonso, Sil-
via (editores), Nociones clave para una ecología integral, Fundación DeCyR, City Bell 2024, 
https://seminarioteologiafilosofiacienciaytecnologia.wordpress.com/2024/03/04/
nociones-clave-para-una-ecologia-integral-tomo-1/; p. 56-60. Versión compendia-
da en Florio, 2022.



158	 LUCIO FLORIO

remotamente de organismos unicelulares. La idea del origen 
evolutivo del ser humano ha sido fortalecida por estudios genéticos 
que muestran el masivo patrimonio común existente entre 
genomas de otras especies y el de la nuestra. Otras especialidades 
científicas no han hecho sino confirmar tal parentesco (Auletta, 
G.; Leclerc M. Martínez, R. A., eds. 2011).

Los seres humanos somos animales. Bajo este aspecto, somos 
lo mismo que el resto de las especies animales que han poblado 
el planeta. La originalidad de lo humano, por lo tanto, radica en 
algo que no excluye la dimensión animal.

2.   Todos los animales, incluido el ser humano,                           
somos originales e incomunicables

En plena propagación del evolucionismo neodarwinista 
posterior a Darwin, en lo que se pretendía explicar todo por medio 
de una evolución material y azarosa, hubo figuras disruptivas que 
afirmaron el carácter original de cada organismo en su especie. 
Es el caso de Jacob von Uexküll quien, influido por la filosofía 
kantiana, organizó un proyecto de investigación radicado en la 
hipótesis de que cada animal tiene un mundo perceptivo (Umwelt) 
propio e incomunicable (Uexküll, 2016). No sabemos cómo 
percibe el mundo una garrapata dotada de olfato y un sensor 
térmico que puede sobrevivir durante años sobre una planta, a 
la espera de un animal sanguíneo que lo hospede. En efecto, su 
mundo vital es totalmente diverso al humano. Hay una absoluta 
originalidad de las especies en lo que respecta a sus horizontes 
perceptivos. Ni siquiera la ciencia humana puede comprender 
acabadamente lo que vive una hormiga o una lechuza. Bajo esta 



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 159

perspectiva, los animales son otros: para el ser humano, pero 
también entre sí3.

En el ámbito de la especie, la originalidad se expresa en una 
estructura perceptiva intransferible, pues para cada una de ellas 
el horizonte de percepción es totalmente distinto al de otra 
especie. Por tal motivo, las especies animales son alteridades 
unas con respecto a las otras, aun en su continuidad evolutiva. Y, 
por ello, las múltiples especies vivientes y extintas son también 
“otros” para los humanos. Se puede afirmar que son un conjunto 
multitudinario de “extraños familiares”. 

3.   La aniquilación de especies en el Antropoceno

En el período de la historia del planeta en que vivimos se 
está produciendo un fenómeno dramático: la actividad humana 
está generando una sexta extinción masiva de especies, con una 
velocidad e intensidad inéditas. No se trata de un fenómeno 
desconocido, pues durante los últimos 600 millones de años 
ha habido al menos cinco extinciones masivas de seres vivos 
producidas por causas naturales. El suceso de extinción masiva 
más reciente marcó la transición del Cretáceo al Terciario (KT en 
inglés). Ocurrió hace 66 millones de años. Se calcula que casi el 
70% de las especies existentes desaparecieron en unos pocos miles 
de años, incluyendo a la mayoría de los dinosaurios. De estos sólo 

3  Estas ideas tuvieron efectos filosóficos. Es el caso de Ortega y Gasset quien, 
influido por esta visión, declaró esa expresión bien conocida de que soy yo y mis 
circunstancias (Jordano Barea, 1983). De este modo, cierta corriente de pensamiento 
filosófico incorporó el concepto de Umwelt en el ámbito de la individualidad perso-
nal, subrayando así la originalidad humana no sólo en el plano específico sino tam-
bién en el individual. Por otra parte, la originalidad -específica e individual- incluiría, 
pues, tanto el mundo perceptivo como la situación ambiental o, de un modo más 
amplio, relacional.



160	 LUCIO FLORIO

subsistieron los antecesores de las actuales aves. La que se está 
desarrollando en nuestro tiempo sería la sexta extinción masiva 
de especies. Su agente responsable es el Homo sapiens. Es mucho 
más acelerada que las anteriores, especialmente por el crecimiento 
poblacional de seres humanos (de 2.000 millones en 1.930 a 
7.800 millones en el presente) y por el desarrollo acelerado de la 
tecnología que ha permitido una intervención sobre la naturaleza 
de proporciones no imaginadas anteriormente. Respecto de las 
proporciones probables de la extinción, se calcula que se puede 
acabar con el 70% de las especies, incluida la humana, en modo 
análogo al KT (Ceballos, Ehrlich, & Ehrlich, 2021, p. 33). 

En esta fase de la historia evolutiva se está produciendo una 
curiosa destrucción de nuestra misma realidad humana en la 
aniquilación de la alteridad animal. La extinción provocada de 
especies implica también la disolución de lo humano: no sólo 
porque sin la biodiversidad esté en riesgo la supervivencia de 
los seres humanos, sino porque, en niveles menos trágicos, 
la existencia de facetas específicamente humanas (estéticas, 
religiosas, de bienestar) se ponen en riesgo con la desaparición 
de bosques, humedales y ecosistemas en general, donde viven las 
especies animales. 

4.  Resonancias teológicas: los animales                                             
como reflejos trinitarios

La teología de origen bíblico ha procurado pensar el misterio 
animal –del cual el ser humano forma parte– de varias maneras. 
Recientemente se ha elaborado una “teología de los animales” 
que procura reflexionar sobre el lugar de estos vivientes en la 
economía de la salvación (De Benedetti, 2011). También es 
posible hipotetizar acerca de su cercanía con conductas que, 
en el mundo humano, se presentan como relacionadas con la 



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 161

religiosidad (Oviedo & Florio, 2022). Acotándonos a un tema, 
interesa aquí mencionar una perspectiva de esta mirada teológica 
sobre la realidad animal: los reflejos del Dios creador trinitario en 
el mundo zoológico.

Desde los orígenes del pensamiento cristiano se intuyó que, 
siendo el Dios creador un ser trinitario (Padre, Hijo y Espíritu 
Santo), la creación debía manifestar un rastro de su hacedor 
trinitario. Así lo postuló Tertuliano, pero fue San Agustín de 
Hipona quien, en el De Trinitate, desarrolló más ampliamente una 
teología de los vestigios trinitarios. Según este teólogo, las cosas 
reflejarían algo de su autor tripersonal. Esta tradición ha tenido 
continuidad en el pensamiento medieval y moderno.

La imagen de la biodiversidad que nos aporta la biología actual 
también puede ser leída bajo la luz trinitaria. El mundo viviente, 
evolutivo y complejo en especies e interdependiente, muestra 
algo del rostro divino, que es uno y diverso simultáneamente4. En 
modo particular, el reino animal manifiesta esa faz trinitaria en sus 
aspectos dinámicos, que le dan cierta originalidad respecto de los 
otros reinos del mundo viviente. En este sentido, el pensamiento 
teológico trinitario oriental es especialmente fecundo para 
pensarlo, ya que ha puesto de relieve que la intercomunicación 
entre las personas divinas no es estática, sino profundamente 
dinámica. Lo ha conceptualizado con la expresión “perijóresis”: 
la activa interacción en conocimiento y amor entre las tres 
personas. Es claro que la comunicación dinámica es común 
a todas las formas vivas. Pero también lo es que los animales 
poseen esta característica de un modo más complejo que el resto 
de los seres vivientes: su movilidad e interacción ha llegado en 

4 La complejidad como camino metodológico responde a la multidimensiona-
lidad que el fenómeno biológico manifiesta hoy a la biología. Ello reclama de la 
teología una aproximación respetuosa de dicha complejidad (Gregersen, 2020).



162	 LUCIO FLORIO

el proceso evolutivo a niveles de complejidad sorprendentes. 
Basta simplemente observar la vida de una colmena de abejas o 
la construcción de un nido por un hornero.

Cuando nos detenemos en los animales filogenéticamente más 
cercanos al ser humano, encontramos conductas parecidas a las 
nuestras, que pueden calificarse de empáticas e, incluso, morales 
(De Waal, 2016). Siguiendo el hilo de pensamiento agustiniano 
que va desde las cosas inanimadas hasta el alma humana, donde 
ve la imagen de la Trinidad, y no sólo huellas, ¿se puede aplicar 
esta analogía? Aun con la precaución de recordar que nosotros –
con un Umwelt intransferible– somos los observadores y, por ello, 
vemos desde nuestra óptica, podemos acercar notas del Dios 
trinitario que permiten comprender en su misma fuente dichas 
conductas. El amor, la integración gregaria, la participación 
en una empresa colectiva –como un hormiguero, un vuelo en 
bandada, etc.– son algunas de esas dimensiones animales que 
pueden ser interpretadas en modo trinitario.

Finalmente ¿puede aplicarse esta lectura trinitaria a la 
comprensión de la extinción masiva de especies llevada adelante 
por la presencia creciente del poderío humano sobre el planeta? 
Por lo pronto, tal como señalabam N. Vanney y Th. Berry 
(Vanney, 1995; Berry, 1988, p. 11), hacer desaparecer especies 
implica provocar una pérdida de la posibilidad de percibir rasgos 
divinos, invisibilizados al ser aniquilado el mediador creado5. Por 
otra parte, el borrar de la faz de la Tierra y de su posible historia 
futura una especie animal, significa una acción contra el mismo 
creador trinitario.

Por esos motivos, resulta imperioso detener la aniquilación, 
como una necesidad interna de nuestra misma condición de 

5  Para un desarrollo más extenso de este tema, cf. L. Florio, La figura natural en riesgo. 
Implicaciones de la crisis ecológica para la estética teológica, 2019..



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 163

ser imagen trinitaria (imago Trinitatis) que clama por su fuente. 
Los animales, como otros de nosotros, nos remiten al viviente por 
antonomasia, el “yo y nosotros” originario. Recuerdan que el 
mundo viviente, con sus mundos vitales diversos y comunes, 
con sus lazos comunicativos y ecológicos, en su conjunto y en 
sus particularidades es un reflejo del Dios trinitario. Pero los 
animales, sobre todo los más cercanos en la historia evolutiva, con 
su capacidad empática, no sólo nos sacan de la terrible soledad 
como especie, sino que preludian algo del vínculo de comunión 
trinitaria, con el “Yo, uno y trino” (Salvati, 2011).

Bibliografía

Auletta, G.; Leclerc M. Martínez, R. A. (eds.). (2011). Biological Evo-
lution: Facts and Theories. A Critical Appraisal 150 Years After “The 
Origin of  Species”. Roma: Gregorian Biblical Press.

Berry, Th. (1988). The Dream of  the Earth. San Francisco: Serra 
Club Books.

Ceballos, G., Ehrlich, A. H., & Ehrlich, P. R. (2021). La aniquilación 
de la naturaleza. La extinción de aves y mamíferos por el ser humano.
México: Editorial Océano de México.

De Benedetti, P. (2011). Teologia degli animali. (G. Caramore, Ed.) 
Brescia: Morcelliana.

De Waal, F. (2016). ¿Tenemos suficiente inteligencia para entender la 
inteligencia de los animales? Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 
Tusquets.

Florio, L. (2019). La figura natural en riesgo. Implicaciones de la crisis 
ecológica para la estética teológica, en Pensamiento. Revista de Inves-
tigación e Información Filosófica, 75 (283), 237 – 250. doi:h-
ttps://doi.org/10.14422/pen.v75.i283.y2019.012



164	 LUCIO FLORIO

Florio, L. (Agosto de 2022). Los animales, otros y nosotros, reflejos del 
misterio trinitario, en Criterio (2490), 9-11.

Gregersen, N. H. (2020). Religious Implications of  Multilevel Systems 
Biology, en M. J. Reiss, F. Watts, & H. Wiseman, Rethinking Bi-
ology. Public Understandings (págs. 233-263). London: World Sci-
entific Publishing.

Jordano Barea, D. (1983). Ortega y la ecología de Jacobo von Uexkülls, 
en Boletín de la Real Academia de Córdoba de Ciencias. Bellas Letras 
y Nobles Arte, 107-112. doi: ISSN 0034-060X

Oviedo, L., & Florio, L. (2022, April). Do animals have religious belief ? 
Perspectives introduced by Frans de Waal?s empathy and morality theo-
ry. (W. N. Bobolanum, Ed.) Studia Bobolanum(1), 21-38. doi:ht-
tp://dx.doi.org/10.5604/01.3001.0015.8695

Salvati, G. M. (2011). Io uno e trino. La Trinitá come modello del cristiano, 
Napoli: EDI.

Uexküll, J. v. (2016). Andanzas por los mundos circundantes de los ani-
males y los hombres. (M. Guntin, Trad.) Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires: Cactus.

Vanney, N. (1995). Biodiversity and Beauty, en Pacifica (8), 335-345.



BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

Fédou, M., Jésus Christ dans l’histoire humaine et le mystère de Dieu. Essai de 
christologie, Cogitatio fidei 322, Les Éditions du Cerf, Paris 2024, 
616 pp.
En su momento dimos cuenta aquí de las grandes obras de este 

autor jesuita, profesor emérito de patrística y de teología dogmática en 
las Facultés Loyola de París, como La voie du Christ. II. Développements de 
la christologie dans le contexte religieux de l’Orient ancien, d’Eusèbe de Césarée 
à Jean Damascène (IVe-VIIIesiècle), seguido de La voie du Christ. Évolution 
de la christologie dans l’Occident latin d’Hilaire de Poitiers à Isidore de Séville 
(IVe-VIIe siècles), EstTrin 51 (2017) 198-203. A esta gran historia aquí 
recensionada precedió La voie de Christ. Genèses de la christologie dans 
le contexte religieux de l’Antiquité du IIe siècle au debut du IVe siècle (2006), 
volumen que no llegó a nuestra revista. Por último, en 2019 publicó 
siempre en la misma editorial Du Cerf, Jésus Christ au fil des siècles. Une 
histoire de la christologie, EstTrin 54 (2020) 189-193. He recordado estos 
trabajos para poner de relieve la calidad científica sobre la que se apoya 
este ensayo de cristología. No sin mérito recibió en 2022 el Premio 
Ratzinger, que es como decir el Nobel en Teología [para destacar sus 
méritos: cfr. Premio Ratzinger 2022 (fondazioneratzinger.va)].

Ya en el título quiere resumir el autor el contenido y la dirección 
de este libro. Pretende poner de relieve no sólo la persona y obra 
de Jesucristo tal como los autores de los relatos evangélicos la han 



166	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

rememorado, como algo que tendría valor al interior de la comunidad 
apostólica, primero, y luego para los seguidores suyos en la Iglesia y en 
las distintas comunidades eclesiales, esto es algo cierto, por supuesto, 
pero Fédou insiste en destacar que la figura y obra de Jesús va más 
allá de la Iglesia hacia toda la Humanidad (“en la historia humana”), y 
eso, desde los mismos relatos evangélicos donde aparece Jesús abierto 
y cercano a los de fuera, sea los descartados por su pobreza, por su 
ignorancia de la Ley, o por sus enfermedades, sin olvidar a las gentes 
de las “naciones”. El autor pretende en este libro insertar a Jesús en 
la Humanidad, como patrimonio de la Humanidad, podríamos decir, 
y no sólo porque Él ha dado la vida “por la multitud”, que es como 
los franceses han traducido el “pro multis”, evitando así los inacabables 
debates académicos y pastoralistas. Pero precisamente por esta 
vinculación-inserción del “Verbo hecho carne” con/en la historia 
humana (la historia de los hombres, que no hay otra…) aparece la 
segunda afirmación del título referida al “misterio de Dios”, es decir, 
la apertura/revelación del misterio de Dios, pues a Jesús solo se le 
entiende (palabras y obras) desde el Padre de quien es el Unigénito. 
A modo de subtítulo, Fédou con toda modestia califica este trabajo 
como “Ensayo de cristología”, porque no desea que se considere una 
cristología más, sino una reflexión sobre el misterio de Cristo que atienda 
a las dificultades que hoy siente mucha gente al acercarse a la figura 
de Jesús, gran hombre, eso está claro, pero dar el paso a considerarlo 
“Mediador”, “Hijo del Hombre”, e “Hijo de Dios”. Eso ya es otra 
cosa. Pero ¿cuál es la justificación primera y última de la cristología?: 
“Proporcionar las palabras para hablar de Jesús tal como un día se 
reveló y tal como lo percibe la comunidad cristiana; mostrar como el 
“Hijo del hombre” es efectivamente reconocido como “Señor”; en una 
palabra: dar cuenta de Jesucristo en la historia humana y en el misterio 
de Dios”. Así termina este “ensayo de cristología”.

Para desarrollar este trabajo que ha de inscribirse “en el movimiento 
de la doxología”, el autor lo organiza en tres partes. En la primera, aborda 
los “relatos evangélicos” sobre los cuales ha de apoyarse cualquier 
reflexión sobre el misterio de Cristo, dando preferencia al relato de 
Marcos, para luego completarlo sobre los temas (“testimonios”) 
destacados de los otros dos sinópticos y, naturalmente, del cuarto 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 167

evangelio, cuya referencia al Prólogo es constante, pero “prólogo” al 
relato que sigue. En la segunda parte trata de la génesis y el significado 
de la fe en Cristo, como quien dice los presupuestos que dieron lugar a 
los relatos escritos. Como los evangelios fueron compuestos a partir de 
la experiencia pascual, eso significa que dan testimonio de lo que dijo 
e hizo Jesús iluminados por la fe en él, porque creían en él recogieron 
y organizaron todas las tradiciones que sobre él circulaban por las 
comunidades cristianas, esto no desfigura la historicidad fundamental 
de lo que narran, pero sí la leen, la interpretan y la completan bajo la 
inspiración del Espíritu Santo: es una lectura y escritura creyente. Por 
eso, pasan de los relatos de la vida pública, conocidos por todos, al 
origen de Aquel que ya en sus acciones y predicaciones por Galilea fue 
percibido como alguien fuera de lo normal, de una palabra poderosa y 
de unas acciones deslumbrantes y provocadoras, digo que los autores 
de los evangelios pasan de la vida pública al comienzo de su vida 
terrena, los evangelios de la infancia para dar razón de quién era Jesús, 
y más tarde, Juan se remonta al origen eterno junto al Padre como 
su Verbo o Logos en su preexistencia. Hasta aquí lo que podríamos 
llamar una cristología ascendente que parte de la historia y se inserta 
en la historia de Jesús en un tiempo y en un pueblo determinados. El 
siguiente paso será trazar los rasgos de una cristología descendente, la 
cristología del Logos, el Unigénito del Padre, que desciende a nosotros, 
es el contenido de la tercera parte en la que desarrolla en esa clave el 
arco que va de la Encarnación a la Parusía. Como no estamos muy 
acostumbrados a una lectura descendente de la cristología creo que 
merece la pena releer estos dos últimos capítulos que son, como quien 
dice, el punto de vista de Dios y de su oikonomía expresada en el envío 
del Unigénito, previsto desde siempre, en la historia de la salvación hasta 
su plena realización en la recapitulación de todas las cosas en él para 
que Dios lo sea todo en todo. En esta tercera parte, reflexiona sobre 
los problemas / herejías a que han dado lugar la confesión cristológica 
del “Verbo hecho carne” como el porqué de la encarnación (cur Deus 
homo?) y su significado para la antropología, luego las dificultades 
tempranas por parte del gnosticismo y el adopcionismo pues era muy 
difícil dar razón de Dios sumamente trascendente con su condición 
humana en un hombre, un pueblo, un mundo determinados, y encima 



168	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

acabando en la Cruz; más tarde surgieron otras cuestiones en torno a 
la doble condición humana y divina de Cristo resuelta en la llamada 
“unión hipostática”; y la última razón de la Encarnación sólo tiene una 
explicación en la kénosis que en la cruz alcanza la mayor revelación de 
la Trinidad divina. En el último capítulo aborda la difícil cuestión que 
va de la Ascensión al fin de los tiempos: si Cristo ya ha realizado la 
reconciliación con Dios, cómo se explica su presencia a lo largo de la 
historia, pues muchos lo rechazan, lo recrucifican en los perseguidos 
y demás descartados de la historia, y otros lo acogen en la oración, en 
la liturgia, en los sacramentos, en el servicio a los más humildes. El 
significado de Jesucristo como único Salvador del mundo lo trata el 
autor con “discreción” frente a las distintas tradiciones religiosas desde 
el respeto, pero sin ocultar esta central confesión cristológica, pues 
Jesús es el único Mediador, el único Engendrado, el Hijo del hombre. 
Evidentemente, estos títulos alcanzan todo su significado dentro del 
misterio trinitario de Dios donde la referencia al Padre y a la acción 
del Espíritu impregnan la vida, la palabra y la obra redentora de Jesús.  
Algunos asuntos problemáticos, como la virginidad de María ante 
partum, in partu et post partum, son tratados con la máxima delicadeza, 
sin dejar por ello de citar a ciertos autores católicos como Hans Küng 
que rechazan en ella “un acontecimiento biológico e histórico” (p. 416, 
nota 1 donde apunta los motivos de este rechazo en la antigüedad y 
en la actualidad), y no digamos la cuestión de los “hermanos” de Jesús 
que según J.P. Meier, autor al que sigue con frecuencia, “la opinión más 
probable” es que sean “verdaderos hermanos y hermanas”, aduciendo 
a continuación la afirmación categórica de D. Marguerat para quien 
“Jesús tenía como mínimo seis hermanos y hermanas… de sangre” (p. 
423, nota 1). Tampoco creo que Teresa de Ávila e Ignacio de Loyola 
se sintieran a gusto en compañía de Lutero cuando el autor habla de 
la imitación de Cristo o de su seguimiento al comienzo de la época 
moderna (p. 560). Como es costumbre, buena costumbre, el autor se 
apoya en autores (exegetas y teólogos) de habla francesa o traducidos 
(no muchos) al francés del alemán o del inglés o del español como 
Pagola y Jon Sobrino. Por aquí esa forma de proceder es una rareza.

Termino con una felicitación muy sincera por esta gran obra de 
Michel Fédou que nos acerca a Jesús, su obra y su misterio, a las 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 169

circunstancias actuales tan necesitadas de hacer resonar su Evangelio, 
su buena noticia de salvación para los hombres y mujeres de nuestro 
tiempo. Sería muy deseable que alguna editorial procediera a traducir 
este libro con gran provecho para los lectores de legua española. – José 
María de Miguel González, OSST 

Gómez García, E. y Somavilla Rodríguez, E. (coords. y eds.), Creer en 
un único Dios, ¿vehículo de violencia o de fraternidad universal?, RCU María 
Cristina-CTSA, Madrid, 2023, 253 pp. 
La sensibilidad evangélica no puede menos de sentirse interpelada 

ante los múltiples acontecimientos que se están sucediendo y que, al 
contrario de lo que pidiera el papa Francisco en Fratelli Tutti, dejan 
entrever que el ideal de la amistad social está lejos de concretarse. 
Uno de esos últimos hechos, que va camino de eternizarse, es el 
conflicto surgido en Oriente Próximo, a raíz de un atentado terrorista 
y respondido virulentamente, entre palestinos e israelíes. Ni que decir 
tiene que, tras él, se esconden factores de diversa índole, siendo uno 
de ellos el religioso, afectando de lleno al conflicto entre dos de los 
monoteísmos más significativos en el discurrir histórico. Aunque 
esta contienda no había estallado todavía cuando los editores de esta 
monografía se propusieron reflexionar sobre la tan traída y llevada 
pregunta de si le es inherente al monoteísmo la violencia, en virtud de 
su pretensión de absolutez salvífica y de verdad, qué duda cabe que 
sirve para mostrar, una vez más, la vigencia de publicaciones como 
esta. 

Es un hecho que en los últimos años se ha dado un resurgir de 
los estudios sobre el monoteísmo –baste citar las obras colectivas 
Monotheismus Interreligiöse Gespräche im Umfeld moderner Gottesfragen 
im Anschluss an Hermann Stieglecker, Brill/Schöningh, Einbech 
2021; Monotheism and Its Complexities: Christian an Muslim Perspectives, 
Georgetown University Press, Washington D.C. 2023; Le Dieu un: 
Problèmes et méthodes d’histoire des monothéismes. Cinquante ans de recherches 
françaises (1970-2020), Brepols, Turnhout 2022 y Monothéisme et trinité, 
Presses Universitaires Saint-Louis Bruxelles, Bruxelles 2019; u otras 



170	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

como Eckhard Nordhofen, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus, 
Herder, Freiburg 2018; o la colección de publicaciones sobre el tema 
en la serie Cambridge Elements–, bien para profundizar en su dinámica 
fiducial interna, bien para criticarlo. Esto podría llevar a pensar que 
no surgirá nada nuevo bajo el sol. Sin embargo, el presente estudio 
quizá aporta un enfoque peculiar. Si bien es verdad que el interrogante 
del que surge, y que perfectamente desentraña el Dr. Enrique 
Gómez García en su presentación, es el que aparece en el título y el 
que podemos escuchar por la calle o encontrar en las declaraciones 
de ciertos intelectuales, el enfoque original de estas páginas atiende 
a lo que el autor refleja al expresar que “los textos monoteístas han 
servido para que el ser humano se enfrente a absolutizaciones y 
totalitarismos, y fungir así como instancia crítica de la violencia y de 
la explotación” (p. 19). Es decir, los autores del libro no reflexionan 
tanto sobre la pregunta planteada cuanto, en la perspectiva marcada 
por la Fratelli Tutti, del hecho de la ‘entraña humanista’, por parafrasear 
el famoso título de Gómez Caffarena, de los monoteísmos cristiano, 
judío y musulmán; de lo que estos monoteísmos han aportado a la 
humanización y al progreso de las sociedades y de la creación. En 
este sentido, cabe destacar como otro de los grandes aciertos del 
monográfico que, si bien casi todos los autores se profesan cristianos, 
el apartado más sistemático de la reflexión cuenta con la perspectiva 
de uno de los teólogos sistemáticos de teología trinitaria más afamados 
de Europa, como es el Dr. Ángel Cordovilla; con uno de los rabinos 
más reconocidos en diversos ámbitos, y muy significativamente en el 
español, como es el Dr. Benito Baruj Garzón; y una de las grandes 
promesas del pensamiento sufí hispánico, como es el imán Dr. Antonio 
de Diego González. De esta manera, se habla desde dentro de cada uno 
de los respectivos monoteísmos, con lo que el lector puede escuchar 
una voz plural que en absoluto rompe la armonía.

Por lo que a contenidos se refiere, aunque el libro se divide en nueve 
capítulos, correspondientes a nueve colaboraciones; sin embargo, se 
percibe en él un proyecto aglutinado en torno a tres grandes ejes. El 
primero se centra, en un ámbito más propio de la filosofía, teología 
y fenomenología de las religiones, en la posibilidad o no, desde 
las propuestas monoteístas, de un diálogo interreligioso. A partir 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 171

del desiderátum de los últimos Pontífices, el Dr. Enrique Somavilla 
responde afirmativamente, basado en que el diálogo le es inherente al 
ser humano, aunque ello no elude cierto entrenamiento, habida cuenta 
de que es, ante todo, una actitud y una disponibilidad interior, de 
modo que el diálogo interreligioso puede convertirse en camino hacia 
la tan anhelada convivencia fraterna. Por el contrario, el Dr. Carlos 
Díaz se muestra crítico con esta postura, negando tal posibilidad en 
razón del mismo Dios, si no se quiere incurrir en falsos y peligrosos 
irenismos que niegan la identidad; imposibilidad, dicho sea de paso, 
de la que no se deriva una cerrazón extrañante o amenazadora, sino la 
apertura a una ‘ecumene mínima’, que tiene que ver con la ‘sanación 
compasiva’. No pasa desapercibido que ambos pensadores coinciden 
en dos realidades: el carácter mistérico y siempre mayor del Dios en 
el que creemos, y la derivación de un determinado comportamiento 
propositivo y constructivo, si queremos ser honrados con ese Dios. 

El segundo se fija en algunas constataciones de la experiencia 
cotidiana. Por una parte, el Dr. Bert Daelemans realiza un apasionante 
peregrinaje de la comprensión de una divinidad violenta a otra 
vulnerada a través del arte. Explicita así el cambio de sensibilidades y 
la maduración fiducial acontecidos en los propios credos monoteístas, 
y propugna la esperanza y la tendencia a la bondad que se percibe en 
tres frentes bien concretos, a saber: el arte urbano, las redes sociales y 
el séptimo arte. Por su parte, atenta al lenguaje veterotestamentario, la 
exégeta Isabel Alfaro profundiza en el siempre inquietante ámbito de 
las imágenes de Dios, influidas por una mentalidad androcéntrica, y la 
espinosa correspondencia entre estas y la violencia social expresada 
hacia las mujeres. Según ella, la mentalidad masculina resulta inadecuada 
para acercarse a lo que Dios es, con lo que una sensibilidad menos 
androcéntrica permite vislumbrar una divinidad capaz de generar 
relaciones más justas e igualitarias entre mujeres y varones, como 
reflejan ciertos pasajes bíblicos.

El tercero puede considerarse propiamente exegético y se centra 
en el estudio tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento. Por una 
parte, la Dra. Inmaculada Rodríguez Torné explica que el Antiguo 
Testamento no es ajeno a los referentes escritos de la época, por lo que 
sus páginas transmiten violencia; una violencia de la que se contagia 



172	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

la misma denominación de la divinidad como Dios de los ejércitos 
o Dios guerrero, pero que no por ello deja de experimentarse como 
el Dios de paz, es decir, el Dios que acompaña, guía y protege a su 
pueblo. Por su parte, el Dr. Santiago Guijarro Oporto sostiene que, si 
bien toda religión monoteísta corre el peligro de ser violenta cuando se 
torna exclusivista, el mensaje de Jesús en el evangelio refleja un Dios 
inclusivo, un Dios-Abbá, bondadoso y misericordioso, pendiente de 
los vulnerables e ignorados sociales. Lo significativo de este mensaje 
radica en que no solo se predica de palabra, sino que se hace vida en 
Jesús, en su ductus existencial: en él coinciden una determinada imagen 
de Dios y el proyecto que tiene reservado para los seres humanos, el 
reino. Así, el monoteísmo jesuánico no puede menos de remitir a un 
proyecto humanizante y humanizador, ajeno a toda violencia, exclusión 
o destrucción.

Finalmente, en el cuarto, como se ha insinuado, se escucha la 
armonía polifónica de los credos judío, cristiano y musulmán. El Dr. 
Benito Baruj Garzón, partiendo de la imagen judía de la divinidad, 
presenta la novedad que supuso en un contorno politeísta la irrupción 
de una fe monoteísta; un Dios y una fe de la que dimanan unas 
dimensiones éticas para el bien toda la humanidad, como se advierte en 
el decálogo. Por su parte, el Dr. Ángel Cordovilla aborda el denominado 
monoteísmo trinitario y sus repercusiones indirectas en la realidad 
social y el pluralismo religioso, no a la manera de una teología política 
o liberadora al uso, sino desde la teología ética autónoma. La manera 
de ser plural y relacional del Dios Trinidad de personas inspira la acción 
moral de los seres humanos, que han de configurar una cultura de la 
convivencia y de la fraternidad, opuesta, crítica y detractora de toda 
forma de totalitarismo y de todo rechazo del distinto. Finalmente, el 
Dr. Antonio de Diego reivindica en su colaboración la recuperación 
del humanismo por parte del islam: si los monoteísmos, más 
concretamente el suyo, han degenerado en manifestaciones históricas 
violentas no se debe al meollo fiducial de dichos monoteísmos, sino 
a la corruptela cultural que los ha opacado y que ha sustituido la fe 
por ideología, anquilosándose y mostrándose incapaz de reaccionar 
ante la modernidad y la postmodernidad plurales. De ahí la necesidad 
de apostar por relecturas de las distintas fes monoteístas que respeten 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 173

a las personas y su dignidad y cuiden del entorno ecológico, siendo 
este el único desarrollo, por desgracia, en este monográfico a esta 
problemática tan reivindicada en nuestros días. En fin, el lector tiene 
en sus manos una seria reflexión sobre el fenómeno del monoteísmo, 
abordado desde una variedad de perspectivas y escuchando a los credos 
más significativos al respecto, sin ahorrar en críticas a tergiversaciones 
fiduciales y convergiendo hacia la configuración de una sociedad y 
una naturaleza más plenificadas y plenificantes. Como último apunte, 
quizá no hubiera estado de más una orientación bibliográfica final. –
EGOGA.





BIBLIOGRAFÍA GENERAL

García Ibáñez, Á., Conversión y Reconciliación. Tratado histórico-teológico 
sobre la Penitencia postbautismal, Eunsa [Ediciones Universidad de 
Navarra, S.A.], Pamplona 2024, 575 pp.
El autor es profesor ordinario o catedrático de Teología 

Sacramentaria en la Pontificia Università della Santa Croce, en Roma. 
Antes de escribir este texto ya le conocíamos por otro de parecida 
envergadura publicado en italiano en 2006, a saber, L’Eucaristia, dono 
e mistero. Trattato storico-dogmatico sul mistero eucaristico, que fue traducido 
al español por EUNSA en 2009 con una pequeña variación en el 
subtítulo: “La Eucaristía, don y misterio. Tratado histórico-teológico sobre el 
misterio eucarístico”, 631 pp., del cual hice la recensión en esta misma 
revista EstTrin 43 (2009) 624-625. Ambos tratados se inscriben en la 
colección de manuales de la Facultad de Teología de dicha Universidad 
romana bajo el epígrafe de “Sussidi di Teologia”, esta observación hay 
que tenerla presente como motivación y orientación de este tratado 
histórico-teológico sobre la penitencia posbautismal: los destinatarios 
principales del presente manual son los profesores y alumnos que 
enseñan y estudian este sacramento. Si esto vale para la edición italiana, 
igualmente será de provecho para los lectores (profesores y alumnos, 
sobre todo) de habla española. La traducción de este manual la ha 
realizado el propio autor del original italiano, del que dimos cuenta aquí 
EstTrin 55 (2021) 184-187. En el Prólogo a la edición española dice el 
autor que, con respecto a la edición italiana de 2019, “se ha puesto al 
día la normativa eclesiástica referente al sacramento de la penitencia, 



176	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

teniendo presentes los cambios introducidos en el nuevo Libro VI del 
Código de Derecho Canónico con la Constitución Apostólica Pascite 
Gregem Dei (1 de junio de 2021)”. 

En el título mismo ya expresa el autor cómo entiende y lo que 
persigue este sacramento: ante todo, la conversión del penitente 
cuyo fruto es la reconciliación con Dios y con la Iglesia, por medio 
de la Iglesia y en la Iglesia. Me parece estupendo que en el subtítulo 
haya destacado que se trata aquí de la conversión posbautismal (en 
referencia a la primera sellada por el bautismo), que va siendo hora 
de que los penitentes relacionen (relacionemos) los pecados con las 
promesas bautismales que recordamos y renovamos todos los años en 
la Vigilia pascual. El carácter prevalentemente didáctico de este tratado 
salta a la vista al observar su estructura tripartita: en la primera parte 
recorre exhaustivamente la historia de este sacramento (ateniéndose 
a las investigaciones más solventes hoy disponibles), distinguiendo 
claramente dos secciones, en la primera, más breve, expone el 
testimonio o fundamento bíblico desde los evangelios al apocalipsis, 
para pasar luego a la segunda sección, mucho más larga, porque recorre 
el desarrollo de la doctrina y la praxis penitencial a lo largo de la historia, 
desde los primeros padres, pasando por la aportación de los escolásticos, 
la impugnación de los reformadores y la respuesta de Trento, hasta la 
reforma del Vaticano II concretada en el Ordo Paenitentiae de 1973. El 
objetivo de este recorrido es mostrar cómo más allá de las distintas 
formas de la configuración de este sacramento y de su celebración, se 
mantienen siempre los datos esenciales y perennes que han de tenerse 
en cuenta en la síntesis teológica y en la praxis pastoral, evidentemente 
estos elementos esenciales, presentes en todas las etapas de la historia 
de la celebración de este sacramento, son los que se fundan en las 
palabras, gestos y obras de Jesús, que luego la Iglesia apostólica fue 
discerniendo y aplicando con la ayuda del Espíritu Santo, discernimiento 
que culmina en el concilio de Trento donde se afirma que la institución 
por parte de Cristo de este sacramento se localiza “praecipue” cuando 
del Resucitado “insufflavit” el Espíritu sobre los discípulos para la 
remisión y retención de los pecados (Jn 20,22s).  Y aquí se fundamenta 
la dimensión trinitaria de este sacramento por medio del cual el Padre 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 177

reconcilia al mundo consigo, como dice el Apóstol, por la muerte y la 
resurrección de su Hijo mediante la efusión del Espíritu, como se nos 
recuerda en la fórmula de absolución. Por eso el autor pone de relieve 
“la dimensión cristocéntrico-trinitaria de la penitencia sacramental”, 
con objeto de “evitar así el riesgo de caer en una interpretación 
reductiva del sacramento, sea en clave prevalentemente eclesiológica, 
sea en clave antropológica”. A diferencia de otros tratados, éste no 
comienza el discurso bíblico sobre la penitencia y el pecado con el AT, 
o sea, siguiendo el orden de la historia salutis, sino que, sin olvidar la 
pedagogía divina tal como se va mostrando a lo largo de la historia de 
la salvación, ha preferido partir del acontecimiento de Cristo que es la 
culminación de aquella, y por tanto le parece metodológicamente mejor 
hacer ver a los cristianos desde el principio la novedad de la penitencia 
que están llamados a practicar:  hacer penitencia, convertirse, lo han de 
hacer a la luz de la enseñanza de Jesús, plenitud de la revelación y de 
la voluntad salvífica de Dios, tal como la ha interpretado, enseñado y 
practicado la Iglesia desde los orígenes.

Después de este largo recorrido sobre el Sacramento de la Penitencia 
en la historia, realizado en seis capítulos (45-390), al final de cada uno 
de ellos con la bibliografía específica correspondiente, algo que volverá 
a ofrecer en los cinco capítulos de la segunda parte (393-553), en la 
que emprende un tratamiento teológico-sistemático de la penitencia 
sacramental (obsérvese que ya en el epígrafe se destaca la dimensión 
sacramental de la penitencia). Este parte consta de dos secciones; en la 
primera traza los elementos fundamentales de este sacramento, desde 
la estructura de la celebración, pasando por el penitente, o sea, los 
actos del penitente (contrición, confesión y satisfacción) y el ministro 
del sacramento; en la segunda sección expone los efectos salvíficos del 
sacramento de la penitencia, y finalmente, en la tercera que cierra este 
manual, trata de las indulgencias que histórica y prácticamente están 
relacionadas con la gracia del perdón que Dios concede a través de este 
sacramento.

En la breve bibliografía fundamental que ofrece al final del libro 
(555-556) se refiere a los estudios de carácter bíblico, de carácter 
histórico y de carácter dogmático, moral, litúrgico y normativo. Es 



178	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

breve porque, como he dicho, al término de cada capítulo presenta 
la bibliografía propia del tema tratado en cada uno de ellos, eso sin 
contar la que aparece en las numerosas notas a pie de página. Podría 
decirse que el profesor García Ibáñez presenta aquí un tratado 
bíblico-histórico-sistemático del sacramento de la penitencia con sus 
implicaciones celebrativas y pastorales completo, desde el punto de 
vista de los objetivos y destinatarios del mismo. Desde luego, puede 
sentirse satisfecho el autor del enorme trabajo realizado (y de los 
resultados del mismo) para ofrecer uno de los dones más grandes que 
el Señor ha dejado a su Iglesia como realización concreta, en el tiempo 
hasta su vuelta, de la obra de nuestra salvación. El único problema para 
llevar a cabo lo que aquí se plantea y ofrece, es que llega tarde, bueno 
ya era tarde con el Ritual de 1973; me refiero a lo que constató Pío XII 
el 26 de octubre de 1946, y lo recuerda Juan Pablo II en la Exhortación 
apostólica Reconciliación y Penitencia [2/12/1984] n. 18, la pérdida del 
sentido del pecado (“el pecado del siglo es la pérdida del sentido del 
pecado”), y con ella la no necesidad de este sacramento, cuya práctica 
ha descendió por los suelos y no sólo entre los fieles de a pie... Algo 
de esto puse de relieve en un artículo publicado en esta misma revista 
EstTrin 53 (2019) 559-600. Me gusta el apartado dedicado al ministro 
del sacramento y las indicaciones pastorales para realizar bien este 
ministerio en distintas situaciones y con diferentes sujetos. 

García Ibáñez recuerda la doctrina de Trento, y de todos los 
documentos posteriores hasta el Catecismo, acerca de la integridad 
de la confesión indicando el número y veces de los pecados, que 
generalmente en la práctica se refieren al sexto mandamiento, y si el 
profesor ejerce de confesor habrá notado la dificultad de realizar este 
capítulo, con sus cánones, de Trento (DS 1679-1683). Si además tiene 
presente las recomendaciones (o regañinas) a los confesores del Papa 
Francisco, en fin: que la doctrina, con todas sus implicaciones prácticas, 
sobre el sacramento de la penitencia posbautismal cuyo fruto es la 
conversión y la reconciliación, es la que es, y no se puede rebajar para 
hacerla encajar en una sensibilidad ajena a la conciencia de pecado. Si 
los destinatarios de este trabajo (no sólo los estudiantes) tan bien y tan 
claramente presentado, a la vez que asimilan la enseñanza la practican 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 179

antes de empezar a ejercerla como ministros del sacramento, el autor, 
casi sin acudir a las indulgencias, puede esperar un buen recibimiento, 
cuando le llegue su hora, en el cielo…

Termino citando este largo texto elocuente y realista del autor: 
“La reforma del Ritual de la Penitencia no ha resuelto, como muchos 
esperaban, la crisis de la práctica del sacramento. El nuevo ritual es, 
sin duda, perfectible, pero sería ingenuo pensar que la lucha contra 
el pecado y la práctica de la penitencia puedan incrementarse y 
renovarse únicamente a través de doctas discusiones académicas y de 
las subsiguientes reformas litúrgicas. Sin una fe viva, sin la práctica de 
la virtud de la penitencia como actitud fundamental y general de la 
vida cristiana, sin una correcta educación moral del Pueblo de Dios, 
sin una generosa dedicación de los pastores al cuidado de su grey y 
a facilitar el acceso a la confesión individual seguida de la absolución 
sacramental, toda nueva reforma corre el riesgo de quedarse en letra 
muerta; éste es el gran reto que la Iglesia deberá afrontar en los 
próximos años” (p. 389).

Como el próximo año 2025 es un Año jubilar, me parece muy 
oportuna la presentación que el autor hace del tema de las indulgencias, 
su historia y relación con la penitencia antigua, la aportación de 
santo Tomás y Trento, así como de los autores modernos como 
Poschmann, Rahner y otros, su presencia en el Vaticano II sin formar 
parte de sus documentos, y la resolución que hizo Pablo VI con la 
Constitución Apostólica Indulgentiarum doctrina [AAS 59 (1967) 5-24], 
con las matizaciones introducidas por el Papa Francisco en la Bula 
Misericordiae vultus (11 abril de 2015) para el Jubileo extraordinario de la 
Misericordia (2015-2016), doctrina que ha vuelto a recordar en la Bula 
Spes non confundit para el Jubileo ordinario del año 2025 (y antes por la 
Bula Incarnationis Mysterium de San Juan Pablo II para la convocatoria 
del Jubileo del año 2000], todo esto para hacer más comprensible la 
explicación actualizada del significado de las indulgencias con respecto 
a las “penas temporales”, restos o reliquias que los pecados dejan en 
el pecador después de recibir la absolución sacramental. “Obviamente, 
dice el autor [nota 71, p. 544], lo afirmado en estos documentos 
no contradice el Magisterio eclesial anterior, ni tampoco supone la 



180	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

derogación de la Constitución Apostólica Indulgentiarum doctrina de 
Pablo VI, aún vigente”. – José María de Miguel González

Salado Martínez, D., Pascua sacramental cristiana (Maiora sacramenta). 
I. Iniciación cristiana I: Bautismo pascual. Unción pentecostal, San Esteban, 
Salamanca, 2022, 854 pp.
Presento el primer volumen de la magna publicación sobre 

sacramentalidad, titulada Pascua sacramental cristiana, del teólogo 
dominico Domingo Salado Martínez, que vendrá a ser la compilación de 
los materiales que ha elaborado, sabiamente secuenciado y tenazmente 
profundizado y ampliando con una innegable labor investigadora y una 
clarividente exposición académica a lo largo de sus más de cuarenta 
años como docente de los ‘sacramentos mayores’ en las Facultades de 
Teología de la Universidad Pontificia de Salamanca, de San Esteban, de 
San Vicente Ferrer y del Norte de España, Sede Vitoria. El proyecto 
general de la obra, en cinco volúmenes, queda reflejado por la misma 
Editorial en la p. 8, con el consiguiente plan de fechas de publicación 
que, desgraciadamente, no se está cumpliendo. 

En el caso que nos ocupa, este primer volumen versa sobre la dupla 
pascual-pentecostal consignada por la lógica interna de los sacramentos 
del bautismo y la confirmación. Ni que decir tiene que no ha de verse 
a manera de un compartimento estanco, como, por desgracia, están 
proliferando las publicaciones que abordan estos sacramentos. Si la 
división del tomo viene dada así es por la abundancia de material, tal 
como reflejan las casi novecientas páginas que ocupa. Se trata, por 
tanto, de una división editorial, que no temática ni secuencial. Muestra 
de ello y de la interdependencia existente entre este volumen y los dos 
presumibles dedicados al sacramento de la eucaristía es la declaración 
de intenciones expresada en el Prólogo, en el que el autor insiste en 
la compleja secuencia gradual y orgánicamente integrada de la aún 
pastoralmente bastante ignorada y teológicamente poco reflexionada 
iniciación cristiana. De ahí el título de este volumen: Iniciación cristiana 
I, y la catalogación de las palabras bautismo y unción, que marca la 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 181

gran perspectiva eje que recorre todo el proyecto: la incorporación del 
creyente en una comunidad mistagógica que, a su vez, se incorpora 
en el misterio pascual-pentecostal de Cristo, muerto, resucitado 
y pneumatizado. Se perciben así las dimensiones antropológica, 
sociológica, eclesial, eclesiogénica, cristológica, pneumatológica y 
escatológica que el autor correlaciona con excelente maestría, a las 
que se unen las perspectivas litúrgica, pastoral y ecuménica presentes 
también en estas páginas. 

Por lo que al desarrollo y a la materia de estudio se refiere, 
Domingo Salado estructura su estudio en tres grandes secciones. 
La primera, que cataloga de introductoria (pp. 25-119) es una de las 
mejores sistematizaciones en castellano de la actualidad, significado 
y alcance de la realidad de la iniciación en general y de la iniciación 
cristiana en particular. Si bien su contenido ya fue avanzado en 
un artículo publicado en la revista Salmanticensis en 2018, aquí es 
presentado corregido de una forma más completa. En esta sección, el 
lector rastreará la problemática actual que se plantea sobre la iniciación 
cristiana, una realidad cuestionada, problemática y paradojal debido al 
desorden vigente en su aplicación pastoral, y necesitada de reidentificar 
y replantear en sus justos términos, si se quiere recuperar la unidad 
interna y orgánica que se pretendió articular en el RICA, y que el autor 
concreta en las pp. 98-102. En este desarrollo, se advierten no solo 
la rigurosidad argumental y la densidad terminológica y conceptual 
que caracterizan al autor (que nos acompañarán a lo largo de todo el 
estudio), sino, sobre todo, la profundización en la originalidad cristiana 
sobre el común antropológico de todo proceso iniciador, la unidad 
simbólica y teológica que caracteriza la iniciación cristiana expresada en 
la secuencia sacramental bautismo-confirmación-eucaristía, el orden 
interno y la gradualidad en su verdad y en la praxis eclesial. Adviértase 
que el hincapié en la unidad gradual y orgánicamente integrada de la 
iniciación se repetirá a lo largo de la exposición posterior (pp. 479-480, 
509-511, 663-664), haciendo del tratado un todo interrelacionado. A 
la luz de este discurso, el reto planteado por el autor resulta palmario: 
no solo atañe a reordenar la praxis eclesial ni tan siquiera, aunque 



182	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

más profunda, a redefinir la identidad teológica de la iniciación, sino 
a generar comunidades cristianas realmente iniciáticas y mistagógicas.

La segunda sección, dividida en cinco capítulos, la dedica al análisis 
del sacramento del bautismo. En ella desentraña, primero, la génesis 
del bautismo cristiano, insertándolo en la economía de la salvación, 
para lo que rastrea la historicidad contextual (precedentes simbólico-
rituales próximos), la escatológica (el bautismo de Jesús en el Jordán y 
la identificación cristológica implicada por el bautismo) y la simbólico-
soteriológica (analizando las tipologías bautismales). Prosigue con el 
interesante capítulo sobre el bautismo como sacramento de la fe, en el 
que escudriña la importancia del nexo simbólico fe-bautismo, siendo 
este, a mi juicio, uno de los apartados más originales y más relevantes 
del volumen. Recientemente la Comisión Teológica Internacional ha 
reflexionado sobre la reciprocidad entre fe y sacramentos. Sin miedo a 
resultar presuntuoso, las válidas intuiciones esbozadas por la comisión 
no dejan de quedar en la penumbra por el acercamiento meticuloso al 
nexo que el Prof. Domingo Salado viene defendiendo desde hace ya más 
de treinta años. Si en capítulos anteriores se constata el sabio manejo de 
la sociología religiosa y de la fenomenología filosófica y religiosa, o el 
sabio manejo dogmático de la exégesis, en este se advierte su pericia en 
la hermenéutica histórica y su finura argumentativa, sistematizando las 
aportaciones positivas de los grandes padres y de la más pura teología 
tomasiana. El siguiente hito es el estudio del bautismo como sacramento 
de salvación, en el que explana la significación y axiología cristológicas 
del bautismo como ‘vida nueva en Cristo’. El esquema tomasiano 
de las dimensiones rememorativa, representativa y prognóstica 
de los sacramentos le sirve para hilvanar la densidad cristológico-
pneumatológico-eclesial de este sacramento, insistiendo en la novedad 
y proyección eclesiológicas de la incorporación concorporaizante en 
Cristo y, consiguientemente, en su cuerpo, que es la Iglesia. Resuena 
así el carácter eclesiogénico y antropogénico del sacramento (nunca 
mejor dicho, nacer de nuevo), donde se pergeña el analogado principal 
de la antropología cristiana, que no es otro que la del homo paschalis 
posibilitado por la transformación ontológica y ética propiciada 
por el Espíritu. En esta nueva coyuntura antropológica, se entiende 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 183

la dimensión soteriológica del sacramento, en la que divinización, 
humanización y eclesialización coinciden; así como la necesidad de 
este sacramento en la economía salvífica, objeto de estudio del capítulo 
cuarto. Fiel a la importancia de una correcta hermenéutica sacramental, 
relee críticamente el planteamiento tradicional y, amparado en la lógica 
encarnacional y simbólica, desarrolla un discurso más coherente, 
integrado e integrador, fundamentado sobre seis vectores: una correcta 
hermenéutica de los textos bíblicos, un planteamiento eclesial de la 
soteriología, la inclusión del bautismo en un marco más amplio de 
la sacramentalidad que haga justicia a la analogía y organigrama 
sacramentales y a la estructura mediada de la revelación, la apelación 
a una eclesiología de raigambre cristológico-pneumática que supere 
el tradicional eclesiocentrismo, la valoración de otras vías de eficacia 
sacramental y el centramiento de la lógica de la gracia que no se trace a 
expensas de la doctrina del pecado original. Cierra este bloque bautismal 
el análisis de la praxis paidobautismal, que afecta directamente al reto 
ya insinuado de si las comunidades cristianas son realmente iniciáticas 
y mistagógicas, o simplemente sociológicas. La reflexión que halla 
aquí el lector huye de opciones pastorales superficiales (guiadas por 
la disyuntiva del sí o el no) y exige de él un miramiento sosegado de 
la trama paidobautismal que atienda a su profunda entraña teologal, 
soteriológica y eclesiogenética, de modo que, con una lucidez crítica, se 
vuelque en un realismo pastoral.

La tercera sección, un poco más breve, se centra en el sacramento de 
la confirmación, sacramento aún en búsqueda, debido a los múltiples 
modelos litúrgico-pastorales vigentes, que repercuten en la teología e 
identidad de aquel. Acorde con la premisa de que este sacramento se 
inserta en la unidad armónica, integral y progresiva de la iniciación 
cristiana, el autor propone lúcidamente su identidad desde la secuencia-
contraposición pascual-pentecostalina, poniendo de manifiesto la crisis 
(y la crítica) en la que incurre el modelo pastoral desordenado que 
prima, y superando la comprensión psicologizante de la presencia del 
Espíritu en el confirmando, que lleva a presentar la confirmación como 
el sacramento de la fortaleza, de la mayoría de edad, de la confesión de 
fe adulta y, por consiguiente, a dilatarla temporalmente en el tiempo…, 



184	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

a sabiendas de que los psicólogos cada vez dilatan más. Por ello, el 
lector advierte ya desde el primer capítulo de este bloque esa necesidad 
de ahondar en la densidad pneumática del sacramento, atendiendo a la 
paulatina autorrevelación del Espíritu en la economía de la salvación. 
Esto permite comprender la confirmación como la sacramentalización 
del don del Espíritu Santo (o la pentecostalización del creyente y de 
la Iglesia creyente), explicitando desde aquí la razón económica de un 
nuevo sacramento de la iniciación y su consiguiente institución sui generis, 
desde donde se han de releer el resto de dimensiones tradicionalmente 
vinculados con esta unción (la personalista o neoantropológica, la 
eclesial, la misionera, la pastoral o apostólica, la escatológica…). El 
segundo aspecto, vinculado con el cómo surge el nuevo sacramento, da 
pie al segundo capítulo, centrado en su génesis e identidad histórico-
litúrgica. En él repasa los diversos modelos acaecidos a lo largo de la 
historia: del paradigma unitario pascual-pentecostalino de las primitivas 
comunidades al modelo fragmentado y desordenado del segundo 
milenio, hasta llegar a la recuperación de la sacramentalidad dentro de 
la unidad iniciática. Adquiere aquí una peculiar relevancia su análisis del 
nuevo ritual, en el que destacan sus novedades litúrgico-teológicas que 
derivan en una interpretación pentecostal de la unción, que permite 
centrar la identidad y la semántica de la confirmación. Precisamente 
sobre estas versa el denso tratamiento sistemático del tercer capítulo, 
siempre girando en torno a su espesor ‘espiritual’ y sus consiguientes 
consecuencias personales, comunitarias, eclesiales, testimoniales, en el 
marco de la unidad interna de sentido de la iniciación cristiana. Por 
ello, la identidad del sacramento de la unción pentecostal no ha de 
concebirse únicamente en sí mismo, sino en su identidad relativa tanto 
con el bautismo como con la eucaristía. El seguimiento lógico del 
tratamiento de este sacramento no se hace esperar: a la recuperación 
de su identidad pentecostal le sigue un serio e incisivo planteamiento 
pastoral, que respeta la verdad iniciática de la confirmación y sugiere 
“una serie de criterios que la articulen con el tratamiento bautismal” y 
en coherencia con el proceso iniciático (pp. 663-667).

A estos tres bloques de desarrollos dogmáticos, litúrgicos, pastorales 
y ecuménicos, el autor añade una cuarta sección (pp. 663-801) y una 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 185

serie de índices (pp. 803-854), porque no debe perderse de vista 
que estamos ante un proyecto pedagógico, en el que se compendian 
muchos años de escrupulosa docencia. Muestra de ello son las tablas de 
contenido y las continuas ampliaciones bibliográficas (sistematizadas 
por aspectos y, en cuanto tal, adaptadas a profundizaciones posteriores 
por parte del lector) al comenzar y al finalizar cada capítulo (once tablas 
y diez ampliaciones); los diferentes índices, que propician diversos 
itinerarios de lectura, dependiendo de los intereses del destinatario –
índice programático, índice selectivo de materias y conceptos, e índice 
de autores, concilios y documentos (estos dos últimos resultan muy 
valiosos y orientativos)–; y, sobre todo, los complementos temáticos 
y didácticos que componen esta extensa cuarta parte, que se tornan 
una propuesta para programar un curso de sacramentos de iniciación 
e incluso sugieren una metodología docente conforme al Plan Bolonia, 
en el que se insinúan, asimismo, lecturas ad hoc y posibles trabajos de 
afianzamiento y profundización curriculares.

Si hubiera que indicar algunos límites a este trabajo, señalaría 
los siguientes. Sería de desear que, así como la obra, a excepción de 
una nota editorial, comienza con un sumario, finalizara con el índice 
programático, que funge como índice general. El hecho de insertar 
este delante de los índices de materias-conceptos y nombres (esto es, 
34 páginas antes de lo que debiera) dificulta una rápida visita por el 
volumen, máxime al tratarse de 854 páginas. Asimismo, se requeriría 
de alguna revisión más de la obra para minimizar las erratas y ofrecer 
un texto más uniforme. Y, sobre todo, se agradecería haber actualizado 
la bibliografía hasta nuestros días, y no hasta el año 2010, año en el que 
el Prof. Domingo Salado se jubila de la docencia académica y que la 
editorial tomó como punto final. Aun con todo, quien quiera disfrutar 
y saborear la riqueza de la iniciación cristiana, no puede menos de 
degustar estas páginas. – Enrique Gómez García

	



186	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Sánchez Tapia, M. (dir.), María, Madre y modelo de vocación cristiana. XXVI 
Jornadas Agustinianas, Centro Teológico San Agustín, San Lorenzo 
del Escorial (Madrid) 2024, 373 pp. 
De la edición de las Jornadas Agustinianas, dedicadas al “Espíritu 

Santo, vida de la Iglesia”, la n. XXV en 2023, ya dimos cuenta en EstTrin 
vol. 57, 2023, 511-514. En esta ocasión ocupa el centro de la reflexión 
“María, como Madre y modelo de vocación cristiana”. Después de 
una amplia introducción a cargo del director de las Jornadas y de la 
edición de las mismas en este volumen, Dr. Manuel Sánchez Tapia, 
OSA, en la que recoge y clasifica los textos marianos del NT, del 
Concilio Vaticano II (sobre todo de la LG en su último capítulo), de 
los Papas, especialmente la encíclica mariana por excelencia Redemptoris 
Mater (25/03/1987) de san Juan Pablo II (pues el tema elegido para 
las Jornadas es precisamente María, Madre y modelo) junto con una 
selección de textos más prácticos del Papa Francisco, el volumen 
aborda el tema mariano en ocho densas ponencias, unas de perenne 
actualidad como la del profesor en la Facultad de Teología de Burgos 
José Luis Cabria Ortega, en la que actualiza el significado de los cuatro 
dogmas marianos a partir de la verdad de María y sobre María, con 
el estudio de las fuentes para acceder a ella, de todo lo cual deduce el 
autor que “las afirmaciones dogmáticas corroboran […] el contenido 
de lo que el NT nos ha ofrecido como retrato teologal de María. María 
es la misma, una y única”, en la Escritura, en los dogmas, en la historia 
de la Iglesia, en la vida y experiencia de los cristianos discípulos de 
su Hijo. De gran actualidad es también la presentación de la cuestión 
mariana en el ámbito ecuménico a cargo del profesor de la UPSA Dr. 
Fernando Rodríguez Garrapucho, diálogo más fácil en lo doctrinal 
con los ortodoxos y más complicado con los herederos de la Reforma 
protestante a causa sobre todo de la “mediación”que, restringida 
sólo a Cristo, no sólo la de María sino la de la misma Iglesia queda 
en entredicho. Después de repasar los distintos diálogos ecuménicos 
sobre el puesto y significado de María, el autor termina afirmando que 
“la mariología en el diálogo ecuménico no es un tema menor, y que la 
resolución de los problemas doctrinales y litúrgicos en torno a María es 
hoy una de las tareas más importantes que los cristianos tienen ante sí”.  



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 187

Podríamos decir que también es siempre actual otras dos ponencias 
que presentan a María como “Madre de la vida” a cargo de la abadesa 
de las “Carvajalas” de León, Dra. Ernestina Álvarez Tejerina, OSB, 
que presenta a María “como una mujer ‘enamorada de la vida’ y como 
madre que engendra constantemente vida a su alrededor y no sólo 
ni principalmente vida espiritual”. La otra ponencia, vamos a decir 
complementaria, es la del Dr. Agustín Giménez González, director 
del Departamento de Sagrada Escritura, de la Universidad Eclesiástica 
San Dámaso (Madrid) en la que reflexiona sobre María como “Madre 
de la humanidad redimida” que es el título “que mejor define la 
colaboración de María con Cristo en el plan salvífico de Dios […] 
siendo esta maternidad universal, espiritual, sobrenatural, verdadera 
y propia”. Luego hay que destacar una novedad en el desarrollo de 
estas Jornadas, y es la incorporación dentro de ellas de un concierto 
a cargo de la Escolanía del Real Monasterio del Escorial, con temas 
marianos no sólo clásicos en gregoriano y polifónicos, sino también 
otros de aquella época llamada “de plata” entre los compositores 
españoles que siguió al motu proprio de San Pío X Tra le solecitudini 
sobre la música sagrada (22/11/1903), entre ellos el claretiano vasco 
Luis Iruarrízaga (1891-1928), también Eduardo Torres (1872-1934) etc, 
con la explicación muy oportuna, a modo de notas al programa,de las 
historia y significado, por ejemplo, del origen del famoso Ave María de 
Schubert, y de las demás composiciones, que interpretó la Escolanía, 
de la que es director artístico D. José María Abad Bolufer y el agustino 
Pedro Alberto Sánchez su Maestro de Capilla. También me ha parecido 
un acierto la anteúltima ponencia referida a la imagen de María en el 
arte filipino, del P. Blas Sierra de la Calle, OSA, director del gran Museo 
Oriental de los agustinos de Valladolid, con una amplia colección de 
ilustraciones (40), desde las anteriores a la independencia con rasgos 
marianos occidentales, y otras con rasgos más propios de las gentes 
de las islas, procedentes de autores del siglo pasado. Pero entre todas 
las colaboraciones las que me han parecido más interesantes para 
uno que mira desde fuera de la perspectiva agustiniana, son las dos 
de temática “antigua”: la que nos ilustra sobre la figura de María en 
los Sermones de San Agustín, a cargo del Dr. Enrique A. Eguiarte 



188	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Bendímez, OAR, del Instituto Patrístico Agustiniano de Roma, que 
ya en el título “Sermones” apunta al género literario de la llamada 
“teología predicada” o, dicho de otra forma, “así como sus grandes 
tratados desarrollan la mariología, sus sermones son la popularización 
de dicho pensamiento mariano”.  Por su parte, D. Juan María Leonet 
Zabala, se sitúa bastantes siglos después rescatando para los lectores 
de hoy la figura de María, mujer y Madre de Dios, en Santo Tomás de 
Villanueva (1488-1555), siempre sin perder de vista la época en que 
vive y el arte de la oratoria entonces practicado, así como la presencia 
de María en el calendario litúrgico de la época anterior al Misal de San 
Pío V de 1570, que le dan ocasión de predicar abundantemente sobre 
los más distintos aspectos de la figura, virtudes, situaciones, belleza 
inmaculada de María, sin perder nunca la referencia cristológica y 
trinitaria, apoyándose en la Escritura y naturalmente (fraile agustino 
que fue) en San Agustín sin olvidar la enorme aportación mariológica 
de San Bernardo, aunque tanto el uno como el otro todavía no estaban 
preparados para fundamentar el dogma de la concepción inmaculada 
de María, que parecía poner en cuestión la redención universal operada 
por Cristo. En los sermones (conciones, se llamaban entonces) de 
Santo Tomás de Villanueva María es presentada como Madre de 
Cristo y de la Iglesia, Madre de los hombres, intercesora poderosa, 
mediadora y corredentora con Cristo, abogada, señora del mundo y 
emperatriz de toda la creación…, todo según las fiestas de la Virgen 
y el auditorio a quien se dirigía. Como vivió durante 33 años con el 
Hijo que llevó durante nueve meses en sus entrañas… lógicamente su 
vida estuvo envuelta en el misterio del Dios hecho hombre, que, sin 
grandes expresiones místicas exteriores, que nadie notó, hubo de ser 
una anticipación “así en la tierra como en el cielo”. 

A la vista de este panorama aquí presentado, la mariología sale 
fuertemente reforzada en el plano dogmático, pastoral y artístico, por 
lo cual me atrevo a afirmar que el objetivo de estas XXVI Jornadas 
Agustinianas en torno a María, Madre y Modelo de vocación cristiana, ha 
sido plenamente logrado. – José María de Miguel González, OSST



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 189

Eguiarte, E., Regla de san Agustín. Estudio y exposición, Rafael Lazcano 
Editor, Madrid, 2024, 301 pp.
Decía B. Sesboüé que todo gran teólogo tenía que dejar para la 

posteridad una cristología, pues no se entendería un teólogo sin su 
peculiar acercamiento al centro de su fe. Salvando las distancias, en el 
ámbito del agustinismo, podría decirse que todo gran agustinólogo tiene 
como empresa comentar la Regla de san Agustín, pues ella se convierte, 
al modo que las bienaventuranzas, en el busilis de la experiencia teologal 
y antropológica de este. En este sentido, el libro que presentamos 
colma la deuda que se le podría contar a Enrique Eguiarte, prolífico 
investigador del obispo de Hipona, profesor en el Instituto Patrístico 
de Roma y presidente, desde hace ya algunos decenios, del Instituto de 
Agustinología de la Orden de Agustinos Recoletos. 

En las presentes páginas, el lector encontrará dos grandes bloques 
temáticos. Por una parte, un prolijo estudio de la cuestión histórica, 
literaria y retórica de un texto bastante exiguo en extensión, mas de 
enorme repercusión monástica y cultural (pp. 19-62). Son de todos 
conocidos los debates que a lo largo del siglo pasado se han sucedido 
sobre la autoría de la Regla, su texto primigenio, sus destinatarios 
originales… El acierto del autor radica, precisamente, en realizar un 
concienzudo, actualizado y bastante completo estado de la cuestión 
sobre estos aspectos, recorriendo los motivos de su composición, 
la datación y fecha de elaboración del escrito, su autoría, su edición 
primera, su estructura retórica, su centralidad teológica y los 
documentos relacionados con él, de los que analiza más detalladamente 
los cuatro que estima principales: el Ordo Monasterii, el Praeceptum, la 
Obiurgatio y la Regularis informatio. Por otra, el detenido comentario 
contextual-espiritual a la Regla, capítulo por capítulo y parágrafo por 
parágrafo (pp. 65-221). Dicho comentario ha de entenderse, más bien, 
a manera de ensayo, en el sentido de que el lector no hallará una simple 
paráfrasis al uso del texto, sino, ante todo, un compendio de sabiduría: 
el autor siembra a lo largo de estas páginas no solo lo que dice el texto, 
sino también lo que sugiere, lo que encierra, lo que lo rodea y lo que el 
autor conoce de la época y de la obra agustiniana. Sobre este particular, 
resulta enriquecedor leer la espiritualidad de la Regla a la luz de la 



190	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

espiritualidad agustiniana, tal como refleja Enrique Eguiarte a través 
del denso aparato crítico, en el que, de una manera explícita, nos brinda 
un florilegio de textos que secunda y enriquece bien el pensamiento 
concisamente expresado por el santo en la Regla, bien explicaciones que 
el autor del libro realiza para enmarcar sus ideas. 

Acompañan estos dos ricos materiales otros apartados menores, 
pero no por ello menos interesantes e importantes. En primer lugar, un 
breve prólogo firmado por el famoso conocedor de san Agustín Peter 
Brown, profesor emérito de Historia en la Princeton University; una serie 
de apéndices documentales –traducciones de los documentos Ordo 
Monasterii (pp. 223-224), Praeceptum (pp. 225-229) y Regularis informatio (pp. 
230-235), y la versión latina del Praeceptum (pp. 236-240)–; un significativo 
álbum iconográfico sobre la recepción de la Regla, de Antonio Iturbe 
(pp. 241-272); y los consabidos complementos del índice de siglas 
y abreviaturas (p. 8), la bibliografía (pp. 273-282), el índice de obras 
citadas de san Agustín (pp. 283-284), el de textos bíblicos (pp. 285-
286), uno temático (pp. 287-294), uno onomástico (pp. 295-298) y el 
índice general de la obra. 

La edición, realizada por Rafael Lazcano, está cuidada y resulta 
elegante, si bien realizaría unas observaciones rápidas: a sabiendas de 
que implica aumentar las páginas, dado que en otras ocasiones el editor 
se muestra espléndido en el tratamiento de los espacios, independizaría 
la página de siglas y abreviaturas; a lo largo del texto, economizaría 
el uso de las negritas, ya que, cuando el párrafo de la Regla que se 
comenta es breve, las negritas, usadas para resaltar el texto que se 
comenta, funcionan a manera de título y no desentonan; pero, cuando 
el texto se va a más de dos líneas, emborronan la mancha, haciendo 
preferible el uso de otra modalidad tipográfica para destacar el texto 
agustiniano; el símbolo usado para diferenciar las diversas entradas 
bibliográficas resulta antiestético e incluso infantil. Por último, solo 
queda agradecer este nuevo comentario a la Regla de san Agustín que 
sin duda ayudará en la profundización espiritual y carismática a todos 
aquellos consagrados que la profesan y a todos aquellos que se quieran 
acercar a este enquiridión del pensamiento del Hiponense. – Enrique 
Gómez García



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 191

Justo, E. J, La belleza del ser humano. Reflexiones desde la teología, Ediciones 
Sígueme, Salamanca, 2022, 141 pp.
A nadie se le escapa que corren malos tiempos para el ser humano 

en la cultura actual. Son múltiples los movimientos, de muy diversa 
índole, que ponen en entredicho su singularidad, naturalizándolo e 
incluso ignorándolo. De hecho, el repaso por estas páginas subraya 
reiteradamente algunos de ellos, como el transhumanismo, la ideología 
de género, la equiparación de los derechos humanos a la de los animales, 
el desarrollo de las neurociencias, la difusión de la postverdad… De ahí 
que quizá resulte controvertida la afirmación del autor de que “el valor 
de lo humano configura la vida de las personas y de las sociedades 
como un criterio determinante” (p. 9). Sea como fuere, esta breve 
reflexión introductoria del Prof. Emilio José Justo a la antropología 
teológica (o a la reflexión teológica sobre él, como recoge el subtítulo) 
pretende recobrar ‘la belleza del ser humano’ (como reza el título), su 
dignidad, su unicidad, su irrepetibilidad, y lo hace desde Dios, pues 
estima, muy agustinianamente, que la auténtica pregunta antropológica 
radica en quién sea el ser humano para aquel. 

Este planteamiento descubre los rasgos de esta publicación dignos 
de mención. Por una parte, el reclamo del puesto de la reflexión 
teológica sobre el ser humano en el ámbito del resto de acercamientos 
regionales al mismo, adoptando un talante dialógico y propositivo. Más 
aún, cuestionante, pues, más que responder, a la manera apodíctica, 
procura suscitar preguntas. Por otra, el marco personalista que recorre 
todas las páginas, no solo porque uno de sus apartados más logrados 
reflexione sobre su ser personal (pp. 33-62), sino porque el ser humano 
en todo momento aparece como un alguien frente a otro Alguien, como 
un ser amado, lo que le permite desarrollar una comprensión abierta, 
dinámica y holista de quien es. Además, este marco queda enriquecido 
con el cariz cristológico, y en ocasiones pneumático, que adquiere toda 
su reflexión, habida cuenta del enfoque desde el que escribe, con lo que 
los postulados filosóficos, sociológicos, psicológicos y científicos que 
lo acompañan quedan impregnados del necesario toque teologal. Y no 
resulta nada desdeñable subrayar la claridad expositiva, la sugerente 
redacción y la atinada capacidad de síntesis, regalando con asiduidad 



192	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

esas frases aquilatadas y redondas que dicen y sugieren más que lo 
dicho, y que dan que pensar. 

Por lo que a la temática se refiere, en estas páginas se abordan 
los clásicos conceptos de una visión cristiana del ser humano: la 
creaturidad como imagen destinada a la filiación y la personalidad 
reflejada en la singularidad, la corporalidad, la libertad, el amor y la 
misión (sin lugar a dudas los dos capítulos más densos, logrados y 
extensos); la fragilidad, con atinadas reflexiones sobre la contingencia, 
la vulnerabilidad, la muerte y el mal; la racionalidad, denotada por 
el lenguaje, el pensamiento, la ciencia y la creatividad; la estructura 
comunitaria de la existencia; y la condición teologal de la persona, a 
la luz de la espiritualidad, la experiencia de Dios y de la salvación, y la 
intuitiva reflexión sobre la eternidad. De índole divulgativo, la reflexión 
no se ve frenada por citas en exceso, sino que estas aparecen lo justo 
y necesario, sugiriendo notables perspectivas de profundización; y, 
en virtud de su traza introductoria, no procura agotar los temas, sino 
solo insinuarlos, brindado en las últimas páginas (139-141) una guía 
comentada de once lecturas que el lector interesado puede solicitar 
para seguir construyendo su propio itinerario. – Enrique Gómez García

Laboa, J. Mª., Nada sin el otro. Vivir contemplando el signo de los tiempos, 
Ediciones Khaf, Madrid 2024, 343 pp.
“Esta historia personal, escrita de corrido durante unos primeros 

días de la pandemia, es en gran parte una historia de nombres propios”. 
En efecto, cuenta su propia historia, una especie de autobiografía, 
desde su nacimiento el año 1939 en Pasajes de San Juan (Guipúzcoa), 
pasando por su larga formación romana, luego su docencia en la 
Universidad de Comillas y en San Dámaso, hasta su jubilación con 65 
años para luego dedicarse a sus cosas…, escribir los libros que quería, 
conferencias, y sobre todo cultivar amistades que han marcado su vida 
que ha consistido en lograr hacer de ella a modo de programa “nada sin 
el otro” y esto “a pesar de mi carácter reservado e introvertido”: ¡quién 
lo diría leyendo estas memorias! Todo esto sin dejar de estar presente 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 193

en el mundo madrileño estudiantil y parroquial como sacerdote. Dice 
que es “una historia de nombres propios”. Así es, por estas páginas 
pasan nombres conocidos del ámbito eclesial, académico, político de 
la época de la Transición con los que Laboa ha tratado y de los que 
guarda, en general, buen recuerdo. Llama la atención que a lo largo del 
texto autobiográfico repite muchas veces lo feliz que ha sido en todas 
las etapas de su vida en la (casi) perfecta realización de su vocación 
sacerdotal y académica, así como el haber cultivado verdadera amistad 
con muchas personas que lo han acompañado en su etapa romana, 
en Madrid, en Sevilla hasta el momento presente, los recuerda con 
nostalgia y agradecimiento. Ese cultivo del acompañamiento y las 
amistades con los laicos creo que lamentablemente está casi ausente 
en nuestra pastoral, pues “hay una parte importante de los católicos 
que casi nunca tienen ocasión de seguir de cerca la vida de la Iglesia o 
de mantener contactos reiterados con sacerdotes más allá de la misa 
dominical, que, en el fondo, casi nunca desemboca en un encuentro 
personal”.

A veces, siguiendo su historia he sentido tristeza al leer con gusto 
lo que él hizo en los colegios mayores que dirigió, su contacto con 
los jóvenes universitarios, frente a la situación actual de desapego e 
indiferencia respecto de la cuestión religiosa por parte de una mayoría.  
Siendo como es un gran historiador de la Iglesia y su preocupación 
por enseñarla en su contexto propio de modo que ilumine la vida de la 
Iglesia, llama la atención que en esta autobiografía no haya apuntado 
algunos motivos o causas de esta enorme decadencia, de difícil 
contraste con otras etapas de la historia de la Iglesia, pues como él 
mismo escribe: “No es explicable o no hemos conseguido entender 
la secularización de miles de sacerdotes de la noche a la mañana […] 
En un santiamén las monjas y los sacerdotes dejaron sus hábitos…”. 
Evidentemente, el libro no iba de eso, pero ya metido en el repaso 
de su vida podría sugerir alguna reacción más allá de aludir al Papa 
Francisco (los dos anteriores no parece que gozan de su devoción 
como tampoco los obispos de Madrid excepto Tarancón) como signo 
de renovación. El libro se lee de un tirón, porque está muy bien escrito 



194	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

y por lo que cuenta para los que hemos pasado por momentos de esa 
misma historia. – José María de Miguel González 

Ávila, A., Juan de Dios Martín Velasco. Testigo del Dios que nos habita, 
Ediciones Khaf, Madrid 2024, 151 pp.
El profesor Antonio Ávila publica este pequeño volumen sobre el 

otro gran profesor Juan de Dios Martín Velasco (1934-2020) y lo hace 
como discípulo y como amigo. En el subtítulo deja entrever A. Ávila la 
grandeza de Juan de Dios, llamado así porque nació el día 8 de marzo, 
memoria litúrgica del santo andaluz: por encima de sus méritos como 
autor de obras innovadoras sobre la filosofía de la religión (obras de esa 
temática y de otras referidas a la evangelización y a la oración…), por 
encima de su calidad de profesor y rector del seminario de Madrid y de 
director del Instituto Superior de Pastoral, Martín Velasco ha sido a lo 
largo de su vida “testigo del Dios que nos habita”. ¡Vaya título! No de 
un Dios lejano y trascendente, sino de Dios que camina con nosotros 
por este mundo peligroso. Escribe aquí el autor con cariño y devoción 
una especie de biografía de Martín Velasco con los datos esenciales 
desde su nacimiento en una aldea de las estribaciones de Gredos, Santa 
Cruz del Valle, pasando por su entrada en el seminario de Madrid a los 
10 años (curso 1944/45) para ser ordenado de presbítero en septiembre 
de 1956, con dispensa, a los 22 años (“no es comparable a un joven de 
22 años hoy”) y ser enviado a la universidad de Lovaina (curso 1956/57)
con una beca del CSIC para licenciarse y luego doctorarse en filosofía 
“sobre el pensamiento de Henry Duméry” que por entonces tenía 
varios libros en el Índice de libros prohibidos... Son algunos rasgos de 
su biografía que bien merecería una más grande y detallada, rasgos que 
cuando aluden a su dimensión más personal, de su camino espiritual 
hacia una segunda conversión (no que hubiera habido una primera de 
la mala vida a la buena que nunca jamás sucedió) consistente en una 
asunción más consciente y personal, más entrañable, de su vocación 
sacerdotal y de su relación-encuentro con Dios y de su entrega a los 
hermanos, en todos los servicios que le pidieron y encargaron, no sólo 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 195

en el ámbito académico sino también en el pastoral, pues para él había 
que llegar a “una verdadera conversión pastoral que tenga como su 
centro el desarrollo de la dimensión mistagógica de todas las acciones 
de la Iglesia”. Digo que estos rasgos los ha sacado A. Ávila entresacados 
de las pocas confesiones personales aparecidas en distintos artículos 
publicados a lo largo de su vida. Al leer este pequeño libro me ha hecho 
recordar a otro gran sabio y santo sacerdote salmantino Marcelino 
Legido (1935-2016), ambos marcados por una gran formación 
(Lovaina uno, Múnich, otro) y un grande amor a la Iglesia cada uno 
a su manera y cumpliendo el encargo recibido siempre al servicio 
del Evangelio. Para quien no haya oído hablar de Martín Velasco o 
tal vez haya leído algo de sus numerosos escritos, cuyos títulos están 
recogidos al final de este libro, la lectura de estas páginas le resultará 
interesante (creo yo) por lo que cuenta y como lo cuenta A. Ávila: 
“Juan fue un maestro de oración, de fe, de vida… capaz de acompañar 
de forma personal y respetuosa el caminar de los que tuvimos la suerte 
de encontrarnos. Un magisterio que sigue vivo en su obra”. Y termina 
citando textos de algunos que lo conocieron más a fondo como Miguel 
García-Baró, el cual dice que “a Juan solo lo conocemos los que hemos 
estado frecuentísima y largamente en las celebraciones litúrgicas que 
él presidía en la parroquia de San Pablo, en los barrios nuevos entre 
el Puente de Vallecas y Vallecas”; y Xabier Pikaza, para quien Martín 
Velasco “pudo haber sido el gran Arzobispo de Madrid… tras la 
jubilación del Cardenal Tarancón… pero quedó relegado por razones 
de política eclesial (en su lugar fueron nombrados primero A. Suquía 
y luego Rouco)”. Este fue Juan de Dios Martín Velasco, “un grande 
llamativamente humilde” (Felisa Elizondo), que Antonio Ávila nos lo 
ha acercado en este precioso relato sobre su vida, escritos y actividades 
académicas y pastorales, sobre todo como “testigo del Dios que nos 
habita”. – José María de Miguel González


