estudios
trinitarios

Enero - Junio 2024 Vol. LVIII - Num. 1

SUMARIO

ESTUDIOS

EcuiartE B, B.A., E/ Espiritu Santo vivificador de los creyentes

en los sermones de Pentecostés de san Agustin ....................... 5-39
Dt MiGUEL, |.M, De la fe a la esperanza mediante la caridad.

Aportes panlinos para vivir en esperanzia .................c.cecuen.. 41-96
Parist C.M., “Dio si rivela come Signore”.

La dottrina trinitaria barthiana: un‘introduzione ................. 97-122
NARO, M., I poli ecclesial: limitatezza storica e sovreccedenza

AZADICA .ot 123-154
FLorio, L., Los animales como reflejo del misterio trinitario ..... 155-164
BIBLIOGRAFIA TRINITARIA ..ocvviiiiciiinnieiinciesicne s snenes 165-173
BIBLIOGRAFIA GENERAL ...ouvuviiieieiiinieiieie i 175-195

SALAMANCA






Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 5-39

El Espiritu Santo vivificador de
los creyentes en los sermones de
Pentecostés de san Agustin

ENRIQUE A. EGUIARTE B.
Pontificium Institutum
Patristicum Augustinianum

Roma

Vivit enim corpus menm de anima mea
et vivit anima mea de te .

Resumen: En el articulo se hace la presentacion del Espiritu Santo
como el principio vital del cristiano, segin el pensamiento agustiniano. Para
ello se expone la doctrina de san Agustin sobre el Espiritu Santo como
vivificador en sus primeros escritos. Posteriormente se hace un breve
repaso de los sermones predicados por san Agustin, tanto en la vigilia de
la fiesta de Pentecostés como en el dia mismo de la fiesta, para buscar en

' conf. 10, 29. “Mi cuerpo vive de mi alma, mi alma vive de t”.



6 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

ellos huellas y vestigios del tema del Espiritu como principio vivificador de
los creyentes. Se abordan asimismo las consecuencias espirituales del hecho
que el Espiritu Santo sea el vivificador de los creyentes, presentando en
primer lugar, las exigencias de conversion que implica el recibir al Espiritu.
Posteriormente se identifican las maneras en las que el Espiritu Santo realiza
su inhabitacion vivificadora en los creyentes como templos suyos que son,
finalizando con una breve reflexién sobre el pecado contra el Espiritu Santo
segin el pensamiento agustiniano.

Palabras clave: San Agustin, Espiritu Santo, vivificacién de los
creyentes, sermones de Pentecostés de san Agustin.

Abstract: The article presents the Holy Spirit as the vital principle of
the Christian, according to Augustinian thought. For this purpose, the
doctrine of St. Augustine on the Holy Spirit as Giver of Life in the first
writings of St. Augustine is presented. Subsequently, a brief review is made
of the sermons preached by St. Augustine, both on the vigil of the feast of
Pentecost, as well as on the day of the feast itself, in order to look for traces
and vestiges of the theme of the Spirit as the life-giving principle of the
believers. The spiritual consequences of the fact that the Holy Spirit is the
life-giving principle of believers ate also discussed, first of all by presenting
the demands of conversion involved in receiving the Spirit. Subsequently,
the ways in which the Holy Spirit makes his life-giving indwelling in believers
as his temples are identified, concluding with a brief reflection on the sin
against the Holy Spirit according to Augustinian thought.

Keywords: St. Augustine, Holy Spirit, vivification of believers, Pentecost
sermons of St. Augustine.

1. INTRODUCCION

El siglo cuarto esta marcado por una serie de tratados
importantes sobre el Espiritu Santo. Todos ellos constituyen
una preparaciéon dogmatica para el concilio de Constantinopla
(381), o bien son una secuela del mismo y una ratificacion de
sus doctrinas, en contra de Macedonianos y Pneumatémacos, o



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.OS CREYENTES... 7

simplemente son una catequesis sobre la tercera persona de la
Santisima Trinidad. Podemos mencionar el tratado insigne de
Didimo de Alejandria (llamado Didimo “el Ciego”) quien a pesar
de sus simpatias por Origenes en este tratado evita los elementos
que serfan posteriormente condenados del Adamantius en la
crisis origenista de finales del siglo IV. Por otro lado esta el genial
tratado de san Basilio sobre el Espiritu Santo, con su famoso
argumento liturgico para demostrar la misma divinidad del
Espiritu Santo. El tratado de san Ambrosio, deudor claro de todos
los tratados anteriormente mencionados, se inserta dentro del
programa catequético para el malogrado emperador Graciano.
De todos estos tratados e ideas sera heredero san Agustin.

Ciertamente el Hiponense no dedic6 ningun libro al tema del
Espiritu Santo, su presencia es constante a lo largo de toda su
obra, no solo en los grandes tratados teoldgicos, especialmente el
De Trinitate, sino también de manera particular en sus exposiciones
sobre el Simbolo de la fe, pero también en sus predicaciones.

En el presente articulo haremos una exposicion del Espiritu
Santo como vida del creyente, a partir principalmente de lo
que ha sido llamado la “teologia predicada” de san Agustin, es
decir la presencia del Espiritu Santo como vida del creyente
en sus sermones ad populum, sin excluir en algin momento, otras
reflexiones agustinianas presentes en alguna otra obra.

Para ello identificaremos primero al Espiritu como el principio
vital del cristiano, la vida de nuestra vida. Postetiormente haremos
un breve estudio de la presencia del Espiritu como vivificador,
en los primeros escritos de san Agustin. Después haremos un
breve repaso de los sermones predicados por san Agustin, tanto
en la vigilia de la fiesta de Pentecostés, como en el dia mismo
de la fiesta, para buscar en ellos huellas y vestigios del tema del
Espiritu como vida de la vida del creyente. Nos detendremos a
continuacion brevemente a hacer un excursus sobre la cuestion



8 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

donatista, que estd muy presente en los sermones de san Agustin
sobre el Espiritu Santo, para sefialar algunas caracteristicas
peculiares. A continuacién abordaremos las consecuencias
espirituales del hecho que el Espiritu Santo sea la vida de la vida
de los creyentes, presentando en primer lugar, las exigencias de
conversion que implica el recibir la vida de Dios por medio del
Espiritu. Posteriormente identificaremos las maneras en las que
el Espiritu Santo realiza una inhabitacién vivificadora en los
creyentes como templos suyos que son. Finalmente ofreceremos
unas conclusiones.

2. EL ESPIRITU SANTO VIVIFICA AL CREYENTE

La comprension eclesiolégica de san Agustin parte en muchas
ocasiones del texto de 1 Cor 12, 12ss, con la metafora usada por
san Pablo del cuerpo de Cristo para hablar de la Iglesia®.

San Agustin retomara esta imagen y la hara suya, sacando una
serie de consecuencias teologicas, espirituales y eclesiales. Por ello,
cuando expone el don de lenguas y la efusion del Espiritu (Hch 2,
1-13), regresa a esta cuestion de la Iglesia como cuerpo de Cristo.
Y asi como el cuerpo de Cristo vive de un solo Espiritu que le
anima y le da vida, del mismo modo el creyente debe descubrir
que el soplo vital de su existencia depende del Espiritu Santo.

> «La Chiesa, particolare forma di aggregazione che ha in Cristo il suo punto
di coesione, tramite la ministerialita si inserisce nella continuita dell’opera salvifica
del Figlio di Dio. Agostino, utilizzando la metafora del corpo, fece maturare la
ministerialita della Chiesa alla realta del “Cristo totale” (Christus totus”); la Chiesa,
cioe ¢ il corpo il cui capo ¢ Cristo con il quale fa un tutt’unow. Vittorino Grossi, La

Chiesa di Agostino. Modelli ¢ simboli, Bologna, Dehoniane, 2012, 83.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.OS CREYENTES... 9

Es precisamente el Espiritu quien vivifica al creyente’. No
es solo aquel que alimenta e impulsa su vida material, sino
particularmente la vida que es preciso escribir con mayusculas, es
decir la Vida que no se termina con la muerte, la Vida que viene
de Dios y que es Cristo mismo (Jn 14, 6).

Por eso san Agustin reflexiona y contempla al Espiritu como el
alma del Cuerpo de Cristo, cumpliendo una misiéon parangonable
con la del alma de todo ser humano:

Lo gue es el alma respecto al cuerpo del hombre, eso mismo es el Espi-
ritu Santo respecto al cuerpo de Cristo que es la Iglesia. El Espiritu Santo
obra en la Iglesia lo mismo que el alma en todos los mienbros de un rinico
cuerpo’.

Se trata, de hecho, de una idea que tiene una larga historia
en el pensamiento de san Agustin. Ya en una obra que habia
comenzado a escribir en el 388, y que terminaria antes de su
ordenacioén sacerdotal en el 391°, el De libero arbitrio, san Agustin
ya habfa enunciado este tema, al sefalar que el principio vital del

® «Au mileu de ces joies et de ces peines, de nos esperances et de nos méfiances,
nous devons redécouvrir aujourd’hui la présence de Espirit-Saint ‘qui est Seigneur
et qui donne la vie’. Mais comment découvrir cette présence de I'Espirit-Sainte?
Comment faire 'expérience de sa presence dans notre travail, dans notre vie? Oui,
nous sommes surs qu’il est present parmi nous car il est “I’'ame de notre ame”, “la
vie de notre vie”’, comme il est aussi ame de I’Eglise, I’ame de nos commautésy.
Jaime Garcia, Vivre le Pentecote avec saint Augnstine, Paris, Du Cerf, 2015, 53.

* 5267, 4.

* Cf. J. Anoz, “Cronologia de la produccién agustiniana”, en AVGVSTINTYS 47
(2002), 235. De hecho la frase que citamos a continuacién, forma parte de la obra
escrita en el 388, ya que los especialistas nos indican que la obra se detuvo en /zb. arb.
3,9, 20, y que algunos aflos después en este mismo punto san Agustin la retomo.
Por tanto, la idea expresada por esta frase, forma parte de uno de los pensamientos
del joven Agustin, del que ha sido llamado el “Agustin laico”. Cf. Nello Cipriani, I
Dialoghi. Guida alla lettura, Roma, Institutum Patristicum Augustinianum, 2013, 165.



10 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

cuerpo era el alma, y que a la vez el alma del hombre vivia de
Dios. La frase agustiniana es:

Asi como toda la vida del cuerpo es el alma, asi también la vida bien-
aventurada del alma es Dios. Y mientras procuramos esto, hasta llegar a
conseguirlo, estamos en camind®.

Se trata de un pensamiento que dentro del De /libero arbitrio
forma parte de los argumentos que sostienen la afirmacién que
de Dios solo puede venir el bien, antes de entrar a tratar el tema de
la bondad de la libre voluntad’. Es pues una idea que san Agustin
expresa por primera vez en esta obra, pero que estard presente a
lo largo de toda la vida del Obispo de Hipona. Posiblemente su
version mas conocida y popular sea la expresada por san Agustin
dentro de las Confesiones:

Que te busque yo para que viva mi alma, porque si mi cuerpo vive de
wii alma, mi alma vive de 17

Unos quince afios miés tarde, en el 414°, cuando escriba el
tratado 47 de su comentario al evangelio segin san Juan (lo. ex.
#r.), 1o expresara de manera llana y sencilla, como es lo propio de
una exposicion hecha en un sermoén:

Tu alma es la vida de tu cuerpo, y Dios es la vida de tn alma".

 [ib. arb. 2,16, 41.

7 Cf. Nello Cipriani, I Dialoghi di Agostino. Guida alla lettura, Roma, Institutum
Patristicum Augustinianum, 2013, 163.

¢ conf. 10, 29.

? Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccion agustiniana», en AVGVSTINIVS 47
(2002), 264.

10 To. eu. tr. 47, 8.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 11

Este pensamiento es tan importante, que por estos mismos
afios (411-414) en ellibro IV del De Trinitate!, se vuelve a expresat,
aunque en términos negativos, es decir en lugar de hablar de la
vida del alma, habla de la muerte de la misma, y todo causado por
su cercania o alejamiento de Dios:

Muere el alma cuando Dios la abandona; muere el cuerpo cuando lo
abandona el alma: la primera se hace insipiente, éste, caddaver'.

3. PAatER PigNoris: EL ESPIRITU SANTO LOS PRIMEROS ESCRITOS

Con el paso de los afios, la figura del Espiritu Santo se ira
clarificando, e ird adquiriendo una mayor importancia en el
pensamiento y en la teologfa espiritual de san Agustin'®. De hecho,
como acertadamente ha sefialado en sus bien fundamentados
estudios N. Cipriani, san Agustin ya en sus primeros escritos nos
presenta algunos vestigios de sus concepciones trinitarias'!. En estos
primeros conceptos, el Espiritu Santo es concebido como Pater

"' Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccién agustiniana», en AVGIVSTINT'S
47 (2002), p. 239.

"2 trin. 4, 3, 5. Lo mismo es expresado en el s. 180, 8: “Muere el cuerpo cuando
se aleja el alma; muere el alma cuando se aparta de Dios”; Algo parecido se dice en
el 5. 62, 2: “El abandono de Dios es la muerte del alma; el abandono del alma es la
muerte del cuerpo. La muerte del cuerpo es de necesidad; la del alma depende de la
voluntad”; También en cn. 13, 2: “Muere el alma cuando es abandonada por Dios,
y muere el cuerpo cuando es abandonado por el alma”.

'3 Cf. Basil Studer, “”Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate
15,17, 27 =27, 50), Augustinianum 35 (1995), 570; Cf. Nello Cipriani, Lo Spirito Santo,
Amore che unisce. Pneumatologia e spiritnalita in Agostino, Roma, Citta Nuova, 2011, 19.

'* Cf. Nello Cipriani, “Le fonti cristiane della dottrina trinitaria nei primi dialoghi
di san’Agostino”, en Augustiniannm 34 (1994), 253-312. La version en espafiol: “Las
fuentes cristianas de la doctrina trinitaria en los primeros didlogos de san Agustin”,
en AVGIVSTINVS 56 (2011), 311-366.



12 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

pignoris”, elemento que le llevard después a afinar este concepto,
y aunque el Espiritu sigue siendo pignus, se ira transformando
paulatinamente en arrba, segun la diferencia que hace san Agustin
entre el pignus y las arrha’®. Esta misma concepcién del Espiritu
Santo como Pater pignoris, le valdra la siguiente reconsideracion o
“retractacion”, en el libro V del De Trinitate:

Cuando decimos prenda (pignus) del Padre y del Hijo, snos estd tam-
bién permitido decir Padre de la prenda (patrem pignoris) o Hijo de la
prenda (Filium pignoris)? Decimos Don del Padre y del Hijo, pero nunca
podemos decir Padre del Don o Hijo del Dony y para que estas expresiones
se correspondan mutuamente, se dice Don del dador y dador del Dony pues
aqui podemos encontrar una palabra en uso; alli, no."’

El Espiritu Santo sera también en esos primeros escritos
agustinianos la admonitio autem quaedam', la voz de Dios en el
corazon y en el interior del hombre, una voz que nos lleva a
buscar a Dios y a amarle.

Por lo tanto, en los primeros escritos agustinianos, la vida
del alma, la vida de la vida del hombte es atribuida a Dios. Cabe
sefialar que este tema de la vida y la misma inmortalidad del alma

15 50l 1, 2.

16 “Recibisteis el espiritu de adopcion de hijos por el que clamamos: Abba, [Padre! ;Cudl es
la realidad, si las arras son tales? No se debe hablar de prenda (pignus), sino de arras (arrba). En
efecto, cuando se deja una prenda, ésta se retira una vez que se devuelve lo garantizado. Las arras,
en cambio, son una parte de aquello que se promete dar, de forma que, cnando se cumpla la promesa,
lo ya recibido no cambia, sino que se recibe en su totalidad. Asi, pues, que cada uno examine su
corazon y vea si dice con sincero amor desde lo mds intimo de su corazon Padre”. 5. 1506, 16.

' trin. 5, 12, 13. Cf. N. Cipriani, “La refractatio agostiniana sulla processione-
generazione dello Spirito santo (#n. V, 12, 13)”, en Augustinianum 37 (1997), 431-439.
Traduccién en castellano: “La refractatio agustiniana sobre la procesion-generacion
del Espiritu Santo (#rin. V, 12, 13)”, en AVGVSTINTV'S 57 (2012), 339-348.

% beata n. 4, 35.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 13

es una cuestion que preocupa al joven san Agustin. De hecho los
Soliloguios son, como es bien sabido, un intento fallido por explicar
y dar un fundamento sélido a la idea de la inmortalidad del alma'.
Se trataba para el joven san Agustin de una idea fundamental®,
de una de las grandes novedades y atractivos del cristianismo®',
ya que daba voz a una de las inquietudes del mundo pagano, y
particularmente de la época de san Agustin, en la que volvieron
a florecer, como lo habian hecho en la antigiedad griega y latina,
diversos titos mistéricos™, particularmente los misterios de Mitra®,
en donde lo fundamental era -como en los famosos mistetios
eleusinos-, poder descubrir el camino que lleva a la inmortalidad.

Es preciso sefialar también, como este tema de la vida y de la
inmortalidad del alma, es lo que preocupa grandemente al joven
san Agustin. Muchas personas al leer las Confesiones, pierden de
vista este Zez/gesst particular agustiniano, y hacen interpretaciones
erradas, particularmente del libro cuarto, en donde san Agustin
nos dice que después de la muerte de su amigo tan querido, €l cae
en una situacion de confusion y de profunda tristeza (conf. 4, 9).

1 “F ad ogni modo evidente che Agostino va a la ricerca di nuovi argomenti,
diversi da quelli proposti da Platone e riferiti da Cicerone nel Somninm Scipionis, perché
essi partono da presupposti contrari alla fede cristiana; la natura eterna e divina
dell’anima e la sua preesistenza”. Nello Cipriani, I Dialoghi. Guida alla lettnra, 129.

* Cf. Nello Cipriani, La Teologia di Sant’Agostino, Roma, Institutm Patristicum
Augustinianum, 2015, 27.

*1 Cf. N. Ciptiani, I Dialoghi. Guida alla lettura, 133.

2 Cf. G. Wasson - A. Hofmann - C.A.P. Ruck, E/ camino de Eleusis. Una solucién
al enigma de los misterios, México, FCE, 1981; Carl Kerenyi, Eleusis. Archetypal image of
Mother and Daughter, Princeton, Princeton University Press, 1991.

» Cf. Ruggero lorio, Mitra: el mito della forza invincibile, Marsilio, 1998; Cf. Ugo
Bianchi (ed.), Mysteria Mithrae: Proceedings of the International Seminar on the Religio-
historical Character of Roman Mithraism with Particular Reference to Roman and Ostian
Sources’, Rome and Ostia, 28-31 March 1978, Leiden, Brill, 1979; Cf. Payam Nabarz,
The Mysteries of Mithras. The Pagan Belief that shaped the Christian World, Vermont, Inner
Tradition, 2005.



14 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Para entender bien este acontecimiento, no basta solo hablar
de los géneros literarios usados por san Agustin, o bien del
profundo aprecio que tenfa por la amistad. Es preciso también
ver esta preocupacion intima reflejada en sus primeros escritos:
la preocupacién de la vida de la propia vida, es decir la cuestién
de la inmortalidad del alma*, a la que dedica, como hemos dicho,
una obra inconclusa (los So/iloguios), a la que se anadira otra,
De immortalitate animae, en donde san Agustin presenta con mas
solvencia y solidez este tema®.

Aflos mas tarde, una vez que recibe el bautismo y se incorpora
plenamente a la Iglesia para recibir a manos llenas su vida,
descubre en su propia reflexion, que esta vida que anima su alma
es Dios, pero particularmente el Espiritu Santo, mas alla de los
errores de Mario Victorino, como ha descrito N. Ciptiani®.

Asi pues, este Dios que da la vida al alma es el Espiritu Santo,
quien es plenamente Dios, y no un ser inferior, como querian los

* “The Young Augustine was probably still thinking of his lost friend and his
distress at that time when he confessed to Reason some years later, Now there
are only three things that can move me: the fear of losing those I love, the fear of
pain, the fear of death’ (so/ 1, 16). This fear of physical death for his nearest and
dearest and for himself would no longer be exactly that of the bishop for whom
immortality was henceforward a state which he must help his flock to attain, but
enough of it would remain to keep him very sensitive to the anguish of dying”.
Serge Lancel, Saint Augustine, London, SCM Press, 2002, 440.

# “The difference between the body and the soul seems to be that, although
both are created from nothing, the body can die, whereas the sol cannot. It is, of
its nature, immortal. Why this is and must be so, was a question which genuinely
preoccupied Augustine in these early years. He tackles it at length in the second
book of the So/iloguia written at Cassiciacum, and then seems to have continued
these reflections in De immwrtalitate animae’. Carol Harrison, Rethinking Angustine’s
Early Theology. An argument for continnity, Oxford, Oxford University Press, 2008, 49;
Cf. Giovanni Catapano, Agosting, Roma, Carroci, 2010.

% Nello Ciptiani, Lo Spirito Santo, Amore che unisce. Pnenmatologia e spiritualita in
Agostino, Roma, Citta Nuova, 2013, 18; Cf. Nello Cipriani, “Agustin lector de los
comentarios paulinos de Mario Victorino”, en AVGIVSTINTS 56 (2011), 412-438.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 15

herejes a los que combate san Agustin en su obra. Por ello en sus
sermones expresara con claridad este hecho, de que el Espiritu es
la vida del alma de la Iglesia, y también de cada creyente:

Por eso, el Apdstol, al mencionar un solo cuerpo, para que no pensd-
semos en uno muerto, dijo: Un solo cuerpo. Pero te suplico: -3 Este cuerpo
estd vivo? -Si, vive. -;De dinde recibe la vida? -De un sinico espiritu. Y
un solo Espiritn”’

4. EL ESPIRITU DE VIDA EN LOS SERMONES DE PENTECOSTES

Aunque san Agustin vivié mas de treinta fiestas de Pentecostés
como obispo, conservamos solo once sermones con dicho
motivo: siete de la fiesta (ss. 267, 268, 269, 270, 271, 272A, 272B)*
y cuatro de la vigilia de Pentecostés (ss. 29, 29 A; s. Dolbeau 8 =
s. 29B% s. 266™).

75268, 2

# Jaime Garcia incluye entre estos sermones, el 5. 278, aunque expresa sus
dudas, como en realidad es, ya que no se le suele considerar como un sermén de
Pentecostés. Jaime Garcfa dice: “Nous avons aussi le sermén 278. O, sur celui-ci,
il-y a quelques doutes qu’il ait été préché a la Pentecote”: Jaime Garcia, Vivre le
Pentecite avec saint Augustine, Paris, Du Cerf, 2015, 19.

# Es el sermdén Mayence 21. Segun afirma E. Dolbeau, fue predicado en Cartago
en el 397. Por el sermén 29 sabemos que en Cartago, en la liturgia de Pentecostés,
eran leidos, en este orden, los salmos 140 y 117. En el Mayence 21, es decir el
sermé6n Dolbeau 8 = 29B, se explica el salmo 117, 1. Al final del nimero 4 hay una
alusién a una fabula de Fedro, que el mismo san Agustin recordard brevemente
en las confesiones. Cf. Francois Dolbeau, Iungt-six Sermons an Peuple D’Afrique.
Retrouvés a Mayence ,edités et commentés par Frangois Dolbean, Paris, Institut d’Etudes
Augustiniennes, 1996, 12-25; Cf. Hubertus Drobner, “Augustinus, Sermo in vigilia
pentecostes aus den in Mainz neuentdeckten Predigten. Datierung und deutsche
Ubersetzung”, en Theologie und Glanbe 83 (1993), 446-454.

* Este sermon corresponde al Mayence 20 y ratifica lo que comentamos en la
nota precedente, ya que en él, se comenta el texto del salmo 140, 5.



16 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

En el sermén 266, aunque no se hace alusion directa y explicita
a que el Espiritu sea la vida del cuerpo de Cristo, se habla de un
tema paralelo, que es el relativo a la gracia, y como los apdstoles
se habian convertido en odres nuevos®! al estar llenos, no de vino
material, como crefan sus contemporaneos, sino del vino nuevo
de la gracia, que los llevé a predicar y a difundir la vida de Cristo™:

(...) ya lenos del vino nuevo, porque se habian convertido en odres
nuevos Los odres viejos se llenaban de admiracion ante los nuevos, y por
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban. Refutada, finalmente,
la falsedad, tan pronto como prestaron oidos a los apdstoles que les dirigie-
ron la palabra explicandoles lo que estaba acaeciendo y anunciandoles la
gracia de Cristo, al escucharlos se arrepintieron; con el arrepentimiento se
transformaron, y transformados creyeron; y creyendo, merecieron recibir lo
gue admiraban en los otros”.

En este mismo sermoén 266, como sefialabamos, siguiendo la
costumbre liturgica de Cartago, donde el sermén fue predicado
muy posiblemente entre los afios 403-408*, se lefa el salmo
140 y el 117, en este orden. En el presente sermén tenemos un
comentario al salmo 140, 5: £/ justo me corregird y me reprenderd con
misericordia, pero el dleo del pecador no ungird mi cabeza.

El sermoén 29B (= s. Dolbeau 8), como hemos comentado
antes, fue predicado en Cartago, y por tanto refleja la tradicion
litdrgica de esta Iglesia, donde era costumbre leer los salmos 140
y 117. En este caso se comenta el salmo 117, 1: “Confesad al Sesior,

' Cf. 5. 266, 2.

> Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¢aun sopla donde quiere? La predicacion de
san Agustin en la fiesta de Pentecostés”, en AV'GISTINT'S 54 (2010), 69-70.

52606, 2.

* Cf.]. Anoz, “Cronologia de la produccion agustiniana”, en AVGLSTINT'S
47 (2002), 285.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 17

porque es bueno”. No se habla del Espiritu como dador de vida,
pero es una invitacioén a confesar el propio pecado y a reconocer
en el pecado un principio de muerte:

Que mii iniquidad yo reconozeo, y mi pecado frente a mi estd siempre.
No esté ante ti, porque esti ante iy retira tu fag de donde yo no la retiro;
desconoce tii lo que yo reconogco. No temas, pues, morir; confiesa para no
morir’

El sermén 267 pone de manifiesto que a semejanza del
espiritu del hombre, que da vida y unidad a todos sus miembros,
del mismo modo el Espiritu de Cristo vivifica a los miembros de
Cristo, y a pesar de sus diferencias, les da unidad y cohesién:

(-..) viven: vive el oido, vive la lengna: son diversas las funciones, pero
una misma la vida. Asi es la Iglesia de Dios: en unos santos hace mila-
gros, en otros proclama la verdad, en otros gnarda la virginidad, en otros
la castidad conyugal; en unos una cosa y en otros otra; cada uno realiza su
Jfuncidn propia, pero todos viven la misma vida*.

En el sermén 268, ademas de acentuar los elementos
anteriormente dichos, y usando de nuevo el texto de 1 Cor 10, se
ponen de manifiesto la supeditacién de la vida a la pertenencia
al cuerpo de Cristo. Si un miembro se desgaja y se separa del
cuerpo de Cristo, pierde la vida, como sucede con los miembros
del cuerpo fisico. Ciertamente san Agustin en este sermon de una
forma particular esta pensando en los donatistas:

® 5. 29B, 5.
* 5. 267, 4.



18 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

(...) fuera del cuerpo tiene solamente la forma, pero no la vida. Lo
mismo sucede al hombre separado de la Iglesia®.

En el sermén 269, no hay alusiones a la vida. En el sermén
270, aunque no hay alusiones directamente a la vida, se habla
claramente de la gracia de Dios que se nos concede por el Espiritu
Santo, y también se nos recuerda un elemento esencial, el amor es
un don, o por decirlo con palabras de san Agustin: “/a caridad es
un don del Espiritu Santo”™®, pues “el amor de Dios ha sido derramado en
nuestros corazones por medio del Espiritn Santo”, haciendo referencia
explicita a Rm 5, 5”. Asi pues, el Espiritu indirectamente es
seflalado como fuente de vida al hablar de la gracia:

cQué significa les da su gracia? Les da el Espiritu Santo. 1lena a los

huniildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirle®.

En el sermo6n 271 no se hace alusion al hecho de que el Espiritu
sea la vida, sino que se subrayan algunos de sus frutos, desde una
perspectiva muy marcada por la polémica antidonatista, como
son la paz y la unidad*. De aqui que san Agustin llame a sus
fieles en un momento determinado “retofios de unidad, hijos de
la paz’:

7 5. 268, 2.; Cf. Vittorino Grossi, , La Chiesa di Agostino. Modelli e sinboli, Bologna,
Dehoniane, 2012, 64 ss.

#5270, 4.

¥ “Gott ist die Liebe bezieht sich vielmehr auf den Geist, denn es heisst von
der von Gott uns geschenkten Licbe, dass sie uns in Gott und ihm in uns bleiben
lisst. Die Geist ist eben die liebe Gottes die in unsere Herzen ausgegossen ist”.
Basil Studer, “Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate 15, 17,
27 =27, 50), Augnstinianum 35 (1995), 570.

#5270, 6.

1 Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¢aun sopla donde quiere? La predicacion de
san Agustin en la fiesta de Pentecostés”, 69.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 19

Vosotros, hermanos mios, miembros del cuerpo de Cristo, retorios de la
unidad, hijos de la paz, celebrad este dia alegres y seguros®.

En los dos sermones restantes, 272A y 272B, por su brevedad,
no aparece el tema de la vida, aunque en el sermoén 272B, si que
aparece un término sinénimo de la vida, que es la gracia, cuyo
régimen comienza con Pentecostés, y que supera el régimen de
muerte que es el de la ley:

La ley, por tanto, descubre su condicion culpable; la gracia los libra de
la cnlpabilidad; la ley amenaza, la gracia acaricia; la ley tiene a la vista el
castigo, la gracia promete el perdon. Sin embargo, es lo mismo lo que ordena
la ley y la gracia®,

5. L.A VIDA DEL ESPIRITU Y LA CONVERSION

a) Renunciar al propio espiritu para recibir el Espiritu de Dios

Pero vivir del Espiritu Santo y recibir su vivificacién no
solo tiene consecuencias eclesiales, tiene particularmente en
el pensamiento de san Agustin consecuencias para la vida
del creyente, que es templo del Espiritu Santo. Por ello nos
centraremos ahora en la importancia que tiene la conversion
como un proceso a través de cual el creyente se dispone a recibir
la vida de Dios que le viene por medio del Espiritu.

As{ pues, dentro de los sermones agustinianos, el concepto
del Espiritu Santo como el principio de la vida sobrenatural de
todo ser humano, esta vinculado al tema de la conversion. No es

2 5 271.
¥ 5. 272B,



20 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

posible vivir la vida del Espiritu si no se vive en una actitud de
conversion. Aquel que quiere vivir segun el espiritu del hombre,
es decir de la carne, o segtn el espiritu del mundo (Gal 5, 17), no
puede recibir la vida que procede del Espiritu Santo. Asf lo sefiala
claramente san Agustin: para poder recibir la vida que proviene
del Espiritu de Cristo, es preciso renunciar al propio espiritu, es
decir al espiritu de la carne y del mundo:

Desprecia tn propio espiritn, recibe el Espiritu de Dios. No ha de
temer tu espiritu que, cuando comience a habitar en ti el Espiritu de Dios,
vaya a sufrir estrecheces en tu cuerpo™.

En esta labor de conversion, recibiendo la vida del Espiritu,
a través del cual el amor de Dios ha sido derramado en nuestros
corazones (Rm 5, 5), no hay que tener miedo de perder la vida,
es decir el propio “espiritu”. Sino por el contrario, la vida se ve
redimensionada y ampliada. Recibir la vida del Espiritu Santo
debe llevar al ser humano a ampliar sus horizontes, y darse cuenta
de que su vida es mas vida precisamente porque ha recibido la
vida de Dios por medio del Espiritu. San Agustin lo explica
sefialando que el Espiritu es un huésped rico, que no hace que
el corazén y la vida se estrechen, sino todo lo contrario, que se
ensanchen y se dilaten:

Acoge al rico Espiritu de Dios; te sentirds ensanchado, nunca en estre-
checes. Ensanchaste tus pasos debajo de mi —dices-. Has de decir a tn hués-
ped: Ensanchaste mis pasos debajo de mi. Antes de estar tii aqui, sufria
estrecheces; al llenar i celda, no me expulsaste a mi, sino a la estrechez
gue padecia®.

#5169, 15.
S Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 21

Y el gran don que deja este Huésped divino, que es la vida del
creyente, no es otro que su propia presencia. Sin ella la vida del
ser humano pierde su sentido, y deja de ser propiamente ‘vida’,
para transformarse en una verdadera muerte. Por ello, san Agustin
recomienda aferrar a este Huésped divino, y peditle de todas las
maneras posibles, que se quede siempre con nosotros, dandole
vida a nuestra propia existencia, ya que sin €l, sin la presencia del
Espiritu que es Dios y da la vida, el ser humano esta muerto:

No temas hallarte en estrecheces, recibe a este huésped, y que no sea
huésped como de paso. Nada va a darte en el momento de la partida. Al
ventit, habite en 11, y éste es su don. S¢ de él, que no te abandone ni se aleje
de ti; sujétale del todo y dile: Serior, Dios nuestro, poséenos™.

En un sermon dirigido a los nedfitos en la octava de Pascua
o semana 7 albis, muy posiblemente hacia el final de la vida
de san Agustin, hacia el 428 o el 429%, sabiendo el Obispo de
Hipona de las malas costumbres de celebrar grandes comilonas
y borracheras en esos dias, invita a sus fieles, particularmente a
los recién bautizados, a la sobriedad, pues solo asi podran retener
consigo al Espiritu Santo principio vivificador y huésped de sus
almas. Por ello pide encarecidamente san Agustin a los nedéfitos
que no echen de sus vidas y de sus corazones al Espiritu Santo
que ha empezado a habitar en ellos, y a ser su propio principio
vital:

No marchéis de aqui sobrios y regreséis ebrios; después de mediodia vol-
veremos a vernos. El Espiritu Santo ha comenzado a habitar en vosotros.

#5169, 15.
7 Cf.]. ANoz, “Cronologia dela produccién agustiniana”, en AVGVSTINTS
47 (2002), p. 282.



22 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

[Qne no se tenga que marchar! No lo expulséis de vuestros corazones. Es
buen huésped®.

Y para ratificar esta idea, san Agustin les hace ver cudles son
los beneficios de la inhabitacion de tal Huésped divino, y como
sin €l, el ser humano carece de vida y de sentido:

Es buen huésped: si os encuentra vacios, os llenay si hambrientos, os
alimenta; finalmente, si os halla sedientos, os embriaga. Sea él quien os
embriague, pues dice el Apdstol: No os embriaguéis de vino, en el cual
estd todo desenfreno. Y, como queriendo enseiiarnos con qué hemos de enm-
briagarnos, anade: Antes bien, lenaos del Espiritu Santo, cantando entre
vosotros con himnos, salmos y canticos espirituales; cantando al Senor en
vuestros corazones”.

San Agustin nos invitarfa a hacerle al Espiritu la peticion
expresada con palabras del texto de Isafas 36, 13 (sec. LXX:
Dowmine possiede nos). Se trata de palabras que son comentadas
en otros lugares de la obra del Doctor de Hipona. Baste solo
como comentario de las mismas, las ideas expresadas dentro de
la enarratio al salmo 32°°; donde san Agustin deja claro que Dios,
en este caso por medio del Espiritu Santo, nos posee, y nosotros
también lo poseemos a €él, aunque todo esto se hace con un fin
claro, que es nuestra propia felicidad, nuestra plena vivificacion:

(...) €l nos posee, y también es poseido; y todo esto es por nosotros. Pero
no sucede que asi como nosotros somos felices poseyéndolo a él, asi también

S, 225, 4,

¥ Tdem.

% La cita aparece también en en. Ps. 78,3. Curiosamente esta cita (Is 36, 13) no
esta recogida, como otras muchas, dentro del indice de citas biblicas del CAG.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 23

¢l nos posea para ser feliz. Posee y es poseido por el sinico motivo de hacernos
felices a nosotros™.

Una idea semejante, expresa san Agustin en el s. 163, en
donde a la luz de la exhortacion paulina a ensanchar los linderos
del propio interior para superar el camino de los infieles de los
paganos (2 Cor 6, 13-14), el Doctor de Hipona comenta que este
ensanchamiento es fruto precisamente del amor. Este amor es
el que derrama el Espiritu Santo en el corazén del creyente para
que pueda ensanchar su interior, ampliar los senos de su alma
para poder recibir la presencia del Espiritu, y por consiguiente
su vida y su gracia. Y como comenta san Agustin, si el interior
se encuentra vivificado y ensanchado, Dios se podra pasear en
nuestro interior:

Exhortindonos a esto, dice el Apdstol: Ensanchaos, para no unciros
al yugo con los infieles. Si nos ensanchamos, Dios se pasea en nosotros;
pero ese ensancharse es obra del mismo Dios. S7 el ensancharse lo produce
la caridad que no conoce estrechez, ved que es Dios quien se lo procura en
nosotros para si mismo, segrin testimonio del Apdstol: 1a caridad de Dios
se ha difundido en nuestros corazones mediante el Espiritu que se nos ha
dado. Gracias a esta anchura —repito-, Dios se pasea en nosotros™.

De este modo, san Agustin nos invitarfa a dejar nuestro
propio espiritu, nuestra propia vida meramente humana y segin
el hombre viejo (Ef 4, 22), para recibir el Espiritu y la vida del
hombre nuevo, la vida que procede de Dios y que no se termina
nunca. Este hecho de renunciar a la vida del mundo y del hombre
no es algo negativo que deje vacio al ser humano, o que haga que

U en. Ps. 32,3, 18.
2 5163, 1.



24 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

su interior se encoja. Es mas bien, todo lo contrario, quien recibe
al “huésped” del Espiritu Santo, plenifica su vida, al recibir la vida
de Dios.

b. Dios da su gracia (su Espiritu) a los humildes

Una condicién indispensable para poder recibir el Espiritu
de Dios, es decir la vida de Dios, es la humildad. Solo quien es
humilde es el que puede recibir el Espiritu de Dios, el soberbio
no hace otra cosa que alejar de si al Espiritu®.

San Agustin recuerda que el Espiritu Santo es el que nos hace
vivir en la unidad, alejandonos de la multiplicidad. Fl es quien hace
posible que el fenémeno de Pentecostés se lleve continuamente
a cabo en nuestros corazones, y en el interior del creyente; que
pueda vencer la disension y la division para vivir en unidad en si
mismo, pero también con aquellos que le rodean. De este modo,
al Espiritu Santo, y en consecuencia, a la vida propia del Espiritu,
se le puede poseer por la humildad:

Soportdandoos mutuamente en el amor -esto es, la caridad-, esforgdndoos
en mantener la unidad del Espiritu en el vinculo de la paz. En consecuen-
cia, puesto que el Espiritu Santo nos convierte de multiplicidad en unidad,
se le apropia por la humildad y se le aleja por la soberbia™.

Y san Agustin nos da un ejemplo. El Espiritu es como agua
que se posa en los lugares concavos, que estan bajos o abajados,
mientras que no puede quedarse en las colinas, y resbala de ellas.
Lo mismo el Espiritu puede vivificar al que es humilde, mientras
que se aleja del soberbio:

5. 270, 6.
¥ 5. 270, 6.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 25

E/ agua es el corazin humilde que busca como un lugar concavo donde
detenerse; en cambio, ante la altivez de la soberbia como altura de nna

colina, rechazada, cae en cascada’.

Y san Agustin ratificalaimportancia de ser humilde para recibir
la vida de Dios por medio del Espiritu, avalando sus palabras
con un texto biblico, como es su costumbre. En este caso se
trata de un texto muy conocido y repetido por san Agustin®,
particularmente en sus sermones ad populum, el texto de 1 Pe 5,5 (St
4, 6°"; Prov 3, 34): Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes
les da su gracia. Al citar este texto, que ocupa un lugar particular en

la lucha antipelagiana™, san Agustin explica lo que es la gracia de

> Idem.

%6 “(...) (Prou. 3, 34) tent dans son ocuvre une place de premier plan. Deus
superbis resistit, bumilibus antem dat gratiam represent une des sentences sapientiales
auxquelles Augustin reste fidéle du début a la fin de sa carriere”. A.-M., La
Bonnardiere, Livre des Proverbes (Biblia angustiniana: A.T,), Frudes Augustinnienes,
Paris, 1973, 123.

57 Cf. Jonathan Yates, “The Epistle of James in Augustine and his Pelagian
Adversaries. Some Preliminary Observations”, en Augustiniana 52 (2002), 273-290.
“(...) Augustine referenced to the content of Jas 4:6 more than sixty times (...)
The Bishop never gave any indication that he wanted to cite Jas exclusively when
he referenced the content of Jas 4:6. It is clear that Augustine was aware that the
specific content of Jas 4:6 occurs elsewhere in his cannon, just as he makes it clear
that the principle that God resists pride and relates positively to those willing to
humble themselves can be found throughout the Christian holy texts. In the mind
of the Bishop it was apparently sufficient to know that this text was “scripture”, i.e.,
that it possesed the authority of Scripture, and just as importantly, that it could be
found in more than one canonical book”. Jonathan Yates, I ¢pistola alterins apostoli:
The Presence and use of the Epistle of James in the Writings of Augustine of Hippo (354-430),
Tesis Doctoral de la Universidad de Lovaina, Leuven, 2005, 401.

% “Augustine does not hesitate to quote his characteristically anti-Pelagian
insinuation here: “Deus superbis resistit, humilibus antem dat gratian”. A. Dupont, Gratia
in Aungustine’s Sermones ad Populum during the Pelagian Controversy. Do Different Contexts
Sfurnish Different Insights?, Leiden, Brill, 2013, 114.



26 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Dios, que no es otra cosa que la misma presencia del Espiritu, de
su vida, en el corazén del creyente:

Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes les da su gracia.
cQué significa les da su gracia? Les da el Espiritu Santo. Llena a los
huniildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirle.

Por lo tanto para poder recibir el don de la vida, y al Espiritu
vivificador, es preciso ser humilde, ya que el Espiritu de Dios
se aleja de los soberbios, y solo puede habitar y descansar en
los humildes, que se convierten en su lugar de reposo, como si
fueran su sabado. Por eso dice san Agustin que al Espiritu Santo
se le reserva el nimero siete, que es el nimero del descanso:

E7 descansa en el hombre humilde y sosegado como en su sdabado. Por
eso también se reserva al Espiritn Santo el niimero siete, como lo indican
con suficiencia nuestras Escrituras®™.

c. El hombre, un vaso roto

San Agustin nos recuerda que para poder recibir la vida del
Espiritu necesitamos darnos cuenta de que la carne tiene deseos
contrarios al Espiritu, y junto con san Pablo nos recuerda que si
nos dejamos llevar por los deseos de la carne, moriremos (Gal 5,
17). Solo es el Espiritu de Dios quien nos va a dar vida. Por ello
sefiala san Agustin que es el Espiritu el que lucha en nosotros, en
nuestro interior, pero también contra nosotros, para que NO NOS
dejemos llevar por el espiritu de muerte, el espiritu de la carne, y

¥ 5270, 6.
O Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 27

que permitamos que sea el Espiritu de Dios quien viva en nuestro
interior para vivificar toda nuestra existencia:

(...) dice el Apdstol: La carne tiene deseos contrarios al Espiritn, y
el Espiritu, contrarios a la carne, silo se da con referencia al espivitu del
hombre. Es el Espiritu de Dios quien combate en ti contra i, contra lo gue
hay en ti contrario a 17",

Y son precisamente estos deseo de la carne los que hacen
que el hombre no pueda mantenerse firme en la vida de Dios, y
por ello, como un vaso que se encuentra roto, dividido entre los
deseos carnales que llevan a la muerte, y el Espiritu de Dios que
es el unico que puede verdaderamente dar la vida, la vida de Dios.
El hombre necesita en primer lugar, reconocer que esta roto,
como un vaso, y ponerse en manos de Dios para ser restaurado y
vivificado por el Espiritu:

En efecto, no quisiste sostenerte firme junto al Seror; caiste y te rom-
piste; te hiciste ajiicos como un vaso cuando, de la mano del hombre, cae
al suelo. Y, como te hiciste aiicos, por eso eres contrario a ti mismo, estds
enfrentado contigo mismo. No haya en ti nada contrario a ti, y te manten-
drds integro®.

Lo unico que puede dar vida al hombre, a este “vaso roto”
(fractus es quomodo nas) es el espiritu, pues la carne y sus apetencias
llevan a la muerte. No obstante san Agustin reflexiona sobre las
palabras de san Pablo y se pregunta si el hombre con su propio
espiritu, es decir con su propio principio vital, puede luchar contra
las apetencias de la carne, y se da cuenta de que el hombre por

o' 5. 128, 7.
2 5.128,6,9.



28 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

s mismo no puede luchar contra sus tentaciones, y que necesita
el Espiritu de Dios para poder vencer las obras del mundo y de
la carne, y verdaderamente vivir. Por ello san Agustin imagina un
didlogo con san Pablo, para que sea el Apostol quien le indique
qué espiritu es el que tiene que luchar contra la carne y darle vida:

S7 vivis segiin la carne, moriréis; pero, si con el Espiritu dais muerte a
las obras de la carne, viviréis. Indicanos, Apdstol, con qué espiritn. Porque
también el hombre tiene un espiritu, propio de su naturaleza, gracias al
cual es hombre”.

No obstante san Agustin llega a la conclusion que el espiritu
que debe vencer las apetencias de la carne en el interior del
hombre es el Espiritu de Dios, ya que el hombre es fragil y no
puede nada sin la gracia de Dios. Por ello sefiala san Agustin el
texto de Rm 8, 14: “sodos los que se dejan guiar por el Espiritu de Dios
son hijos de Dios”. Es por tanto el Espiritu de Dios quien da muerte
en nosotros a las obras de la carne:

No son hijos de Dios si no son guiados por el Espiritu de Dios. Ahora
bien, si son guiados por el Espiritu de Dios, combaten, porgue tienen un
poderoso ayndante”.

En esta lucha, san Agustin pone de manifiesto un elemento
particular, muy de su gusto, aprovechando las lides del anfiteatro
pata hablar de la vida cristiana®. En esta vida contra la muerte,
es decir por tener la vida del Espiritu, Dios nos contempla, no

S Idem.

5 128,7

% Cf. Enrique A. Eguiarte, “Quomodo gladiatores quasi destinati ad ferrum.
Los espectaculos del anfiteatro en san Agustin y sus implicaciones espirituales”, en
AVGVSTINYS 57 (2012), 75-97.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 29

como un espectador en las gradas de un anfiteatro que contempla
a un cazador y no puede hacer nada para ayudarle, Dios nos
contempla y a la vez nos ayuda:

Dios, en efecto, no nos contempla cuando luchamos del misno modo que
el pueblo contempla a los cazadores. El pueblo puede ponerse a favor de un
cazador, pero no puede ayndar al gue se halla en peligro™.

d. El Espiritu nos hace anhelar la verdadera vida

La labor de conversion debe llevarnos a tomar consciencia de
que las cosas de este mundo, y que incluso la vida mortal del ser
humano, no es verdaderamente vida, pues la vida auténtica es la
de Dios, y por eso el Espiritu nos lleva desear y anhelar esa vida,
moviéndonos no por la obligacion o el temor, sino por el amor:

Cuando el Espiritu de Dios llama al género humano ordendndonos lo
que hemos de hacer y prometiendo lo que debemos esperar, comienza infla-
mando nuestra mente con la idea del premio, para que hagamos lo que se
nos manda, mids por amor al bien que por temor al mal”.

Y no hay nadie que no quiera esta vida, pues todo ser lo
que quiere es alcanzar la vida y que esta vida sea perpetua. No
obstante el Espiritu sefiala un camino que implica renuncias y
dejar las cosas de este mundo, para ser capaces de recibir los
bienes de Dios. Es preciso pues, morir a las cosas y realidades del
mundo, para poder recibir la vida de Dios. San Agustin explica

esta vida nueva en el Espiritu y sus exigencias con el texto del
salmo 33, 14-15:

6 5128, 7.
7 s 16, 1.



30 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Pues squién no quiere la vida? ;Quién no ama ver dias buenos? Escu-
cha, pues, lo que sigue, til, hombre, quienquiera que seas el que quieres y
amas eso; escuchad lo que sigue todos los hombres: Reprime -dice- tu lengna
del mal y tus labios no hablen engario. Apdrtate del mal y obra el bien;
busca la paz y persignela”.

Para acoger esta vida nueva de Dios es preciso que el ser
humano transforme su propio interior y se convierta en un odre
nuevo (Mc 2, 22), para que pueda acoger el vino nuevo la vida
nueva, que dona Dios por medio del Espiritu. Quien no se pone
en este camino de cambio y de disposicién interior, no puede
acoger la vida del Espiritu, pues sigue atado a su vida pasada y a
la vida del hombre y del mundo. Solo quien se ha dejado renovar
por la misma accion del Espiritu, puede ser un odre nuevo, y con
este odre nuevo puede recibir el vino nuevo de la vida de Dios,
su gracia y su salvacion.

Por ello san Agustin cuando habla de los apéstoles en el dia
de Pentecostés, se fija en el hecho de que fueron calificados de
estar ebrios. Como el mismo Doctor de Hipona sefiala, no es que
estuvieran ebrios de vino, sino del mismo Espiritu Santo que los
llenaba con su vida:

De forma mis plena y perfecta asin, la confirmd el don del Espiritn
Santo enviado por él, don que llend a sus discipulos, convertidos ya en odres
nuevos para poder recibir el vino nuevo, razon por la cual, al hablar distin-
tas lenguas, se los considerd borrachos y cargados de mosto. La vog de los
oyentes fue un testimonio en favor de la Escritura del Senor, pues él habia
dicho: Nadie echa vino nuevo en odres viejos”™.

% 516, 1.
% . 272B, 1.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 31

Del mismo modo, quien quiera recibir la vida nueva del
Espiritu, debe dejar que Dios lo convierta en un odre nuevo.
Solo asi, como indica san Agustin se pueden acoger incluso sus
propias palabras:

Escuche vuestra santidad con mayor atencion cudl es aquel bosquejo
Y cudl su realizacion en el dia de Pentecostés. El precio a pagar por ello
es la atencion; el hablar es fructifero cuando se escucha con atencion. Sed
también vosotros odres nuevos para que poddis recibir, por mi ministerio,
el vino nuevo’.

5. INHABITACION VIVIFICADORA

a. Vuestros cuerpos son templos del Espiritu Santo (1 Cor 6, 19;
1 Cor 3, 16)

San Agustin reflexiona y profundiza en el concepto paulino de
que los cuerpos de los creyentes son templos de Dios, son templos
vivos del Espiritu vivificador. En su reflexién, san Agustin se
apoya en los textos paulinos anteriormente mencionados, aunque
el texto mas repetido, sin una llamativa diferencia, es el de 1 Cor
6, 197

Asi pues, san Agustin va a unir a esta idea paulina, un concepto
y una reflexion propia. Ya que el Espiritu habita desde el dia del
bautismo del creyente “en /o s profundo de la propia interioridad ™,
esta presencia no solo santifica al creyente, sino que también
lo vivifica. Cuando san Agustin presenta estas ideas, vuelve de
nuevo a citar la frase que nos es ya conocida de la concatenacion

0 Idem.
"I Aparece 27 veces en la obra agustiniana. Cf. CAG.
> conf: 3, 11.



32 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

causal o serie de inclusiones: si el cuerpo vive por el alma, el ama
vive por Dios, por la presencia del Espiritu.

No obstante este Espiritu vivificador del cuerpo y del
ser espiritual del hombre no se encuentra localizado en un
solo lugar, ni en el cerebro, como quieren algunos autores
contemporineos”™. Por ello, a la pregunta de Dardano sobre el
lugar en el que se encuentra el alma, san Agustin le responde que
como el cuerpo del creyente, del bautizado es templo del Espiritu
Santo, el mismo Espiritu vivifica todo el cuerpo, y se encuentra
distribuida y expandida por todo el cuerpo, sin estreches, sino
con una amplitud y holgura, no de espacios corporales, sino de
gozos espirituales (latitudinem [...] spiritalinm gandiorum).

E7 alma establecida en el cuerpo no solo no encuentra apreturas, sino
que tiene cierta holgura, no de espacios corporales, sino de gozos espirituales,
cuando se realiza lo que dice el Apdstol, ;No sabéis que vuestros cuerpos
son en vosotros templos del Espiritu Santo, que recibisteis de Dios? (1 Cor
6, 19) Y solo un necio puede decir gue el Espiritu Santo no halla lugar en

nuestro cuerpo, cuando nuestra alma llena el cuerpo entero™.

Por lo tanto, en el pensamiento agustiniano, el Espiritu Santo
no solo vivifica a su templo, que es el cuerpo del creyente, sino
que también lo llena de gozos espirituales, su presencia es vida,
alegtia y paz”.

Y en esta misma linea, en el 5. 161 san Agustin se hace una
interesante pregunta retorica, invitando a sus oyentes a meditar
sobre la fuente de la verdadera vida, sobre el venero de donde

7 CF Eduardo Punset, E/ alma estd en el cerebro, Barcelona, Destino, 2012, 400 pp.
" . 187, 4, 15.
» Cf. 5. 71, 28.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 33

procede la vida del alma que a la vez es la vida del cuerpo o bien
los invita a considerar si acaso el alma vive por si misma:

¢Piensas que no existe otra vida por la que vive tu alma? Tu alma es
cierta vida, gracias a la cual vive tu carne. ;Piensas que no hay otra vida
gracias a la cual vive tn misma alma o que, como tu carne tiene una vida -el
alma por la que vive tu carne- tn misma alma, tiene una vida propia suya?’®

Una vez planteada la cuestion, san Agustin invita a sus oyentes
a buscar una solucién a esta aporia planteada, es preciso conocer
cudl es el origen de la vida del alma, que a la vez es la que vivifica
al cuerpo:

Hallemos, pues, cudl es esta vida, no la de tu cuerpo, que es tu alma,
§ino la vida de la vida de tu cuerpo, la vida de tn alma’.

Y la respuesta a esta busqueda es importante, pues hay muchas
cosas que dependen de ella, ya que si el ser humano teme por su
propia naturaleza a la muerte del cuerpo, ¢cuanto mas no habra
de temer la muerte del principio que anima el mismo cuerpo, que
es el alma? San Agustin invitarfa a pensar sobre la manera en la
que se puede evitar la muerte de este principio vital esencial que
el alma, vivificadora del cuerpo y principio vital por excelencia
del ser humano. Por eso el Obispo de Hipona dice a sus oyentes:

Una vez hallada, pienso que mds que esta muerte por la gue temes que
¢l alma sea arrojada de tu carne, debes temer aquella otra, para gue no sea
arrojada de tu alma la vida de tn alma’.

7 5161, 6.
" Idem.
5161, 6.



34 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Y posteriormente lo dice con mayor claridad: la vida del alma
es Dios, es el Espiritu Santo que inhabita el alma y hace a la vez
que el cuerpo se convierta en templo de Dios de acuerdo con la
reflexion paulina (1 Cor 3, 16; 1 Cor 6, 19), a la que san Agustin
no puede dejar de aludir:

La vida del cuerpo es el alma, y la vida del alma, Dios. El Espiritu
de Dios habita en el alma y, a través del alma, en el cuerpo, para que
también nuestros cuerpos sean templos del Espiritu Santo, don que nos
otorga Dios”.

El Espiritu que vivifica nuestras almas, es también el que
se derrama en nuestros corazones por el amor, y es el que nos
hace ser templos de Dios, posesion de Dios. Asi san Agustin
explica que para ser templo de Dios, Dios toma posesion, en
primer lugar, de las potencias superiores, de lo mejor que hay
en el hombre, representados por el corazon, la mente y el alma.
De este modo, cuando Dios ha tomado posesion y vivifica
estos elementos superiores, puede poseer y vivificar también los
elementos inferiores, como es el cuerpo.

(...) lo posee todo quien posee lo principal. En 17 es lo principal lo que
es mejor. Poseyendo Dios lo mejor, es decir, tu corazin, tu mente, tn alma,
antomdticamente, a través de lo superior posee también lo inferior, o sea,
tu cunerpo®.

De este modo, si el Espiritu de Dios permanece en el alma,
aunque el cuerpo pueda llegar a morir el alma estara siempre viva,
vivificada por la accién del Espiritu. Por ello san Agustin citando

" Idem.
805161, 6.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 35

un texto del libro Siracida (30, 24): Miserere animae tuae placens
Deo, nos recuerda de la importancia de vivir una vida de santidad
para no privar a nuestra alma de su propio principio vital, que es
el Espiritu Santo. Este texto del libro del Siracida, se repite en
varias ocasiones en la obra agustiniana y en algunas de ellas con
el mismo sentido que tiene en este 5. 161°'.

Asi pues, como sefiala el mismo san Agustin, nuestra alma
puede invitar al cuerpo a cuidarse para evitar que el alma
abandone al cuerpo, y este se quede sin vida, convertido en un
cadaver. Lo mismo se debe decir al ser humano, que debe evitar
el pecado para no darse muerte a si mismo, siendo compasivo
consigo mismo, agradando a Dios, viviendo una vida recta, para
que el alma de su alma y la vida de su vida que es el Espiritu Santo
no lo abandone:

87 no expird su vida, es decir, a su Dios, se hallard en aquel a quien no
alejd de si, en aquel de quién no se separd. Si, por el contrario, condesciendes
con la debilidad de tn alma que te dice: «Si te hiere, te abandonoy, ;no
temes a Dios que te dice: «S1 pecas, te abandono»??

Es interesante notar que cuando san Agustin comenta este
mismo texto del libro Siracida (Sir 30, 24), sefiala particularmente
dos elementos. Uno implicito, que es el que venimos comentando,
relativo a la vida, y un segundo elemento sumamente llamativo, de
presentar al creyente teniendo compasion de si mismo, y haciendo
la primera limosna con su propia persona, procurando vivir
bien, para evitar que el alma se quede muerta por los pecados, y
hambrienta y sedienta de justicia. Por ello san Agustin sefiala que
es preciso tener misericordia de la propia alma, y por ello hay que

80 Cf. cin. 21, 27; ench. 76 5. Erfurt 2, 2: 5. Erfurt 2, 4.
8 5161, 6.



36 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

regresar a la conciencia, para que desde ahi el ser humano pueda
darse cuenta de como se encuentra el alma, muy posiblemente
enferma y muerta, y por tanto necesitada del perdén de Dios y
de ser vivificada de nuevo por la accién del Espiritu Santo. Asi lo
comenta san Agustin:

Quienquiera que seas, si vives mal, si vives como un infiel, regresa a
tu conciencia y alli encontrards a tu alma pidiendo limosnay la encontrards
necesitada, pobre, hecha una piltrafa; quizd no la encuentres ni necesitada,
sino muda a causa de su necesidad”.

De este modo el remedio previsto por san Agustin para
poderle devolver la vida al alma, es decir para que el Espiritu
Santo vuelva a habitar en ella, es el del juicio y la caridad. El juicio
que reconoce el pecado, y la caridad que hace que de nuevo el
amor de Dios vuelva a estar en el centro de la propia vida y del
propio corazon:

Da a tu alma una limosna de juicio y caridad. ;Qué es el juicio? Mira
y desciibrelo: desagradate a ti mismo, pronuncia sentencia contra t1. ;Y qué
¢s la caridad? Ama al Senor Dios con todo tu corazon, con toda tu alma y
con toda tu mente, y ama a tu prijino como a ti mismo™.

Y junto con estos dos elementos, san Agustin recomienda
darle pan al alma, es el pan de creer en Cristo, para purificar el
alma, y el pan de la eucaristia, que es el mismo Cristo, para que le
done al alma el Espiritu, y ésta vuelva a la vida:

% 51006, 4.
8 Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 37

Alimenta tn alma para que no perezca de hambre. Dale pan. Pero
cqué pan? (..) Yo soy el pan vivo que he bajado del cielo. ;No comenzarias
dando este pan a tu alma, practicando asi la limosna con ella? Por tanto,
5t crees, lo primero que debes hacer es alimentar tu alma. Cree en Cristo
Y quedard purificado cuanto hay dentro de 1, y lo que estd fuera quedardi
también purificado®.

6. EL PECADO CONTRA EL HSPIRITU SANTO

En su De sermone Domini in Monte, san Agustin pone de
manifiesto cual es segun su punto de vista, el pecado contra el
Espiritu Santo (Mt 12, 31-32), que no serfa otro sino oponerse,
por envida o bien por maldad, a la caridad fraterna, es decir a la
propia comunidad, una vez que se ha recibido la gracia para poder
vivir en ella; o bien, oponerse a la misma gracia del Espiritu Santo
que es la que vivifica al creyente. Por ello, el pecado no puede ser
perdonado, porque la persona se opone precisamente a la gracia
que podtia actuar en su interiof.

De este modo san Agustin nos sefala primero que este
pecado contra el Espiritu Santo, serfa producido por la envidia y
la maldad, por tanto a fin de cuentas serfa un fruto que procede
de la oscura raiz de la soberbia, a quien sigue como una hija, la
envidia:

Quizds sea este el pecado contra el Espiritu Santo, es decir, a través de
la maldad y la envidia tentar la caridad fraterna una ve, recibida la gracia
del Espiritu Santo, pecado que, segrin el Senior, ni se podri perdonar en este
mundo ni en el futuro®.

5 5161, 4.

8 5. dom. m. 1, 75.



38 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Posteriormente san Agustin afina un poco mas su reflexion,
y nos sefiala como origen del pecado, solamente la envidia, y su
actuacion negativa es la de combatir la gracia, es decir, la misma
vida del Espiritu Santo en su interior:

Recibido el Espiritn Santo, si envidian la fraternidad y quisieran com-
batir la gracia que han recibido, no se les perdonard ni en este siglo ni en
el venidero®.

Por ello, los que comenten este pecado contra el Espiritu Santo,
ahogan la vida del Espiritu en su interior movidos particularmente
por la soberbia, con el fruto oscuro de la envida, la malicia y la
oposicion activa a la gracia de Dios, a la vida que procede del
Espiritu, al mismo amor de Dios que ha sido derramado en
nuestros corazones por medio de mismo Espiritu Santo.

CONCLUSION

En las paginas precedentes hemos visto como el Espiritu
Santo es para san Agustin, entre otras cosas, el alma del alma
humana, y la misma vida de la vida del creyente. Hemos hecho
un breve repaso de los sermones predicados en Pentecostés por
san Agustin, poniendo de manifiesto en ellos aquellos elementos
en los que se habla acerca de la vida que proviene del Espiritu.
Posteriormente nos hemos detenido brevemente en la cuestion
donatista, para sefialar como para san Agustin, la vida que se
recibe del Espiritu debe ser un compromiso de unidad y de paz.

A continuacién hemos presentado algunas consecuencias
espirituales esenciales que brotan del hecho que el Espiritu Santo

ST Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 39

sea la vida del creyente, segin el punto de vista de san Agustin.
De este modo hemos presentado la necesidad de conversion que
tiene quien quiere recibir la vida del Espiritu, o bien mantenerla
eficiente en su propio ser. De este modo hemos sefalado que
la presencia del Espiritu vivificador exige renunciar al espiritu
del mundo y del hombre viejo, para poder recibir el Espiritu de
Dios que transforma al creyente en un odre nuevo, que pueda
recibir el vino nuevo de la vida y la doctrina de Dios. Hemos
también puesto de manifiesto la necesidad de la humildad para
poder recibir la vida de parte del Espiritu, pues Dios rechaza a los
soberbios y concede solo su gracia a los humildes, a aquellos que
reconocen su pobreza y su completa dependencia de Dios. Y el
Espiritu Santo es el que debe darle de nuevo unidad y cohesion al
hombre que esta roto, como un vaso, por la lucha interior entre
la carne y el Espiritu. En esta lucha debe vencer el Espiritu para
poder vivir la vida de Dios, y el vaso roto debe ser rehecho por la
fuerza de la vida del mismo Espiritu Santo.

Por otra parte, hemos puesto de manifiesto cémo es
precisamente el mismo Espiritu el que nos hace anhelar la
verdadera vida, la vida eterna de Dios, por encima de la vida de
esta tierra y de las cosas materiales.

Finalmente, nos hemos detenido a considerarlos cuerpos de los
creyentes, como templos inhabitados por la presencia vivificante
del Espiritu, que no se encuentra en un lugar determinando del
creyente, de su templo vivo, sino que se expande por todo el ser
del creyente, con una particular amplitud de gozo espiritual.

Asi pues, san Agustin esta plenamente convencido de que el
Espiritu Santo es el vivificador y quien nos hace permanecer en
la vida verdadera, la vida de Dios.






Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 41-96

De la fe a la esperanza mediante la caridad

Aportes paulinos para vivir en esperanza

Jost MARiA DE MIGUEL GONZALEZ, OSST

Secretariado Trinitario
Salamanca

Resumen: La cultura moderna ha ido desplazando a Dios dejando al
hombre solo consigo mismo, haciéndole creer que él es el tnico artifice de si
mismo y de su destino. Porque el hombre de nuestro tiempo aparenta vivir
como si estuviera contento, y por eso monta diversiones y pasatiempos para
olvidar que no tiene esperanza. Cultivar hoy una espiritualidad de esperanza
es algo sumamente necesatio, quiza sea esta una de las aportaciones
mas importantes del testimonio cristiano; lo ha sido siempre, porque
es consustancial con la misma fe que profesamos, pero en las actuales
circunstancias tiene una urgencia especial. El punto de arranque es siempre
la fe, no una fe intelectualista centrada en conceptos, sino una fe que obra
por la caridad. Es la fe que abre las puertas de la esperanza y con ella el
acceso al reino de Dios, término dltimo de la peregrinacién por esta tierra.

Palabras clave: Fe, esperanza, espiritualidad, compromiso, jubileo
paulino, evangelizacion.



42 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

Abstract: Modern culture has been displacing God, leaving man alone
with himself, making him believe that he is the only creator of himself
and his destiny. Because the man of our time appeats to live as if he were
content, and that is why he has fun and pastimes, to forget that he has
no hope. Cultivating a spirituality of hope today is something extremely
necessaty; pethaps this is one of the most important contributions of
Christian testimony; It has always been, because it is consubstantial with
the same faith that we profess, but in the current circumstances it has a
special urgency. The starting point is always faith, not an intellectualist faith
focused on concepts, but a faith that works through charity. It is faith that
opens the doors of hope and with it access to the kingdom of God, the
ultimate end of the pilgrimage on this earth.

Keywords: Faith, hope, spirituality, commitment, Pauline jubilee, evan-
gelization.

INTRODUCCION

En un tiempo sacudido fuertemente por la incertidumbre del
tuturo, incertidumbre que afecta a los pueblos y a los individuos,
a las instituciones publicas y privadas, y a la propia Iglesia de
arriaba abajo, 2 capite et in membris, poner de relieve la importancia
de cultivar la esperanza es un trabajo arduo, sumamente necesatio.
Porque “la crisis del presente consiste en que todo lo que podria
darle sentido y orientacion a la vida se esta derrumbando. La vida
ya no se apoya en nada resistente”!. Para un cristiano la piedra
angular que mantiene firme el edificio de la vida es Jesucristo

' Byung-Chul Han, Vida contemplativa. Elogio de la inactividad, Taurus, Madrid
2023, p. 63, y en la siguiente pagina afirma: “El corazén humano no puede brindar
hoy ninguin refugio a la perennidad |[...] Nos apartamos de cualquier forma de ‘para
siempre’. Abjuramos de las practicas que toman mucho tiempo, como la fidelidad,
la responsabilidad, la promesa, la confianza y el compromiso. La vida es gobernada
por lo provisional, por lo a corto plazo y por lo inconstante”.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 43

(cf. Sal 118/117,22) en quien tenemos puesta nuestra esperanza
(cf. Col 1,27). Pero como la esperanza arraiga en la fe y sin ella es
imposible hablar de esperanza teologal®, por eso ante todo hay que
partir de la fe sometida diariamente a virulentos ataques. Todos
conocemos a personas que un dia fueron creyentes y hoy ya no
practican o sélo esporadicamente apatecen por la iglesia’. Dentro
del propio entorno familiar o de amistad habra también alguno al
que no le dice nada la religiéon o que incluso afirme que él o ella no
creen en Dios. Convivimos con hombres y mujeres no creyentes
y apenas nos distinguimos unos de otros. Ciertamente, los no
creyentes parecen tenerlo mas claro: han sustituido la fe en Dios
—los que la han tenido alguna vez— por el buen aprovechamiento
de los tiempos y espacios de ocio. Se emplea mejor la mafiana del
domingo con chandal y deportivos, disfrutando de un paseo por
el campo, o descansando de la larga noche del viernes y sabado,
que reuniéndose en una iglesia para la misa dominical. De tal
manera parecen mas atractivas las actividades no religiosas que

* Segun Benedicto XVI en su enciclica Spe salvi sobre la esperanza cristiana
[30/11/2007], «‘esperanza’ es una palabra central de la fe biblica, hasta el punto de
que en muchos pasajes las palabras fe’ y ‘esperanza’ parecen intercambiables. Asf,
la Carta a los hebreos une estrechamente la ‘plenitud de la fe’ (10,22) con la ‘firme
confesion de la esperanza’ (10,23). También cuando la Primera Carta de Pedro exhorta
a los cristianos a estar siempre prontos para dar una respuesta sobre el /ygos —el
sentido y la razén— de su esperanza (cf. 3,15), ‘esperanza’ equivale a ‘fe’. El haber
recibido como don una esperanza fiable fue determinante para la conciencia de los
primeros cristianos, como se pone de manifiesto también cuando la existencia ctis-
tiana se compara con la vida anterior a la fe o con la situacién de los seguidores de
otras religiones. Pablo recuerda a los Efesios como antes de su encuentro con Cristo
no tenfan en el mundo «ni esperanza ni Dios» (Ef 2,12)» (n. 2).

® Recientemente un autor refiriéndose a Italia habla de “il crollo della pratica
religiosa e il vero e proprio vuoto o salto nella trasmissione della fede, peraltro ben
anteriore al 1989. Non ¢ un mistero che per la stragrande maggioranza dei giovani
le chiese siano dei non luoghi [...] Esse sono luoghi strani, nei quali si fa non si
sa bene che cosa” (O. De Bertolis, “La solitudine dei giovani”, La Civilta Cattolica,
20241, 522).



44 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

las practicas religiosas tienen cada vez menos partidarios, o sea,
menos asistentes. Hay una crisis de fe que afecta a mayores, a
adultos, a jovenes, a adolescentes y a nifios. En todas las edades
hay gente que tiene dificultades para creer, para mantener el tipo
religioso®.

¢Por qué la fe hace hoy crisis? El Papa Benedicto hablaba
“de una profunda crisis de fe que afecta a muchas personas
[...] La fe estda sometida mas que en el pasado a una serie de
interrogantes que provienen de un cambio de mentalidad que,
sobre todo hoy, reduce el ambito de las certezas racionales al
de los logros cientificos y tecnologicos™. Hay muchos motivos,
pero uno importante, y casi resumen de todos los demas, es
el motivo cultural hablando de manera general, la cultura que se
viene implantando desde hace muchos afios de la escuela a la
universidad, y se transmite por los medios de comunicacion,
es radicalmente agnoéstica, lo que conduce al indiferentismo
religioso, actitud mas negativa respecto de Dios que el propio
atefsmo°. La cultura, en una gran parte de sus representantes mas

* En Espafia, segin el CIS [Centro de Investigaciones Socioldgicas] el porcen-
taje de personas que se definen como catdlicas ha bajado desde el 90,5% en mayo
de 1978 hasta el 55,4% en octubre de 2021, la cifra mds baja de la historia. En
cambio, el numero de personas que se declaran no creyentes (ateos, agndsticos,
indiferentes, etc.) se ha multiplicado por cinco: de un 7,6% a un 39,9% (Fichero
Integrado de Datos del CIS).

* Carta apostolica en forma de motu proprio Porta fidei del Sumo Pontifice
Benedicto XVI con la que se convoca el Afio de la fe (11/10/2011), nn. 2 y 12.
Recientemente, la revista Salesianum (86/ 2024/ 1) dedica este nimero a modo de
homenaje a Joseph Ratzinger — Benedetto XVI bajo el titulo “La luce amabile della
fede”, y en ¢l hay un trabajo que viene muy al caso de Massimo Epis, “La fede
cristiana e la sfida delle culture” (106-126), especialmente el apartado “La cultura
contemporanea. I'insidia del relativismo™ (117-123).

¢ “Abbiamo creato un mondo non ateo, ma, descrittivamente parlando, ‘senza
Dio’ (gottlos), come di fatto egli non abita, in genere, nella letteratura, nel cinema, nei
glornali, nella televisione, nelle canzoni o nei social, rappresentazioni del mondo che



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 45

influyentes, no quiere saber nada de Dios, o bien porque —dicen—
de ¢l no podemos conocer nada (a-gnosticismo) o porque es un
estorbo, un impedimento para avanzar en conquistas sociales y
cientificas de todo tipo. Si se presenta una imagen de Dios tan
oscura, tan negativa, tan obstructora de la libertad, si se da una
explicacion de todo, desde el universo hasta el hombre, en la que
Dios no entra para nada, porque todo tiene su explicaciéon en
una serie de combinaciones de atomos y moléculas, entonces las
posibilidades de la fe se reducen, puesto que, si la ciencia lo explica
todo sin Dios, Dios sobra’. Y asi es: va creciendo la sospecha de
que Dios no existe, que es un engafio de los curas para mantener
abierto el negocio de la Iglesia. Pero hay mas: la crisis de fe tiene
mucho que ver con una presentacion sistematicamente negativa,
y muchas veces odiosa, de la Iglesia. No solo se airean escandalos
que tienen por protagonistas a algunos sacerdotes u obispos,
sino que se presentan muchas de las intervenciones del Papa, de
los Obispos, de la Conferencia Episcopal como en oposicion y
conflicto con las demandas de la sociedad. Es la imagen de una
Iglesia del permanente #o: no al aborto, no al divorcio, no a la
manipulacion de los embriones, no a las parejas de hecho, no al
matrimonio entre homosexuales® etc. Naturalmente, no se dice

riflettono appunto la vita di ognuno, cio¢ come noi ci percepiamo e orientiamo la
notra esistenza” (O. De Bertolis, “La solitudine dei giovani”, p. 522s).

7 Contra esta ideologizacion atea de la ciencia, cf. M.-Y. Bolloré —D. Bonnassies,
Dios. La ciencia. Las pruebas. El albor de una revolucién, Ed. Funambulista, Las Ro-
zas (Madrid) 2023, después de recorrer las pruebas de la existencia de un Creador,
pruebas de orden fisico, quimico, matematico, cosmolégico, biolégico, filoséfico. ..
termina con el capitulo 23: “El materialismo: una creencia irracional” (503-500).

¢ Dicasterio para la Doctrina de la fe, Declaracion Dignitas infinita sobre la dig-
nidad humana [2/04/2024], donde denuncia Algunas violaciones graves de la dignidad
bumana: El drama de la pobreza. La gnerra. El trabajo de los emigrantes. La trata de personas.
Los abusos sexuales. Las violencias contra las mujeres. El aborto. 1a maternidad subrogada. I.a
eutanasia y el suicidio asistido. El descarte de las personas discapacitadas. La teoria de género. E/
cambio de sexo. La violencia digital.



46 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

nunca una palabra de las razones de la Iglesia para no dar el visto
bueno y aceptar todo lo que la sociedad materialista demanda en
forma de nuevos derechos. Lo cierto es que muchos mensajes que
se emiten por television, por la radio o por la prensa predisponen
a la gente contra la Iglesia, lo cual lleva consigo inevitablemente
el distanciamiento y desafecto de una parte de la sociedad por
causa de la mala imagen que de ella algunos poderosos medios
de comunicacion se esfuerzan en pintar un dia s y otro también.

Dentro de este ambiente cultural impregnado de agnosticismo
combativo, los canales de desevangelizaciéon son muy poderosos
y eficaces: hoy es una pelicula que se ensafia con la religion
cristiana; mafana es un reportaje de television que ridiculiza
a la Iglesia en la persona de sus dirigentes o en sus ritos; otro
dia una revista o un periédico saca a relucir un escandalo de
algun clérigo; todos los dfas y a todas la horas las canciones que
escuchan y aprenden los jovenes poco o nada tienen que ver con
el evangelio, o son claramente opuestas a lo que Jests nos ensefo.
El que esta influido por todas estas fuentes de cultura y bebe de
ellas es diffcil que pueda compatibilizar tales mensajes con el de
la fe. ;Coémo afrontar hoy este reto en la transmision de la fe a las
nuevas generaciones? Ahi aparece la mision de la familia, porque
“sin la implicacion familiar, cualquier intervencion educativa y/o
pastoral sera probablemente un fracaso [...] La parroquia o el
colegio o el centro de pastoral dificilmente sustituiran la labor de
los padres” en la transmision de la fe’. Pero no habra transmision
de la fe en el seno de la familia si en la familia no se vive la fe, algo
que cualquier profesor de religion, cualquier catequista, cualquier

* P. Guerrero S.J., “Vivencia de la fe en lo cotidiano: Familia y transmision de
la fe”, Sal Terrae 112 (2024) 407, donde plantea los retos y apunta sugerencias para
realizar esta labor en el ambito de la familia.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 47

sacerdote puede comprobar en la preparacion de los sacramentos
de la Primera Comunion, de la Confirmacion, y del Matrimonio.

En este desértico contexto espiritual, ¢qué aporta la escuela
catdlica o cémo lo afronta? Durante muchas décadas una parte
importante de la educacién en Espafia ha estado en manos, y
todavia lo estd, de congregaciones, institutos o asociaciones de
inspiracion catélica. ¢Qué valores cristianos se han transmitido
y se transmiten, junto con la excelencia educativa, que hayan
convencido a los alumnos, por lo menos a una parte de ellos,
a enfocar la vida de otra manera a la comin y corriente? ;Hay
que echar toda la culpa del fracaso en conocimientos y practicas
religiosas a las influencias perniciosas que llegan de fuera? A
veces se echa de menos alguna autoctitica'’; que setfa el principio
de la rectificaciéon del rumbo seguido hasta ahora en la misién
evangelizadora de la escuela cristiana, claro que para cumplir tal
mision los profesores han de ser ellos mismos evangelizados. Y

en esas estamos, o sea, en “la quiebra en la transmision de la fe”!".

La crisis de fe es, pues, honda y extensa: no podemos mirar
para otro lado, pensando que todavia muchos se bautizan,
algunos (cada vez menos) se casan por la Iglesia, hacen la primera
comunion, solicitan la clase de religion, y muchos estan integrados
en cofradias y procesiones. Pero la cosa no es asi de sencilla. El

' Una autocritica que no se refiere s6lo a la forma de actuar de las instituciones
educativas, sino a la misma manera de ejercer la misién de evangelizar, santificar
y gobernar al pueblo de Dios. Cf. T. Halik, La tarde del cristianismo. Valor para la
transformacién, Herder, Barcelona 2023: “No sélo deberfamos investigar por qué
la gente abandona la Iglesia, sino que deberfamos preguntarnos de dénde sacan la
fuerza y la paciencia los que todavia permanecen” (p. 139).

""" Titulo del nimero de mayo de 2024 de la revista Sa/ Terrae que trata amplia-
mente de este asunto desde distintos puntos de vista, por ejemplo, en el ambito de
la familia al que hemos aludido en la nota 9, y en el ambito de la educacién: “La
misién de transmitir la fe en los colegios del siglo XXI”, a cargo de Alvaro Lobo
Arranz S.J., 421-435.



48 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

influjo de una cultura irreligiosa, difundida por los medios de
comunicacion, esta calando profundamente en el modo de pensar
y de comportarse de mucha gente, pues la cultura moldea a la
persona humana y a la comunidad donde uno vive'>Y, en efecto,
es un hecho indiscutible que lo que moldea a la mayoria de las
personas —independientemente de que sean creyentes o no— es
la confluencia de toda una serie de mensajes implicitos recibidos
de su contexto social, que tienen un influjo decisivo sobre el
horizonte de sus esperanzas. El contenido de tales mensajes que
va configurando la mentalidad de las nuevas generaciones, en
gran parte, no tiene nada que ver con el Evangelio. La cultura en
la que estamos inmersos y de la que formamos parte, nos esta
haciendo insensibles a la problematica de Dios y de la religion. Si
no estamos atentos, si no reaccionamos criticamente, la cultura

dominante puede secar, o las estd secando ya, las fuentes de la
fel?,

2 “La cultura tiene su origen en la comunidad. Transmite valores simbdlicos
que fundan una comunidad. Cuanto mas se convierte la cultura en mercancfa, tanto
mas se aleja de su origen. La comercializacién y mercantilizacién total de la cultura
ha tenido por efecto la destruccién de la comunidad [...] La comunidad como mer-
cancia es el fin de la comunidad” (Byung-Chul Han, No-cosas. Quiebras del mundo
de hoy, Taurus, Madrid 2021, p. 31).

3 “La crisis actual de la religién no puede atribuirse simplemente al hecho de
que hayamos perdido toda fe en Dios [...] En un plano mas profundo, esta crisis
apunta a que estamos perdiendo cada vez mas la capacidad contemplativa |...] La
religién presupone una atencion particular [...] Hoy el alma ya no orz mas. Hoy
el alma se produce. Debido a su hiperactividad se le puede atribuir la responsabilidad
por la pérdida de la experiencia religiosa. La crisis de la religion es una crisis de la
atencion. La vida activa, con su pdhos de la accién, impide el acceso a la religion.
La accién no forma parte de la experiencia religiosa [...] El verbo para la religion
es ‘escuchar’, mientras que ‘actuar’ es el verbo para la historia [...] En la era de las
permanentes autoproduccién y autoescenificacion narcisistas, la religién pierde su
fundamento [...] La autoproduccién es mas dafiina que el atefsmo para la religion”
(Byung-Chul Han, 17da contemplativa. Elogio de la inactividad, Taurus, Madrid 2023,
pp- 107-109).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 49

El Papa Francisco desde su primera Exhortacién apostolica
Evangelii Gandium (24/11/2013), hace ya mas de diez afios, pone
en guardia sobre algunos desafios culturales (cf. nn. 61-67):

“En la cultura predominante, el primer lugar esta ocupado
por lo exterior, lo inmediato, lo visible, lo rapido, lo superficial,
lo provisorio [...] El proceso de secularizacion tiende a reducir
la fe y la Iglesia al ambito de lo privado y de lo intimo. Ademas,
al negar toda trascendencia, ha producido una creciente defor-
macion ética, un debilitamiento del sentido del pecado personal
y social y un progresivo aumento del relativismo”.

1. LA FE, LUZ EN LA OSCURIDAD'

Cuenta el libro de los Hechos de los Apodstoles que cuando
Pablo y Bernabé volvieron a Antioquia después de su primer
viaje misional, “reunieron a la comunidad y se pusieron a contar

" “La luz de la fe: la tradicién de la Iglesia ha indicado con esta expresion
el gran don traido por Jesuctisto, que en el Evangelio de san Juan se presenta
con estas palabras: «Yo he venido al mundo como luz, y asi, el que cree en mi
no quedara en tinieblas» (J# 12,46). También san Pablo se expresa en los mismos
términos: «Pues el Dios que dijo: “Brille la luz del seno de las tinieblas”, ha brillado
en nuestros corazones» (2 Cv 4,6). En el mundo pagano, hambriento de luz, se habia
desarrollado el culto al Sol, al So/ invictus, invocado a su salida. Pero, aunque renacia
cada dfa, resultaba claro que no podia irradiar su luz sobre toda la existencia del
hombre. Pues el sol no ilumina toda la realidad; sus rayos no pueden llegar hasta
las sombras de la muerte, alli donde los ojos humanos se cierran a su luz. «No se ve
que nadie estuviera dispuesto a morir por su fe en el solby, decfa san Justino martir.
Conscientes del vasto horizonte que la fe les abria, los cristianos llamaron a Cristo
el verdadero sol, cuyos rayos dan la vida. Quien cree ve; ve con una luz que ilumina
todo el trayecto del camino, porque llega a nosotros desde Cristo resucitado, estrella
de la mafiana que no conoce ocaso” (Asi comienza el Papa Francisco su primera

Carta enciclica Lumen fidei sobre la fe, 29/06/2013).



50 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

todo cuanto Dios habia hecho juntamente con ellos y como habia
abierto a los gentiles / puerta de la f&° (14,27)".

Un afio antes de su renuncia al pontificado, el Papa Benedicto
XVI convoco un Afio de la fe, conmemorativo del quincuagésimo
aniversario de la inauguracién del Concilio Vaticano II, y lo
hizo por medio de una Carta apostolica titulada “Porta fidei” que
empieza con estas palabras:

“La puerta de la fe (cf. Hch 14,27), que introduce en la vida
de comunién con Dios y permite la entrada en su Iglesia, esta
siempre abierta para nosotros. Se cruza ese umbral cuando la
Palabra de Dios se anuncia y el corazon se deja plasmar por la
gracia que transforma. Atravesar esa puerta supone emprender
un camino que dura toda la vida”, pues va del bautismo a la
entrega de nuestra alma en manos de Dios.

cQué entendemos por fe? El viejo catecismo, siguiendo a
San Agustin, definfa la fe como un creer lo que no vimos'.
Evidentemente, por la fe creemos en Dios al que nadie ha visto
jamas, y creemos en Jesucristo, al que no hemos podido ver
porque vivié hace dos mil afios, también creemos en la vida eterna
que no hemos visto. L.a Carta a los hebreos nos propone una

5 Segin Tomds Halik, en el libro citado en la nota 10: “La fe cristiana ya no
dirige hacia el atefsmo combativo una dura persecucién que moviliza y estimula a
los creyentes, ni siquiera persigue un peligro mucho mayor: la indiferencia [...] Lo
que es la antesala y la entrada de la fe: valor para confiar. Remad mar adentro y echad
vuestras redes para la pesca’, decfa su primer sermoén |...] La fe en Cristo es el camino
de la confianza y el coraje, el amor y la fidelidad. Es un movimiento hacia el futuro
que Cristo ha abierto y la que nos invita” (pp. 17.20).

16 Segin san Agustin: “Fe es creer aquellas cosas que todavia no ves y cuya
recompensa serd llegar a la vision de lo que has creido” (Serm 43,1, San Agustin,
Nos hiciste, Seitor, para ti. Kempis agustiniano. Seleccién de textos realizada por A.
Tonna-Barthet, O.S.A., BAC, Madrid 1991, p. 142).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 51

especie de definicion teoldgica de la fe que luego la ejemplifica
con los testigos que enumera a partir de Abel hasta Samuel y los
profetas: “La fe es garantia de lo que se esperay la prueba de lo que no se
ve” (11,1)"7. Asi pues, la fe tiene que ver con alguien y algo que no
hemos visto, porque si lo viéramos ya no serfa fe sino evidencia.
Pero no es suficiente con esta definicién para entender lo que es
la fe. Porque también en el ambito de las relaciones personales
y del conocimiento no vemos muchas cosas y, sin embargo, las
creemos: ¢quién ve lo que pasa por la mente del que nos mira o
habla con nosotros?, ¢quién ha visto las galaxias lejanas?'™ No las
hemos visto, pero sabemos que existen porque nos fiamos de las
pruebas que aportan los cientificos, aunque nosotros no seamos
capaces de interpretarlas ni de entenderlas. Y aqui aparece un
rasgo caracteristico de la fe: la confianza. Estamos hablando
de la fe en Dios, al que no vemos, pero nos fiamos de él. Sin
confianza en Dios que no quiere ni puede engafiarnos, no hay
fe. Confiamos en los que han sido sus testigos y han recibido su
palabra. Confiamos sobre todo en su Hijo que nos ha hablado,
nos ha revelado el misterio de Dios y de su buena voluntad para
con nosotros. Como conffa uno en su amigo y por eso puede
haber amistad, porque hay confianza, de modo semejante hay

"7 Cf. Benedicto X VI explica el significado de este versiculo en su enciclica Spe
salvi [30/11/2007]: “La fe no es solamente un tender de la persona hacia lo que ha
de venir, y que estd todavia totalmente ausente; la fe nos da algo. Nos da ya ahora
algo de la realidad esperada, y esta realidad presente constituye para nosotros una
«prueba» de lo que aun no se ve. Esta atrae al futuro dentro del presente, de modo
que el futuro ya no es el puro «todavia-no». El hecho de que este futuro exista cam-
bia el presente; el presente estd marcado por la realidad futura, y as las realidades
futuras repercuten en las presentes y las presentes en las futuras” (n. 7).

'8 Numero de estrellas en nuestra galaxia llamada Via Lactea: 10'"; nimero de
galaxias en el universo: 10'% y otras magnitudes increiblemente grandes y pequefias
de orden fisico y biolégico, en M.-Y. Bolloré — D. Bonnassies, Dios. La ciencia. Las
pruebas, pp. 521-529.



52 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

fe porque confiamos en Dios, en su palabra salvadora, en sus
acciones salvificas. La fe es, ante todo, una relaciéon personal,
una acogida, una aceptacion de la persona de Jesucristo. La fe
no es sé6lo cosa de misterios, de dogmas, de doctrinas; es, sobre
todo, una aceptaciéon del Sefior, porque es digno de fe, digno
de fiar, porque no busca su interés sino solo y en exclusiva el
nuestro, nuestra salvacion. La fe “no consiste en el asentimiento
meramente intelectual a unas proposiciones, sino en una entrega
vital y personal que compromete a todo el hombre con Cristo,
en todas sus relaciones con Dios, con los demas hombres y con

el mundo”®.

Pero quizas la nota mas importante de la fe se llama
obediencia®. Creer en Dios es obedecetle, una obediencia que no
es sometimiento y opresion. St Dios exige obediencia no es para
imponerse él sobre nosotros, sino para que nosotros lleguemos
a ser realmente nosotros, para que alcancemos la meta para la
que hemos sido creados: para vivir en la libertad de los hijos de
Dios. En Abrahan aparece con gran fuerza esta dimensiéon de la
fe: Abrahan cree en Dios obedeciéndole, su fe es la obediencia
puesta a prueba en el sacrificio de su hijo Isaac®'. Pero la fe como
obediencia aparece sobre todo en la Virgen Marfa no sélo en el

19

J.A. Fitzmyer, Teologia de San Pablo. Sintesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid
1975, p. 170.

2 “Obediencia de la fe es una expresion acufiada por Pablo, en la cual la fe se entiende
de modo abarcante como obediencia |[...] Pablo habla de la fe, que consiste en la obe-
diencia y que se atestigua como obediencia frente al evangelio” (G. Eichholz, E/ Evangelio
de Pablo. Esbozo de la teologfa paulina, Sigueme, Salamanca 1977, p. 328).

! “Por la fe, Abrahan, sometido a la prueba, ofrecié a Isaac como oftrenda, y, el que
habia recibido las promesas, ofrecfa a su tnico hijo, respecto del cual se le habia dicho:
Por Isaac tendras descendencia. Pensaba que poderoso era Dios aun para resucitarlo de
entre los muertos. Por eso lo recobré como simbolo” (Heb 11,17-19). Y comenta la nota
de la BJer: “Isaac es figura de la resurreccion universal y también, segun una tradicion
exegética constante, de la pasioén y de la resurreccion de Cristo”.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 53

misterio de la Encarnacién, cuando se somete por entero a la
voluntad de Dios que pedia su consentimiento: “Hdgase en i,
segiin tn palabra”. La fe de Maria se hace total obediencia cuando
en la Cruz ve morir a su unico Hijo, a aquel de quien le habia
dicho el angel: “serd grande, se le llamari Hijo del Altisimo y el Seior
Dios le dard el trono de David, su padre; reinard sobre la casa de Jacob por
los siglos y su reino no tendra fin”(L.c 1,32s). Si en la Encarnacién no
comprendi6, pero obedecio, en el Calvario se hizo noche oscura
por completo vy, sin embargo, ella se mantuvo en pie junto a la
Cruz de su Hijo. Sin obediencia no hay fe verdadera, porque
decir que uno cree en Dios y vivir como si no existiera, es el mas
rotundo desmentido de esa presunta fe. “Sélo la practica de la
fe, que incluye la vida espiritual interna del creyente y su vida en
sociedad, puede responder a en qué Dios cree [...] Por ello, solo
la vida practica de una persona puede ser la clave que nos permita
conocer en lo que realmente cree y sobre qué construye su vida

mas alld de lo que digan sus palabras”.

En resumen: la fe se refiere al misterio de Dios que nos
sobrepasa por completo, misterio absolutamente trascendente,
por tanto, la fe no es evidencia, algo que podamos ver o comprobar
con los instrumentos de la ciencia o de la técnica®; la fe no es
visién inmediata de Dios, pero es un conocimiento verdadero
de Dios, aunque en la oscuridad de los simbolos que nos hablan
y remiten a él, el principal de los cuales es el sacramento de la
Eucaristia. Que por eso mismo la fe requiere fiarnos, confiar en

* T. Halik, La tarde del cristianismo, p. 22.

# Cf. R. Woodrow Wilson, Premio Nébel de Fisica 1978, en el Prélogo al libro
Dios. La ciencia. Las pruebas, afirma: “Este libro explora la idea de un espiritu o de
un Dios creador -idea que se encuentra en muchas religiones- en relaciéon con los
conocimientos cientificos actuales. Ciertamente [...] no puedo pensar en una teorfa

cientifica del origen del Universo que coincida mejor con las descripciones del libro
del Génesis que el Big Bang” (p. 11s).



54 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

la verdad y buena voluntad de Dios para con nosotros. La fe es un
acto de confianza en aquel que nos ama. Y en la medida en que la
fe es mas auténtica se expresarda mas claramente como obediencia
a la voluntad de Dios, que es siempre nuestra salvacion®. La fe,
pues, exige obediencia y coherencia. Porque ‘gde gué le sirve a uno
decir que tiene fe, si no tiene obras? ;Podrd acaso salvarlo esa fe” (Sant
2,14)? Las obras buenas son las que autentifican la fe®, o sea, la
obediencia a los mandamientos de Dios nos hace verdaderos, no
mentirosos (cf. 1Jn 2,4). Por eso el Papa Benedicto, al final de su
carta apostolica, afirma que “lo que mas necesita el mundo hoy es
el testimonio creible de los que son capaces de abrir el corazon y
la mente de muchos al deseo de Dios y de la vida verdadera, ésa
que no tiene fin”(n. 15).

2. “LA FE SE FORTALECE DANDOLA”

Asi se expresaba San Juan Pablo II en el principal documento
misionero que publicé a lo largo de su dilatado pontificado, la
enciclica “Redemptoris missio’™, conmemorativa de los veinticinco
afios del decreto “Ad gentes”, sobre la actividad misionera de la
Iglesia, del Concilio Vaticano II. Pero ¢de qué fe se trata? Sin

* “La fe es la aceptacion de la accion salvadora de Dios que el evangelio procla-
ma, aceptacion llevada a cabo en una confianza obediente y una obediencia confia-
da (Rom 1,5; 6,16; 2 Cor 10,5, entre otros) (G. Bornkamm, Pablo de Tarso, Sigueme,
Salamanca 1979, p. 194).

» La carta de Santiago “pone de manifiesto claramente que no sélo la fe, sino
la fe y las obras son las que nos hacen justos por parte de Dios” (G. Bornkamm,
Pablo de Tarso, p. 195).

% “La mision renueva la Iglesia, refuerza la fe y la identidad cristiana, da nuevo
entusiasmo y nuevas motivaciones. ;La fe se fortalece dindolal” (n. 2). La referencia
a Cristo como Redentor aparece en tres enciclicas: Redemptor hominis (4/03/1979);
Redemptoris mater (25/03/1987); Redemptoris misio (7/12/1990), y en la Exhortacion
apostolica Redemptoris custos (15/08/1989).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 55

duda de aquella que esta fundada en el Evangelio, la fe que tiene
por objeto a Dios y su plan de salvacion sobre los hombres. Para
describir el contenido concreto de esta fe, Jesus se sirvié de un
texto del profeta Isafas [61,1-2]: “E/ Espiritu del Serior esta sobre
mi, porgue me ha ungido para anunciar a los pobres la Buena Noticia,
me ha enviado a proclamar la liberacion a los cantivos y la vista a los
ciegos, para dar la libertad a los oprimidos y proclamar un aio de gracia
del Seiior” (Lc 4,18-19). Este es el programa que Jesus anunci6 al
comienzo de su mision en Nazaret, “donde se habia criado”, y de
tal manera lo hizo suyo que, ante el asombro de sus paisanos,
dijo: “Esta Escritura que acabdis de oir se ha cumplido hoy” (4,21).
Mas tarde, a los enviados del Bautista que le preguntaron de su
parte si era ¢l el que tenfa que venir, les respondié: “Id y contad a
Juan lo que habéis visto y oido: los ciegos ven, los cojos andan, los leprosos
quedan limpios, los sordos oyen, los muertos resucitan, se anuncia a los
pobres la Buena Noticia” (Lc 7,22; ct. Is 35,5-6). Jests fue enviado
por el Padre para llevar a cabo la salvacion de los hombres, una
salvacion que abarca al hombre entero, en su dimensién corporal
y espiritual. Esta misma mision es la que el Sefior confi6 a sus
discipulos nada mas resucitar de entre los muertos: “Como e/ Padre
me ha enviado, asi también os envio yo”, a realizar su misma obra de
salvacion, sostenidos por el mismo Espiritu que animé toda la
vida y actividad de Jesus: “Recibid e/ Espiritn Santo” (Jn 20,21-22).Y,
desde entonces, el Espiritu Santo es el protagonista de la mision
que el Sefior confié a su Iglesia, o como dice San Juan Pablo II
en la enciclica Redemptoris missio, “el Espiritu Santo es en verdad
el protagonista de toda la mision eclesial; su obra resplandece de
modo eminente en la misién ad gentes” (n. 21), y que no es otra
que ‘llevar a todos el anuncio del Evangelio. Este es el servicio
mas valioso que la Iglesia puede prestar a la humanidad y a toda
persona que busca las razones profundas para vivir en plenitud
su existencia”. Este servicio redunda ademas en provecho propio



56 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

porque “el incesante anuncio del Evangelio vivifica también a la
Iglesia, su fervor, su espititu apostolico™’.

Ahora bien, si es verdad que la fe se fortalece dandola,
comunicandola a los demas hasta alcanzar a todos los pueblos de
la tierra, si el ser y la identidad de la Iglesia, de cada uno de los
cristianos, se afianza al proclamar el Evangelio, ¢a qué se debe la
debilidad de la fe que se percibe en amplios estratos del Pueblo
de Dios sino a la falta de compromiso misionero? A muchos
bautizados les cuesta dar testimonio publico de su fe y mucho
mas anunciar a otros la fe que da sentido a sus vidas; cada vez
son mas los que guardan para si la fe y la viven para sus adentros
como un asunto privado, a lo mas familiar. Pero la fe no se
defiende encerrandola en las cuatro paredes del hogar o de la
iglesia, mas bien eso da a entender una cierta inseguridad, una
clara debilidad que no arriesga la confrontaciéon para no verse
puesta en peligro. Pero si uno considera que la fe es el don mas
grande que Dios nos ha regalado, que llena de alegria la vida en
este mundo y nos abre a la plenitud de la vida futura, entonces
no tendriamos miedo de comunicar a los demas, empezando por
los mas cercanos, el gozo de la presencia de Dios que recibimos
con la fe. Esta “audacia” apostolica fortalece la fe para dar la cara
por Cristo incluso hasta el martirio. Por eso es tan importante
no privatizar la fe sino manifestarla con palabras y obras, como
Jesus: anunciaba la Buena Noticia de la bondad de Dios Padre
para con todos, especialmente para con los pobres y pecadores,
y multiplicaba el pan, curaba a los enfermos y abrazaba a los
pecadores, porque el Espiritu del Sefior estaba sobre ¢él, como
esta hoy en el corazon de la Iglesia para continuar su misma obra
a favor de todos los hombres. En realidad, esta es la mision que
Jesus dejo a la Iglesia antes de ascender al cielo: “Id por todo el

" Benedicto XVI, Mensaje para la Jornada Mundial de las Misiones, 2011.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 57

mundo y proclamad la Buena Nueva a toda la creacion” (Mc 16,15).
En el cumplimiento de esta mision esta implicada toda la Iglesia,
todos sus miembros, cada uno segun el carisma que haya recibido,
pero ninguno queda excluido. Como la vocacién misionera
constituye la razén de ser de la Iglesia no puede reservarse para
algunos y para algunas ocasiones. Segun el Papa Benedicto en
el dltimo Mensaje [antes de su renuncia al ministerio petrino
el 11/02/2013] para la Jornada Mundial de las Misiones, los
Padres conciliares “contribuyeron significativamente a reafirmar
la necesidad y la urgencia de la evangelizacion ad gentes, y de esta
manera llevar al centro de la eclesiologia la naturaleza misionera
de la Iglesia. Hoy esta visién no ha disminuido, sino que, por
el contrario, ha experimentado una fructifera reflexion teolégica
y pastoral, a la vez que vuelve con renovada urgencia, ya que
ha aumentado enormemente el numero de aquellos que aun no
conocen a Cristo, necesitamos por tanto retomar el mismo fervor
apostolico de las primeras comunidades cristianas que, pequefias
e indefensas, fueron capaces de difundir el Evangelio en todo el
mundo entonces conocido mediante su anuncio y testimonio”?.

En el programa que Jesus anuncié en Nazaret y en la
respuesta que mas tarde dio a los enviados del Bautista, destaca
como contenido del Evangelio la atenciéon concreta a los mas
necesitados: pobres, enfermos, marginados. Como ¢él traspaso a
su Iglesia la misiéon que ¢l habia recibido del Padre y llevado a
cabo bajo la accion del Espiritu Santo, ésta no puede descuidar
en el anuncio del Evangelio el servicio a los que sufren, como
recordaba el Papa Francisco en su Exhortacién apostolica
Evangelii Gaudium:

% Benedicto XVI, Mensaje para la Jornada Mundial de las Misiones de 2012.



58 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

“Hacer oidos sordos a este clamor [de los pobres|, cuando no-
sotros somos los instrumentos de Dios para escuchar al pobre,
nos situa fuera de la voluntad del Padre y de su proyecto, porque
ese pobre ‘clamarfa al Sefor contra ti y td te cargarfas con un
pecado’ (Dt 15,9) [...] Para la Iglesia la opcién por los pobres
es una categoria teologica antes que cultural, sociolégica, po-
litica o filosofica [...] Estamos llamados a descubrir a Cristo
en ellos, a prestarles nuestra voz en sus causas, pero también
a ser sus amigos, a escucharlos, a interpretarlos y a recoger la
misteriosa sabidurfa que Dios quiere comunicarnos a través de
ellos [...] Quiero expresar con dolor que la peor discriminacion
que sufren los pobres es la falta de atencion espiritual [...] La
opcion preferencial por los pobres debe traducirse principal-
mente en una atencion religiosa privilegiada y prioritaria” (nn.
187.198.200).

Asi es como la fe se fortalece, saliendo al encuentro de los que
sufren en el cuerpo o en el alma, como Jesus de parte del Padre
bajo la fuerza del Espiritu.

3. LENGUAJES PARA UNA RENOVADA EVANGELIZACION

En la homilia que el 28 de junio de 2010 pronuncié Benedicto
XVI durante la celebracion de las Primeras Visperas de los Santos
Apostoles Pedro y Pablo, anuncié su decision de “crear un nuevo
organismo, en la forma de Consejo Pontificio, con la tarea principal
de promover una renovada evangelizacion en los paises donde
ya resoné el primer anuncio de la fe y estan presentes Iglesias
de antigua fundacién, pero que estan viviendo una progresiva
secularizacion de la sociedad y una especie de eclipse del sentido de
Dios”. Estando asf las cosas en la mayor parte de los paises de
vieja tradicion cristiana, ¢qué lenguajes tendrfamos que proponer



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 59

o potenciar para que la buena noticia del Evangelio vuelva a
resonar entre nosotros? Sin olvidar otros, a mi me parece que
habria que cuidar sobre todo tres tipos de lenguajes: el de la
palabra, el de los signos y el de la vida. Ahora bien, para que estos
tres lenguajes tengan algin éxito deben ir estrechamente unidos.

E/ lengnage de la palabra

¢Coémo era este lenguaje en boca de Jests? Por aqui hay que
empezar, puesto que tenemos que comunicar hoy el mismo
mensaje que ¢l anuncié en su tiempo y que consideramos valido
para todos los tiempos. La palabra de Jesus era viva y concreta,
tomada de las experiencias cotidianas de aquellas gentes a las
que él se dirigfa. Fl habfa vivido inmerso durante treinta afios en
medio de la gente humilde del pueblo; conocia a sus paisanos por
dentro, porque convivia con ellos y participaba de sus mismas
inquietudes, esperanzas y sufrimientos. Por eso la gente entendia
sus parabolas y las imagenes que empleaba en sus discursos:
comunicaba un mensaje vivo con una palabra viva y por eso
llegaba al corazoén de las masas.

Hoy, por el contrario, se acusa al lenguaje de los eclesiasticos de
retérico y repetitivo, plagado de lugares comunes, desconectado
de las experiencias vitales de aquellos a los que nos dirigimos, un
lenguaje que apenas despierta interés porque no logra comunicar
la novedad del Evangelio. Y, sin embargo, el mensaje de Jesuas
es la novedad perpetua, porque es la novedad misma de Dios
que nunca se repite, que siempre sorprende. Pero esta novedad
esta condicionada por las diferentes culturas, por las tradiciones
de los pueblos y por las experiencias personales y comunitarias.
Por eso, si no se tienen en cuenta las distintas circunstancias
sociales y culturales en que se anuncia el Evangelio y viven los
destinatarios del mismo, la novedad se torna repeticion cansina,
la concrecion de la palabra de Jesus se hace abstraccion y pierde



60 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

interés resbalando por la vida de los oyentes®”. La renovada
evangelizacion que pide el Papa Francisco en su documento
programatico, Evangelii Gandinm, especialmente en el capitulo 111
que trata sobre “El anuncio del Evangelio” tiene que empezar
por dar vida al lenguaje de la palabra que empleamos y esto
solo es posible si nos tomamos en serio el lugar, la cultura y las
experiencias reales de los destinatarios del Evangelio. Si seguimos
hablando en abstracto, al margen de la vida y de los intereses,
expectativas, problemas y sufrimientos de los fieles, dificilmente
podra darse una renovada evangelizacion en los paises de vieja
tradicion cristiana. Y por ello le da amplio espacio al anuncio
litargico de la Palabra, es decir, a la homilfa (cf. nn. 135-144).

E/ lenguage de los signos

El lenguaje de los signos tiene que ver con la capacidad para
captar el sentido de lo simbdlico. Ahora bien, “el mundo sufre
hoy una fuerte carestia de lo simbélico [...] En el vacio simbélico
se pierden aquellas imagenes y metaforas generadoras de sentido
y fundadoras de comunidad que dan estabilidad a la vida [...] La
pérdida de los simbélico y la pérdida de lo ritual se fomentan
mutuamente [...] La desaparicion de los simbolos remite a la
progresiva atomizacion de la sociedad™. Asi pues, junto con el

# “En el cristianismo no podemos separar el servicio religioso del servicio del
hombre ni el conocimiento de Dios del conocimiento del mundo y del hombre. Si
la teologia pretende ser tomada en serio como parte de un servicio a la gente, debe
ser contextual, reflejar la experiencia de fe, su presencia en la vida de las personas
y en la sociedad. Tiene que pensar en la fe en el contexto de los cambios histéri-
cos y culturales, asi como mantener un didlogo con las ciencias que se ocupan del
hombre, la cultura, la sociedad y la historia”. (T. Halik, I.a tarde del cristianismo, 40s).

* Byung-Chul Han, La desaparicion de los rituales. Una topologia del presente,
Herder, Barcelona 2022, pp. 12.17. El mismo autor en el libro citado 17da contem-
plativa: “Los simbolos producen cosas comunes que hacen posible el nosotros, la cohe-
sién de una sociedad. Solo por medio de lo simbélico, por medio de lo estético, se



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 61

lenguaje de la palabra esta el de los signos, especialmente el de
los signos sacramentales. No olvidemos lo que alla por el siglo
V dijo el gran pontifice San Leén Magno: “Lo que era visible
en nuestro Salvador ha pasado a sus mistetios”™!, es decir, los
signos de salvacion que en su tiempo realizo6 Jesus con los pobres,
enfermos y pecadores hoy los continda realizando a través de los
sacramentos. La presencia viva de Jests y de su obra de salvacion
entre nosotros la encontramos no solo en su palabra recogida en
los evangelios, sino también y de un modo muy especial en los
signos que él mismo instituyé como memoria suya y de su obra
de salvacion. De ahi la importancia que tiene celebrar bien los
sagrados misterios, o sea, los sacramentos, todos y cada uno de
ellos, pero especialmente aquel sacramento que el Sefior nos dejo
como alimento, viatico y compafia durante nuestra peregrinacion
por este mundo: la sagrada Eucaristia en la que, como ensefia el
Concilio Vaticano II, “se contiene todo el bien espiritual de la
Iglesia, a saber, Cristo mismo, nuestra Pascua y Pan vivo por su
carne, que da la vida a los hombres, vivificada y vivificante por el
Espiritu Santo” (PO 5).

De este lenguaje es responsable en primera persona el ministro
celebrante; ¢l debe cuidatlo de tal manera que logre transmitir a
los fieles que participan en la celebracion de la Eucaristia, o del
Bautismo, o del Matrimonio, etc., la presencia misma del Sefior
actualizando en los sacramentos, por medio de la Iglesia, la obra

construye el sentir compartido, el sim-pdthos o la co-pasion. En el vacio simbélico, por el
contrario, la sociedad se divide en individuos indiferentes, porque ya no existe lo
asociativo y vinculante [...] El vacfo simbélico-narrativo conduce a la segmentacion
y a la erosién de la sociedad |...] Lo simbdlico promete una plenitud de ser, una
salvacion. Sin el ordenamiento simbdlico, somos trozos y fragmentos” (p. 60s).

I “Los misterios de la vida de Cristo son los fundamentos de lo que, en ade-
lante, por los ministros de su Iglesia, Cristo dispensa en los sacramentos, porque o
que era visible en nuestro Salvador ha pasado a sus misterios’ (S. Leén Magno, serz.
74,2)” (Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 1115).



62 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

de la redencién de los hombres. Nada es mas penoso y mas
dafiino para una renovada evangelizacion que una celebracion
rutinaria, funcionarial y desacralizada, donde no se vive la fe ni
se logra percibir la dimensién trascendente del acontecimiento
que se celebra. El lenguaje de los signos requiere avivar la fe en
el que preside la celebracion de los sagrados misterios y en los
que estan llamados a participar activamente en ellos. Por eso
los llamamos “sacramentos de la fe” (CCE, 1122-1126), pues
sin ella los signos sacramentales no dicen ni comunican nada.
Asi pues, si queremos trabajar por una renovada evangelizacion,
tendremos que esforzarnos por mejorar nuestras celebraciones
impregnandolas de un mayor espiritu de fe, es decir, haciéndolas
mas sagradas, lo que no significa alejarlas de la vida, sino poner la
vida en contacto con el misterio santo de Dios para ser sanada y
santificada. Para lo cual “hay que atreverse a encontrar los nuevos
signos, los nuevos simbolos, una nueva carne para la transmision
de la Palabra, las formas diversas de belleza que se valoran en
diferentes ambitos culturales, e incluso aquellos modos no
convencionales de belleza, que pueden ser poco significativos
para los evangelizadores, pero que se han vuelto particularmente
atractivos para otros” (Evangelii Gaudium, n. 167).

E/ lengnage de la vida

Casi es el lenguaje mas decisivo hoy. En su tiempo San Agustin
ya advertia sobre este asunto:

“El ejercicio de nuestra vida presente debe tender a alabar
a Dios, porque el regocijo sempiterno de nuestra vida futura
sera la alabanza de Dios; y nadie puede hacerse idéneo de la
vida futura si no se hubiese ejercitado ahora en orden aella [...]
Alabad integramente. Es decir, no sélo alabe a Dios la lengua y
la voz, sino también vuestra conciencia, vuestra vida, vuestros



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 63

hechos [...] Dejas de alabar a Dios cuando te apartas de la jus-
ticia y de aquello que a ¢l le agrada. Pero si no te apartas jamas
de la vida buena, aunque calle tu lengua, vocea tu vida, y el oido
de Dios esta atento a tu corazon |...] cante la voz, cante la vida,
canten las obras”?.,

Es el lenguaje del testimonio, de la coherencia entre lo
que creemos y vivimos. El Papa Francisco en el documento
programatico de su pontificado, Evangelii Gandinm, pone de relieve
la importancia de este asunto en el capitulo IV “La dimension social
de la evangelizacion™ “El contenido del primer anuncio tiene una
inmediata repercusiéon moral cuyo centro es la caridad [...] La
Palabra de Dios ensefia que en el hermano esta la permanente
prolongacion de la Encarnacion para cada uno de nosotros |[cf.
Mt 25,40]” (n. 177.179). Los dos lenguajes anteriores, el de la
palabra y el de la celebracion, alcanzaran todo su significado y
su eficacia si van acompafados por el testimonio de una vida
conforme a lo que predicamos y celebramos. Por el contrario,
ya podemos hablar divinamente y celebrar sin ningin defecto, si
luego nuestro comportamiento deja algo o mucho que desear no
sera posible lograr una renovada evangelizacion. Los testigos son
mas convincentes que los predicadores; Santa Teresa de Calcuta
es el caso mas paradigmatico de nuestro tiempo™: en medio de

2 Comentario al Salmo 148, BAC n. 264, p. 875.877, en J.M. de Miguel Gonzilez,
La alabanza divina. Orar con los salmos, Secretariado Trinitario, Salamanca 2000, p.
360s.

» Homilfa de San Juan Pablo II en la beatificacién de la Madre Teresa de
Calcuta el domingo 19 de octubre de 2003: “;No es acaso significativo que su
beatificacién tenga lugar precisamente en el dia en que la Iglesia celebra la Jornada
mundial de las misiones? Con el testimonio de su vida, madre Teresa recuerda a todos
que Ja mision evangelizadora de la Iglesia pasa a través de la caridad, alimentada con la
oracién y la escucha de la palabra de Dios. Es emblematica de este estilo misionero
la imagen que muestra a la nueva beata mientras estrecha, con una mano, la mano



64 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

un mundo fuertemente secularizado, entre millones de fieles de
otras religiones, ella consiguié que el mensaje de Jesus se abriera
paso y fuera escuchado no por medio de grandes discursos, sino
con el ejemplo concreto de su dedicacion incondicional a los mas
pobres y abandonados de este mundo. Las mayores dificultades de
la gente con respecto a la Iglesia, o con relacion a los sacerdotes,
estan precisamente aqui: en que muchos no ven con claridad que
el mensaje evangélico que predicamos esté sostenido o puesto
en practica por los encargados de anunciarlo. Sin duda, hay
muchos buenos y santos sacerdotes que han entregado su vida al
servicio del Evangelio y con él, al servicio de los mas necesitados;
pero estos sacerdotes no cuentan ni existen para los medios de
comunicacién. Los malos ejemplos de algunos malos sacerdotes
y religiosos se airean con tal frecuencia y profusiéon que causan
escandalo en muchos hombres y mujeres de buena voluntad,
dando la impresion de que esos comportamientos indignos son
moneda corriente en el seno de la Iglesia. Por eso, el lenguaje del
testimonio evangélico, que es el de la santidad, por parte de los

de un nifio, y con la otra pasa las cuentas del rosario. Contemplacién y accién,
evangelizacién y promocién humana: madre Teresa proclama el Evangelio con su
vida fotalmente entregada a los pobres, pero, al mismo tiempo, envuelta en la oracion”.
Y el Papa Francisco en el domingo 4 de septiembre en la canonizacién: “Madre
Teresa, a lo largo de toda su existencia, ha sido una generosa dispensadora de la
misericordia divina, poniéndose a disposicién de todos por medio de la acogida y
la defensa de la vida humana, tanto la no nacida como la abandonada y descartada.
Se ha comprometido en la defensa de la vida proclamando incesantemente que «el
no nacido es el mds débil, el mas pequefio, el mas pobre». Se ha inclinado sobre las
personas desfallecidas, que mueren abandonadas al borde de las calles, reconocien-
do la dignidad que Dios les habia dado; ha hecho sentir su voz a los podetrosos de la
tierra, para que reconocieran sus culpas ante los ctimenes de la pobreza creada por
ellos mismos. La misericordia ha sido para ella la «sal» que daba sabor a cada obra
suya, y la duz» que iluminaba las tinieblas de los que no tenfan ni siquiera lagrimas
para llorar su pobreza y sufrimiento. Su misién en las periferias de las ciudades y en
las periferias existenciales permanece en nuestros dias como testimonio elocuente
de la cercania de Dios hacia los mds pobres entre los pobres”.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 65

que anuncian el Evangelio y celebran los Sacramentos, tiene que
ser hoy mas que nunca limpido y transparente, si se quiere llevar
a cabo una renovada evangelizacion muy necesaria en los paises
de vieja tradicion cristiana. Damos por descontado que hay fe,
a pesar de lo que nos dicen las encuestas y que lo constatamos
continuamente a nuestro alrededor de manera impresionante
sobre todo a partir de la pandemia del coronavirus. Seguimos
actuando y dirigiéndonos a los fieles como si todos tuvieran fe y
supieran de qué hablamos cuando les hablamos de las exigencias
practicas de la fe, de una fe cuyo contenido esta cada vez mas
desdibujado porque descuidamos el centro’y ponemos todo
el esfuerzo en actividades puramente asistenciales a modo de
sustitutivo de “la fe que actia por la caridad” (Gal 5,6). Pero hoy
la fe no se comunica con grandes discursos, sino con el testimonio
de una vida entregada. Segiin esto, es urgente potenciar una nueva
evangelizacion, especialmente en los paises de antigua civilizacion
cristiana. Por eso una pastoral de mantenimiento dirigida a las
personas que siguen viniendo a nuestras iglesias, personas en
gran medida de edad avanzada, supone la prolongacién de la
agonia del cristianismo en nuestra tierra. El autor checo Tomas
Halik termina su libro con estas palabras: “He llamado a este
libro La tarde del cristianismo. i Acaso la nocion de tarde no sugiere
la proximidad de la noche, la extincion y la muerte? Respondo:

3 <§j el misterio de la Encarnacién contintia en la historia del cristianismo, de-
bemos estar preparados para que Cristo siga entrando de forma creativa en el cuer-
po de nuestra historia [...] Si el misterio de la Resurreccién continda en la historia,
entonces debemos estar preparados para buscar a Cristo no entre los muertos, en la
tumba vacfa del pasado, sino para descubrir la Galilea de hoy [...] Estoy convencido
de que esta Galilea de hoy es el mundo mas alla de los limites visibles de la Iglesia.
Si la Iglesia nacié del evento de Pentecostés y este evento contintia en su historia,
entonces tiene que tratar de hablar de una manera que pueda ser entendida por
personas de diferentes culturas, pueblos y lenguas” (T. Halik, La farde del cristianismo,
269s).



66 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

en la comprension biblica del tiempo, un nuevo dia comienza con
la noche. No pasemos por alto el momento en el que la primera
estrella aparece en el cielo nocturno” (p. 277)™.

4. POR UNA ESPIRITUALIDAD DE LA ESPERANZA

¢Qué se entiende por espiritualidad? Este es un concepto
reciente que se difunde en la Iglesia catdlica por influjo del
famoso vy valioso Dictionnaire de Spiritualite®. Con la nocién de
‘espiritualidad’ se quiere indicar una “vida a partir del Espiritu”,
bajo la inspiracion y el influjo del Espiritu. El Espiritu Santo es,
pues, el principio animador y sustentador de la vida cristiana.
Como se trata del Espiritu de Cristo, la espiritualidad cristiana es
profundamente cristolégica y, en dltimo término, trinitaria.

Hoy no es dificil percibir un déficit de esperanza, consecuencia
del déficit de fe, que se expresa en un vacio de espiritualidad. En
el mercado de la globalizaciéon lo que prima es la produccion:
los pafses que mas producen y a mas bajo precio son los que
crecen; los que no producen se quedan fuera de la globalizacién
y, por tanto, del progreso. En este mercado global la ideologia
dominante, que envuelve a todas las demas, es el materialismo,
no ya el materialismo dialéctico, sino el materialismo puro y duro.
Sélo hay bienes e intercambios materiales; 1a propia existencia del

Y asf comienza en el Prologo el mismo autor: “El estado actual de la Iglesia
catélica recuerda mucho a la situacion justo antes de la Reforma. En ese momento,
se descubrié un numero inusitado de casos de abuso sexual y psicolégico que afectd
a la credibilidad de la Iglesia y provocé una setie de preguntas relacionadas con el
funcionamiento del sistema eclesiastico. Las iglesias vacias y cerradas durante la
pandemia de coronavirus las he sentido como una profética sefial de advertencia:
este puede ser pronto el aspecto de la Iglesia si no se produce un cambio” (p. 14).

* Dictionnarie de Spiritulité. Ascétique et Mystique. Doctrine et Histoire (16 volumenes,
Beauschene, Parfs 1937-1995).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 67

hombre queda reducida a lo que hace, produce y consume. Los
valores en alza son el rendimiento econémico-productivo y el
pragmatismo. La deshumanizacion del trabajo, y de la economia,
tiene mucho que ver con el afan de consumir, pues como Dios ha
sido expulsado del horizonte de la vida, sélo quedan los objetos
materiales que nunca llenaran el corazén del hombre, y por eso la
idolatria del consumo se muestra insaciable. “Hoy se impone por
todas partes la forma de vida consumista en la que toda necesidad
debe ser satisfecha de inmediato™.

En este contexto, es necesario promover entre los cristianos
un estilo de vida diferente, mas espiritual, en el que las relaciones
interpersonales no estén siempre marcadas por el interés del do
ut des, sino que haya espacio para la gratuidad. No es posible vivir
una “vida a partir del Espiritu” sin el ejercicio de la gratuidad:
la gracia que nosotros recibimos y por la que vivimos tiene que
traducirse en gracia para los demas.

Esta “vidaa partir del Espiritu” tiene que generar forzosamente
una espiritualidad de esperanza: el Espiritu se nos da en forma de
arras o de aval que nos garantiza la plena posesion de la salvacion,
puesto que “fuimos salvados en esperanza”. La salvacion
ciertamente ya esta realizada, y nos alcanza a nosotros, pero sélo
la podemos percibir y experimentar en esperanza, hasta que la
esperanza se convierta en vision. La esperanza esta intimamente
vinculada a la experiencia de salvacion. Por eso no puede haber
esperanza donde no se espera ninguna salvacion. Asi comienza
Benedicto XVI su segunda enciclica:

“Spe salvi facti sumns — en esperanza fuimos salvados, dice san

Pablo a los Romanos y también a nosotros (R 8,24). Segin la
fe cristiana, la ‘redencién’, la salvacion, no es simplemente un

7 Byung-Chul Han, Vida contemplativa, p. 22.



68 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

dato de hecho. Se nos ofrece la salvacion en el sentido de que se
nos ha dado la esperanza, una esperanza fiable, gracias a la cual
podemos afrontar nuestro presente: el presente, aunque sea
un presente fatigoso, se puede vivir y aceptar si lleva hacia una
meta, si podemos estar seguros de esta meta y si esta meta es tan
grande que justifique el esfuerzo del camino. Ahora bien, se nos
plantea inmediatamente la siguiente pregunta: pero, ¢de qué gé-
nero ha de ser esta esperanza para poder justificar la afirmacion
de que, a partir de ella, y simplemente porque hay esperanza,
somos redimidos por ella? Y, ¢de qué tipo de certeza se tratar”.

¢Coémo expresa San Pablo esta experiencia, o sea, la
experiencia de la salvaciéon que sostiene su esperanzar ¢De qué
imagenes se sirve para darnosla a entender? El gran experto en la
teologia paulina Joseph A. Fitzmyer, S.J., destaca como “efectos
del acontecimiento de Cristo” que sostienen y fundamentan la
esperanza teologal, diez aspectos principales que paso a resumir™.

a) Justificacion

Esta es la imagen que con mas frecuencia emplea san Pablo
para traducir su propia experiencia de haber sido salvado por
Cristo, experiencia que la expresa de modo admirable con estas
palabras: “Vvo en la fe del Hijo de Dios, que me ami y se entregd a si
mismo por mi” (Gal 2,20). Segun Benedicto XVI, “todo lo que
hace san Pablo parte de este centro. Su fe es la experiencia de

* Joseph A. Fitzmyer, S.J., “Teologia paulina”, en Nuevo Comentario Biblico San
Jerdnimo. Nuevo Testamento y articulos tematicos (Verbo Divino, Estella 2004, pp.
1198-1204). A este trabajo nos referimos en adelante cuando citamos sélo el nime-
ro de pagina. También tendremos presente la otra obra de este mismo autor Teolggia
de San Pablo. Sintesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid 1975. Ademas, afiadiremos
muchos textos que Benedicto XVI pronuncié con ocasion del Asio Pautino [2008-
2009] conmemorativo del bimilenario del nacimiento del Apéstol.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 69

ser amado por Jesucristo de un modo totalmente personal; es la
conciencia de que Cristo no afronté la muerte por algo anénimo,
sino por amor a ¢l —a san Pablo—, y que, como Resucitado,
lo sigue amando, es decir, que Cristo se entregd por €l Su fe
consiste en ser conquistado por el amor de Jesucristo, un amor
que lo conmueve en lo mas intimo y lo transforma. Su fe no es
una teorfa, una opiniéon sobre Dios y sobre el mundo. Su fe es
el impacto del amor de Dios en su corazén. Y asi esta misma fe
es amor a Jesuctisto”™”. Para el Apdstol, Jesus es una “persona
que me ama, con la que puedo hablar, que me escucha y me
responde, este es realmente el principio para entender el mundo
y para encontrar el camino en la historia”*. Y al comentar su
conversion, afirma el Papa que “San Pablo no fue transformado
por un pensamiento sino por un acontecimiento, por la presencia
irresistible del Resucitado, de la cual ya nunca podra dudar. Este
acontecimiento cambi6 radicalmente la vida de San Pablo. Sélo
el acontecimiento, el encuentro fuerte con Cristo, es la clave para
entender lo que sucedié. En este sentido mas profundo podemos
y debemos hablar de conversion™*.

Pues bien, a partir del encuentro con Jesus en el camino de
Damasco, Pablo fue percibiendo cada vez con mas claridad, desde
su propia experiencia, el hecho universal de “la pecaminosidad de
todos los seres humanos y el papel de Cristo Jesus en la reparacion
de esta situacion” (p. 1198). Lo expresa de manera apodictica en
Rom 3,23: “Todos pecaron y estan privados de la gloria de Dios”.

Por tanto, “cuando Pablo afirma que Cristo ha fustificado’
a los hombres, esta diciendo que El, por su pasion, muerte y

¥ Homnrilta en la inangnracién del Ao Paulino en la Basilica de San Pablo extramu-
ros, sabado 28 de junio de 2008.

Y La divinidad de Cristo en la predicacion de San Pablo, Audiencia General, 22-10-
2008.

U La conversion de San Pablo, Audiencia General, 3-09-2008.



70 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

resurreccion, ha logrado que todos estén absueltos o sean
declarados inocentes ante el tribunal de Dios con independencia
de las obras prescritas por la ley. El proceso de la justificacion
comienza en Dios, que es justo’y ustifica’ al pecador impio como
resultado de lo que Cristo ha hecho en favor de la humanidad.
Por eso Pablo habla también de Cristo como ‘nuestra justicia’
(1Cor 1,30), puesto que, mediante su obediencia, muchos seran
‘hechos justos” (p. 1198). Pues “as/ como por la desobediencia de un
hombre, todos fueron constituidos pecadores, asi también por la obediencia
de uno todos serdn constituidos justos” (Rom 5,19). A los corintios les
recuerda Pablo que eran tan pecadores como los demas, “pero
habéis sido lavados, habéis sido santificados, habéis sido justificados en el
nombre del Senior Jesucristo y en el Espiritn de nuestro Dios” (1Cor 6,11).
Pablo acentia que esto solo es posible por la accién de Dios, por
pura gracia acogida en la fe. En efecto, “todos son justificados por
el don de su gracia, en virtud de la redencion realizada en Cristo Jesis, a
quien Dios exhibid como instrumento de propiciacion por su propia sangre,
mediante la fe, para mostrar su justicia” (Rom 3,24s).

Al abordar este tema paulino, Benedicto XVI se pregunta
como llegd el Apostol al convencimiento de que lo que nos hace
justos ante el Dios justo no son las obras de la ley sino la fe en
Jesucristo.

“La iluminacién de Damasco le cambié radicalmente la exis-
tencia: comenzé a considerar todos sus méritos [que habia con-
seguido cumpliendo escrupulosamente todos los preceptos de
laley], como ‘basura’ frente a la sublimidad del conocimiento de
Jesucristo (cf. Flp 3,8). Precisamente por esta experiencia perso-
nal de la relaciéon con Jesucristo, san Pablo pone ya en el centro
de su Evangelio una irreductible oposicion entre dos itinerarios



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 71

alternativos hacia la justicia: uno construido sobre las obras de
la Ley, el otro fundado sobre la gracia de la fe en Cristo”*

Evidentemente, el Ap6stol, después del cambio de mentalidad
acontecido en el camino de Damasco, piensa que “e/ hombre es
Justificado por la fe, independientemente de las obras de la ley” (Rom 3,28).

Pero ¢cudles son esas obras de la Ley que no sirven para
alcanzar la justificacién? Son aquellas por las que el judio piadoso
expresaba su identidad religiosa y nacional, frente a la presioén de
la cultura helenista dominante: “la circuncision, las observancias
acerca del alimento puro y en general la pureza ritual, las reglas
sobre la observancia del sabado etc”. Estas obras servian de
muro de contencién, de escudo de defensa para proteger la
preciosa herencia de la fe. Como los seguidores de Jesus las
declararon abolidas, por eso mismo Saulo los persegufa con safia,
porque vefa en ellos un peligro para la fe y la identidad del pueblo
elegido. El encuentro con el Resucitado le hizo ver que el muro
levantado entre Israel y los pueblos paganos ya no era necesatio,
pues Cristo lo habia abolido, por tanto, las obras de la ley ya no
eran el camino de la justificacion del hombre.

“Cristo es nuestra identidad comun en la diversidad de cultu-
ras, y es €l el que nos hace justos. Ser justo quiere decir sencilla-
mente estar con Cristo y en Cristo. Y esto basta. La fe es mirar
a Cristo, encomendarse a Cristo, unirse a Cristo, conformarse
a Cristo, a su vida. Y la forma, la vida de Cristo es el amor; por
tanto, creer es conformarse a Cristo y entrar en su amor. San
Pablo sabe que en el doble amor a Dios y al préjimo esta pre-
sente y se cumple toda la ley. Asi, en la comunién con Cristo,
en la fe que crea la caridad, se realiza toda la ley. Somos justos

¥ La justificacion en la ensenanza de san Pablo, Audiencia General, 19-11-2008.



72 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

cuando entramos en comunién con Cristo, que es el amor. La
comunién con Cristo, la fe en Cristo, crea la caridad. Y la ca-
ridad es realizacion de la comunién con Cristo. Asi, estando
unidos a €|, somos justos, y de ninguna otra forma”*.

Pablo se ha convencido de que “el hombre no es capaz de
ser ‘justo’ con sus propias acciones, sino que realmente sélo
puede llegar a ser usto’ ante Dios porque Dios le confiere su
‘justicia’ uniéndolo a Cristo, su Hijo. Y esta uniéon con Cristo, el
hombre la obtiene mediante la fe. Sin embargo, esta fe no es un
pensamiento, una opiniéon o una idea. La fe, si es verdadera, si es
real, se convierte en amor, se convierte en caridad, se expresa en
la caridad. Una fe sin caridad, sin este fruto, no setia verdadera fe.
Serfa fe muerta”, como dira Santiago: “De/ nzismo modo que el cuerpo
sin espiritu estd muerto, asi también la fe sin obras esta muerta” (St 2,20).
Para San Pablo, la verdadera fe es la que actta por la caridad (Gal
5,6). O dicho con otras palabras:

“Las consecuencias de una fe que no se encarna en el amor
son desastrosas, porque se reduce al arbitrio y al subjetivismo
mas nocivo para nosotros y para los hermanos. ¢A qué se re-
ducirfa una liturgia que se dirigiera sélo al Sefior y que no se
convirtiera, al mismo tiempo, en servicio a los hermanos, [a qué
se reducirfa] una fe que no se expresara en la caridad? Esto es lo
esencial: la ética cristiana no nace de un sistema de mandamien-
tos, sino que es consecuencia de nuestra amistad con Cristo.
Esta amistad influye en la vida: si es verdadera, se encarna y se
realiza en el amor al préjimo™*.

B La justificacion en la ensenanza de san Pablo, (Audiencia General, 19-11-2008).
* Benedicto XVI, La doctrina de la justificacion. De la fe a las obras (Audiencia Ge-
neral 26-11-2008).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 73

La justificacion nos la regala Dios por la fe en Cristo, una fe
que actua por la caridad (Gal 5,6) y alienta la esperanza, pues “la

2945

fe es la sustancia de la esperanza

Para completar este punto es bueno tener presente el siguiente
documento:

Declaracion Conjunta sobre la Doctrina de la Justificacion

Federacion Luterana Mundial y Pontificio Consejo para la
Promocién de la Unidad de los Cristianos (31/10/1999).

El Mensaje biblico de la Justificacion

“Nuestro comun arte y manera de escuchar la Palabra de
Dios en las Escrituras ha dado lugar a estos nuevos enfoques.
Juntos y juntas oimos lo que dice el Evangelio: «De tal manera
amo Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito para que
todo aquel que en €l cree no se pierda, sino que tenga vida eter-
na» (Jn 3,16). Esta buena nueva se plantea de diversas maneras
en la Sagrada Escritura. En el Antiguo Testamento escuchamos
la palabra de Dios acerca del pecado (Sal 51,1-5; Dn 9,5 y ss;
Ecl 8,9 y ss; Esd 9,6 y ss) y la desobediencia humana (Gn 3,1-19
y Neh 9,16-206), asi como la «justicia» (Is 46,13; 51,5-8; 56,1; cf
53,11; Jer 9,24) y el «juicio» de Dios (Ecl 12,14; Sal 9,5 y ss; y
76,7-9). En el Nuevo Testamento se tratan en forma diferencia-
da los temas de la «justicia» y la «justificacion» en los evangelios
de san Mateo (5,10; 6,33 y 21,32) y san Juan (16,8-11); en las
cartas de los Hebreos (5,1-3 y 10,37-38) y de Santiago (2,14-
26)10. También en las cartas de san Pablo se describe de varias
maneras el don de la salvacion, entre ellas: «Estad pues, firmes

# Benedicto XVI, Carta enciclica Spe salvi, sobre la esperanza cristiana
(30/11/2007), 1. 10.



74

JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

en la libertad con que Cristo nos hizo libres» (Gal 5,1-13, cf.
Rom 06,7); «Y todo esto proviene de Dios que nos reconcilio
consigo mismo» (2 Cor 5,18-21; cf. Rom 5,11); «tenemos paz
con Dios» (Rom 5,1); «es nueva criatura» (2 Cor 5,17); «vivos
para Dios en Cristo Jesus» (Rom 6,11-23) y «santificados en
Cristo Jesus» (1 Cor 1,2y 1,31; 2 Cor 1,1). Entre estas expre-
siones sobresale la descripcion de la «justificacion» del pecado
de los seres humanos por la gracia de Dios por medio de la fe
(Rom 3, 23-25), que cobr6 singular relevancia en la época de la
Reforma. San Pablo describe el Evangelio como fuerza de Dios
para la salvacion de quien ha caido bajo el poder del pecado:
como mensaje que proclama que «a justicia de Dios se reve-
la de fe en fe» (Rom 1,16-17) y otorga la «justificacién» (Rom
3,21-31). Proclama a Jesucristo como «nuestra justificaciony (1
Cor 1,30), atribuyendo al Sefor resucitado lo que Jeremias pro-
clama de Dios mismo (23,6). En la muerte y resurreccion de
Cristo estan arraigadas todas las dimensiones de su obra re-
dentora, ya que €l es «Sefor nuestro, quien fue entregado por
nuestros pecados y resucitado para nuestra justificacién» (Rom
4,25). Todos los seres humanos tienen necesidad de la justicia
de Dios, pues «todos pecaron y estan privados de la gloria de
Dios» (Rom 1,18; 2,23; 3,22; 11,32 y Gal 3,22). En la carta a los
Galatas (3,0) y en la carta a los Romanos (4,3-9) comprende Pa-
blo la fe de Abrahan (Gn 15,6) como fe en el Dios que justifica
a los pecadores y apela al testimonio del Antiguo Testamento,
para subrayar su evangelio de que la justicia le es imputada a
quienes como Abrahan conffan en la promesa de Dios. «El jus-
to vivira por la fe» (Hab 2,4; cf. Gal 3,11; Rom 1,17). En las car-
tas paulinas la justicia de Dios es también fuerza para aquellos
que creen (Rom 1,16s) El hace que sea justicia nuestra la suya
(2 Cor 5,21). La justificacion se nos otorga por medio de Cristo
Jesus, «a quien Dios exhibié como instrumento de propiciaciéon
por su propia sangre, mediante la fe» (Rom 3,2, véase 3,21-28).
«Pues habéis sido salvados por la gracia mediante la fe; y esto



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 75

no viene de vosotros, sino que es don de Dios; tampoco viene
de las obras..» (Ef 2,8-9). (11) La justificacion es perdon de los
pecados (cf. Rom 3,23-25; Hech 13,39 y Lc 18,14), liberacion
del dominio del pecado y la muerte (Rom 5,12-21) y de la mal-
dicién de la ley (Gal 3,10-14). Es aceptacion en la comunion
con Dios, ahora ya, aunque plenamente realizada en el futuro
reino de Dios (Rom 5,12). Ella nos une a Cristo, a su muerte y
resurreccion (Rom 6,5). Acontece por la recepcion del Espiritu
Santo en el bautismo como incorporacion al cuerpo uno (Rom
8,1-2.9-11; 1 Cor 12,12-13). Todo ello proviene sélo de Dios,
por causa de Cristo y por gracia mediante la fe en «el evangelio
del Hijo de Dios» (Rom 1,1-3). Las personas justificadas viven
por la fe que dimana de la Palabra de Cristo (Rom 10,17) y que
obra por el amor (Gal 5,6), que es fruto del Espiritu (Gal 5,22).
Pero como los poderes y las pasiones atacan a las personas cre-
yentes desde fuera y desde dentro (Rom 8,35-39 y Gal 5,16-21)
y sucumben al pecado (1 Jn 1,8.10), han de escuchar una y otra
vez las promesas de Dios y confesar sus pecados (1 Jn 1,9),
participar en el Cuerpo y la Sangre de Cristo y ser exhortadas
a vivir en justicia, conforme a la voluntad de Dios. De ah{ que
el Apostol diga a las personas justificadas: «ocupaos en vuestra
salvacion con temor y temblor, porque Dios es quien obra en
vosotros el querer y el obrar, como bien le parece» (Fil 2,12-13).
Mas esto no invalida la buena nueva: «Por consiguiente, nin-
guna condenacién pesa ya sobre los que estan en Cristo Jests»
(Rom 8,1) y en quienes Cristo vive (Gal 2,20). Por la justicia de
Cristo «procura a todos los hombres toda la justificacion que
da la vida» (Rom 5,18)” (joint_declaration_2019_es.pdf (luthe-
ranworld.org).

b) Salvacion

Siguiendo la enumeraciéon del exegeta norteamericano,
Fitzmyer, una segunda imagen que emplea san Pablo para expresar



76 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

lo que supuso para él el encuentro con Cristo es “salvacion”,
estrechamente unida a la anterior, pues “la justificacion del
cristiano es otra de las formas con que Pablo expresa los efectos de
la accion salvifica de Cristo”*. Pues “en el encuentro con Jesus le
quedd muy claro el significado central de la cruz: comprendié que
Jesus habia muerto y resucitado por todos y por él mismo. En la cruz,
por tanto, se habia manifestado el amor gratuito y misericordioso
de Dios. Dias tras dia, en su nueva vida, experimentaba que la
salvacion era ‘gracia’, que todo brotaba de la muerte de Cristo y
no de sus méritos. Asi, el ‘evangelio de la gracia’ se convirti6 para
¢l en la tnica forma de entender la cruz. Para San Pablo la cruz
tiene un primado fundamental en la historia de la humanidad;
representa el punto central de su teologfa, porque decir cruz
quiere decir salvacion como gracia dada a toda criatura. La cruz
revela ‘el poder de Dios’ (cf. 1Cor 1,24), que es diferente del
poder humano, pues revela su amor. El Crucificado manifiesta
de verdad quién es Dios, es decir, poder de amor que llega hasta
la cruz para salvar al hombre”. Pero “por si sola la cruz no
podria explicar la fe cristiana; mas aun, serfa una tragedia, sefial
de la absurdidad del ser. El misterio pascual consiste en el hecho
de que el Crucificado ‘resucito al tercer dia, segun las Escrituras’
(1Cor 15,4): el que fue crucificado y asi manifesté el inmenso
amor de Dios por el hombre, resucité y esta vivo en medio de
nosotros”*.

La idea de ‘salvacion’ que tiene detras san Pablo esta inspirada
en el acontecimiento “de la liberacion del pueblo de Israel llevada

¥ J.A. Fitzmyer, Teologia de San Pablo. Sintesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid
1975, p. 132.

¥ Benedicto XV, La teologia de la crug en la predicacion de san Pablo, Audiencia
General, 29-10-2008.

* Benedicto XVI, La resurreccion de Cristo en la teologia de san Pablo, Audiencia
General, 5-11-2008.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 77

a cabo por Dios. La imagen expresa liberacion o rescate de un
mal o de un dano, fisico, psiquico, nacional, de catastrofes o
moral. Al usarla, Pablo reconoce que los cristianos ‘son salvados’
por la cruz de Cristo, es decir, rescatados del mal (moral y de
otros tipos)” (p.1199). El Apéstol es bien consciente de que ‘%z
predicacion de la cruzg es una locura para los que se pierden, mas para los que
se salvan —para nosotros— es fuerga de Dios |...| De hecho, como el mundo
mediante su propia sabiduria no conocid a Dios en su divina sabiduria,
quiso Dios salvar a los creyentes mediante la locura de la predicacion |...]
Nosotros predicamos a un Cristo crucificado: escandalo para los judios,
locura para los gentiles; mas para los llamados, lo mismo judios que griegos,
un Cristo, fuerga de Dios y sabiduria de Dios” (1Cor 1,18.21-24)%.

Esta ensefianza paulina

“tiene importantes consecuencias para nuestra vida de fe:
estamos llamados a participar hasta lo mas profundo de nues-
tro ser en todo el acontecimiento de la muerte y resurreccion
de Cristo. Esto se traduce en la practica compartiendo los su-
frimientos de Cristo, como preludio a la configuraciéon plena
con ¢l mediante la resurreccion, a la que miramos con esperan-
za. La teologfa de la cruz no es una teoria; es la realidad de la
vida cristiana. El cristianismo no es el camino de la comodidad;
mas bien, es una escalada exigente, pero iluminada por la luz de
Cristo y por la gran esperanza que nace de él. Experimentan-
do el sufrimiento, conocemos la vida en su profundidad, en su

# “La especulacion racional, que en el mundo pasa por la sabiduria, no se habia
dado cuenta de que Dios actué a través de un salvador sufriente, /a locura de lo gue
predicamos: Esta es la palabra de la cruz (1,18) [...] La locura de Dios es un Cristo
crucificado que los judios rechazan debido a sus expectativas mesidnicas y los gen-
tiles debido a su racionalismo” (J. Murphy-O’Connor, O.P, “Primera carta a los
Corintios”, en Nuevo Comentario Biblico San Jeronimo, Verbo Divino, Estella (Navarra)
2004, p. 318).



78 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

belleza, en la gran esperanza suscitada por Cristo crucificado y

resucitado”.

En la carta a los filipenses llama Pablo a Jesus “salvador™:
“Nosotros somos cindadanos del cielo, de donde esperamos como Salvador al
Senor Jesucristo, el cual transfigurard nuestro pobre cuerpo a imagen de su
cuerpo glorioso, en virtud del poder que tiene de someter a si todas las cosas”
(Flp 3,20s)"'. Histéricamente, Jesus ya ha realizado la salvacion,
pero lo que esta significa en su plenitud sélo se nos revelara al
final de los tiempos (dimension escatologica). En efecto, “Dios
no nos ha destinado para la ira, sino para obtener la salvacion por nuestro
Serior Jesucristo, que murid por nosotros, para que, velando o durmiendo,
vivamos juntos con E/” (1Ts 59s). Esta mirada de la esperanza
aparece también en este texto: “La prueba de gue Dios nos ama es que
Cristo, siendo nosotros todavia pecadores, murid por nosotros. jCon cudnta
mids razon, justificados ahora por su sangre, seremos por €l salvados de la
tral i cuando éramos enemigos, fuinmos reconciliados con Dios por la muerte
de su Hijo, jcon cudnta mads razon, estando ya reconciliados, seremos salvos
por su vida!” (Rom 5,9-10). Estamos salvados, ciertamente, pero
todavia estamos a la espera de la realizacion plena de la salvacion,
“porque nuestra salvacion es en esperanza’ (Rom 8,24).

Justamente porque nuestra salvacion espera su plena
realizacion en el futuro de Dios, por eso san Pablo dice que
Cristo mientras tanto intercede por nosotros en el cielo (cf. Rom

% Benedicto XVI, La resurreccion de Cristo en la teologia de san Pablo, Audiencia
General, 5-11-2008.

' “Los cuerpos de los cristianos, que actualmente son participes de la mortali-
dad de la vida presente, no pueden entrar en la gloria final sin pasar por una ‘trans-
formacién’ [...] en la forma de su cuerpo glorioso: Cristo resucitado es también
modelo en cuanto representante de la verdadera humanidad que Dios quiso para
los seres humanos desde el principio (Rom 8,19-21.29-30)” (B. Byrne, S.J., “Carta a
los Filipenses”, en Nuevo Comentario Biblico San Jeronimo, p. 312).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 79

8,34). Ess ésta también la raz6n por la que puede recomendar a los
filipenses: “I'rabajad por vuestra propia salvacion con temor y temblor”
(Flp 2,12), pero afiadiendo inmediatamente: “porgue Dios es quien
estd trabajando en vosotros el querer y el obrar en virtud de su beneplicito”
(Flp 2,13), para que nadie pueda pensar que la salvacion puede
lograrse sin la gracia de Dios. Igualmente, relacionada con ese
futuro escatologico esta la advertencia de Pablo acerca del juicio,
“porque es necesario que todos nosotros comparezcamos ante el tribunal de
Cristo, para que cada cual reciba conforme a lo que hizo durante su vida
mortal, el bien o el mal” (2Cor 5,10). O como escribe a los Romanos:
en aquel dia “Dios dard a cada cual segin sus obras: a los que, por la
perseverancia en el bien busquen gloria, honor e inmortalidad: vida eterna;
mas a los rebeldes, inddciles a la verdad y diciles a la injusticia: ira y cdlera.
Tribulacion y angustia sobre toda alma humana que obre el mal: del judio
primeramente y también del griego; en cambio, gloria, honor y paz a todo
el que obre el bien; al judio primeramente y también al griego; que Dios es
imparcial” (Rom 2,6-11). Segun esto, el Apostol afirma que “Dios
no tiene acepcién de personas; pese a sus privilegios, los judios
no saldran mejor librados que los gentiles, a menos que hagan lo
que se supone de deben hacer”

Esta dimension escatoldgica de la salvacion hay que tenerla
siempre presente, para comprender lo que Cristo hizo por
nosotros en su misterio pascual: nos salvé en esperanza. En la
carta alos Efesios, laidea de la justificacion por la fe se transforma
en la de la salvaciéon (cambia Gustificacion’ por ‘salvacion’): “Pues
habéis sido salvados por la gracia mediante la fe; y esto no viene de vosotros,
sino que es un don de Dios; tampoco viene de las obras, para que nadie se
Glorie. En efecto, hechura suya somos: creados en Cristo Jesils, en orden a las
buenas obras que de antemano dispuso Dios que practicasemos” (Ef 2,8-

2 J.A. Fitzmyer, S.J., “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Biblico San
Jeronimo, p. 371.



80 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

10). Aqui Pablo “habla de la salvacién como el resultado del don
de Dios exclusivamente. La dicotomia no es ya fe u obras (Rom
3,28), sino gracia de Dios o buenas acciones del hombre”.

¢) Reconciliacion

Una tercera imagen empleada por Pablo para dar a
entender lo que significé para él el encuentro con Cristo es la
7?3, “Cuando Pablo aplica esta imagen al
acontecimiento de Cristo, siempre habla de Dios o Cristo, que
reconcilia consigo a los hombres, porque todos son enemigos
o pecadores. La iniciativa es de Dios, quien, mediante Cristo,
consigue que los pecadores pasen de un estado de enemistad a
otro de amistad” (p. 1200). Veamos algunos textos: “Iodo proviene
de Dios, que nos reconcilio consigo por Cristo y nos confio el ministerio de la
reconciliacion. Porgue en Cristo estaba Dios reconciliando al mundo consigo,
no tomando en cuenta las transgresiones de los hombres, sino poniendo en
nosotros la palabra de la reconciliacion” (2Cor 5,18s).

de “reconciliacién

En la carta a los Romanos, Pablo pone de relieve las
consecuencias o efectos de la reconciliacion: “S7 cuando éramos
enenigos, fuimos reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, jeon
ctdnta mds razon, estando ya reconciliados, seremos salyos por su vida! Y
no solamente eso, sino que también nos gloriamos en Dios, por nuestro Sernior
Jesucristo, por quien hemos obtenido ahora la reconciliacion” (5,10s).

> PJ. Kobelski. “Carta a los Efesios”, en Nuevo Comentario Biblico San Jerdnimo,
p. 445.

" Léon Roy, O.8.B., “Reconciliacion”, en X. Léon-Dufout, Vocabulario de Teologia
Biblica, Herder, Barcelona 1973, 756s. Desarrolla este concepto que no es “sino un
aspecto de su obra de redencién” a través de cuatro notas: la iniciativa de Dios; los
efectos de la reconciliacién; el ministetio de la reconciliacion; la acogida del don de
Dios.

% “El efecto de la justificacion es que el cristiano llega hasta a gloriarse de Dios
mismo, mientras que antes vivia atemorizado por su ira. Tras haber experimentado



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 81

En la carta a los Efesios habla de la reconciliacion entre los dos
pueblos mediante la superaciéon del muro que los separaba: Cristo
“es nuestra paz: el que de los dos pueblos hizo uno, derribando el muro
divisorio, la enemistad, anulando en su carne la ley con sus mandamientos y
decretos, para crear en si mismo, de los dos, un solo Hombre Nuevo, haciendo
las paces, y reconciliar con Dios a ambos en un solo cuerpo, por medio de la
cruz, dando en si mismo muerte a la Enemistad |...| Por él, unos y otros
tenemos libre acceso al Padre en un mismo Espiritn” (Ef 2,14-18)°.

Segun el Apéstol, la reconciliacion alcanzada por Cristo no
afecta s6lo a la relacion del hombre con Dios, consigo mismo y
con los demas, sino que alcanza también a la creacion entera que
espera “ser liberada de la esclavitud de la corrupcion para participar en la
gloriosa libertad de los hijos de Dios” (Rom 8, 20-22). Esta implicacion
cosmica aparece también en Col 1,20: Dios quiso “reconciliar por
¢l y para él todas las cosas, pacificando, mediante la sangre de su cruzg, los
seres de la tierra y de los cielos”. Para Pablo, “el efecto principal de la
pasion, muerte y resurreccion de Cristo es la reconciliacién del
hombre con Dios, la restauracién del hombre en el estado de paz
y unién con el Padre [...] El Padre ha reconciliado a los hombres
consigo mismo a través de Cristo, y concretamente a través de la

muerte de Cristo, ‘por su sangre’ (Rom 5,9)”".

el amor de Dios en la muerte de Cristo, puede exultar ante el mero pensamiento
de Dios” (J.A. Fitzmyer, S.J., “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Biblico San
Jeronimo, p. 382).

% “La humanidad vieja quedé defectuosa y alejada de Dios debido al pecado
de Adan (Rom 5,12-17), pero la humanidad nueva creada en Cristo ha sido recon-
ciliada con Dios mediante la cruz” (PJ. Kobelski, “Carta a los Efesios”, en Nuevo
Comentario Biblico San Jerdnimo, p. 440).

7 J.A. Fitzmyer, Teologia de San Pablo, pp. 123.124.



82 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

d) Expiacién

Otro de los efectos del acontecimiento de Cristo lo expresa
San Pablo con la imagen de la ‘expiacion’. Esta imagen la toma
el Apéstol del Antiguo Testamento®. En el Santo de los Santos
se guardaba el arca de la alianza (cf. Ex 25,17-22); sobre ella, a
modo de cubierta, se coloco una lamina de oro fino que “estaba
pensada como punto de contacto entre Dios y el hombre, punto
de la presencia misteriosa de Dios en el mundo de los hombres”.
Sobre esta lamina, el Sumo Sacerdote derramaba, una vez al afio,
la sangre de los animales sacrificados en el dia de la expiacion
(ct. Lv 16,14-20: Yom Kippur), “sangre que simboélicamente ponia
los pecados del ano transcurrido en contacto con Dios vy, asi, los
pecados arrojados al abismo de la bondad divina quedaban como
absorbidos por la fuerza de Dios, superados, perdonados. La vida
volvia a empezar”®. La Vulgata tradujo el nombre de esta lamina
(kapporet | hilasterion) como propitiatoriun’, o sea, el lugar donde,
mediante la sangre del sacrificio, el pueblo se congraciaba con
Dios.

Pablo usa esta imagen s6lo en Rom 3,25: a Cristo Jesus “Dios
exhibid como instrumento de propiciacion [hilasterion) por su propia sangre,
mediante la fe, para mostrar su justicia, habiendo pasado por alto los pecados
cometidos anteriormente”. Segun el Apostol, lo que representaba
antiguamente el rito de la expiacion repetido cada ano, Cristo lo
ha llevado a perfecciéon de una sola vez con su muerte en la cruz,

% “Tas traducciones de la Biblia utilizan con frecuencia el término ‘expiacion’, o
p
a veces ‘propiciacién’ en el AT, sea a propésito de los sacrificios ‘por el pecado’, en
ue se dice que el sacerdote ‘ejecuta el rito de la expiacion’ (p.e. Lev 4), sea, todavia

q ! 9 P 2
mas especialmente, a proposito de la fiesta anual llamada generalmente ‘el dia de las

5P prop L : 8 \
expiaciones’ o ‘el gran dfa de la expiacién’, cuyo ritual esta descrito detalladamente
en Lev 16” (St. Lyonnet, “Expiacion”, en VVocabulario de Teologia biblica, p. 322).

y p 8 2

% Benedicto X VI, Ha legado el tiempo del verdadero cnlto, Catequesis miércoles 7 de

enero de 2009.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 83

por eso Cristo crucificado es el nuevo y definitivo ‘propiciatorio’,
por cuya sangre derramada se borran los pecados del mundo.
En el propiciatorio de la cruz se da el verdadero contacto entre
el hombre y Dios: Cristo crucificado “es el lugar de contacto
entre la miseria humana y la misericordia divina; en su corazén
se deshace la masa triste del mal realizado por la humanidad y se
renueva la vida”. Pero para entender bien lo que aqui estd en
juego es necesario tener en cuenta lo siguiente:

“La muerte de Cristo en expiacion del pecado fue un acto de
amor simultaneamente hacia el Padre y hacia los hombres, por
el que Jesus hizo la oblacién de su vida para volver a consagrar
los hombres a Dios [...] Pablo 7o ensena que el Padre quisiera
la muerte de su Hijo para satisfacer las deudas contraidas con
Dios o con el diablo por los pecados del hombre [...] No es que
Cristo vaya a la muerte como victima vicaria que paga la deuda
al Padre o al diablo, sino que el Padre amoroso, reconociendo el
amor que el Hijo le tiene a él y a la humanidad, salda la cuenta
pendiente ofreciendo a su propio Hijo. Fundamentalmente es
un acto de amor de Dios que se ha derramado en los corazones
de los hombres (Rom 5,6-8;8,35.39)°".

e) Redencion / rescate

Otra imagen de la que se sirve Pablo para expresar su
experiencia del encuentro con Cristo, que cambid su existencia
y le posibilité una vida nueva, es ‘redenciéon’ o ‘rescate’. El
trasfondo de esta imagen esta en el Antiguo Testamento, en la
intervencion de Dios para rescatar a su pueblo de la esclavitud:
“Yo soy Yahvé; Yo os sacaré de los duros trabajos de los egipcios, os libraré de

% Benedicto XVI, Ha llegado el tienspo del verdadero culto, Catequesis, 7 de enero de
2009.
U J.A. Fitzmyer, Teologia de San Pablo, p. 129.



84 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

su esclavitud y os redimiré con brazgo poderoso” (Ex 6,6). Tras el paso del
Mar Rojo, Moisés y los israelitas entonaron este cantico a Yahvé:
“Guiaste con bondad al pueblo que rescataste, los condujiste con poder a tu
santa morada” (BEx 15,13).

Pablo “ve la ‘redencién’ como un efecto del acontecimiento
de Cristo: reconoce que la pasion y muerte de Cristo eran un
rescate para liberar a los pecadores de la esclavitud o cautividad”
(p- 1202). Por eso cuando recuerda a los corintios que han sido
“comprados a gran precio” (1Cor 6,20; 7,23) les esta diciendo que el
precio que Cristo ha tenido que pagar por el rescate ha sido muy
grande®. Pero no dice nunca a quién se ha pagado ese precio.
Pablo ademas nunca llama a Cristo ‘redentor’; ni siquiera habla
de ‘rescate’. Pero lo llama ‘uestra redencidn’ Dios hizo a Cristo
para nosotros redenciéon (1Cor 1,30). Y llega a afirmar que “ex
virtud de la redencion realizada en Cristo Jesiis” (Rom 3,24), todos los
hombres, pues “Yodos pecaron y estin privados de la gloria de Dios”,
son liberados y justificados. Pero, aunque la redencién ya ha sido
realizada, “todavia hay un aspecto futuro, escatologico, porque
los cristianos ‘esperan la redencion del cuerpo’ (Rom 8,23), y hasta un
aspecto cosmico, puesto que la ‘creacion’ (Rom 8,19-23) gime
esperandola” (p. 1202).

El himno de la carta a los Efesios relaciona la redencion con
el perdon de los pecados: “En Cristo tenemos por medio de su sangre la

2 “El término ‘redencién’ no sirve solamente para designar la obra llevada

a cabo por Cristo en el Calvario, sino igualmente la que realizard el final de los
tiempos en el momento de la parusia y de la resurreccién gloriosa de los cuerpos
[...] y en los dos casos se trata de una liberacion, pero quiza todavia méas de una
‘adquisicién’, de una ‘toma de posesion por Dios’ [... | Por eso es por lo que el NT
pudo expresar esta misma nocién por medio del verbo ‘comprat’ (gr. agoradsein,
1Cor 6,20,7,23; cf. Gal 3,13; 4,5) [...] Redencion ‘costosa’: a la inmolacion de victi-
mas irracionales sucede el sacrificio personal y voluntario del Siervo de Yahveh que
‘entregd su vida a la muerte’ (Is 53,12) y ‘sirvié bien a la comunidad (53,11 LXX)”
(St. Lyonnet, “Redencion”, en Vocabulario de Teologia biblica, 758s).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 85

redencion, el perdin de los delitos, segiin la rigueza de su gracia” (Ef 1,7).
Igualmente, en Col 1,13s: el Padre “nos librd del poder de las tinieblas
) nos trasladd al reino de su Hijo guerido, en quien tenemos la redencion: el

perdon de los pecados™.

f) Libertad

En su polémica con los galatas, termina el Apostol afirmando
con gran contundencia: “Para ser libres nos ha liberado Cristo.
Manteneos, pues, firmes y no os dejéis oprimir nuevamente bajo el yugo
de la esclavitud” (Gal 5,1). De la obra salvadora de Cristo brota
la libertad, “%a gloriosa libertad de los hijos de Dios” (Rom 8,21), esa
libertad “que anhela avidamente toda la creacion, atn no es
perfecta. No obstante, existe una libertad que Cristo ha logrado
ya para los hombres”. Con el término ‘libertad’, el Apédstol
se refiere a veces a la obra de ‘redencion/rescate’ realizada por
Jesucristo; pero casi siempre que utiliza esta palabra la relaciona
con “la idea grecorromana de libertad como estado social de
los ciudadanos en una polis griega o un municipium romano |...]
Pablo aplica esta imagen al acontecimiento de Cristo, dando a
entender que Cristo Jests ha puesto a los cristianos en libertad,
les ha dado los derechos de ciudadanos de una ciudad o estado

libre” (p.1203).

6 “Pablo, al declarar que ‘Dios condené al pecado en la carne” (Rom8,3) |...]
precisa que esta victoria de Dios por su Cristo sobre el pecado se efectué alli mismo
donde Satan crefa reinar para siempre, ‘en la carne’; explica que a este objetivo ‘en-
vi6 Dios a su Hijo en la semejanza de una carne de pecado, es decir, una condicién
en la que la carne de Cristo, sin ser como la nuestra ‘instrumento de pecado’, era,
sin embargo, como la nuestra, pasible y mortal a causa del pecado |[...] El ‘retorno
a Dios’, la ‘redencion’ se ha efectuado en cuanto que Cristo ha pasado del estado
‘carnal’ al estado ‘espiritual’, y nosotros en €1 (St. Lyonnet, “Redencién”, 761s).

 J.A. Fitzmyer, Teologia de San Pablo, p. 130.



86 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

En efecto, nuestra cindadania, la que nos hace libres, estd en los cielos
(Fpl 3,20), pero ejercemos los derechos de ciudadanos del cielo
mientras estamos en la tierra, pues “aunque todavia no han llegado
plenamente al nuevo edn, los cristianos ya estan empadronados
como ciudadanos de la ‘ciudad celestial”®:
cindadanos del cielo, de donde esperamos como Salvador al Serior Jesucristo,

“Nosotros somos

¢l cual transfigurara nuestro pobre cuerpo a imagen de su cuerpo glorioso, en
virtud del poder que tiene de someter a si todas las cosas”.

El fundamento de esta condicién de ciudadanos libres esta en
el Espiritu, porque “donde esta el Espiritu del Serior, hay libertad” (2Cor
3,17). Esta libertad es una conquista de Cristo, que los galatas
parecen haber olvidado (cf. 5,1). La esclavitud a la que se refiere
el Apéstol es la del pecado y la muerte, es 1a ley, es el propio yo
(cf. Rom 5-7; esp. 7,3; 8,1-2)°°. En la Carta a los Romanos les dice:
“Cuando erais esclavos del pecado fuisteis liberados para la justicia” (6,20).
La libertad que Cristo nos ha conquistado aparece también en la
alegorfa de Sara y Agar (Gal 4,21-31): nosotros somos hijos de la
mujer libre. En su lucha contra los judaizantes, Pablo denuncia
a los falsos hermanos que se “han introducido subrepticiamente para
espiar la libertad que tenemos en Cristo Jesiis” (Gal 2,4). Este aspecto
del acontecimiento de Cristo también tiene un matiz, un tono
escatologico: la creacion espera ser liberada “de la esclavitud de la
corrupcion para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios |...]
Y no solo ella; también nosotros gemimos en nuestro interior anbelando el

% B. Byrne, S.1., “Carta a los Filipenses”, en Nuevo Comentario Biblico San Jerdnimo,
p. 312.

6 “El creyente es libre en cuanto que en Cristo ha recibido el poder de vivir ya
en la intimidad del Padre, sin verse impedido por los lazos del pecado, de la muerte
ydelaley”, tres conceptos paulinos desarrollados a continuacién, para terminar con
el ejercicio de la libertad cristiana entendida como parresia, frente a todo libertinaje,
y sobre todo, destacando el primado de la caridad en el ejercicio de la libertad (ILéon
Roy, “Liberacion, libertad”, en Vocabulario de Teologia biblica, 485-387).



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 87

rescate de nuestro cuerpo” (Rom 8,21.23). Pablo sabe muy bien que
“los cristianos no han realizado todavia enteramente este destino
[y por eso] insiste: ‘Tosotros fuisteis lamados a la libertad, pero no la
uséis como una ocasion para la carne’ (Gal 5,13). La libertad no es
libertinaje, [al contrario| haceos esclavos unos de otros por el amor’ (Gél
5,13)” (p. 1203).

En la homilfa de la inauguracion del Afio paulino, Benedicto
XVI destacod

“una de las palabras-clave [de la teologfa paulina]: la libertad.
La experiencia de ser amado hasta el fondo por Cristo le habia
abierto los ojos sobre la verdad y sobre el camino de la existen-
cia humana; aquella experiencia lo abarcaba todo. San Pablo era
libre como hombre amado por Dios que, en virtud de Dios, era
capaz de amar juntamente con él. Este amor es ahora la ‘ley’
de su vida, y precisamente asi es la libertad de su vida. Habla y
actia movido por la responsabilidad del amor. Libertad y res-
ponsabilidad estan aqui inseparablemente unidas. Por estar en la
responsabilidad del amor, es libre; por ser alguien que ama, vive
totalmente en la responsabilidad de este amor y no considera la
libertad como un pretexto pata el arbitrio y el egoismo”’.

@) Santificacién

San Pablo utiliza también el término ‘santificaciéon’ para
expresar la gracia que brota del acontecimiento de Cristo;
ciertamente no la inventé él, proviene del Antiguo Testamento.
Cuando Yahvé se aparecié a Moisés en la zarza ardiente, ‘% dijjo:
‘No te acerques aqui; quitate las sandalias de tus pies, porque el lugar que
pisas es suelo santo” (Ex 3,5). Jerusalén es la ciudad santa (Is 48,2);
el templo es santo (Is 64,10). El pueblo de Israel es una nacion

7 Homilia en la Basilica de San Pablo extramuros, sibado 28 de junio de 2008



88 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

santa (Ex 19,6). La santidad brota del mismo ser de Dios tres
veces santo (cf. Is 6,3 Ap 4,8). “Yabvé dijjo a Moisés: Di a toda la
comunidad de los israelitas: Sed santos, porque yo, Yahvé, vuestro Dios, soy
santo” (Lev 19,1s).

Con el término ‘santificaciéon’ no se querfa expresar una
consagracion interior de las personas al servicio de Yahvé. “Era
un término cultico que indicaba la separacion de personas y cosas
de la esfera secular o profana para el servicio divino. Segun Pablo,
Dios hizo a Cristo ‘nuestra santificacion’ (1Cor 1,20), es decir, el
medio por el que los seres humanos se consagraban de nuevo
a Dios y se disponifan a servirle con temor y respeto. A esto %os
ha llamado Dios’ (1Tes 4,7), y hemos sido ‘santificados’ o ‘hechos
santos’ por Cristo Jesus [“habéis sido santificados en el nombre del Seiior
Jesucristo” (1Cor 6,11)], o por su Espiritu [Pablo ejerce el sagrado
oficio del Evangelio de Dios, ‘para que la oblacion de los gentiles sea
agradable, santificada por el Espiritu Santo” (Rom 15,16)]. Es esto tan
cierto para Pablo que ‘santos’ es una designacion corriente de los
cristianos; los cristianos estan llamados a ser santos” (p. 1203):
“A todos los amados de Dios que estdis en Roma, santos por vocacion, a
vosotros gracia y pag, de parte de Dios nuestro Padre y del Seiior Jesucristo”
(Rom 1,7). Y en el saludo “@ /a Iglesia de Dios que esti en Corinto: a los
santificados en Cristo Jesis, llamados a ser santos” (1Cor 1,2).

h) Transformacion

Pablo toma esta imagen de la mitologia grecorromana; por
entonces circulaban muchas leyendas sobre transformaciones o
metamotfosis de serpientes en piedras®, o mas tarde, la de Lucio

% “Entonces aparecié un gran portento: una serpiente de lomo rojo intenso,

pavorosa [...] Alli habfa unos polluelos de gortién recién nacidos, tiernas criaturas
sobre la cimera rama, acurrucados de terror bajo las hojas: eran ocho, y la novena
era la madre que habia tenido a los hijos [...] Tras devorar a los hijos del gorrién y a
la propia madre [...] la convirtié en piedra el taimado hijo de Crono” (I/iada, canto



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 89

en un asno®. Al aplicatla al acontecimiento de Cristo, el Apdstol
quiere dar a entender como Jesus transforma gradualmente a
los seres humanos ‘que vuelven al Sefior’. El Dios creador, por
medio de Cristo resucitado, hace brillar de nuevo la luz creadora
en la vida humana, que queda transformada por ella. Pablo
aclara esta imagen en la segunda carta a los corintios: “Iodos
nosotros, que con el rostro descubierto reflejamos como en un espejo la gloria
del Senor, nos vamos transformando en esa misma imagen cada vez miis
gloriosos” (2Cor 3,18). Comentando este texto, dice Murphy-
O’Connor que “la salvacién es un proceso cuya meta consiste
en la conformidad con Cristo. La auténtica humanidad de éste
debe hacerse progresivamente manifiesta en los creyentes |...]
A medida que los creyentes se van conformando con Cristo, se
hacen cada vez mas capaces de rendirle el honor que se debe a
Dios [...] El agente de la transformaciéon es Dios que actia a
través del Espiritu””’. Intimamente relacionado con ese versiculo
esta este otro de la misma carta: “Pues el mismo Dios que dijo: Del
seno de las tinieblas brille la Inz, la ha hecho brillar en nuestros corazones,
para iluminarnos con el conocimiento de la gloria de Dios que estd en la
faz de Cristo” (2Cor 4,6). El rostro de Cristo es como un espejo
que refleja la gloria que viene del Dios creador. “Esta es una de
las mas sublimes descripciones paulinas del acontecimiento de
Cristo” (p. 1204).

Finalmente, en la carta a los Filipenses habla también de la
futura transformacién operada por Cristo en nosotros: “E/

11, 305-319. Introduccién general, traduccién y notas de Emilio Crespo Gliemes,
Biblioteca Bésica Gredos, Madrid 2000, p. 30).

% Cf. Apuleyo, E/ asno de oro, libro 111, nn. 22-25. Introduccién general de E
Pejenaute Rubio. Traduccién y notas de L. Rubio Fernandez, Biblioteca Basica Gre-
dos, Madrid 2001, pp. 71-73ss.

" J. Murphy-O’Connor, “Segunda carta a los Corintios”, en Nuevo Comentario
Biblico San Jerdnimo, p. 346.



90 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

transfigurarda nuestro pobre cuerpo a imagen de su cuerpo glorioso, en virtud
del poder que tiene de someter a si todas las cosas” (3,21). De esta imagen
los Padres griegos “derivaron la idea posterior de thegpoiesis, 1a
gradual ‘divinizacion’ del cristiano, que en ellos es practicamente
un equivalente de ustificacion™ (p. 1204).

1) Nueva creacion

Estaimagen, relacionada con la anterior, Pablo la toma también
de los textos del Antiguo Testamento acerca de la creacion. Dios
es el creador del cielo y la tierra y de los hombres. “Al aplicarla al
acontecimiento de Cristo, Pablo quiere decir que Dios ha creado
de nuevo a la humanidad en Cristo, dindole ‘hovedad de vida’
(Rom 6,4), es decir, una vida en unién con el Cristo resucitado
(Gal 2,20: ‘Cristo vive en mi’), una vida destinada a compartir %
gloria de Dios’ (Rom 3,23)” (p. 1204).

Al final de la carta a los Galatas, afirma Pablo que ‘%o que cuenta
no es la circuncision, ni la incircuncision, sino la creacion nueva” (6,15).
“Por tanto, el que estd en Cristo, es una nueva creacion; paso lo viejo, todo
es nuevo” (2Cor 5,17). Esta es la razén por la que Pablo llama
a Cristo resucitado ¢/ zltimo Addn’ (1Cor 15,45): €l es cabeza
de la humanidad nueva, escatologica, igual que el primer Adan
fue el comienzo de la vida para la humanidad terrena. Por eso,
puede decir Pablo que Dios “a los que de antemano conocio, también
los predestind a reproducir la imagen de su Hijo, para que fuera él el
primogénito entre muchos hermanos” (Rom 8,29). Y de esa forma los
hara participes de su propia resurreccion. Pues “Dios, que resucitd al
Senor, nos resucitard también a nosotros mediante su poder” (1Cor 6,14).
Pues sabemos que “¢/ que resucitd al Seiior Jesis, también nos resucitard
con Jesiis y nos presentard ante él juntamente con vosotros” (2Cor 4,14).
Pero este final tiene un principio: “en Cristo se ha inaugurado
ya una nueva creacion [...] Esto se aplica en primer lugar al
hombre renovado interiormente por el bautismo a imagen de



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 91

su Creador (Col 3,10), hecho en Cristo ‘nueva criatura’ (Gal
0,15): en ¢l ha desaparecido el ser antiguo, un nuevo ser existe
(2Cor 5,17)""". En efecto, “fuimos con él sepultados por el bantismo
en la muerte, a fin de que, al ignal que Cristo resucito de entre los muertos
por medio de la gloria del Padre, asi también nosotros vivamos una vida
nueva. Porgue si nos hemos injertado en él por una muerte semejante a la
suya, también lo estaremos por una resurreccion semejante” (Rom 6,4-5).
En efecto, “el bautismo produce una identificacién del cristiano
con Cristo glorificado, posibilitando que aquél viva en realidad
con la vida de Cristo mismo (Gal 2,20); esto conlleva una ‘nueva
creacion’ [...] El cristiano, identificado con Cristo por medio del
bautismo, queda capacitado para llevar una nueva vida consciente
que no puede conocer el pecado””. La ensefianza paulina a este
respecto, suena como un eco de lo que Jesus le dijo a Nicodemo
del nuevo nacimiento “de agna y de Espiritn” (Jn 3,5), también el
Apbstol destaca la obra del Espiritu en la nueva creaciéon por la
resurreccion, pues ‘57 e/ Espiritu de Aquel que resucitd a Jestis de entre
los muertos habita en vosotros, Aquel que resucitd a Jesiis de entre los muertos
dard también la vida a vuestros cuerpos mortales por su Espiritu que habita
en vosotros” (Rom 8,11). Para Pablo, “Jests es instrumento de una
‘creacion nueva’ (2Cor 5,17; Gal 6,15), porque con la resurreccion
se hizo pneuma goopoioun, ‘espiritu de vida’ (1Cor 15,45). En virtud
de este principio dinamico, Pablo comprueba que ya no es él
quien vive, sino que es Cristo resucitado quien vive en él (Gal
2,20), transformando incluso su vida fisica (cf. 2Cor 3,18; 4,5-
0)"".

"' Paul Auvray, “Creacion”, en Vocabulario de Teologia biblica, p. 198.

> J.A. Fitzmyer, “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Biblico San Jerdnimo,
p. 387.

7 J.A. Fitzmyer, Teologia de San Pablo, p. 119s.



92 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

j) Glorificacion

Por dltimo, Pablo emplea también los términos ‘gloria’ o
‘olorificacién’ para expresar su experiencia del acontecimiento
salvador de Cristo que fundamenta la esperanza. Detras estan
las afirmaciones veterotestamentarias que hablan de la gloria o
esplendor de Dios (kabod) cuando €l se manifiesta’™. Asi, durante
la estancia de Moisés en el Sinai, se nos dice que “la nube cubria
el monte. La gloria de Yahvé descansaba sobre el monte Sinai y la nube lo
cubrio durante seis dias. Al séptimo dia, Yahvé llamd a Moisés de en medio
de la nube. La gloria de Yahvé aparecia a los israelitas como fuego devorador
sobre la cumbre del monte” (Ex 24,15-17). Y cuando Yahvé toma
posesion del santuario se dice: “Ia Nube cubrio entonces la Tienda
del Encuentro y la gloria de Yahvé llend la Morada. Moisés no podia entrar
en la Tienda del Encuentro, pues la Nube moraba sobre ella y la gloria de
Yahvé lenaba la Morada” (Ex 40,34s). Cuando la rebelion de los
israelitas en el desierto, “%oda la comunidad hablaba de apedrearlos,
ctando la gloria de Yahvé se aparecid a todos los israelitas en la Tienda
del Encuentro” (Nm 14,10). Por tanto, con el término “gloria” el
Antiguo Testamento quiere expresar la manifestacion de Dios
que, al ser absolutamente trascendente, reviste formas de aspecto

numinoso “tremendo y fascinante””.

Pablo relaciona ‘gloria’ con el Dios creador; por eso con la

> <<

imagen de ‘glorificacién’ “esta refiriéndose a otro aspecto del
poder transformador de Cristo resucitado. Lo presenta como
‘olorificador’ de los cristianos, es decir, concediéndoles ya desde
ahora una participacion en la gloria de la que €1, una vez resucitado

de entre los muertos, disfruta junto al Padre” (p. 1204).

™ Cf. D. Mollat, “Glotia”, en Vocabulario de Teologia biblica, 357-361.
7 Cf. R. Otto, Lo Santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios (original
aleman Das Heilige, 1917), Alianza Editorial, Madrid, 1980.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 93

“Pablo habla de este efecto en Rom 8,30: “A los gue predesting,
también los llamd; y a los gue llamd también los justific; y a los que justifico
también los glorificd”. St bien, esta glorificacion que parece ponerse
en cuestibn por los trabajos, persecuciones y sufrimientos
que experimentan frecuentemente los discipulos, se mostrara
plenamente en el futuro: “Porgue estimo que los sufrimientos del tienpo
presente no son comparables con la gloria que se ha de manifestar en nosotros”
(Rom 8,18). De esta gloria hay que hacerse dignos durante nuestra
peregrinacion por este mundo, por eso el Apodstol les recuerda
a los tesalonicenses que ‘“como un padre a sus hijos, asi también a
cada uno de vosotros os exhortdbamos y animabamos, exigiéndoos vivieseis
de una manera digna de Dios, que os ha lamado a su Reino y gloria”
(1Ts 2,11s). Segun Raymond F. Collins, “el propésito de esta
instruccion es que los tesalonicenses puedan responder fielmente
alallamada de Dios a entrar en su reino y su gloria. Baszleia se usa
muy raramente en Pablo [...]. Tanto ‘reino’ como ‘gloria” hacen
referencia al reinado escatolégico de Dios™”¢. Hacia aqui tiende la
esperanza que anima la vida de los cristianos.

CONCLUSION

Asi pues, la experiencia de la salvacion, que suscita y anima una
espiritualidad de esperanza, tiene muchos matices o tonalidades,
por eso el Apostol se sirve de diferentes imagenes o conceptos
para tratar de comunicarnosla. El problema principal con que hoy
se tropezaria San Pablo, y se tropieza la Iglesia, para comunicar
el mensaje de la salvacion realizada por Jesucristo en su pasion,
muerte y resurreccion, salvacion que él experimenté de manera

76 “Primera carta a los Tesalonicenses”, en Nuevo Comentario Biblico San Jerdnimo.
Nuevo Testamento y articulos tematicos, Verbo Divino, Estella (Navarra) 2004, p.
283.



94 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

tan intensa en el encuentro de Damasco, es el hecho de que
muchos hombres no sienten necesidad de salvacion alguna, de
ser salvados por nadie. La cultura moderna ha ido desplazando a
Dios de la vida del hombre y de la sociedad, ha dejado al hombre
solo consigo mismo, haciéndole creer que €l es el Gnico artifice de
s mismo y de su destino. Al contemplar esta situacion afirmaba
Benedicto XVI que “este pensamiento moderno, al final, sélo
puede crear tristeza y cinismo””". ¢Por qué #isteza? Porque se
priva al hombre de la esperanza de la salvacion, de vencer al mal.
El hombre sin esperanza esta herido por la tristeza. Y ¢por qué
cinismo? Porque el hombre de nuestro tiempo aparenta vivir como
si estuviera contento, y por eso monta todas las diversiones, para
olvidar que no tiene esperanza.

Cultivar hoy una espiritualidad de esperanza es algo sumamente
necesario, quiza sea una de las aportaciones mas importantes del
testimonio cristiano; lo ha sido siempre, porque es consustancial
con lamisma fe que profesamos, pero en las actuales circunstancias
tiene una urgencia especial. El fundamento de esta espiritualidad
esta en el acontecimiento salvador de Cristo, cuyos rasgos mas
significativos hemos recordado. De aqui brota la certeza de que
“al final estaremos siempre con el Sefior [...] Nuestro futuro
es ‘estar con el Sefior’; en cuanto creyentes, en nuestra vida
ya estamos con el Sefior; nuestro futuro, la vida eterna, ya ha
comenzado””®. Pues como escribe el Apostol, “si creemos que Jesiis
mnrid y resucitd, de la misma manera Dios levard consigo a los que murieron
en Jesiis [...] Y asi estaremos siempre con el Seior” (17Ts 4,14.17).

7 Benedicto XVI, E/ pecado original en la ensefianza de San Pablo, Audiencia Gene-
ral, 3-12-2008.

™ Benedicto XVI, La parusia en la predicacion de san Pablo, Audiencia General,
12-11-2008.



DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD 95

La espiritualidad de la esperanza que nos impulsa haciala ciudad
de Dios, no es una evasion para desentendernos de la edificacion
de la ciudad terrena. Benedicto XVI ha sido extremadamente
claro al respecto: “La espera de la parusia de Jesus no dispensa del
trabajo en este mundo; al contrario, crea responsabilidad ante el
Juez divino sobre nuestro obrar en este mundo. Precisamente asi
crece nuestra responsabilidad de trabajar en y para este mundo””.
Evidentemente, esta responsabilidad se realiza de un modo
particular en el anuncio del Evangelio. Para san Pablo lo mejor
serfa dejar este mundo para estar con el Senor, pero el servicio
a las comunidades le parecia todavia necesario (cf. Flp 1,21-206);
en todo caso, se muestra disponible y obediente para lo que
Dios quiera de él. La esperanza de vivir por siempre con Cristo
sostiene el trabajo apostélico de Pablo, por eso siente en lo mas
intimo de su ser la urgencia de la evangelizacion (cf. 1Cor 9,16);
esa misma esperanza anima y sostiene los esfuerzos de la Iglesia
por hacer llegar la salvaciéon de Cristo a todos los hombres y
mujeres de la tierra.

De la fe a la esperanza pasando por la caridad, este serfa el
recorrido que hemos intentado trazar en este trabajo. El Papa
Francisco acaba de poner de relieve esta intima relacion: “La
esperanza, junto con la fe y la caridad, forman el triptico de las
‘virtudes teologales’, que expresan la esencia de la vida cristiana
(cf. 1 Cor 13,13; 1Ts 1,3). En su dinamismo inseparable, la
esperanza es la que, por asi decirlo, sefiala la orientacién, indica la
direccion y la finalidad de la existencia cristiana”®. Pero el punto

" Benedicto XVI, La parusia en la predicacion de san Pablo, Audiencia General,
12-11-2008.

80 Spes non confundit, Bula de convocacién del Jubileo ordinario del afio 2025, n.
18; y en el n. 3: “La esperanza nace del amor y se funda en el amor que brota del
Corazoén de Jests traspasado en la cruz” que “se manifiesta en nuestra vida de fe,
que empieza con el Bautismo; se desarrolla en la docilidad a la gracia de Dios y, por



96 JOSE MARTA DE MIGUEL GONZALEZ

de arranque es siempre la fe, no una fe intelectualista centrada en
conceptos, sino una fe que obra por la caridad. Es la fe que abre
las puertas de la esperanza y con ella el acceso al reino de Dios,
término ultimo de la peregrinaciéon por esta tierra. Porque “la
puerta oscura del tiempo, del futuro, ha sido abierta de par en par.
Quien tiene esperanza vive de otra manera; se le ha dado una vida
nueva™!. De la mano de San Pablo, y siguiendo las ensefianzas
de Benedicto XVI que nos brindé la oportunidad de conocer
mejor al Apostol a lo largo del Ao Panlino (2008-2009) junto
con la iluminacién aportada por J.A. Fitzmyer, hemos perfilado
el contenido de la esperanza teologal y escatolégica con todas las
consecuencias practicas encaminadas a cultivar una espiritualidad
de la esperanza, pues “habiendo recibido de la fe la justificacion, estamos
en paz con Dios, por nuestro Seiior Jesucristo, por quien hemos obtenido
también, mediante la fe, el acceso a esta gracia en la cual nos hallamos, y nos
Zloriamos en la esperanza de la gloria de Dios” (Rom 5,1-2). Y comenta
la Biblia de Jerusalén: “La esperanza cristiana es la espera de los
bienes escatologicos”, o sea, el acceso a los cielos nuevos y la
tierra nueva en la contemplacion del ‘7o de agna de vida, brillante
como el cristal, que brotaba del trono de Dios y del Cordero”, alli “los
siervos de Dios le daran culto. Veran su rostro y levardn su nombre en
la frente [...] y reinarin por los siglos de los siglos” (Ap 22,1-5). Es la
esperanza que, fundada en la vida y obra de Jesucristo que el
Padre le encargo realizar (Jn 17,4), y avivada por el Espiritu Santo,
nos conduce a “reconocer la gloria de la eterna Trinidad y adorar
la Unidad en su poder y grandeza”*.

tanto, estd animada por la esperanza, que se renueva siempre y se hace inquebranta-
ble por la accién del Espiritu Santo”.

¥ Benedicto XVI, Carta enciclica Spe salvi, n. 2.

8 Oracion colecta de la solemnidad de la Santisima Trinidad.



Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 97-122

“Dio si rivela come Signore”.
IL.a dottrina trinitaria barthiana:
un’introduzione

Prof. CRISTIANO MASSIMO PARISI!
ISSR Mater Ecclesiae (Angelicum)
Roma

Resumen: [articolo ¢ un’introduzione al pensiero trinitario di
Karl Barth. La prima parte presenta il re-innesto del teologo svizzero
nel suo “albero genealogico” e la ri-scoperta della dottrina della Trinita,
non solo attraverso il dogma trinitario antico, ma anche guardando alla
contemporaneita ¢ dando un posto speciale al pensiero di Hegel. La
seconda propone, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra I’altro,
dalla volonta di indicare una soluzione al problema del rapporto tra Dio e
il mondo, ossia dalla volonta di superatre la falsa alternativa tra I’assoluta
trascendenza di Dio al mondo e la sua assoluta immanenza.

Palabras clave: K. Barth; Trinita; Trascendenza di Dio.

! Passionista sacerdote, dottore in Giurisprudenza e in Sacra Teologia, svolge at-
tivita di insegnamento nella Facolta di Teologia (Angelicum), negli Istituti Superiori
di Scienze Religiose Mater Ecclesiae (Angelicum) e Ecclesia Mater (Lateranense) e
nell’Istituto Teologico Leoniano (Anagni).



98 CRISTIANO MASSIMO PARISI

Abstract: The article is an introduction to Katl Barth’s Trinitarian
thought. The first part presents the Swiss theologian’s re-inclusion in his
“family tree” and re-discovery of the doctrine of the Trinity, not only
through ancient Trinitarian dogma, but also by looking at contemporary
times and giving a special place to Hegel’s thought. The second proposes,
in summary, Barth’s Trinitarian doctrine, which arose from, among other
things, the desire to indicate a solution to the problem of the relationship
between God and the world, that is, the desite to overcome the false
alternative between God’s.

Key words: K. Barth; Trinity; God’s transcendence.

Accostarsi al pensiero e all’opera di Karl Barth ¢ un’impresa
certamente ardua, vista, anzitutto, la mole della sua produzione®.
Tuttavia, si € concordi nel ritenere che la sua dottrina «non solo
ha mutato profondamente la teologia, ma va annoverata tra le
opere piu significative della storia culturale del XX secolo»’.
Barth ¢ uno dei teologi piu letti e commentati del secolo scorso,
che continua ad essere studiato in questo terzo millennio. Sin
dalle prime pubblicazioni ha ottenuto un’attenzione che ha subito
valicato 1 confini della Svizzera, fatto per il quale non ha esitato a
manifestare un certo stupore’. Sono trascorsi piu di cinquant’anni

2 Tourn scrive: «Barth ¢ scrittore fecondo e facondo [...]. La sua vita ¢ stata
spesa a scrivere e la nostra, qualora ci volessimo impadronire del suo pensiero,
dovrebbe essere spesa a leggerlon: G. Tourn, “Per gli 80 anni di Karl Barth”, in
“Protestantesimo”, 21 (1966) 3, 159.

* E. Jungel, Lessere di Dio ¢ nel divenire. Due studi sulla teologia di Karl Barth, Matietd,
Torino 1986,61.

* «Quando guardo indietro alla mia vita, mi vedo come un tale che sale a
tentoni nel buio di un campanile, e nel fare questo, senza accorgersene, invece del
corrimano afferra una corda, quella della campana. Improvvisamente, egli ode,
pieno di costernazione, che la campana incomincia a suonare e, naturalmente, non
¢ solo lui a sentirlan: K. Barth, Dize christliche Dogmatik im Entwurf. Die 1ebrevom Worte



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 99

dalla sua morte e continuano le pubblicazioni riguardanti il suo
pensiero politico, storico e in particolare morale e dogmatico. Fra
gli studiosi ritorna con frequenza la questione di una corretta
comprensione del pensiero di Barth, non solo per la quantita
della sua produzione, ma anche per quell’ “iniziare dall’inizio”,
che invita a rileggere i lavori precedenti alla luce dei successivi,
pur restando ferma I'impressione che un’attenta interpretazione
si mantenga sempre su un ‘equilibrio precario’.

Quindi, paradossalmente, porsi in un atteggiamento critico dal
carattere definitorio verso la produzione barthiana significherebbe
dover fare 1 conti con tutta una serie di indicazioni provenienti
dallo stesso Barth, a volte nascoste all'interno delle principali
produzioni, che porterebbero I'incauto studioso in una situazione
di parziale torto. Con questo voglio dire che non solo non
sarebbe pertinente assumere un atteggiamento critico lapidario,
ma ritengo che, se si ascolta con la dovuta reverenza 'esperienza
teologica barthiana, si scoprirebbe che ha ancora qualcosa da dire
al pensiero contemporaneo e alla sua ricerca di un’epistemologia
della fede che possa rendere ragione della speranza a cui ogni
credente ¢ chiamato. Pertanto, la scelta per I'elaborazione del
presente lavoro ¢ consistita nel mettersi in ascolto, lasciando
parlare lui, perché convinti che «in fondo, il pensiero di Barth
non si puo che “raccontare” [...] e questo anche quando viene ad
assumetre una configurazione sistematica»’.

I articolo si suddivide in due parti. Nella prima presento il

re-innesto di Barth nel suo “albero genealogico”, dal quale si
era allontanato durante gli anni accademici, a cui consegue il

Gottes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik, Chr. Kaiser, Miinchen 1927, 13. Mia tra-
duzione.

5 A. Milano, I/ contributo della teologia evangelica.1. Kar! Barth (1886-1968), in Storia
della teologia. 3. da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB, Bologna
1996, 475.



100 CRISTIANO MASSIMO PARISI

recupero di alcuni elementi della tradizione teologica cristiana,
dai Padri della Chiesa alla scolastica. In questo periodo — siamo
agli inizi degli anni 20 — si colloca anche la ri-scoperta della
dottrina della Trinita, non solo attraverso il dogma trinitario
antico, ma anche guardando alla contemporaneita e dando
un posto speciale al pensiero di Hegel. Nella seconda parte
propongo, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra
I'altro, dalla volonta di indicare una soluzione al problema del
rapporto tra Dio e il mondo, ossia dalla volonta di superare la
falsa alternativa tra I’assoluta trascendenza di Dio al mondo ¢ la
sua assoluta immanenza. A monte di questo tentativo vi ¢ una
precisa intenzione: salvaguardare I’assoluta sovranita di Dio nella
sua rivelazione storica. Senso della dottrina trinitaria ¢ rispondere
alla domanda sul soggetto della rivelazione, ovvero su chi sia il
Dio che si rivela all'uomo. I.a conclusione ¢ dedicata ad alcune
brevi considerazioni, doverosamente riportate per restare fedeli
alla scuola di questo maestro, il quale ricorda che la teologia
pretende uomini liberi ed ogni “buon teologo” non puo vivere
in un ambiente fatto soltanto di idee, ma ¢ chiamato ad elaborare

principi e metodi, per restare sempre in cammino.

1. I Sor.us DEUS E TI. DUALISMO TENSIONALE

Il secondo Rdmerbrief si presenta come il tentativo «di far
scendere in campo una teologia che dovrebbe essere migliore di
quella del XIX e degli inizi del XX secolo, dal momento che in
essa ci si interessa soltanto di Dio nella sua autonomia di fronte

all’'uomo, e in particolare di fronte all'uomo religioso e ci siaccosta



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 101

a lui dandogli quell’onore che crediamo di trovare nella Bibbia»®.
Cosi Barth scrive, a distanza di anni, a proposito del secondo
‘commento’. Nato tra 'autunno del 1920 e Pestate del 1921, il
secondo Rdmerbrief ha la struttura di una “teologia della crisi”,
ovvero di una frattura tra la realta di Dio e quella del mondo.
La “crisi” ¢ anche vista come principio della condizione stessa
della creatura, dove ¢ la tensione tra i termini (giudizio-salvezza,
peccato-redenzione) a costituire la realta del mondo. Questo ¢
solo se stesso, e, in quanto peccato, negazione della sovranita
di Dio; tuttavia, ¢ nello scoprirsi condannato che avviene la
rivelazione del rapporto a Dio. In altre parole, ¢ nella negazione
di ogni autosufficienza che si trova la condizione fondamentale
della salvezza®. Barth, mediante questa tensione “qualitativa”, si
re-innesta in un “albero genealogico™ dal quale, almeno in parte,
si era allontanato durante gli anni propriamente accademici e se
ne serve per definire la fede come paradosso: «la vocazione di
un apostolo ¢ un fatto paradossale, che nel primo e nell’'ultimo

¢ K. Barth, Dank und Reverenz, in “EvangelischeTheologie”, 23 (1963), 339. Per
I’elaborazione di questo paragrafo mi rifaccio al mio Ri-dire Dio alla scnola di Barth. 1/
solus Deus ¢ il Dio dell’nomo, EDI, Napoli 2018, 59-78.

7 Sebbene si sia solit dire “seconda edizione”, preferisco ‘commento’, perché,
in effetti, si tratta di una completa ri-elaborazione del primo ‘commento’ al Rémeb-

¢ Barth entra in scena con un’accesa vena polemica, trascinato dal pathos teolo-
gico per la signoria di Dio: «Se ho un ‘sistema’, esso consiste in cio, che io mi tengo
davanti agli occhi, con tutta la tenacia possibile, quella che Kierkegaard ha chiamato
Tinfinita differenza qualitativa’ del tempo e dell’eternita, nel suo significato positivo
e negativo. “Dio ¢ in cielo e tu sulla terra”. Il rapporto di guesto Dio a guesto uvomo, il
rapporto di guesto uomo a questo Dio ¢ per me il tema della Bibbia e insieme la som-
ma della filosofia. I filosofi chiamano questa crisi del conoscere umano ‘origine’. La
Bibbia vede in questo punto cruciale Gesu Cristor, in L'’Epistola ai Romani. Prefazione
alla seconda edizione (1921), in Le origini della teologia dialettica, a cura di J. Moltmann,
Queriniana, Brescia 1976, 145.

K. Barth, La parola di Dio come compito della teologia, in 1e origini della teologia dia-
lettica, 244-246.



102 CRISTIANO MASSIMO PARISI

istante della sua vita sta all’infuori della sua identita personale con
se stesso»'’. Il secondo commento vuole fondare una teologia
dove Pattenzione non ¢ piu sulla realta di Dio che entra nel
mondo, ma sui binomi tensionali, segno dell'intervento divino. In
altri termini, la nuova riflessione teologica avviene allinterno di
questa “crisi”, che ¢ I'intervento “a priori” di Dio. La possibilita
del rapporto con Dio viene soltanto da Lui, per cui non vi sara
«un messaggio religioso, dunque, non istruzioni o notizie sulla
divinita o sulla deificazione dell’'uomo, ma I'ambasciata di un
Dio, che ¢ del tutto diverso, del quale 'uomo, come uomo, non
sapra e non avra mai nulla, e dal quale appunto per questo gli
viene la salvezza»''. Con il secondo commento Barth vuole offrire
una teologia che si interessi soltanto di Dio nella sua antonomia di fronte
all’nomo, il cui incontro si realizza, da parte del mondo del Padre,
in un punto stesso della linea di intersezione che non ha alcuna
estensione sul piano del mondo. Nel Rdwerbrief, infatti, il pastore
di Safenwil definisce la religione un “tutt’altro che 'armonia
[del'uomo] con se stesso o addirittura con I'infinito”, “I'inorridire
dell’'uomo di fronte a se stesso”'?, e considera 'uvomo religioso
come colui che “quando ¢ oppresso dalla problematica del suo
mondo” osa 'impossibile: tratta con Dio come il suo simile”. Per
comprendere bene questo ‘giudizio’, occorre contestualizzare la
questione specifica da cui esso intende distanziarsi'. Il punto di

10 K. Barth, [.’Epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 2009°, 3. E opportuno notare
che Barth non considera soltanto il singolo nel paradosso della fede, ma si riferisce
sempre alla condizione di tutte le creature, alla condanna e salvezza della realta del
mondo: Barth, L'Epistola ai Romani, 78.

" Thidem, 4.

"2 Ibidem, 234; 251.

3 Thidem, 225.

' Barth, infatti, in seguito affermera che “non sarebbe impossibile”, “con una
piccola precisazione dialettica”, intendere “re/igic” come “concetto comprensivo di
cio che chiamo ‘fede e obbedienza™. «Ma il termine mi risulta troppo appesantito e



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 103

discussione ¢ il tentativo perseguito a partire dal secolo XVIII di
comprendere «il cristianesimo come una “specie” del “genere”
religionen®. Barth accusa questimpresa, avvenuta soprattutto
ad opera di Schleiermacher, di “religionismo”'. 1l teologo di
Breslavia aveva definito la religione come “sentimento” — ossia

atteggiamento di fondo dell’'uomo —, in favore dell’'Universo,

>
che, a sua volta, non si identifica con Dio, ma lo include, come il
tutto include una parte, perché I'Universo ¢ piu che Dio'". 1l fine
della religione ¢ quello di amare questo Universo e contemplarne
l'azione'™. Con il passaggio dall’ “oggetto” della religione al
“soggetto” religioso, si ha, in altre parole, una riduzione della
“rivelazione” a “religione” e di quest’ultima a sentimento di
‘dipendenza’. Quindi, ne consegue che questo pensiero non ¢

teologico, bensi antropologico. Schleiermacher, secondo Barth,

contaminato dall’abuso che ne ¢ stato fatto da 200 anni. Penso soprattutto all’abuso
apologetico. Non posso piu sentire o pronunciare la parola ‘religione’ senza asso-
ciarla spiacevolmente a quella che ormai nella storia della cultura contemporanea ¢
insegna del rifugio in cui la teologia protestante, e in parte anche quella cattolica,
pilt 0 meno precipitosamente comincio a ritirarsi quando le venne a mancare il
coraggio di lasciarsi guidare nel suo pensiero dall’oggetto, cio¢ dalla parola di Dio
[...]. Forse verra un tempo in cui si potra riparlare di religione senza implicazioni
negative e senza complessi [...]. Ma oggi non ¢ quel tempow: K. Barth, Iniziare dall'i-
nizio. Antologia di festiya cura di R.J. Exler e R. Marquard, Queriniana (Gdt 199), Brescia
1990, 37-38.

5 A. Milano, I/ contributo della teologia evangelica. 1. Karl Barth (1886-1968), in Storia
della teologia. 3. Da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB 2015, 493.

' K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1ehre vom Worte Gottes. Prolegomena ur
kirchlichen Dogmatik, 1/2,Evangelischen Buchhandlung, Zollikon, 1938, 316.

" ED.E. Schleiermacher, Su/la religione. Discorsi a quegli intellettuali che la disprezzano,
Queriniana (Gdt 189), Brescia 1989, 125.

'8 Schleiermacher, Sulla religione. Discorsi a quegli intellettnali che la disprezzano, 91. Al-
trove, rivolgendosi sempre agli “intellettuali che disprezzano”, si legge:«io vi ho
mostrato che cosa ¢ propriamente religione; avete forse trovato alcunché che fosse
indegno della vostra cultura e della cultura umana piu elevatar», ibidem, 119.



104 CRISTIANO MASSIMO PARISI

ha condotto la teologia in “un vicolo cieco”", quindi ¢ necessatia
“una tivoluzione teologica”. Ecco allora che, mediante la
propria speculazione, Barth ha contestato il fondamento e la
legittimita cristiana della teologia in vigore da circa due secoli,
che si compiaceva di sviluppare le sue tesi in piena concordanza
con le tendenze fondamentali della cultura e del’'uomo moderni.
Cio in nome del teocentrismo, che ¢ la traduzione teologica del
“primo comandamento™?':
Barth rifiuta il discorso della “religione” cosi come giunto agli
inizi del secolo XX, perché in realta ¢ un “non dio”*; a cui il
pensiero liberale si sarebbe asservito. Questo impossibile versante
antropologico, che non rende 'uvomo credente, ¢ pero finalizzato
dal Nostro alla esaltazione della fede come salvezza. Tuttavia,
per quanto sia un segno negativo, ¢ anche un segno del divino
fuori di Esso: «a religione ¢ la possibilita, da parte dell'uomo,
di ricevere una impronta della rivelazione divina, di raffigurare,
rivivere, plasmare nelle forme visibili della coscienza umana
e delle creazioni umane la svolta, ’'avviamento, il movimento
dal vecchio al nuovo uomo, di assumere singolarmente o in
comunita un atteggiamento corrispondente alla via di Dio
verso gli uomini»®. Mediante la religione 'vomo puo diventare
consapevole del peccato, ma anche della grazia divina, della
schiavitu ma anche della liberazione, della rottura ma anche della

“Non avrai altri dei innanzi a me”.

Y Karl Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Gottingen Wintersemester
1923/24, hrg. von D. Ritschl, theologischer, Ziirich 1978, 461.

2 Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Géttingen Wintersemester 1923 /24,
462.

1 «Al posto degli assiomi delle altre scienze, nella teologia ¢’¢ il comandamento:
“Non avrai altri dei’ (Es 20,3)”, comandamento che precede ogni enunciato teologico
[...]- Niente di meno ovvio del fatto che la teologia non abbia in realta altri dei accan-
to al Deus ecclesiaehy: Barth, Iniziare dall'inizio. Antologia di testi,16.

* Barth, L'Epistola ai Romani, 25.

# Barth, L’Epistola ai Romanz,162.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 105

pacificazione. Barh invita a perseverare nella religione, affinché
Dio tocchi 'vomo con la grazia della fede, «perché [la religione]
¢ la possibilita di ricordarci di Dio»*. Quindi, linvito ¢ quello
di cercare “i doni migliori nella possibilita religiosa”, perché noi
«siamo uomini religiosi che adorano e attendono e si affaticano
con tutta ’anima, con tutto il cuore e con tutte le forze! Suscitare
la religione, mantenerla desta e curarla, ma anzitutto riformarla,
anzi, sempre di nuovo rivoluzionarla, ¢ un compito veramente
degno, piu di ogni altro nell’interno dell’'umanita»®, perché la
religione “rappresenta il divino, ¢ sua delegazione, sua impronta”.
ILa dimensione dualista del pensiero barthiano permane
all'interno della stessa idea di religione. Cio permette di cogliere
quegli aspetti non-negativi della religione, che rimangono tali,
perché Barth non giunge ad una sintesi del concetto stesso di
religione. Essa si rivela necessaria, pur se riletta alla luce della
nuova impostazione data al pensiero teologico. Si puo anche
aggiungere che il punto di partenza resta il teocentrismo, per cui
I'idea di religione andava necessariamente rivista anzitutto per
calibrarla alla luce del so/us Deus, per fatla poi diventareri-lettura
che si oppone allidea dominante degli ultimi due secoli.

1.1. La ri-scoperta della tradizione teologica cristiana e
del pensiero contemporaneo

Oltre al re-innesto in un “albero genealogico” — Paolo, Lutero,
Calvino, Kierkegaard —, nell'inverno del 1923/24 il Nostro
segue a Gottinga, dove era stato chiamato a tenere lezioni
accademiche, in qualita di uditore, il corso di E. Peterson su
“Tommaso D’Aquino”. Sempre a partire dal 1924 comincia a

24 Thidem, 249.
2 Thidem, 235.



106 CRISTIANO MASSIMO PARISI

elaborare le proprie lezioni di dogmatica, prestando attenzione
non solo alla ortodossia veteroprotestante, ma anche ai Padri
della chiesa antica e alla scolastica cattolica®. In questo periodo
si colloca anche la ri-scoperta della dottrina della Trinita. Se
consideriamo il contesto teologico?” in cui Barth si muove, lo
studio di questa dottrina assume un valore ancora piu grande,
perché evidenzia il suo coraggio, scevro da ogni pregiudizio
teologico, di sostenere una posizione ‘dissonante’ rispetto al
suo ambiente, la consapevolezza della necessita di dare alla
teologia del tempo una dimensione autenticamente evangelica,
recuperando elementi della tradizione teologica cristiana. 11
modo con cui Barth realizza questa operazione resta tuttavia
funzionale allo scopo richiamato in precedenza: garantire l'assoluta
sovranita di Dio nella sua rivelazione storica. In una lettera all’amico
Thurneysen®, infatti, il giovane svizzero parla di “insopprimibile

% Cf, E. Busch, Kar! Barth. Biggrafia, Queriniana, Brescia 1977, 139-140.

7 11 processo di marginalizzazione della dottrina trinitatia risaliva almeno al pe-
riodo illuministico ed era conseguente al processo di riduzione in senso morale del
messaggio cristiano che la filosofia della religione aveva messo in atto. Kant, del
resto, ne aveva sancito linsignificanza pratica, anche se nella Religione entro i limiti
della sola ragione non aveva rinunciato ad una sua interpretazione razionalistica come
esemplificazione della triplice funzione di Dio come “legislatore”, “governatore” e
“giudice”: cf, 1. Kant, La religione entro i limiti della sola ragione, a cura di M. M. Olivetti,
Laterza, Bari 1979, 151-163. La ‘semplificazione’ del Vangelo proposta poi da A.
von Harnack in L'Essenza del cristianesimo (1903) passava per una liberazione del
kérygma cristiano dalle sovrastrutture della filosofia greca che vi erano addensate nei
primi secoli della chiesa cristiana e, proprio in questa prospettiva, la dottrina della
Trinita appativa particolarmente debitrice della ellenizzazione del cristianesimo. In
generale essa, alla teologia protestante di inizio Novecento, segnata dallo storicismo
e affascinata dallideale di un cristianesimo adogmatico, dava 'impressione di mito;
idea, quest’ultima, condivisa anche da alcuni dei compagni di cammino di Barth
all’interno del movimento della teologia dialettica.

* Nel 1924 Barth scrive all’amico Thurneysen di capire «la Trinita come il pro-
blema dellinsopprimibile soggettivita di Dio nella sua Rivelazione e non posso negare il mio
applauso ad Atanasio, che deve essere stato un ragazzo coerente»: K. Barth - E.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 107

soggettivita”, ovvero del fatto che la soggettivita di Dio nella sua
rivelazione storica non viene meno. Naturalmente lo ¢ in una
forma diversa da quella eterna di Dio, per quanto internamente
corrispondente a quest’ultima. Per Barth, la dottrina della Trinita
costituisce innanzitutto una ‘soluzione’ al problema del rapporto
tra Dio e il mondo; mediante tale dottrina, infatti, si puo superare
la falsa alternativa tra I’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la
sua assoluta immanenza. Cio in quanto essa, coglie, ad avviso del
Nostro, una dialettica tra identita e diversita nella realta divina e
tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione storica.

Nell’elaborare questa operazione ermeneutica, Barth non
valorizza soltanto il dogma trinitario antico, ma guarda anche alla
contemporaneita. All'interno del pensiero filosofico e teologico
un posto speciale ¢ occupato da Hegel, il quale ¢ stato uno dei
pochi nell’'ambito della riflessione filosofica del suo tempo a
valorizzare la dottrina della Trinita e ad integrarla nel proprio
sistema filosofico™. Nella Christliche Dogmatikim Entwnrf’ Barth,

Thurneysen, Briefivechsel. Band. 2, 1921-1930, hrsg. von E. Thurneysen, Theologischer,
Zurich 1974, 254 (Barth 18. Mai 1924).

# In uno scritto della maturita, Barth ricorda come, durante gli anni Dieci, I"ami-
co E. Thurneysen, aveva proposto di intraprendere lo studio di Hegel, anche se poi,
egli ricorda, «non se ne fece nullan: K. Barth, Introduzione alla teologia evangelica. Con
un’appendice antobiografica sui rapporti Barth-Schleiermacher, a cura di G. Bof, Paoline, Ci-
nisello Balsamo, Milano (MI), 244. Sempre Barth, in un colloquio con alcuni parroci
e laici del Palatinato, nel 1953, ammettera di avere un certo debole per Hegel al pun-
to da “hegeleggiare un po’ ogni tanto”: cf, Busch, Kar/ Barth. Biografia, 348. Bisogna,
inoltre, tener presente che, tra gli anni Dieci e gli anni Cinquanta, Barth tiene lezioni
sulla storia della teologia protestante - ¢ su Hegel - nel semestre invernale 1932-33
e nel semestre estivo 1933 a Bonn, che sono state pubblicate, in tedesco, nel 1946 ¢
in italiano nei due tomi de La teologia protestante nel XIX secolo; nel 1olume 1. Le origini
compareloscrittosu Hegel(a cura di I. Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 429-465).

K. Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. 1. Die Lebre vom Worte Gottes. Prolego-
mena ur christlichen Dogmatik 1927, hrsg. von G. Sauter, Theologischer verlag, Ziirich
1982.



108 CRISTIANO MASSIMO PARISI

tuttavia, mostra considerazione non tanto per Hegel quanto per la
teologia speculativa che da lui ha preso le mosse e in particolare per
Ph. K. Marheineke, la cui sua opera Die Grund lebrenderchristlichen
Dogmatikals Wissenschaft (1827) «si presenta, inequivocabilmente,
come la dogmatica di un hegeliano ortodosso»’'. Trattando del
rapporto tra Parola e fede, Barth si riferisce proprio a quest’opera
scrivendo che «si tratta che lo spirito obbedisca e si rimetta allo
Spirito divino che si mostra come soggettoy, e aggiungendo
poi che «a parola di Dio ¢ proprio ‘la posizione di Dio nella
ragione»”. Torna l'idea della soggettivita divina che con la sua
parola si rende presente all'uomo e nell’'uomo, un’idea che ¢
appunto hegeliana nella misura in cui Dio ¢ pensato non come
sostanza astrattamente separata dal’'uomo, ma come Spirito che
si manifesta allo spirito umano. Il merito hegeliano ¢ a questo
riguardo innegabile per Barth: «non si puo certo negare che gli
hegeliani, pur in tutta ’'ambiguita che circonda anche loro su
questo punto, proprio qui abbiano visto decisamente meglio di
Schleiermacher e dei suoi. Noi conosciamo la parola di Dio non
mediante noi stessi e in noi stessi, ma noi la conosciamo mediante
Dio e in Dio»™®.

In un ulteriore passo riconosce ad un altro teologo, I.
A. Dorner, e alla sua dogmatica, il voluminoso Systen der
Christlichen Glanbenslehre (1879)*, il merito di aver rilevato che la
«comprensione e la cura del concetto trinitario di Dio», che la

1 K. Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. 1a storia, a cura di L.
Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 73.

2 Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. 1. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolegomena
zur christlichen Dogmatik 1927,130.

3 Ibidem, 136-138.

** Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. La storia, 169: la sua opera
¢ «una speculazione su Dio che supera in maniera sufficientemente grandiosa uno
Schleiermacher e uno Hegel».



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 109

teologia protestante moderna non ha avuto, avrebbero preservato
dallintraprendere la «via che dal pietismo e dal razionalismo
porta a Schleiermacher, la quale non priva la fede soltanto delle
opere «ma anche del [suo] oggetton™. Proptio la dottrina trinitatia
sarebbe sotto questo profilo la migliore garanzia del principio
protestante del «sola fide», poiché lega la fede alla rivelazione e
fa di essa non “un secondo elemento (Zweites) accanto a Dio”,
«ma un secondo elemento in Dio stesso»™. Queste premesse
conducono, inevitabilmente, verso una riflessione piu sistematica
sulla dottrina trinitaria; cio avviene nei Prolegomena alla Kirchliche
Dogmatik.

C¢ qualcos’altro che prelude al rifacimento della Dogmatica
¢ristiana. Il nuovo pensiero teologico, che si sta delineando sempre
piu, ¢ condotto, come abbiamo accennato, in polemica con il
pensiero liberale, ossia con una teologia che parte dall’esperienza
umana, che, come tale, secondo il Nostro, non puo giungere a
Dio. Dal dibattito serrato con il maestro Harnack, Barth avverte
il bisogno di approfondire il proprio metodo teologico e lo fa
utilizzando il pensiero di Anselmo d’Aosta”. 1l giovane svizzero,
interpretando I'argomento anselmiano in prospettiva teologica,
afferma che Dio puo essere pensato nei termini anselmiani
solo in base alla Rivelazione. Soltanto a partire da questo
punto il pensiero, seguendo 'andamento della Rivelazione, puo
lluminarla razionalmente dall’interno; in tal modo, la ragione
teologica si qualifica come intelligenza della fede, la quale, a
sua volta, interroga la ragione: Fides guaerens intellectum diviene

> Barth, Christliche Dogmatik in Entwurf, 267.

% Barth, Christliche Dogmatik in Entwurf, 267.

7 Nei paragrafi 2-4 del Proslogion vi ¢ I'argomento anselmiano comune-
mente detto prova a prioti (o ontologica) dell’esistenza di Dio.



110 CRISTIANO MASSIMO PARISI

il dtolo del libro di Barth sul pensiero di Anselmo®™. Sebbene
si possa discutere se la lettura di Barth rifletta I'intenzione del

monaco medioevale’

?, Popera ¢ preziosa quanto alla metodologia
teologica e, secondo Barth, segna un importante punto di svolta

della propria teologia. Il libro viene pubblicato nel 1931.

2. “L.A RADICE DELLA DOTTRINA TRINITARIA”*

I1 punto di partenza della rielaborazione della dottrina si trova
nell’identita tra la Rivelazione, la Parola e Dio stesso'’. Questa
identita di Dio con Se stesso dice I'assoluta sovranita di Dio nella
sua Rivelazione e del fatto che la sua «divinita (Gother?) nella

* K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweisder Existenz; Gottes in Zusammen
hangseines theologischen Programms, Chr. Kaiser, Minchen, 1931. Trad. it. a cura di V.
Vinay col titolo La prova dell esistenza di Dio, nel vol. Filosofia e Rivelagione, Silva, Mila-
no, 1965. Nuova traduzione a cura di M. Vergottini nel vol.: K. Barth, Anselpo d’Aosta.
Fides quaerens intellectum. La prova dell esistenza di Dio secondo Anselmo nel contesto del suo
programma teologico, Morcelliana, Brescia, 2001, 43-238.

¥ Nardin afferma che Barth, oltre ad aver rilevato 'unita di pensiero di Ansel-
mo e la sua valenza teologica, ha avuto il merito di «aver definitivamente recuperato
Anselmo alla teologia, superando la prospettiva del XIX secolo e dei primi decenni
del XX, in cui gli scritti anselmiani [...] erano letti in chiave filosofica [...]. Cio
che Barth non rileva ¢, invece, I'atteggiamento fondamentale di Anselmo quale
obbedienza all’autoritas papale. “Il suo [di Barth| errore principale sta pero nell’aver
completamente disconosciuto 'autentico Sigim Leben di questo [Anselmo] pensie-
ro: esso ¢ ancorato all’'obbedienza verso I’Apostolicus, il successore di Pietro” (C.
Viola, Anselmo d’Aosta. Fede e ricerca dell’intelligenza, Jaca Book, Milano 2000, 112).
Ancora si avverte la lettura 7iformata con cui Barth ‘vede’ Anselmo»: R. Nardin, I/ Cur
Deus homo di Anselmo d’Aosta. Indagine storico-ermenentica e orizzonte tri-prospettico di una
eristologia, .UP, Roma 2022, 36-37.

4 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1 ebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirch-
lichen Dogmatik, ersterhalbband (1/ 1), EN'Z-Vetlag, Zirich 1964, 320.

U Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1 ehrevon Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 321.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 111

Bibbia significhi liberta, autonomia ontologica e noetica»*. La
Rivelazione, quindi, ¢ la radice della dottrina trinitaria®; questa ¢
da intendere non solo come «una necessaria e appropriata analisi
della Rivelazione, che, a sua volta, ¢ interpretata correttamente dal
Dogma»*, ma anche come una «adeguata interpretazione della
Bibbia»*. Come avviene cio? Barth nella Rivelazione distingue
un soggetto che agisce, il contenuto dell’azione e leffetto di
quest’ultima. Il secondo momento ¢ quello centrale, in quanto
esplica il concetto stesso di Rivelazione: quest’ultima, infatti, ¢ un
auto-svelamento (Se/bstenthiillung) di Dio che si produce mediante
un modo d’essere (Seznsweise) che lo rende visibile al’'uomo e che
¢ diverso da quello di Dio in sé — inaccessibile per 'vomo —,
eppure che ¢ ancora una volta Dio. Tale “modo d’essere” ¢ «un
Dio nuovo in Dio, una differenza di Dio da Se stesso [...], non
una realta subordinata a Dio, ma un modo di essere in cui puo
essere anche per noi»™. La sovranita di Dio si dimostra dunque
nel suo distinguersi da Se stesso, senza pero cessare di essere
Dio: «|Egli] si manifesta come Padre, vale a dire come il Padre del
Figlio, in cui prende una forma (Gestalf) troppo buona per noi.
Dio Padre ¢ Dio, che sempre, anche prendendo forma (Gestal?) nel

¥ Ibidem, 323. In altre parole, Dio viene incontro all’uomo come Signore, os-
sia in modo assolutamente libero, e ’accettazione della sua Rivelazione non trova
altro fondamento che nella Rivelazione stessa. Barth non esita in questo contesto
a riprendere espressioni che aveva usato anche nel Rowerbrief, affermando che «la
Rivelazione avviene (geschieh?) verticalmente dal cielo, giunge (fillf) all’uvomo in coin-
cidenza con cio che egli, proprio in questo luogo, proptio in questo tempo e pro-
prio in questo contesto sta vivendo; [giunge] ora e proptio a quest'uomo: proptio
in questa fase della sua vita interiore ed esteriore, con la differenza che questa sua
contingenza storica ¢ ora di nuovo comprensibile e spiegabile in tutte le dimensioni
possibili»: zbidens, 348.

B Thidem, 326.

4 Thidem, 3217.

I,

4 Thidem, 334.



112 CRISTIANO MASSIMO PARISI

Figlio, ¢ il libero fondamento e la libera forza della sua divinita nel
Figlion"". Permane, nella Rivelazione, una dialettica di svelamento-
velamento; questa, infatti, non si risolve in una terza grandezza,
poiché la dimensione tensionale ¢ elemento costitutivo della
Rivelazione stessa: «poiché vi ¢ un velamento di Dio, puo esservi
uno svelamento, e soltanto nella misura in cui vi ¢ velamento
e svelamento, pud esservi un’auto-comunicazione di Dio»™. Per
mezzo della Rivelazione Dio vuole farsi conoscere all'uomo e
instaurare una relazione con lui. Questa intenzione ¢ realizzata da
Dio in quanto Spirito, «il miracolo della presenza reale dell'uomo
nella Rivelazione»"’; «senza questa rivelazione storica di Dio, la
rivelazione non sarebbe tivelazione. La rivelazione di Dio fa del
rapporto tra Dio e 'uomo lincontro efficace tra Dio e 'uomo»™.
E solo la Rivelazione storica di Dio a rendere cid possibile e in
questo agire non si ha una commistione tra I’elemento divino e
quello umano, bensi l'attestazione dell’assoluta sovranita divina.

2.1. I/ Dio triuno: un’analisi

Abbiamo detto che Barth si avvicina alla dottrina della
Trinita per trovare una ‘soluzione’ al problema del rapporto tra
Dio e il mondo; in altre parole, egli spera di superare la falsa
alternativa tra ’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la sua
assoluta immanenza. Cio in quanto essa coglie, ad avviso del
Nostro, una dialettica tra identita e diversita nella realta divina
e tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione

47 Ibidem, 342.

B Ibidem, 383.

¥ Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1 ehrevon Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 350.

0 Tvi.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 113

storica. A monte di questo tentativo di soluzione, vi ¢ una precisa
intenzione: salvaguardare I'assoluta sovranita di Dio nella sua
rivelazione storica. In altri termini, Dio ¢ 'origine da cui proviene
la rivelazione, nonché la figura in cui si riproduce la rivelazione
e leffetto del suo essere rivelato in noi. Questo venire di Dio
all’'uomo ¢ il cammino del Figlio che, in quella decisione originaria
presa nell’unita dello Spirito tra il Padre e il Figlio obbediente, ¢
stato destinato all’'unione con 'uomo Gesu. I’essere di Dio non ¢
quindi un’unita neutrale rispetto a questa distinzione, ma ’essere
dell’'unico Dio ¢ in Sé distinto nel triplice modo costitutivo
del suo rivelarsi: «¢ Dio che si tivela. E attraverso se stesso
che si rivela. E se stesso colui che Egli rivela. Se noi vogliamo
veramente comprendere la rivelazione a partire dal suo soggetto,
a partire da Dio, bisogna innanzitutto che comprendiamo che
questo soggetto, Dio, il rivelatore, ¢ identico all’azione attraverso
la quale egli si rivela e identico anche all’effetto di questa azione
rivelatrice»’'. Questo ¢ anzitutto il senso della collocazione della
dottrina della Trinita nei Prolegomena; essa, infatti, «risponde
allinterrogativo sul Dio che si rivela nella rivelazione»™ e alla
domanda su chi sia il Dio che si rivela «la Bibbia risponde in una
maniera che conduce a riflettere sul carattere trinitario di Dio»*.

Destinatario della rivelazione € 'uomo. Tuttavia, la creaturalita
diventa luogo della Rivelazione a partire dall'uvomo Gesu, con la
cui umanita Dio si ¢ identificato. Il rapporto tra I'essere di Dio e
la sua rivelazione va compreso a partire dal rapporto tra essere
di Dio e 'umanita di Gesu. Dio si rapporta al’'uomo Gesu in
quanto decide di mettersi in relazione e puo farlo, perché ¢ in
Se stesso autorelazione. Da cio consegue che Dio si rapporta

S Tbidem, 312.
2 Ibidem, 329.
5 TIbidem, 319.



114 CRISTIANO MASSIMO PARISI

all’'uvomo liberamente e I'accesso alla realta di Dio avviene per
'uomo solo nell’accoglienza dell’evento della rivelazione, la quale
«¢ in tutte le circostanze I'annuncio del regno e della signoria
di Dio [...]. L’essere il Signore ¢ P'essere di Dio che si rivela.
[...] Avere un Signore ¢ per 'nvomo ricevere cio che Dio gli
dona nel momento in cui 'uvomo accetta la rivelazione di Dio.
[...] L'uvomo non sa che c’¢ un Signore, che egli ha un Signore
e che questo Signore ¢ Dio. Attraverso la rivelazione egli lo sa.
La rivelazione ¢ la rivelazione della signoria di Dio»**. Dio ¢ il
Signore che si rivela e nel termine “Signore” ¢’¢ tutta la dottrina
trinitatia seguente™. Da qui, infatti, si pone la questione trinitatia:
«possiamo comprendere questa proposizione [Dio si rivela come
Signore] in un triplice significato senza attentare alla sua unita?
E possiamo comprenderla nella sua unita senza attentare al suo
triplice significator»™. Per la dottrina trinitaria la frase “Dio che
si rivela come Signore” indica /atto della rivelazione, la sua forma e il
suo significato a partire dal fatto che lessere di Dio, inaccessibile all’nomo,
st rivela all'womo: “Dio si rivela” significa che «si svela, che Dio si
rende presente, manifesto, conosciuto appunto come Dio, che
prende domicilio presso la storia dell'uomo, che egli si offre come
un oggetto della percezione umana, dell’esperienza, del pensiero
e della lingua umana»’’. Nello stesso tempo, il rivelarsi di Dio
comporta una novita in Dio, “un nuovo modo di essere Dio”. St
tratta di «una distinzione di se stesso all’interno del suo mistero,
un nuovo modo di essere Dio, del tutto eminente, e tale che egli

> Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1ehrevom Wort Gottes. Prolegomena ur kirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 323.

% Ivi: «cio che noi chiamiamo la radice della dottrina trinitaria ¢ dunque la
proposizione: Dio si rivela come il Signore e cio¢ la rivelazione attestata dalla
Scrittura.

5 Thidem, 331.

7 Ibidem, 333.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 115

possa essere il Dio per noi [...]. Ecco cosa afferma il fatto della
rivelazione: appartiene a Dio di distinguersi da se stesso, di essere
Dio in sé e al contempo di essere ancora una volta Dio in un
modo visibile e cio¢ in una forma che ¢ distinta dal suo essere
invisibile»™. Questa nuova forma di Dio, che altro non esprime
che la signoria di Dio, ¢ la liberta di Dio di distinguersi da sé
restando se stesso: «che Dio voglia e possa divenire cosi ineguale a
se stesso, che egli non sia solamente Dio in un’eternita insondabile
e nel suo mistero eterno ma anche in una forma temporale —
questo potere e questo volere, questa azione reale di Dio, noi
abbiamo il diritto di comprenderle come una prima conferma
della nostra tesi: Dio si tivela come Signore»”. Iautosvelamento
di Dio ¢ Dio nel modo di essere del Figlio, mentre il modo di
essere nascosto di Dio ¢ il Padre. Bisogna inoltre precisare che
non c’¢ una forma del Padre che non abbia gia in sé il Figlio e non
c’¢ una forma di Dio precedente questo modo di essere svelato
da sola: «Dio il Padre non ha una forma che nel momento in cui
prende forma nel suo Figlio. In tutta la rivelazione biblica, Dio
non cessa mai di essere rivelato in questo senso come il Padre,
ed ¢ questo che noi intendiamo quando diciamo che egli si rivela
come il Signore. ILa paternita di Dio ¢ dunque la signoria di Dio
nella sua rivelazione»®. Dio, rivelandosi, si pone in relazione con
I'uvomo e da questo fatto emerge un terzo significato della signoria
di Dio: proprio perché Dio puo entrare in relazione con 'uvomo ¢
Signore e, facendolo, si rivela come Spirito del Padre e del Figlio
che si apre, si comunica all'uomo. Ora il destinarsi di Dio presso
I'uvomo ¢ il modo di essere di Dio che assume la forma della
storicita, il suo essere Signore nel modo di essere dello Spirito

3 Ibidem, 334.

5 Ibidem, 334.

9 Barth, Die kirchlicheDogmatik. Die 1ebrevom Wort Gottes. Prolegomena zur kirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 342.



116 CRISTIANO MASSIMO PARISI

Santo®’. Secondo la testimonianza biblica, la signoria di Dio in
questo terzo senso ¢ il tratto caratteristico della sua rivelazione:
«Dio si rivela come lo Spirito, non come un qualsiasi spirito, non
come un secondo piano della spiritualita dell'uomo, ma come lo
Spirito del Padre e del Figlio, dunque come un solo e medesimo
Dio che, nella sua unita, si apre e si comunica all’'uomo [...]. 1l
fatto che Dio ¢ Spirito secondo Gv 4,24, tale ¢ la signoria di Dio
nella sua rivelazione»®. Ma la stessa Trinita «non esiste solamente
nella rivelazione ma in Dio stesso, e che, di conseguenza, noi
non dobbiamo considerarla come una manifestazione propria
all’economia della salvezza, ma come una realta immanente a
Dio»®. Per Barth, quindj, la rivelazione ci permette di incontrare
il Dio triuno, che non entra in conflitto con la divina unita. Ogni
modo di essere ¢ fondato sull’'unica deita e Dio ¢ tale solo in
questi modi di essere.

2.2. “Senso” della dottrina trinitaria barthiana

Uno degli elementi peculiari della dottrina barthiana della
Trinita ¢ l'uso del termine «personalitay (Personlichkei?), per
indicare I'unica essenza divina, preferendolo a quelli antichi di
deitas o di essentia divina, a motivo dell'impressione che questi
ultimi suscitano di «parlare di Dio come di un Neutrunm», come
un qualcosa anziché come un qualcuno. Si tratta di un termine

S Ibidem, 350: «che Dio possa fare cio che affermano i testimoni biblici, che egli
possa non solo prendere una forma senza cessare di dimorare liberamente presso
se stesso, ma ancora divenire Dio per questo o quell'uvomo, che Peternita divenga
un istante del nostro tempo, tale ¢ il terzo significato della signoria di Dio nella sua
rivelazione.

$2 Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 351.

9 Ihidem, 352.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 117

che «e il prodotto della lotta contro il naturalismo e il panteismo
moderni»®. Tuttavia, se pud essere impiegato per definire 'essenza
divina, non lo puo essere per indicare le forme d’essere divine,
poiché esso indica una “soggettivita autocosciente”. Proprio
per evitare il rischio di confondere il termine «personalita» con
quello di «persona» conviene preferire a quest’ultimo quello di
«modo d’essere» (Seimsweise). Nonostante 'uso consolidato nella
tradizione teologica del termine «personay, infatti, le perplessita
a suo riguardo non sono mai venute meno; lo stesso Agostino
le ha espresse con chiarezza legittimandone I'uso soltanto per la
mancanza di qualcosa di meglio (De #rin. 179, V11 4)*. La ripresa
di questo termine da parte della teologia medioevale, di Tommaso
d’Aquino in particolare, non avrebbe poi contribuito a chiarire
i dubbi sul fatto che il suo uso non introduca nell’'unita divina
una pluralita di sostanze o una ripartizione dell’unica sostanza
divina e anzi ¢ semmai da apprezzare la distanza che Tommaso
ha sottolineato tra il significato che il termine persona assume nel
suo uso generico e quello rifetito a Dio (5. 7. gun. 29, art. 4¢). 11
vantaggio di questa variazione terminologica consente di riportare
alla luce il senso di termini usati dalla chiesa antica, come quello
di ipostasi, che «significa subsistentia (non substantia), cio¢ significa
modo d’esistere di un ente»”’, ma anche di definizioni come quella
di Tommaso che parla delle persone divine come «res subsistentes in
natura divina», di Calvino che definisce la persona come «subsistentia
in Dei essentiay (Instit. 1, 13, 6) o ancora di teologi cattolici moderni
come M. Scheeben o B. Bartmann, che parlano delle persone

 Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena urkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 370.

5 Ibidem, 375.

¢ Tbidem, 376.

7 Ibidem, 379.



118 CRISTIANO MASSIMO PARISI

divine come diverse forme di possesso della sostanza divina®.
I1 vantaggio ¢ dunque quello di esprimere in modo piu chiaro
I'inseparabilita delle persone divine dalla natura divina e dunque
la sua unita. II rischio, poi, relativo dell’accentuazione dell’unita
divina a discapito della distinzione reale ¢ evitabile aggiungendo
al termine Seinsweise aggettivo eigentiimliche — “proprio”, “unico”
—, per timarcare, appunto, la distinzione interna all’unita®.
Tenuto conto di questo, la differenza dei tre modi d’essere divini
¢ dunque comprensibile a partire dalle relazioni originarie che
caratterizzano I'unita divina. Intendere le «persone» divine come
«modi di essere» — quindi come relazioni originarie dell’unita
divina — permette di rendere meglio ragione della reciproca
inerenza di esse, per come ¢ formulata dalla stessa dottrina della
pericoresi.

Per chiarire la natura delle relazioni intra-divine, anche Barth
sente il bisogno di usare delle immagini: cosi, «come Padre, Dio
¢ il donatore, come Figlio colui che riceve e donatore a sua volta,
come Spirito colui che riceve in forma pura. B I'Inizio, senza il
quale non c¢’¢ meta e fine, il Centro, che puo essere solo dall’inizio
e senza il quale la fine non sarebbe, e la Fine, che ¢ interamente
dall’inizio. E il Patlante, senza il quale non ci sarebbe alcuna parola
e alcun senso, la Parola, che ¢ la parola dell’oratore e il portatore
del senso, il Senso che ¢ anche il senso dell’oratore cosi come la
sua parolan™. Ma queste immagini sono ben lungi dall’illustrare
il mistero dell’'unita divina che ¢ trina sicché questi tentativi
della teologia non sono altro che espressioni di quello «sforzo

% T.a locuzione “modo d’essere” non deve assolutamente essere considerata

come un indice di modalismo. Essa, scrive Barth, «¢ la traduzione letterale del
termine froposuparxeos gia utilizzato nei dibattiti della Chiesa primitiva»: ibidens, 379.
9 Ihidem, 381.
" Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 384.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 119

razionale per il mistero»’', che ha come scopo proprio quello di
rendere visibile e comprendere il mistero come tale. Questo si
radica ancora una volta nel fatto che per quanto Dio manifesti
nella sua Rivelazione qualcosa della propria essenza e dunque
non sia possibile contrapporre astrattamente ad un Dio per noi
un Dio in sé, tuttavia egli rimane libero nella sua rivelazione: «Dio
si da all’'uomo interamente nella sua rivelazione. Ma non cosi da
arrendersi all’'uomo. Egli, agendo, dandosi, rimane libero»’.

Per Barth, quindi, /a dottrina trinitaria risponde alla domanda sul
soggetto della Rivelazione, ovvero alla domanda su chi sia il Dio che si rivela
all'womo — questo il senso della dottrina trinitaria. Ma a questa
domanda si risponde soltanto a partire dalla rivelazione stessa di
Dio; in altre parole «a dottrina trinitaria ecclesiale ¢ un cerchio
chiuso in $é»” e la sua funzione ¢ quella di respingere idee come
il “subordinazionismo” da una parte e il “modalismo” dall’altra,
ossia una disparita di grado e valore tra 1 “modi di essere” divini
e quella di una estraneita del’economia divina a Dio stesso,
pensieri che periodicamente emergono nella storia della teologia
e della chiesa; nello stesso tempo, vi ¢ la possibilita di affermare
che il Dio che si rivela all'uomo, che con lui si riconcilia e che lo
redime, ¢ lo stesso Dio che lo ha creato™.

Nella trattazione della dottrina trinitaria, quindi, si deve
considerare nello stesso tempo 'unita di Dio nella triplicita dei
suoi modi di essere e la triplicita dei modi di essere di Dio nella
sua unita. Tuttavia, dal momento che ai fini espositivi si finisce
con il porre lattenzione troppo sull’unita o sulla triplicita «il
senso completo del concetto di trinita (tri-unita) non potra mai

1biden, 388.
1biden, 391.
1biden, 400.
Tbiden, 401-403.

[P I
PN



120 CRISTIANO MASSIMO PARISI

essere identico che per un’operazione dialettica»” che permetta,
allo stesso tempo, di unire e distinguere le due formule. Punto di
partenza per I'analisi dei modi di essere propri dell’unico Dio ¢
la rivelazione. Dio interviene anzitutto come Creatore e Signore
dell’esistenza e il Dio di cui si parla «¢ Gesu di Nazareth che ¢
il Signore, questo dice la testimonianza biblica, ¢ Lui che mette
'uomo a contatto con una sovranita assoluta. E lui il Dio che si
rivelan’. Tuttavia, che Gesu di Nazareth sia il Signore “non ¢ una
verita che va da sé”; se, infatti, Gesu di Nazareth ¢ stato veramente
un uomo, I’equazione “Gesu ¢ il Signore” non puo essere posta,
perché 1 due termini non sono direttamente identificabili,
sebbene, per fede, lo divengano. Secondo il Nuovo Testamento
la vera divinita identica alla nozione di Signore appartiene a un
essere assolutamente diverso dall'uomo Gesu. La signoria di
Gesu di Nazareth ha la sua radice nel fatto che altro non ¢ che «la
manifestazione, I'esercizio e applicazione della signoria di Dio il
Padre»”. In altre parole, Barth, nel tentativo di identificare chi ¢
colui che la Scrittura chiama “Signore”, parte dalla professione di
fede “Gesu ¢ il Signore” e la confronta con I'annuncio fatto da
Gesu, con quanto ha detto, con la sua testimonianza e nota che
ogni cosa conduce al Padre™. Ma tutto cio si comprende alla luce
della Pasqua, poiché «¢ alla rigorosa frontiera della croce che la
volonta di Dio diviene visibile»”, che Dio appare come Creatore
e Signore della nostra esistenza, come colui che domina sulla

> Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 389.

" Ibidem, 405.

" Ibidem, 406.

8 Ihidem, 407: «la testimonianza di Gesti su se stesso non costituisce uno dei temi
dell’evangelo che egli annuncia, ma ¢ 'espressione del fatto che egli ha coscienza di
essere il cammino verso il Padre».

" Ibidem, 408.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 121

nostra vita e sulla nostra morte e questi «¢ Dio il Padre attestato
nella Scrittura e rivelato in Gesu Cristo»®.

In luogo di una conclusione. Con Barth oltre Barth

Barth ¢ il chiaro esempio per comprendere che non esiste
una definitiva soluzione teologica. Paradossalmente, mentre si
cerca tra le tante pagine di cui si compone la sua opera qualche
intuizione che possa nuovamente dare luce su una situazione o
addirittura additare una via, ecco che il Nostro, in una lettera
dell’ultimo periodo, nella quale getta uno sguardo complessivo
sul suo cammino di pensatore, scrive:«un buon teologo non abita
un edificio di idee, di principi, e di metodi. Ci passa in mezzo,
per ritrovarsi all’aperto. Resta in cammino. Ha davanti agli occhi
la lontananza, gli alti monti e I'infinito mare di Dio — e proprio
anche questo lo rende sicuramente molto vicino agli altri buoni e
cattivi, felici e infelici, cristiani e pagani, occidentali e orientali, per
i quali puo essere in tutta modestia un testimone»®'. Barth ¢ colui
che vivendo “tra i tempi” invita ad andare ‘in un nuovo tempo’,
perché «continuare il lavoro significa sempre ricominciarlo»®. In
altre parole, chi intraprende il lavoro teologico non puo limitarsi
a costruire su fondamenti posti in passato, ma ¢ tenuto ogni volta
a ricominciare daccapo®. In sede conclusiva, mi limito ad alcune
considerazioni, che aprono a nuovi approfondimenti. Tuttavia,
concludere, alla luce di quanto appena ri-portato, non puo che
significare ri-cominciare lo studio della dottrina di Barth per
andare oltre Barth.

89 Ibidem, 409.

8 Barth, Iniziare dall'inizio, a cura di R.]. Exler ¢ R. Marquard, (gdt 199) Queriniana,
Brescia, 1990, 176-177.

8 Barth, Iniziare dall'inizio, 13.

8 Tvi.



122 CRISTIANO MASSIMO PARISI

II presente lavoro, che rappresenta solo un’introduzione al
suo pensiero trinitario, lascia aperte alcune questioni, che provo
ad elencare. Anzitutto, la critica® circa il fondamento della
dottrina trinitaria, che ha, come corollario, il superamento di
un debito con Iidealismo; il rifiuto del concetto di persona e la
contrapposizione tra conoscenza naturale di Dio e rivelazione.
Ognuno di questi aspetti andrebbe sempre valutato facendo
parlare lo stesso Barth, per giungere a una comprensione il piu
possibile oggettiva del suo pensiero. Lo stesso tema dell’analogia
entis, per 1l qualeBarth era partito dallidea espressa nel primo
volume della Dogmatica, secondo la quale era linvenzione
dell’antiCristo, per poi successivamente ammettere che l'idea
di analogia non poteva essere eliminata dalla teologia. Infine,
I'analisi del rapporto tra la Croce e il mistero del Dio trino. Al di
la di queste considerazioni lapidarie, resta la convinzione che una
piu corretta comprensione di uno dei teologi piu innovativi del
XX secolo possa essere di aiuto nel panorama teologico odierno,
in particolare a livello ecumenico.

# Pannenberg ¢ stato tra i primi a muovere osservazioni critiche circa il fonda-
mento della dottrina trinitaria di Barth: W. Pannenberg, Teologia sistematica. 1 olume 1,
Queriniana, Brescia 1990, 333-343



Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 123-154

I poli ecclesiali: limitatezza storica e
sovreccedenza agapica

Massimo NARO!
Caltanissetta

1. IN PRINCIPIO IAVVENTO DIVINO:
ESSERCI SENZA SMETTERE DI ESSERE

In un suo libro di qualche anno fa Franco Cardini riferisce ai lettori
«dove abita ’Eterno», come recita il sottotitolo di quel saggio®.
Lo fa da storico provetto. Ponendosi percio un interrogativo
che sottrae il divino alle imperscrutabili nebbie della metafisica,
rintracciandolo  piuttosto dentro la vicenda plurisecolare
delle religioni, soprattutto delle tre di matrice abramitica.
La domanda implicitamente formulata dal noto medievista

' Docente di teologia sistematica presso la Facolta Teologica di Sicilia (Palermo)
e direttore del Centro Studi «A. Cammarata» per lo studio del movimento cattolico
in Sicilia (San Cataldo-Caltanissetta).

* Cf. E Cardini, Le dimore di Dio. Dove abita I’Eterno, 11 Mulino, Bologna 2021.



124 MASSIMO NARO

chiede, opportunamente, non se Dio esista, bensi dove Egli
sia. E evidente che una tale impostazione della questione risulta
debitrice al racconto biblico in cui il Dio di Abramo e della sua
progenie si ripresenta alla vista di Mose, presso il roveto ardente,
per confidare il proprio Nome — 'impronunciabile Tetragramma
— ¢, con cio stesso, per farsi conoscere come I'essere che decide
di esserci senza smettere di essere: ¢ un’interpretazione del Nome
che sintetizzo prendendo abbrivo dalle intuizioni di Martin Buber
— il quale tradusse in tedesco la tautologica perifrasi ebraica
che nell’Antico Testamento sta per Jhwh, ‘ehyeb "ser ‘ehyeh, con
Pespressione Ich bin da’, «Io sono quiv, «lo ci sonoy, o ancora pit
amichevolmente «Ci sono Io» —, ma il terzo capitolo del libro
dell’Esodo la avalla in ogni suo rigo, specialmente nella sporgenza
dei versetti 14 e 15.

Cardini si dimostra, come al solito, ben informato anche
sotto il riguardo teologico, tant’¢ che non manca di far notare la
concezione di nuovo marcatamente metafisica che sottosta alla
traduzione greca che 1 Settanta di Alessandria fecero nel terzo
secolo a.C. di quel brano biblico. E registra che una tale opzione,
quando troppo enfatizzata, avrebbe portato il pensiero cristiano
verso esiti non immediatamente consequenziali al “luogo

* Riportato in M. Cacciari, Filosofia e teologia, in P. Rossi (dit.), La filosofia. 11: La
Silosofia e le scienge, Utet, Torino 1995, 382-383. 1l pensatore austriaco, che pur aveva
in Ieh und Du, nel 1923, tradotto il Tetragramma assecondando la versione greca dei
Settanta, Ich bin der Ich bin, in altri suoi testi posteriori, preferira sfruttare le possibi-
lita insite nel verbo Dasein (esserci) per reinterpretare in prospettiva storico-salvifica
pitt che metafisica il Nome di Dio, inteso infine come Ich bin da als der Ich bin da (cosi
in M. Buber, Dialogisches 1.eben, Miller, Ztrich 1947, 120): cf. A. Losch, Kann Gott
einen Namen haben? Martin Buber befragt die jiidische Geistes und die Religions geschichte, in
D. Krochmalnik - H.-]. Werner (edd.), 50 Jabre Martin Buber Bibel, Lit Verlag, Berlin
2014, 165-183.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 125

teologico” per antonomasia, vale a dire Cristo Gesu®. In lui infatti
¢ e, anzi, viene — si rende presente — il Dio di Abramo, di Isacco
e di Giacobbe. Quel Dio, cioe, che anche secondo Blaise Pascal
poco ha a che fare col Dio dei filosofi, siano questi /es /ibertins cui
il pensatore francese si riferiva a suo tempo, siano i metafisici
classici o gli epistemologi della scienza ai nostri giorni’.

Cardini, d’altra parte, non riferisce che la traduzione greca del
Tetragramma piu semanticamente completa e piu compiuta di
senso teologico si deve a un autore cristiano e si trova nel primo
capitolo dell’Apocalisse, i dove il Dio eterno ¢ incontrato e
compreso in stretto riferimento al Cristo: si tratta di «Colui che ¢,
che era e che viene» (Ap 1,4.8), I'«Alfa» e '«Omega» (Ap 1,8), col
quale si identifica il Risorto allorché dichiara: «Io sono il Primo e
I'Ultimo e il Vivente» (Ap 1,17-18a). Tutte espressioni — queste —
che saldano la dimensione metafisica con quella storico-salvifica
ed esistentiva, cosi come sempre si puo e si deve leggere nei rotoli
d’Israele. E che rivisitano la metafisica greca in chiave escatologica,
come ha ben argomentato Jurgen Moltmann in un suo prezioso

* Mi pare teologicamente lucida e avvertita la precisazione secondo cui la fede
intesa in senso cristiano «non ¢ la fiducia che Dio esista, bensi la ferma convinzio-
ne che il Dio Uomo sia veramente morto e tisorto». Ne deriva una conseguenza
drastica e tuttavia coerente: «lLa fede ¢ esclusiva dei cristiani: ebrei e musulmani
dispongono solo della legge» (F Cardini, Le dimore di Dio, 2779).

> Come recita il famoso Memoriale della cosiddetta nuit de fen: «Dio di Abramo,
Dio d’Isacco, Dio di Giacobbe, non dei filosofi ¢ dei dotti. [...] Dio di Gesu Cristo,
Deun menm et Deum vestrum (Gv 20,17)»: B. Pascal, Pensieri e altri scritti, Paoline, Cini-
sello Balsamo 1992", 96. I filosofi ¢ i dotti cui Pascal si rifetiva erano gli intellettuali
del suo tempo, rappresentanti del cosiddetto «pensiero libertino»: cf. P.-Y. Bourdil,
1/ Dio dei filosofr, Paoline, Cinisello Balsamo 1992, il quale nota comunque che «Pascal
non nega in blocco la filosofia, ma esige che la si superi filosoficamente» (55). Cf.
inoltre G. Cottier, Dien d’Abrabam, Dien d’Isaac, Dien de Jacob, non des philosophes et des
savants, in «Nova et Vetera» 74 (2/1999) 5-19.



126 MASSIMO NARO

saggio non a caso intitolato Das Kommen Gottes’. 11 Dio, che si rende
visibile in un crocevia spazio-temporale ben preciso — il roveto
ardente alle pendici del Sinai, ma anche il fuoco di brace attorno
a cui, sulla spiaggia di Tiberiade, il Risorto dialoga con Pietro e
con gli altri suoi discepoli sulla questione cruciale dell’agdpé —, in
verita non abbandona mai l'orizzonte della sua trascendenza, la
sua terra incalpestabile da piedi umani. Egli ¢ pur sempre altrove
e altro. Ma in quell’altrove e in quell’alterita viene (com)mosso dal
grido degli uvomini — «Ho visto..., ho udito..., conosco...» (Es
3,7) — e muovendo da quell’altrove, relativizzando quell’alterita,
si fa evento di salvezza, ad-viene. Il Dio del roveto trascende si,
ma trascende soprattutto la sua stessa trascendenza, seminandosi
dentro la storia umana, anzi sprofondando in un sepolcro per
poi ribaltarne la pietra tombale. E il Veniente (bo erchimenos) e il
Vivente (ho 364) non meno che I’Essente (ho 07).

Forse ¢ proprio per non aver censito le piu corrette traduzioni
“giovannee” del Tetragramma che Cardini finisce — anche lui —
per dissociare la teologia dalla storia, con questa annotazione:
«Se posso permettermi un rilievo personale, in quanto cattolico
credo in un Dio assoluto e trascendente: tuttavia il problema
dell’Assoluto ¢ una questione teologica, mistica e filosofica, non
certo storica. In quanto essere umano |...] ’Assoluto mi riguarda:
ma, in quanto cittadino membro di una comunita specifica |[...],
nonché in quanto insegnante e studioso, il mio profondo rispetto
per la dimensione incommensurabile dell’Assoluto m’impedisce
di chiamarla in causa fuori luogo e di mischiarla in cose sia pure

¢ Cf. J. Moltmann, I."avvento di Dio. Escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 1998.
Un capitolo dedicato al grande teologo tedesco avrebbe ben corredato il gia inte-
ressante volume di G. Cicchese - P. Coda - L. Zak (edd.), Dio ¢ i/ suo avvento. Lugghi,
momentz, fignre, Citta Nuova, Roma 2003.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 127

molto serie come la pace, la guerra, la politica, la convivenza, le
fedi religiose ecceteray’.

I «rilievo personale» di Cardini non deve catalizzare tutta la
nostra attenzione. Ma mi sono permesso sinora di indugiarvi su,
perché mi sembra sia emblematico del contesto culturale 7 cui
anche noi ci ritroviamo e 7 cui talvolta stentiamo a coniugare il
sincero tentativo di fare una professione di laicita con I'esigenza
di una coerente professione di fede, nonché a descrivere il nostro
«stato cristiano di vitar, per riecheggiare il titolo di un’opera di
Balthasat®. O, piu precisamente, la radicale condizione di chi ¢
membro della Chiesa, cio¢ di una comunita non meno peculiare
rispetto a quella civica o accademica cui Cardini si riferisce dal
canto suo.

2. COMPLESSA REALTA: ASIMMETRICA POLARITA
DI LIMITATEZZA STORICA ED ECCEDENZA AGAPICA

Anche la Chiesa, difatti, ¢ una comunita, come tale situata nel
solco lungo e profondo della storia. Essa tuttavia, in analogia
al mistero del Verbo incarnato, in cui resta radicata sin dai suoi
inizi, ¢ una complexa realitas, intessuta di una trama divina che
interseca un ordito umano, profili questi che — secondo LG 8
— costituiscono paradossalmente «un duplice elementoy, vale a
dire una realta unica che al contempo ¢ anche intrinsecamente
ulteriore, «terrena» e «celeste», «visibile» e «spirituale», tutti
aggettivi disseminati in quella pagina conciliare. Potremmo anche
dire storica e salvifica, cosi rimarcando il fatto che nel caso della
Chiesa la prima dimensione non ¢ semplicemente giustapposta

" E Cardini, Le dimore di Dio, 22.
¢ Cf. H.U. von Balthasar, G/ stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano 1985.



128 MASSIMO NARO

alla seconda ma — semmai — ad essa e da essa integrata, come
si addice a quell’evento incommensurabile che ¢ la storia della
salvezza compiutasi in Gesu il Cristo e di cui la Chiesa stessa ¢
sacramento, vale a dire espressione significativa.

Balthasar, avviando nel 1972 la rivista teologica Communio,
nell’editoriale del primo fascicolo spiego che il termine comunione
rinvia verticalmente alla koznonia agapico-trinitaria, come si
deve intendere prevalentemente tale parola greca allorché viene
usata negli scritti di matrice giovannea. Ma il teologo elvetico
non ignorava certamente che la medesima parola, in altri scritti
neotestamentari, indica la comunione nella quale vivevano i
membrti delle prime comunita ecclesiali’. La verticalita della
communio, pertanto, s’innesta nel ventaglio orizzontale della
communitas. La quale non ¢ precisamente la communio agapico-
trinitaria, benché siz — cio¢ esista e sussista — proprio grazie alla
communio, ricevendone, potremmo aggiungere, una linfa interiore
che germoglia in rami e foglie e frutti ben visibili. La visibilita
che connota la communitas risulta sempre inadeguata a dar conto
dell'intima communio che la ricolma, come un vaso troppo esiguo
rispetto all’acqua che dovrebbe contenere e in cui invece rimane
sommerso come fosse un’anfora antica adagiata sul fondo del
mare. Nondimeno i contorni e la struttura visibile, o storica,
della communitas ecclesiale sono frange — spesso miseramente
sfilacciate — della medesima stoffa agapica della communio
trinitaria. Balthasar lo dice con argomenti piu scientifici dei miei,
evidenziando la radice indoeuropea #un che sta al cuore sia di
communio sia di communitas. Ne derivano nella lingua latina altre
parole come moenia e munera, mura di cinta e mansioni sociali,

? Cf. S. Dianich - S. Noceti, Trattato sulla Chiesa, Quetiniana, Brescia 2002, 186-
189; J. Werbick, La Chiesa. Un progetto ecclesiologico per lo studio e per la prassi, Queriniana,
Brescia 1998, 377-421; ]. Ratzinger, La comunione nella Chiesa, San Paolo, Cinisello
Balsamo 2004, 62-68.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 129

vale a dire cio che distingue esteriormente una comunita cittadina
rispetto al resto di un territorio e cio che configura i suoi assetti
interni'’. Assetti, pero, che — nel caso della comunita ecclesiale —
sono (o dovrebbero essere) ispirati dalla tensione relazionale che
fa stare insieme 1 Tre della Trinita all’insegna della reciprocita,
ciascuno secondo la propria Zixis, stando cioe¢ al proprio posto
affinché anche gli altri abbiano un loro posto: ¢, questa, mi pare
di poter asserire, la syntaxis agapico-trinitaria, che rappresenta
la sovreccedenza peculiarmente teologica in seno all’ordine
gerarchico incardinato nella #ixzs. Un’eccedenza sancita dal sy,
dal con, che cosi assume una valenza generativamente relazionale.

E un discorso che comincia gia in epoca patristica, con autori
della levatura di Basilio Magno e degli altri Cappadoci, i quali
spiegarono la Trinita come un ordine — questo significava per loro
il termine #ixis — in cui il Secondo e il Terzo stanno in rapporto
col Primo, principio imprincipiato della divinita'. Sulla scorta di
questa riflessione patristica, si puo aggiungere che ciascuno dei
Tre della Trinita ¢ se stesso in quanto occupa un suo inalienabile
luogo (dxis) atfinché anche gli altri due abbiano un loro luogo
e siano se stessi: ¢ il senso della synzaxis agapico-trinitaria. Nella
syntaxis agapico-trinitaria il sjn-con ¢ il posto (Zxis) di ognuna
delle tre Persone divine, da cui deriva la posizione delle altre due
e che resta inscindibilmente rapportato al posto delle altre due:
ciascuno dei Tre, cioe, non ha un suo luogo che non sia appunto
quel sy, quel con, che li collega tutti fra loro. E il nexus, 1a relatio, il
posto di ognuno dei Tre.

" Cf. H.U. von Balthasar, Communio: un programma, in «Communio» 1 (1/1972)
3-12.

" Cf. J.P. Lieggi, La sintassi trinitaria. Al cnore della grammatica della fede, Aracne,
Roma 2016, 90-103; 1d., Teologia trinitaria, EDB, Bologna 2019, 269-286, in cui viene
illustrata specialmente la dottrina di Basilio di Cesarea.



130 MASSIMO NARO

Questantico discorso sulla sintassi agapico-trinitaria fa
ancor oggl da inopinato perno a ripensamenti ateologici (o
diversamente teologici), dall’analitica esistenziale di Martin
Heidegger all’ontologia coessenziale di Jean-Luc Nancy'
La filosofia politica di quest’ultimo — concepita nei termini di
un’ontologia fondamentale, in cui 'essenza costitutiva dell’essere
¢ proprio il con, essendo per Nancy ’essere stesso un con-essere,
0 un essere-con — ¢ a mio parere un’implicita rivisitazione della
dottrina patristica della sintassi trinitaria incentrata sulla valenza
pneumatologica del ¢z agapico. Lo stesso vale per il concetto
heideggeriano di Mitsein a premessa del Dasein.

Una tale riflessione dovrebbe, a maggior ragione, fungere
da base per ripensare (e ristrutturare) la prassi ecclesiale come
vissuto comunionale non meno che comunitario. Riscoprire
Pimportanza ontologico-relazionale del con darebbe adito alla
sua valorizzazione in prospettiva sinodale, lasciando immaginare
forme ancora inedite della realta ecclesiale: la Chiesa come
plurale soggetto in «con-versazione» e come dinamico luogo del
«con-sensoy, ovvero come concreta esperienza di un cammino
attraverso la storia in cui i credenti in Cristo si muovono «“insieme
verso” I'altro e I'oltrex, legati da una sorta di respiro comune, da
un condiviso afflato pneumatico, in una «con-spiratio» che entra
in circuito con la reciprocita spirituale — in senso forte inteso
quest’aggettivo — che c’¢ tra il Padre e il Figlio in seno all’agdpé
trinitaria. La synfaxis agapica si tradurrebbe coerentemente in
Synergia, in syn energeia, in interazione ecclesiale’. Chatles Taylor,
recependo nella sua analisi sociologica e nella sua riflessione

12 Cf. M. Heidegger, Essere e tempo, Longanesi, Milano 1976, 149-162; J.-L. Nan-
cy, Essere singolare plurale, intr. di R. Esposito, Einaudi, Torino 2020, 27-53.

3 Cf. S. Noceti, In comunicazione generativa. Conversazione, consensus, conspiratio, in
Ead. - R. Luciani - C. Schickendantz (edd.), Sinodalita e riforma. Una sfida ecclesiale,
Queriniana, Brescia 2022, 255-275.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 131

filosofica le intuizioni teologiche di Henri de Lubac e di Yves
Congar, ha ricompreso la «cittadinanza» ecclesiale — vale a dire
la paradossale appartenenza dei cristiani a una patria celeste oltre
che a una citta intramondana, come avrebbe detto alla fine del
secondo secolo d.C. 'Anonimo dello Seitto a Diggneto — quale
«trama di relazioni sempre different di agdper'.

Davvero cio che segnala i contorni storici della realta
ecclesiale coincide con la sua costitutiva eccedenza agapica.
La corrispondenza di questi asimmetrici poli opposti, cioe
della limitatezza storica e dell’eccedenza agapica, traspare
dall’inseghamento conciliare, specialmente in documenti come
GS, secondo cui — come leggiamo al n. 42 — «una vera unione
sociale esteriore discende dall’'unione delle menti e dei cuoti», cioe
dalla comunione nella fede e nella carita, le quali rappresentano
le radici spirituali — pneumatiche — della Chiesa. Per questo,
nel mondo e per il mondo, «nel tempo del suo pellegrinaggio
terrenoy, aggiunge GS 45, la Chiesa ¢ «sacramento universale di
salvezza che svela e insieme realizza il mistero dell’amore di Dio
verso 'uomon.

D’intreccio fra condizione storica e sovreccedenza misterica
mi pare emerga anche in LG, dove — al n. 31 — la vocazione dei
christifideles laici (che, secondo la lapalissiana evidenza segnalata
da papa Francesco in EG 102, rappresentano «'immensa
maggioranza del popolo di Dio») sta nellimpegno per la
santificazione del mondo a partire dal di dentro del mondo stesso.
Questo ab intra dichiara evidentemente la condizione storica della
Chiesa, ma significa pure che il mondo — dacché ¢ divenuto la
culla dell'incarnazione del Verbo divino — ¢ ormai un luogo
teologico in senso forte: ¢ cio¢ il posto che Dio si ¢ scelto, in cui
Egli si ¢ dislocato trascendendo la propria trascendenza, in cui ha

" Ch. Taylot, L’ea secolare, a cura di P. Costa, Feltrinelli, Milano 2009, 361.



132 MASSIMO NARO

preso posizione e, per dirla con metafore evangeliche, in cui si ¢
seminato come granello di senape o come chicco di frumento.

La storicita della Chiesa ospita e rende nota la storicita di
Dio, secondo I'annuncio del Maestro di Nazareth: «I1 Regno
di Dio ¢ in mezzo a voi» (Mt 17, 21). Potremmo forse parlare
anche di una stoticizzazione di Dio di cui la storicita della
Chiesa ¢ testimone, se il termine — dal suono un po’ troppo
hegeliano — applicato a Dio non rischiasse di generare qualche
fraintendimento. D’altronde, a essere salutarmente storicizzato
in questa prospettiva ¢ innanzitutto il mondo. Piu precisamente
esso appare finalmente decosmologizzato. Non potrebbe essere
altrimenti a seguito della modernita, durante la quale si ¢ attestato
il significato non meramente cosmologico bensi storico del
mondo: il mondo ¢ oggi inteso come un processo storico, sempre
suscettibile di profondi cambiamenti, piu che come un ordine
prestabilito e immutabile. Persino le sue stratificazioni geologiche
permettono di computarne le ere e le stagioni epocali, come gia
Chatles Darwin aveva capito”. Ma questo sguardo moderno sul
mondo ¢ possibile a partire dall’avvento divino, di cui la Chiesa ¢
una traccia, un indizio, un segno. Essa ¢ il popolo messianico che
attraversa il mondo, rilevandone gli estremi liminali, che non sono
solamente spaziali ma anche e soprattutto temporali. Lo intuisce
il testo liturgico recentemente riformulato in lingua italiana della
Preghiera encaristica 111, secondo cui Dio Padre continua a radunare
intorno a Sé un popolo che «dall’oriente all’occidente» (non
piu «da un confine all’altro della terra», come invece si pregava
prima) offra al suo nome «l sacrificio perfetton: «dall’oriente
all’occidente» puo, appunto, significare dal mattino alla sera, dal

'S Cf. 'T. Pievani, Introduzione a Darwin, Laterza, Bari-Roma 2012.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 133

sorgere del sole fino al suo tramonto'®. Anche in questo senso
si puo comprendere la superiorita del tempo rispetto allo spazio
affermata in EG 222.

3. SECOLARITA, NON SECOLARIZZAZIONE:
INDOLE MESSIANICA DELLA STORICITA ECCLESIALE

I attraversamento ecclesiale del mondo ¢ storico in quanto
messianico. Cio implica un dinamismo non semplicemente
esodale — che cio¢ aspiri a oltrepassare il mondo stesso —,
ma avventizio. Anche questo aggettivo, purtroppo, rischia di
risuonare in lingua italiana con un’accezione spregiativa e tuttavia
aiuta a capire che il cammino della Chiesa nella storia ¢ finalizzato
non a gettarsela alle spalle ma a raggiungerne il centro, a toccarne
il midollo piu intimo e vitale, alla stessa stregua di cio che Dio fa
col suo avvento in Cristo Gesu.

In quest’indole avventizia, vale a dire messianica, consiste la
secolarita ecclesiale. E ovvio che la secolarita della Chiesa non si
deve confondere con la sua secolarizzazione. La secolarizzazione
della Chiesa equivale alla sua mondanizzazione: la Chiesa, in
tal caso, diventa una mera funzione del mondo, un ingranaggio
dei suoi meccanismi triti e ritriti, una variante dei suoi peggiori
automatismi. Essa finisce per vivere comze mondo, riflesso emulo
di un presunto ordine cosmico, incline oggi a reputarsi societa
liquida come ieri a pretendersi societa perfetta. Pretesa peraltro

16 Conferenza Episcopale Italiana, Messale Romano, Fondazione di Religione Santi
Francesco d’Assisi e Caterina da Siena, Roma 2020°, 431.



134 MASSIMO NARO

pervicace, insistentemente rigurgitante dalla cosiddetta svolta
costantiniana fino a noi'’.

L’interpretazione teologica della secolarita della Chiesa pone
la sua storicita messianica come alternativa alla secolarizzazione,
riverberando la discrepanza sancita dal Gesu giovanneo tra
I'essere ne/ mondo e Tessere de/ mondo (Gv 17,11-19). 1l
Vaticano II, nelle pagine che ho prima richiamato, recupera
e sviluppa questo tema, illustrando il compito della Chiesa 7e/
mondo e per il mondo: la condizione storica della Chiesa ¢, in
questa prospettiva, disponibilita proesistenziale. Ma questo
invito a soffermarsi sulle piaghe aperte della storia, o a infilarsi
nelle sue pieghe riposte, rappresenta per la Chiesa 'appello
urgente a desecolarizzarsi. Essa puo demondanizzarsi andando
incontro al mondo — esperito quale orizzonte storico — molto piu
efficacemente che ricorrendo all’antica strategia monastica della
fuga mundi. Non si tratta di coincidere col mondo, di confondersi
con esso, di appiattirsi ad esso, di vivere come esso vive, ma di
fargli compagnia, di vivere per esso, vale a dire di spendersi per
il suo miglioramento e finanche di offrirsi per la sua redenzione.
In altre parole: la Chiesa si demondanizza quando si distingue dal
mondo pur senza prenderne sdegnosamente le distanze, quando
¢ se stessa, cioe quando vive nel mondo e in favore del mondo.

Ancora una volta limitatezza storica e sovreccedenza
misterica della Chiesa si esigono a vicenda. Puo tornare utile
sottolineare velocemente che la limitatezza non si deve intendere
in senso quantitativo. Essa non corrisponde semplicisticamente
alle misure sempre piu rattrappite della pratica religiosa dei
battezzati, ormai anche in ambito cattolico votata al ribasso.
Non ¢ solo un problema di anagrafe parrocchiale, benché le

7 Cf. S. Adamiak - S. Tanzarella (edd.), Costantino ¢ le sfide del cristianesinzo.
Tracce per una difficile ricerca, 11 Pozzo di Giacobbe, Trapani 2013.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 135

indagini sociologiche — con le loro statistiche impietose — ci
dicano che il senso dell’appartenenza ecclesiale in Occidente ¢
ovunque in crisi (anche numerica) e il cristianesimo ecclesiale
si restringe sempre piu in enclaves socialmente irrilevanti. In
realta, la limitatezza della Chiesa non dipende da questa sua fin
troppo visibile perdita di visibilita. E nemmeno risalta a fronte
di un mondo globalizzato sempre piu intricato e complicato, ma
del resto anch’esso rimpicciolitosi nell’era digitale, a portata di
telefonino per ognuno di noi ad ogni latitudine. Emerge semmai
a fronte di se stessa, del proprio statuto sacramentale, ossia del
proprio costitutivo riferimento e rimando a Qualcun altro, oltre
che all'intero genere umano della cui unita essa ¢ segno, come il
concilio insegna (LG 1 ¢ 9). Insomma, a fronte del suo compito
storico-salvifico. Entra qui in gioco quella che Jean-Luc Marion
considererebbe una umile «teologia della contingenza»'®, per dire
che lirrilevanza, la debolezza, I'esiguita, nell’attuale congiuntura
storica — di «epoca della contingenza» ha appunto parlato il
sociologo Hans Joas" — stimolano la Chiesa a ricondursi alle
misure evangeliche del frammento di lievito e del pizzico di sale
che possono dare spessore e sapore alla pasta del mondo. Si
tratta di valorizzare una limitatezza qualitativa, paradossalmente
conveniente dal punto di vista evangelico.

'8 Cf. J.-L.. Marion, Dato che. Saggio per una fenomenologia della donazione, SEI, To-
rino 2001, 160-164.

' Cf. H. Joas, La fede come opzione. Possibilita di futuro per il cristianesinmo, Quetiniana,
Brescia 2013, 126-150: «F certamente un modo di procedere del tutto unilaterale
mettere la religione in relazione solo con forme angoscianti e tragiche della con-
tingenza e non anche con I'entusiasmo, con il sentimento della gratitudine e con la
grazia. Ed ¢ parimenti miope presupporre la misura della contingenza come un dato
non bisognoso di interpretazione, anziché ammettere che ¢ necessaria la sensibiliz-
zazione nei confronti della sofferenza degli altri per riconoscere che tale sofferenza
ha bisogno di essere interpretata, per capire se essa ha un senso» (147).



136 MASSIMO NARO

4. SOVRECCEDENZA KAIROLOGICA:
DALLA CONSERVAZIONE ALL’INVENZIONE

Anche la sovreccedenza, di cui la Chiesa ¢ pur capace, ¢ da
intendere in senso qualitativo, non quantitativo: a sua voltahaa che
fare — polarmente rispetto alla limitatezza — con la portata storico-
salvifica della Chiesa quale Ecclesia ab Abel, ma anche quale Ecclesia
de Trinitate et ad Trinitatem, espressione quest’ultima affatto eterea,
anzi saldamente dimensionata storicamente, in forza di quel de
che la proietta dentro il tempo pur facendola scaturire dall’eterna
agapé e di quell’ad che sebbene la sospinga ad oltrepassarsi verso
la patria trinitaria comunque la costringe ad attraversare il tempo
e anzi ad abitarlo, ancorché “parrocchialmente” avrebbero
detto l'autore della 1Pt e 'autore del gia citato Seritto a Diggneto™.
Dinamicamente cio¢, come dev’essere in un accampamento
fatto di tende, anch’essa caratterizzata da una postura viatrice
alla stregua dell’antico Isracle nomade nel deserto, avvezza a
spostarsi tra vari e differenti contesti sociali, culturali, religiosi
che incidono seriamente sulle sue configurazioni comunitarie,
conferendole ora un profilo ora un altro profilo, qui questo volto
la quell’altro volto. A tal proposito Rahner, ragionando sugli
effetti ecclesiali ed ecclesiologici del Vaticano 11, segnalo nel post-
concilio "ossimorica concomitanza di una reale universalizzazione
della Chiesa e di una effettiva regionalizzazione delle Chiese?'.
Fenomeno questo che, fra laltro, mette anche la teologia in

2 Cf. E. Bosetti, I cristiani come stranieri nella Prima lettera di Pietro, in «Ricerche
Storico Bibliche» 8 (1-2/1996) 317-334, spec. 324 dove si timanda anche allo Seritto
a Diogneto.

*' Cf. K. Rahner, Interpretazione teologica fondamentale del concilio Vaticano 11 e 1/ signi-
[ficato permanente del concilio Vaticano 11, in 1d., Sollecitudine per la Chiesa. Nnovi sagg, VIII,
Paoline, Roma 1982, 343-361 e 362-380; K. Rahner, Asperti della teologia europea, in
1d., Scienza e fede cristiana. Nuovi saggi, IX, Paoline, Roma 1984, 114-141.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 137

condizione di valorizzare i diversi contesti ecclesiali, persino i piu
apparentemente periferici, e di diventare quindi policentrica®™.
E un particolare effetto della dialettica polare tra limitatezza ed
eccedenza della Chiesa.

Dominique Collin ha elaborato un’interessante ermeneutica
di tale dialettica polare in un suo saggio provocatoriamente
intitolato Le christianisme n'existe pas encore. 1 espressione ha un
timbro kierkegaardiano. Per Collin il concetto di inesistenza
del cristianesimo (nel suo francese /nexistance: «con una a, per
distinguerlo dal significato puramente negativo di inesistenza
di qualcosa»®) indica una «tisorsa di eccesso» che permette
di «sconvolgere I'identita che crediamo acquisita e reiterarla
mediante P'apertura di nuovi possibili»*’. «In questo senso,
spiega il teologo domenicano, «l concetto dell’znexistance del
cristianesimo ci orienta verso un a-venire possibile che non ¢
ancora presente, ma che ci chiama a farlo esistere. 1.inexistance
non significa dunque che il cristianesimo sarebbe fittizio o
irreale, ma che resta da compiere»™. Sicché Vinexcistance per un
verso «segna la limitazione attuale del cristianesimo [ecclesiale]
rispetto alla chiamata che lo invita a cambiare forma mentisy — ¢
il grande tema della metinoia, della conversione, studiato in
riferimento all’antichita da Arthur Nock e da Gustave Bardy o,
pil recentemente, in riferimento all’attualita, da Ugo Sartorio® —
e per altro verso il suo «straripamento di senso» in vista del Regno

* Cf. G. Favaro, Teologia «ontestuale»: il policentrismo teologico, in «Credere Oggi»
17 (1/1997) 18-30.

2 D. Collin, I/ eristianesinmo non esiste ancora, Queriniana, Brescia 2020, 12.

2 Tvi.

= Iviy 12-13.

% Cf. AD. Nock, La conversione. Societa e religione nel mondo antico, Laterza, Bari-Ro-
ma 1985; G. Bardy, La conversione al cristianesimo nei primi secoli, Jaca Book, Milano
1975; U. Sartorio, Conversione. Un concetto controverso, nna sfida per la missione cristiana,
Queriniana, Brescia 2021.



138 MASSIMO NARO

di Dio*". Linesistenza — potremmo aggiungere — non significa solo
che il cristianesimo non esiste, ma che esiste iz, dentro la storia,
o — come ha insegnato LG 31 — ab intra mundi, a partire dal di
dentro del mondo, ovvero da quel profondo luogo teologico
in cui Dio stesso ha preso posizione con I'incarnazione del suo
Figlio. Esistere storicamente significa esistere dinamicamente,
cambiando continuamente, rinnovandosi permanentemente. Ma
significa pure, di conseguenza, raggiungere quei luoghi nascosti
in profondita, a volte infimi, in cui Dio ancora si rende presente
e viene a posizionarsi “cristicamente”. Se il cristianesimo non
riesce a farlo, non esiste ancora.

1inexcistance colloca il cristianesimo ecclesiale al crocevia tra
I«appartenenza» — destinata, secondo Collin, a deteriorarsi oggi
non meno di ieri in «apparenza», cio¢ in una frequentazione
ecclesiale di mera facciata, motivata dalla convenienza o dalla
convenzione sociale piu che dall'intima convinzione credente —
e '«esperienzax della sequela nei confronti di un Cristo sempre
contemporaneo e percio sempre veniente, spiazzante ed esigente®.
Di conseguenza, il cristianesimo inesistente si trova in bilico tra
la «conservazione» del passato e I'dnvenzione» dell’avvenire, tra
I'incombenza della sua pur nobile storia — densa di una fattualita
che la definisce pero come ormai trascorsa, esaurita, superflua —e
la responsabilita di vivere seriamente e creativamente la propria
storicita, col carico di novita evenenziale (novita che avviene,

27 D. Collin, I/ eristianesimo non esiste ancora, 13. lllustrando la statura futuribile del
cristianesimo, il teologo francese scrive che occorre «appropriarsi del cristianesimo
come impossibiler: «I impossibile? E cid che i nostri occhi non hanno ancora visto,
cio che le nostre orecchie non hanno ancora udito. Iimpossibile? F questo Regno
le cui frontiere sono delimitate, a monte, dal dono; a valle, dal perdono. Vivere se-
condo la specie del dono e del perdono: questa ¢ 'impossibilita che il cristianesimo
ha la missione di far divenire possibile» (izz, 167).

# Cf. ivi, 20-27.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 139

che viene-a) che questa comporta®. E lo snodo cruciale tra la
tendenza a recuperare, a «restaurare», al limite a «riformare»
Peredita storica del cristianesimo ecclesiale da un lato e, dall’altro
lato, la tensione a «conformarsi» al Cristo”, unico modo per
rendere possibile il cristianesimo altrimenti «impossibile»’’,
vivendo secondo la sua logica evangelica, rivivendo i suoi stessi
sentimenti, o il suo medesimo discernimento, la medesima sua
saggezza esistenziale (phrinésis), come si legge in Fil 2, 5. Questo
riferimento a Cristo ci fa intuire che «invenzione» non consiste
nell’escogitare chissa quale nuova strategia pastorale. Certamente,
come papa Francesco ha scritto in EG 27, 'invenzione comporta
anche un’intraprendente creativita pastorale e missionaria
«capace di trasformare ogni cosa, perché le consuetudini, gli
stili, ¢li orari, il linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino
un canale adeguato per 'evangelizzazione del mondo attuale,
piu che per autopreservazione». Pero tutti questi accorgimenti
pratici non gioveranno mai a nulla se non aiuteranno a trovare e
a incontrare — questo, etimologicamente, significa inventare, dal
latino znvenio — il Cristo nei momenti e nei luoghi dell’esistenza
umana, specialmente quelli in cui egli sembra assente e silenzioso
(del resto, sin dall’inizio, queste sono le forme della sua presenza
storica: si pensi all’episodio lucano dei discepoli di Emmaus in
cui il Risorto ¢ come se fosse assente mentre si lascia vedere nei
panni di un forestiero che discute con loro; poi, finalmente, si
rivela quando si nasconde alla loro vista e allorché li evangelizza
senza piu parlare ma solo compiendo il gesto della fractio panis).

Il cristianesimo — inesistente e tuttavia futuribile — non puo
semplicemente rifluire dal passato. Deve piuttosto sopraggiungere

' Cf. 7vi, 28-47.
N CE. 7vi, 43-47.
1 Ct. 44, 166-170.



140 MASSIMO NARO

«dal futurow, per prendere in prestito una bella espressione di
Armando Matteo™, il cui significato perd mutuo da Karl Rahner™.
Per il gesuita tedesco c’¢ un «futuro assoluto» che non scaturisce
futurologicamente dalla storia ma proviene escatologicamente
da Dio. In realta il futuro assoluto, cio¢ incondizionato, non
dipendente dal successo o dall'insuccesso di qualsivoglia strategia
pastorale, gratuito e grazioso, ¢ Dio stesso. Tale futuro non
meramente cronologico si compie in Cristo Gesu e ogni volta che
la sua vicenda, culminata nella Pasqua di morte e risurrezione, ¢
ripresenzializzata: il che accade in seno alla Chiesa e tramite la
Chiesa in seno al mondo. E il motivo per cui, probabilmente,
non giova granché chiedersi «quale Chiesa intendiamo lasciare in
eredita» alle prossime generazioni di cristiani**. Anche la presente
generazione ecclesiale ha ricevuto la sua parte di eredita, ma cio
non ¢ bastato a vivere di rendita, giacché il cristianesimo non
si puo vivere se non che in personale responsabilita, percio
ricominciandolo permanentemente.

Annota a tal proposito Armando Matteo: «Per questo, mi
permetto di affermare che il cristianesimo rinasce sempre:
rinasce sempre non certamente in merito a cio che ¢ il messaggio
del Vangelo, ma certamente in merito alle modalita concrete con
cui quel messaggio viene testimoniato e reso disponibile come
vivo e vitale agli uomini e alle donne di volta in volta presenti
nella catena delle generazioni»”. E ancora: «Colpisce sempre ¢

2 Cf. A. Matteo, La Chiesa che verra. Riflessioni sull'nltima intervista di Carlo Maria
Martini, San Paolo, Cinisello Balsamo 2022, che si sofferma a riflettere sulla «Chiesa
del fuuturo e dal futuro» quale «nuova immaginazione del possibile ecclesiale» (18-19).

¥ Cf. K. Rahner, I/ concetto di futuro, in 1d., Nuovi Saggi, 111, Paoline, Roma 1969,
619-626; K. Rahner, I/ problema del futuro, in 1d., Nuovi Saggi, IV, Paoline, Roma 1973,
645-671.

3 A. Matteo, Ia Chiesa che verra, 23-24.

* Ivi, 115-116.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 141

daccapo una tale fiducia che Gesu pone nei confronti dei suoi
discepoli, cosi come colpisce pure la sua sicurezza che i discepoli
possano fare cose piu grandi di quelle che lui ha compiuto, se
. Quest’ultima affermazione,
in particolare, mi fa ricordare una pagina di un libro-intervista
che ho realizzato qualche anno fa con Andrea Riccardi, storico
del cristianesimo, fondatore della Comunita di Sant’Egidio. Alla
richiesta di tratteggiare un profilo della Comunita a cinquant’anni
dalla sua nascita, Riccardi rispondeva: «Rispetto a quegli inizi,
io non sento la preoccupazione di dimostrare la continuita e la
fedelta della Comunita alle origini, perché non credo che tutto sia
gia compiuto e maturo nelle origini stesse. Nelle origini possono
esserci i cromosomi carismatici, in senso cristiano puo esserci
la prima chiamata, la vocazione fondamentale. Ma affinché
questi elementi originali e originanti arrivino a essere una realta
compiuta e matura, ci si deve immergere nel fiume della storia,
si devono accumulare le esperienze, moltiplicare le scelte, si deve
calibrare se stessi rispetto agli altri ed esercitare un permanente
discernimento, infine — se necessario — si devono accettare con
coraggio e umilta degli znput — allo sguardo del credente, in
definitiva, provvidenziali — che inducono a imboccare strade
nuove, a orientarsi verso obiettivi prima ignoti e imprevedibili.
Questa ¢ la storia. Sono gli uomini e le donne a imporla alla
nostra attenzione e al nostro impegno con le loro richieste, le
loro invocazioni d’aiuto, le loro rivendicazioni, la loro presenza
nella nostra vita. Se posso ragionare per analogia, mi pare che si
debba dire di Sant’Egidio quello che diciamo riguardo alla vita
delle singole persone. Queste sono pit compiutamente se stesse
man mano che crescono, attraversando e direi persino superando
le varie fasi evolutive della loro crescita umana. Sant’Egidio oggi ¢,

non verra meno la loro fede in lui»

* T, 125.



142 MASSIMO NARO

in un certo senso, pit Sant’Egidio che ai suoi inizi»’". Riprendendo
questo tema, notavo a mia volta: «Questo dinamismo di crescita
permanente, che non puo e non deve interrompersi — giacché
se si smette di crescere vuol dire che ci si rassegna a deperire e
a morire —, puo a mio parere valere per il cristianesimo stesso,
per il cristianesimo in quanto tale, immesso nel solco della
stotia»™. E a quest’osservazione, Riccardi aggiungeva: «E poi il
cristianesimo non fa che cominciare: cosi diceva padre Aleksandr
Men’, martire russo [...]. La maturita ¢, forse, un po’ maggiore
oggi rispetto a ieri. E, certamente, sara ancor piu grande domani.
Proprio in questo consiste il cristianesimo: una prospettiva, non
una retrospettiva»’’.

Mi concedo di produrre queste lunghe citazioni per rimarcare
che, in definitiva, 'interrogativo piu corretto ¢ quello con cui ci
chiediamo come seminare futuro nel nostro tempo, come cio¢
riconoscere e accogliere il Dio sempre veniente nella nostra
storia®.

A tal riguardo sarebbe utile anche chiarire se 'indubitabile ed
evidente ritardo doppiamente centenario della Chiesa odierna,
di cui parlo Carlo Maria Martini in una memorabile intervista
pubblicata dal Corriere della sera allindomani della sua morte,

7 A. Riccardi, Tutto puo cambiare. Conversazioni con Massimo Naro, San Paolo, Ci-
nisello Balsamo 2018, 17-18.

® Ivi, 277.

¥ Ivi, 282.

* Da questo punto di vista, la Chiesa «che verra» nelle «terre del benesserer,
ossia in Europa e in America del Nord — tema su cui insiste Armando nel suo sag-
gio — dovrebbe innanzitutto essere messa a confronto con la Chiesa terzomondiale
che con le sue teologie, con i suoi movimenti ecclesiali e con i suoi istituti di vita
consacrata, con i suoi preti e con i suoi laici, con i suoi poveri e con i suoi profughi
¢ “emigrata” e ancora va “emigrando” nell’Occidente opulento e quasi del tutto
post-cristiano, come profeticamente avvertito in W. Bithlmann, La ferza Chiesa alle
porte. Un’analisi del presente e futuro ecclesiali, Paoline, Roma 1974.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 143

piu di dieci anni or sono, nel 2012, sia da registrare solamente
atispetto all’andamento del mondo»*!, oppure precipuamente
rispetto a se stessa, rispetto alle intuizioni dei suoi profeti di
due secoli fa e anche piu recenti, rispetto alle riflessioni dei suoi
intellettuali pit lungimiranti e coraggiosi, soprattutto rispetto al
colpo di reni che il Vaticano II ha rappresentato nei confronti
delle remore “sillabiche” del Vaticano I (si pensi al perdurante
rapporto non integrato tra fede dottrinale e fede popolare,
al conflitto non risolto tra fede antica e nuove razionalita
filosofiche e scientifiche, al tenace sospetto verso la modernita
talvolta identificata esclusivamente con il tempo dell’edonismo
e del narcisismo, alla non chiara distinzione tra modernita e
modernizzazione, al divario tra cultura e culto). Reputo che se il
Vaticano II rimane attuale, ¢ per il fatto che i suoi insegnamenti
rimangono purtroppo inattuati.

5. NEL, COL, PER IL. MONDO:
LA PARADOSSALE CITTADINANZA

La dialettica tra cio che, nella vita ecclesiale, ¢ attuale e cio
che resta inattuato, si puntualizza come polarita fra datita
storica e sovreccedenza kairologica. Non ¢ una polarita astratta,
soltanto elucubrata. Essa puo essere declinata concretamente
in varie direzioni. Una di queste ¢ la prospettiva socio-politica.
Il cristianesimo ecclesiale ¢ vocato a proiettarsi oltre 1 propri
confini®, pur mentre ancora attraversa la storia e vive nel

' A. Matteo, I.a Chiesa che verra, 15.

* Prendo in prestito Pespressione dal n. 2 di Misericordiae vultus, in cui perod essa
da adito piu esattamente al ripensamento dell’ecclesiologia in chiave dialogica e in
prospettiva interreligiosa: cf. M. Naro, Protagonista ¢ ['abbraccio. Temi teologici nel magiste-
ro di Francesco, Marcianum Press, Venezia 2021, 99-124.



144 MASSIMO NARO

mondo, svolgendovi una funzione analoga a quella che I’anima
svolge nel corpo e cosi trasfigurando la cittadinanza terrena in
cittadinanza celeste, avrebbe ancora detto 'anonimo autore dello
Seritto a Diggneto, dove si legge: «hé psyché [...] synéchei deé ante 1o
somay kai Christianoi |...| de synéchousi ton kdsmon» (V1,7), Panima
tiene insieme e sostiene e orienta il corpo, nondimeno i cristiani
tengono insieme e sostengono e otientano il mondo®. Tra le
righe di quell’antica pagina ¢ rievocato il discorso matteano della
montagna, che ispira la peculiare presenza cristiana nel mondo, lo
stare nel mondo e il restare con e per il mondo pur senza essere
del mondo.

Enzo Bianchi, a tal proposito, ha parlato di «differenza
cristiana»™, espressione suggestiva che rende bene Iidea di un
cristianesimo che si fa carico delle aspettative e finanche delle
rivendicazioni del mondo senza lasciarsi impastoiare dalla loro
gittata intrastorica e, pertanto, accompagnando ad oltranza chi
chiede compagnia almeno fino a un certo punto, donando non
solo una parte ma tutto, non reagendo alla violenza ma anzi
porgendo I'altra guancia. Insomma, producendo novita rispetto a
cio che sempre «¢ stato intesow, in virtt del monito gesuano: «Ma
1o vi dicow. La presenza cristiana nel mondo, in questi termini, ¢
quella del lievito che da spessore alla pasta, quella del sale che le
da sapore, come annotavo sopra. Essa, cioe, sprigiona il mondo,
lo libera dalle sue consuete misutre, lo aiuta a essere se stesso ma
nel giusto senso, in senso pieno.

Dominique Collin, ragionando in questa prospettiva, scrive
che «l cristianesimo ¢ essenzialmente politicon: «Senza |...]
qualcuno che corra il rischio di donare e perdonare, cio¢ che osi
inscrivere il suo modo di vivere in una gratuita incondizionata per

¥ A Diognéte, éd. H.1. Marrou, Cerf, Paris 1951, 66.
* Cf. E. Bianchi, La differenza cristiana, Einaudi, Torino 2006.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 145

staccarla dalla logica del dovuto, il cristianesimo non esisterebbe
come sostituzione |s’intenda: come realta vicaria, o sacramentale]
dell’evento-Cristo. E in questo senso che dobbiamo avere
'audacia di pensare che il cristianesimo sz politico. Non che gli si
chieda di fare de/la politica, e neanche di fondare partiti e sindacati
“cristiani”. Difatti, allora, non farebbe che contrapporre una
politica a un’altra in uno stesso ordine delle cose, uno stesso stato
di fatto, che ho chiamato la voce del tempo [sopra noi abbiamo
parlato di mondanizzazione]. Al contrario, il cristianesimo ¢
politico quando ¢ sordo alla voce del tempo [allorché si sforza di
demondanizzarsi], il che vuol dire quando ha orecchie spalancate
per linedito del Vangelo»®. Questa mi pare sia una riflessione
in linea con lideale della parddoxos politeia di cui si legge nello
Seritto a Diogneto (V,4), cioe la «paradossale cittadinanza» che
mette i credenti in Cristo nella condizione graziosa di sapersi
concittadini e familiari di Dio mentre ancora dimorano — come
pellegrini — nel mondo, i sapendo pure che non ¢ loro lecito
disertare il «posto (#axin) che Dio ha loro assegnato» (VI,10): se
essi dovessero abdicare al loro ruolo nella storia comune degli
esseri umani — un ruolo di servizio, non di dominio — molti altri,
specialmente 1 piu deboli e 1 piu poveri, perderebbero il posto
cui hanno diritto a loro volta dentro la storia, nella societa®. 1l
discorso sulla synzaxis intratrinitaria e sulla synergia intraecclesiale
vale anche per la relazione tra la Chiesa e il mondo.

E in quest’ottica che, nel fatidico 1944, Giorgio La Pira
scriveva che i cristiani e le comunita ecclesiali hanno una
«missione trasformante da compiere», consistente nel «mutare le
strutture di questo mondo per renderle al massimo adeguate a

 D. Collin, I/ cristianesino non esiste ancora, 168.

¥ Cf. M. Naro, Dall'intimo di Dio. Antropologia cristiana nell’A Diogneto, in
Id. - F. Armetta (edd.), In charitate pax, Pontificia Facolta Teologica di Sicilia,
Palermo 1999, 173-207.



146 MASSIMO NARO

Dio»"". Possiamo concordate con quest’affermazione dal timbro
piu mistico che integralistico, senza ovviamente ignorare il fatto
che oggi la secolarizzazione ¢ piu avanzata e diffusa rispetto
agli anni di La Pira: ai nostri giorni i cristiani di fatto (non di
nome, “praticanti”’ solo per convenzione piu che per convinzione
come ha rilevato Dominique Collin per la situazione francese,
e per giunta “analfabeti di ritorno” sotto il profilo della reale
consapevolezza credente) sono sempre piu pochi e sperimentano
anche in Europa e in Italia una posizione di minoranza. Ribadisco
che il dato numerico non costituisce il vero problema. E piu
precisamente la condizione di minorita che gli si accompagna
a risultare problematica, giacché si tratta di una minoranza
non solamente quantitativa ma spesso anche qualitativa, non
tanto numerica quanto culturale. Tale consapevolezza non deve
indurci a smettere di ragionare “teologicamente”, cio¢ facendo
valere la logica evangelica, per la quale riveste molta importanza
il paradosso: il paradosso del lievito — ¢ il caso di insistere — che
per dare spessore alla pasta deve squagliarvisi dentro nel giusto
dosaggio; oppure il paradosso del sale, che per dare sapore alla
pasta deve sciogliervisi dentro in modica quantita. La condizione
di minoranza, insomma, non esautora la presenza ecclesiale nella
societa. La quale non si risolve nell’occupare spazi di potere bensi
nell'innescare processi di positivo cambiamento, come suggerisce
papa Francesco in LS 178 e prima ancora in EG 223, dove non
per niente invita tutti «ad assumere la tensione tra pienezza e
limite» come pure noi stiamo tentando di fare qui.

Le tematiche politiche che si potrebbero trattare sono molte e
molto attuali: per esempio il tema dell’ecologia integrale, o il tema

Y1 G. La Pira, La nostra vocazione sociale, a cura di M. De Giuseppe, Ave, Roma
2004, 41.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 147

dell’economia del dono. Qui basti sottolinearne tre a mio parere
particolarmente interessanti.

La prima sottolineatura evidenzia quella che potremmo
chiamare in causa come la concezione cristiana del mondo: un
valido contributo che i cristiani possono dare al rinnovamento
della politica ¢ proprio quello di elaborare una loro visione del
mondo. Torna utile ricordare la magistrale lezione di Romano
Guardini, che nella prima meta del Novecento insisteva sul
tema della Weltanschanung. 11 teologo tedesco d’origine italiana
considerava la Weltanschanung innanzitutto come un esercizio
cristico (e proprio per questo veramente critico): in tanto ci puo
essere una visione cristiana della societa in quanto ¢ realizzata
a partire dal punto di vista di Cristo Gesu®, vale a dire dal di
dentro della storia, come poi avrebbe ribadito il concilio nel
gia sopra citato n. 31 di LG parlando dell'indole secolare dei
christifideles laici. Non, dunque, dall’esterno, ideologicamente, ma
ab intra, dal di dentro, storicamente. 11 di dentro della storia ¢ il
contesto in cui s’inoltra lo sguardo del Cristo, che ¢ sguardo di
compassione: «Li vide e ne ebbe compassione», si legge tante
volte nei vangeli a proposito dell’atteggiamento di Gesu nei
confronti delle persone che incontrava. Possiamo derivarne che
il compatire, il condividere il disagio altrui, le altrui sofferenze,
gli altrui patimenti, non si riduce a una mera postura emozionale,
ma induce a una presa di posizione sociale: ¢ un fattore politico,
spinge alla commozione, ma anche provoca alla mozione, come
si legge in Es 3 riguardo al rivelarsi di Jhwh presso il roveto
ardente e in Lc 10 riguardo al buon samaritano. Il cosiddetto
miracolo della moltiplicazione dei pani e dei pesci ¢ motivato
proprio dalla commozione, dalla compassione, e consiste non in

® Cf. R. Guardini, La visione cattolica del mondo, a cura di S. Zucal, Morcelliana,
Brescia 2005%, 34.



148 MASSIMO NARO

un atto magico, men che meno in un gioco di prestigio, bensi
nell’applicazione di un metodo di condivisione: la suddivisione
della grande folla in gruppi di cinquanta persone, I'innesco di
una catena solidale che stimola a condividere con gli altri il poco
che si possiede, ricevendo ma pure dando, sino a far bastare per
tutti le esigue risorse disponibili e, anzi, sino a farle abbondare.
Non a caso, subito dopo quell’episodio di cui Gesu s’era reso
protagonista, coloro che ne aveva beneficiato «volevano fatlo re»
(Gv 6,15): una riprova — a suo modo — della valenza politica della
compassione, o — come papa Francesco ha scritto al n. 18 della
lettera apostolica Misericordia et misera — dell'impatto sociale della
misericordia stessa: «Essa infatti spinge a rimboccarsi le maniche
per restituire dignita a milioni di persone che sono nostri fratelli e
sorelle, chiamati con noi a costruire una “citta affidabile”».

I1di dentro del mondo ¢ anche il rovescio della storia: Guardini
avvertiva che vedere il mondo come lo ha visto Gesu significa
vederlo all’incontrario, capovolto in una «inversione dei valori»
analoga — potremmo dire — a quella cantata da Maria di Nazareth
nel Magnificat, un «capovolgimento» che dovrebbe imporre ai
credenti I'interrogativo formulato dallo stesso Guardini: «che
cosa avverra allora del mondo?»”. Questa domanda ci aiuta a
capire che la Weltanschanung ¢ un atto performativo oltre che
ermeneutico: certamente, guardando il mondo con gli occhi del
Cristo e dal suo punto di vista, lo si interpreta in una ben precisa
maniera (evangelicamente), ma I'interpretazione deve evolversi in
trasformazione, poiché il mondo ha da essere pure trasformato e
cambiato, oltre che contemplato e compreso.

Si potrebbero intrecciare, a questo punto, la riforma della
Chiesa con la riforma della politica (o della societa). Anche sullo
scenario ecclesiale si colgono preoccupanti segnali di crisi. Uno di

¥ Ivi, 35.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 149

questi attiene all'indebolimento della governance episcopale che si
percepisce un po’ ovunque, anche in Italia. La crisi, in questo caso,
sta nel deficit di autorevolezza pastorale che non pochi vescovi
palesano, di conseguenza sperimentando come improbabile
— se non addirittura impossibile — il fruttuoso esercizio della
loro autorita episcopale e scivolando verso una rovinosa deriva
autoritaria: la mancanza di autorevolezza, la contestazione
dell’autorita e il ricorso all’autoritarismo segnalano i livelli della
crisi della governance episcopale. Anche questo ¢ un problema
di natura “politica” che invoca una decisa e decisiva soluzione,
capace di riparare il cortocircuito tra autentica comunionalita e
autorita gerarchica, per far si cio¢ che l'atteggiamento gerarchico
non ecceda rispetto all’attitudine paterna e che il pastore non si
riveli semplicemente un superiore. Reputo tuttavia che il tema della
riforma ecclesiale non sia riducibile — in realta — ai provvedimenti
di riforma sociale. Difatti, il termine “riforma” ha una delicata
valenza teologica, ha a che fare con la forma ecclesiale intesa
questa in senso radicale, quasi I'essenza della Chiesa, ragion per
cul la riforma non puo significare rivoluzionare la natura della
Chiesa, semmai rinnovarne i connotati, per convertire sempre piu
la Chiesa stessa®. E il motivo per cui sarebbe preferibile ormai
parlare di conversione pastorale piu che di riforma.

Il termine “riforma”, comunque, resta adatto per indicare il
cambiamento effettivo della politica: occorre, dove sia necessario
e opportuno per il bene comune, cambiare 1 connotati della
politica, realizzare una politica-altra, per farle evitare il rischio di
anchilosarsi in sistemi ideologici che le impediscono di vedere cio
che ¢ altro e oltre rispetto a essa. La vera riforma della politica
si attua allorché essa ha contezza dei suoi limiti, quando cio¢

0 Cf. S. Dianich, La Chiesa cattolica verso la sua riforma, Queriniana, Brescia 2014,
55-57.



150 MASSIMO NARO

matura il senso della trascendenza, in direzione di Dio e degli
esseri umani, al di la del tornaconto, oltre gli interessi di parte
e di partito. Mi pare questo, d’altronde, il vero significato del
monito gesuano secondo cui occorre dare a Dio cio che ¢ di Dio
e a Cesare cio che ¢ di Cesare, rimanendo consapevoli che solo
Dio ¢ Dio e che Cesare ¢ soltanto Cesare. Il senso del limite (e
della trascendenza) aiuta la politica a non ideologizzarsi, a non
degenerare in regime, a relativizzarsi: come ha scritto Johann
Baptist Metz — in un suo saggio sull'impegno sociale intitolato
significativamente Mistica degli occhi aperti — tutto ¢ politico, ma la
politica non ¢ tutto™.

La seconda sottolineatura rimarca la rilevanza politica
dell’educazione e della formazione. Difatti, sussiste una certa
polarita tra educazione e formazione in politica. Educare
vuol dire letteralmente e-ducere, condurre fuori, far emergere
dall’intimo delle persone la loro parte migliore, il loro piu nobile
ideale: aiutatle, cosi, a essere e a diventare cio che devono essere,
secondo la loro vocazione o la loro indole. Formare significa,
invece, imprimere una forma, cio¢ proporre frontalmente
un ideale alto alle persone, metterle davanti a un compito da
accettare. La polarita tra educazione e formazione ¢ la polarita fra
la dimensione soggettiva e la dimensione oggettiva della politica,
ossia la polarita che fa incontrare le idealita di una persona (i
suol progetti, i suoi programmi, 1 suoi talenti) con le necessita
concrete degli altri. Educare e formare all'impegno socio-politico
equivale a valorizzare entrambe queste due istanze.

' «Gesu non fu sicuramente un politico. Ma chi potrebbe affermare che il suo
messaggio non ¢ politico? Certamente la politica non ¢ tutto. Ma tutto puo essere
politicon: ].B. Metz, Mistica degli occhi aperti. Per una spiritualita concreta e responsabile,
Queriniana, Brescia 2013, 85.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 151

Per la comunita ecclesiale non ¢ un impegno da sottovalutare,
men che meno da disattendere. Un contributo emblematico
su questo versante ’ha dato un grande educatore di giovani,
Lorenzo Milani, il parroco-maestro di Barbiana. Don Milani
educava 1 suoi ragazzi alla parola: Ii allenava a capire le parole (nei
giornali, nei libri, nelle tribune politiche trasmesse in televisione,
nelle discussioni dentro i circoli dei partiti) e di conseguenza li
preparava a prendere la parola, a usare correttamente le parole
e a scegliere le parole giuste nel dialogo politico e nel confronto
sociale®”. Non per niente anche papa Francesco, patlando ai
delegati delle Chiese italiane radunati nel Convegno ecclesiale
nazionale di Firenze del novembre 2015, diede loro la consegna
del dialogo a vasto raggio conivariinterlocutori presenti nel Paese:
il dialogo politico, che per il pontefice non ¢ un tornacontistico
negoziato, porta a scavalcare i muri e a troncare il filo spinato che
il diverbio interpone tra le parti, allorché le parole non sono piu
soglie di senso da frequentare pendolarmente divenendo semmai
fossati profondi in cui si corre il pericolo d’impantanarsi.

I’ultima sottolineatura ¢ per evidenziare quello che mi sembra
un importante criterio teologico della politica: la reciprocita, la
quale ¢ da ricondurre al comandamento nuovo dell’zgdpe dato dal
Maestro di Nazareth ai suot discepoli in Gv 13,34 e rappresenta
un’altra traduzione della synfaxis trinitaria in synergia ecclesiale. Se
Dio ¢ agapé (1Gv 4,8.16), vuol dire che ¢ comunione e interazione
di persone, per questo puo essere considerato come il grande
archetipo — Urbild, per usare un termine caro a Guardini® —

2 Cf. L. Milani, Esperienze pastorali, Libreria Editrice Fiorentina, Firenze 1958.

> Cf.R. Guardini, I/ significato del dogma del Dio trinitario per la vita etica della comuni-
td, in 1d., Seritti politici (Opera Ommnia V1), a cura di M. Nicoletti, Morcelliana, Brescia
2005, 89-98. 11 titolo dell’articolo guardiniano palesa I'intenzione di confrontarsi
criticamente con 'opinione di Immanuel Kant, il quale, nel 1798, aveva scritto:
«Dalla dottrina della Trinita, presa alla lettera, non ¢ assolutamente possibile trarre



152 MASSIMO NARO

dell’azione sociale e dellimpegno politico. Vari teologi hanno
insistito su questo tema: per esempio uno dei maggiori esponenti
della teologia della liberazione latino-americana, il brasiliano
Leonardo Boff, in un suo volume sulla Trinita intesa come
principio di liberazione; ma anche il teologo argentino Enrique
Cambén, che ha inteso la Trinita come modello sociale®.

Effettivamente la Trinita ¢ un archetipo sociale (comunitario,
anzi comunionale, agapico, interrelazionale): viene da ricordare
che Basilio Magno, il primo teorico della synfaxis trinitaria, fu pure
artefice della Basiliade, una vera e propria cittadella della carita in
epoca patristica. Ma “‘sintassi agapico-trinitaria” significa anche,
letteralmente, com-posizione, posizione-con, cioe posizionamento
comune e comunitario, un posizionarsi assieme. Cosi ¢ gia nel
crogiuolo eterno dei rapporti interpersonali tra il Padre, il Figlio
e lo Spirito Santo, in cui la Zixis, il posto, assume valore in virta
del prefisso gjn-con. Ma cosi ¢ pure sul piano della convivenza
umana vissuta all'insegna della mitezza, parola questa che in virta
del suo etimo sanscrito riecheggia nel tedesco M7 e nell’'inglese 70
meet € meeting, tutti termini odierni per dire la forza pacificamente

nulla per la pratica, anche se si credesse di comprenderla, tanto meno poi se ci si
accorge che essa supera ogni nostro concetton (I/ conflitto delle facolta, a cura di A.
Poggi, Istituto Universitario di Magistero, Genova 1953, 47). Guardini, dal canto
suo, osservava: «Alcune verita parlano facilmente al cuore ¢ alla volonta |[...]. Altre
sembrano piu difficilmente accessibili. Ad esse appartiene anzitutto il fondamento
della nostra fede, la dottrina del Dio trinitario. Non ¢ raro imbattersi nella convin-
zione secondo cui tale dottrina ¢ un principio astratto, lontano e distante dalla terra,
al quale ci si deve senz’altro attenere, ma privo di molto significato per la vita reale»
(11 significato del dogma del Dio trinitario per la vita etica della comunita, 90). Percio egli si
proponeva di «mostrate [...] quanto viva sia la relazione tra il piti inavvicinabile di
tutti i misteti e la nostra vita quotidiana: 7/ dogma della Trinita come Magna Charta de/
dovere e della dignita di ogni commnita umana» (ivi, 91).

S Cf. L. Boff, Trinita e societa, Cittadella, Assisi 1992% E. Cambon, Trinita modello
sociale, Citta Nuova, Roma 1999.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 153

aggregante del con™. E Peco che del messaggio ecclesiale puo e
deve ancora risuonare nellimpegno sociale e politico. Non per
salvaguardare una qualche “rilevanza” della Chiesa nella societa,
ma per esprimere una presenza testimoniale — potremmo anche
dire martiriale — dentro la storia. E, in riferimento all’Europa e
in genere all’Occidente di antica ma ormai logorata tradizione
cristiana, per superare un certo senso di spaesamento che la
Chiesa mi pare stia provando. Per gettare uno sguardo sulla
situazione italiana, per esempio, mi sembra che la Chiesa si ritrovi
— letteralmente — fuori dal Paese, sia divenuta cio¢ cosi marginale,
o piu precisamente cosi poco presente, da sentirsi di conseguenza
fuori posto, o da non riconoscere piu I'Italia come il suo campo
di azione pastorale, o da non esser piu riconosciuta dal Paese
stesso come una presenza significativa e/o utile al bene di tutti.

Riacquisire una peculiare postura ecclesiale anche in ambito
sociale implica lo sforzo di smarcarsi dal mero opinionismo,
mediante ’elaborazione e 'argomentazione di una chiaroveggente
ermeneutica degli accadimenti storici, si tratti della pandemia o
della guerra o della crisi ecologica o della depressione economico-
finanziaria. Questo non significa contrapporsi a quanto viene
osservato e compreso dagli “altri”: lo Seritto a Diogneto, che anche
a questo riguardo resta attualissimo, nel quinto e sesto capitolo
insegnava che i cristiani sono in tutto e per tutto come gli “altri”
nella societa di cui anche loro sono membri; eppure i credenti
in Cristo vivono diversamente. Si vestono come gli tutti gli altri,
rispettano le leggi vigenti per tutti, parlano le stesse lingue e gli
stessi linguaggei degli altri abitanti delle citta in cui essi dimorano
e operano. Il che significa, oggi, che consultano le medesime
statistiche, fruiscono delle medesime informazioni scientifiche,
usano i medesi strumenti mediatici e tecnologici, si misurano con

ch. A. Matteo, La Chiesa che verra, 159.



154 MASSIMO NARO

la stessa condizione di vita in cui anche gli altri sono immersi,
con le stesse urgenze esistenziali, con le stesse sporgenze etiche,
con le medesime difficolta economiche, con un analogo disagio
esistenziale. Eppure, ricorrono (dovrebbero ricorrere, dovranno
tornare a ricorrere) alla luce del vangelo per r-vedere con
sguardo peculiare la realta tutta quanta e per usare in maniera
“altra”, specifica, gli strumenti che anche gli altri, nel nostro
tempo, usano. Il Vaticano II ha suggerito, specialmente in GS
46, il metodo per una tale ermeneutica: concentrare seriamente
'attenzione sui problemi piu urgenti, considerandoli «alla luce del
Vangelo e dell’esperienza umana». Se non fa ricorso alla logica
evangelica, come chiave di interpretazione del reale, e se non si fa
carico del vissuto concreto della gente, la Chiesa non asseconda la
sua vocazione di presenza nella storia e nel mondo, nella societa.



Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 155-164

Los animales como reflejo
del misterio trinitario

Lucio FLorio!
Argentina

Resumen: Los animales son el reino de los seres vivos a los que los
humanos pertenecemos como especie relativamente reciente. La zoologia
en sus diversas especialidades ha hecho que se modificase la percepcion de
los animales. En particular, a partir del siglo XX la etologfa ha permitido
un acceso a la compleja conducta animal, mientras que la ecologfa ha
hecho percibir la red de interrelaciones entre animales con el resto de la
biosfera. Hay hoy una mayor conciencia tanto de la cercania como de la
lejanfa entre animales y el Homwo sapiens. Ellos son otros diferentes, pero, a
la vez, especialmente en los que son evolutivamente cercanos, son casi una
extension de nuestro ser humanamente animal.

Interesara aqui destacar algunos aspectos de la teologia trinitaria cristiana
que pueden ser fecundos para pensar la condicién animal. En especial, se

' Doctor en Teologia Dogmitica. Investigador y docente en la Pontificia Uni-
versidad Catdlica Argentina. Presidente de la Fundacién “Dialogo entre Ciencia y
Religién (DeCyR) y director de Quaerentibus, Teologfa y ciencias.



156 LUCIO FLORIO

hard referencia a la condicién de reflejos trinitarios de los animales, asi
como la situacién de extincién de especies y, con ello, la desaparicion de
rasgos del Dios trinitario.

Palabras clave: Animales — Ser humano — Etologia — Teologfa —
Vestigios trinitarios.

Summary: Animals are the kingdom of living beings to which we
humans belong as a relatively recent species. Zoology in its various specialties
has changed the perception of animals. Since the 20th century, ethology has
provided access to complex animal behavior, while ecology has made us
perceive the network of interrelationships between animals and the rest of
the biosphere. There is today a greater awareness of both the closeness and
remoteness between animals and Homo sapiens. They are different others,
but, at the same time, especially in those that are evolutionarily close, they
are almost an extension of our human-animal being,

It will be interesting here to highlight some aspects of Christian
Trinitarian theology that can be fruitful for thinking about the animal
condition. In particular, reference will be made to the Trinitarian reflex
condition of animals, as well as the situation of extinction of species and,
with it, the disappearance of features of the Trinitarian God.

Keywords: Animals - Human being - Ethology - Theology - Theology
- Trinitarian vestiges.



LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO... 157

INTRODUCCION?

La percepcion humana sobre los animales ha variado
notablemente en el tiempo reciente. Aunque desde Aristoteles
existe una tradicion que concibe al ser humano como un viviente
racional (gdon logicon), la tendencia general ha sido la de pensar al
ser humano como absolutamente original, precisamente debido
a su capacidad intelectual, menospreciando su base animal. Es
sobre todo durante la edad moderna cuando se privilegia en
modo desmedido la facultad de la razén y desde ella se identifica
lo especificamente humano. A diferencia del pensamiento clasico,
conceptos tales como “razén” y “libertad” adquieren autonomia,
desprendiéndose del sustrato bioldgico donde se producen. No
obstante ello, el desarrollo del método cientifico, interpretado
en clave positivista, sumado al avance tecnolégico de las ultimas
décadas, han producido una mirada antitética, privilegiando el
aspecto animal del ser humano.

1. LOS HUMANOS SOMOS ANIMALES

En efecto, es desde la misma ciencia desde donde ha surgido
una recuperacion de la dimensiéon animal de lo humano. La
biologfa evolutiva entroncé claramente al Homo sapiens en la
historia de la vida. Los humanos no somos sino una especie
animal mas, originada hace relativamente poco, y producto
de la transformacién bioldgica, dltimamente de hominidos,
mas lejanamente de especies de mamiferos ya extinguidos, y

* El presente articulo reproduce la voz publicada en: Florio, Lucio; Alonso, Sil-
via (editores), Nociones clave para nna ecologia integral, Fundacion DeCyR, City Bell 2024,
https://seminarioteologiafilosofiacienciaytecnologia.wordpress.com/2024/03/04/
nociones-clave-para-una-ecologia-integral-tomo-1/; p. 56-60. Versién compendia-
da en Florio, 2022.



158 LUCIO FLORIO

remotamente de organismos unicelulares. La idea del origen
evolutivo del serhumano ha sido fortalecida por estudios genéticos
que muestran el masivo patrimonio comun existente entre
genomas de otras especies y el de la nuestra. Otras especialidades
cientificas no han hecho sino confirmar tal parentesco (Auletta,
G.; Leclerc M. Martinez, R. A., eds. 2011).

Los seres humanos somos animales. Bajo este aspecto, somos
lo mismo que el resto de las especies animales que han poblado
el planeta. La originalidad de lo humano, por lo tanto, radica en

algo que no excluye la dimensién animal.

2. ToDOS LOS ANIMALES, INCLUIDO EL SER HUMANO,
SOMOS ORIGINALES E INCOMUNICABLES

En plena propagacion del evolucionismo neodarwinista
posterior a Darwin, enlo que se pretendia explicar todo por medio
de una evoluciéon material y azarosa, hubo figuras disruptivas que
afirmaron el cardcter original de cada organismo en su especie.
Es el caso de Jacob von Uexkill quien, influido por la filosofia
kantiana, organiz6 un proyecto de investigacion radicado en la
hipétesis de que cada animal tiene un mundo perceptivo (Umwelt)
propio e incomunicable (Uexkill, 2016). No sabemos cémo
percibe el mundo una garrapata dotada de olfato y un sensor
térmico que puede sobrevivir durante afios sobre una planta, a
la espera de un animal sanguineo que lo hospede. En efecto, su
mundo vital es totalmente diverso al humano. Hay una absoluta
originalidad de las especies en lo que respecta a sus horizontes
perceptivos. Ni siquiera la ciencia humana puede comprender

acabadamente lo que vive una hormiga o una lechuza. Bajo esta



LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO... 159

perspectiva, los animales son o#res: para el ser humano, pero
también entre si’.

En el ambito de la especie, la originalidad se expresa en una
estructura perceptiva intransferible, pues para cada una de ellas
el horizonte de percepcion es totalmente distinto al de otra
especie. Por tal motivo, las especies animales son alteridades
unas con respecto a las otras, aun en su continuidad evolutiva. Y,
por ello, las multiples especies vivientes y extintas son también
“otros” para los humanos. Se puede afirmar que son un conjunto
multitudinario de “extrafios familiares”.

3. LA ANIQUILACION DE ESPECIES EN EL ANTROPOCENO

En el periodo de la historia del planeta en que vivimos se
esta produciendo un fenémeno dramatico: la actividad humana
esta generando una sexta extincién masiva de especies, con una
velocidad e intensidad inéditas. No se trata de un fenémeno
desconocido, pues durante los ultimos 600 millones de afios
ha habido al menos cinco extinciones masivas de seres vivos
producidas por causas naturales. El suceso de extincion masiva
mas reciente marco la transicion del Cretaceo al Terciario (KT en
inglés). Ocurrié hace 66 millones de afos. Se calcula que casi el
70% de las especies existentes desaparecieron en unos pocos miles
de afios, incluyendo a la mayoria de los dinosaurios. De estos sélo

® Estas ideas tuvieron efectos filoséficos. Es el caso de Ortega y Gasset quien,
influido por esta vision, declard esa expresion bien conocida de que soy yo y mis
cireunstancias (Jordano Barea, 1983). De este modo, cierta corriente de pensamiento
filoséfico incorporé el concepto de Ummvelt en el ambito de la individualidad perso-
nal, subrayando asf la originalidad humana no sélo en el plano especifico sino tam-
bién en el individual. Por otra parte, la originalidad -especifica e individual- incluirfa,
pues, tanto el mundo perceptivo como la situacién ambiental o, de un modo mas
amplio, relacional.



160 LUCIO FLORIO

subsistieron los antecesores de las actuales aves. La que se esta
desarrollando en nuestro tiempo serfa la sexta extinciéon masiva
de especies. Su agente responsable es el Homo sapiens. Es mucho
mas acelerada que las anteriores, especialmente por el crecimiento
poblacional de seres humanos (de 2.000 millones en 1.930 a
7.800 millones en el presente) y por el desarrollo acelerado de la
tecnologia que ha permitido una intervencién sobre la naturaleza
de proporciones no imaginadas anteriormente. Respecto de las
proporciones probables de la extincion, se calcula que se puede
acabar con el 70% de las especies, incluida la humana, en modo
analogo al KT (Ceballos, Ehrlich, & Ehrlich, 2021, p. 33).

En esta fase de la historia evolutiva se esta produciendo una
curiosa destrucciéon de nuestra misma realidad humana en la
aniquilacion de la alteridad animal. La extincién provocada de
especies implica también la disolucién de lo humano: no sélo
porque sin la biodiversidad esté en riesgo la supervivencia de
los seres humanos, sino porque, en niveles menos tragicos,
la existencia de facetas especificamente humanas (estéticas,
religiosas, de bienestar) se ponen en riesgo con la desaparicion
de bosques, humedales y ecosistemas en general, donde viven las
especies animales.

4. RESONANCIAS TEOLOGICAS: LOS ANIMALES
COMO REFLEJOS TRINTTARIOS

La teologifa de origen biblico ha procurado pensar el misterio
animal —del cual el ser humano forma parte— de varias maneras.
Recientemente se ha elaborado una “teologia de los animales”
que procura reflexionar sobre el lugar de estos vivientes en la
economia de la salvaciéon (De Benedetti, 2011). También es
posible hipotetizar acerca de su cercanfa con conductas que,
en el mundo humano, se presentan como relacionadas con la



LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO... 161

religiosidad (Oviedo & Florio, 2022). Acotandonos a un tema,
interesa aqui mencionar una perspectiva de esta mirada teoldgica
sobre la realidad animal: los reflejos del Dios creador trinitario en
el mundo zoologico.

Desde los origenes del pensamiento cristiano se intuy6 que,
siendo el Dios creador un ser trinitario (Padre, Hijo y Espiritu
Santo), la creaciéon debifa manifestar un rastro de su hacedor
trinitario. Asi lo postulé Tertuliano, pero fue San Agustin de
Hipona quien, en el De Trinitate, desarrollé mas ampliamente una
teologfa de los vestigios trinitarios. Segtin este tedlogo, las cosas
reflejarfan algo de su autor tripersonal. Esta tradicion ha tenido
continuidad en el pensamiento medieval y moderno.

La imagen de la biodiversidad que nos aporta la biologia actual
también puede ser leida bajo la luz trinitaria. El mundo viviente,
evolutivo y complejo en especies e interdependiente, muestra
algo del rostro divino, que es uno y diverso simultineamente®. En
modo particular, el reino animal manifiesta esa faz trinitaria en sus
aspectos dinamicos, que le dan cierta originalidad respecto de los
otros reinos del mundo viviente. En este sentido, el pensamiento
teologico trinitario oriental es especialmente fecundo para
pensarlo, ya que ha puesto de relieve que la intercomunicacioén
entre las personas divinas no es estatica, sino profundamente
dindmica. Lo ha conceptualizado con la expresion “perijoresis™
la activa interaccién en conocimiento y amor entre las tres
personas. Es claro que la comunicaciéon dinamica es comun
a todas las formas vivas. Pero también lo es que los animales
poseen esta caracteristica de un modo mas complejo que el resto
de los seres vivientes: su movilidad e interacciéon ha llegado en

* La complejidad como camino metodolégico responde a la multidimensiona-
lidad que el fenémeno biolégico manifiesta hoy a la biologfa. Ello reclama de la
teologfa una aproximacion respetuosa de dicha complejidad (Gregersen, 2020).



162 LUCIO FLORIO

el proceso evolutivo a niveles de complejidad sorprendentes.
Basta simplemente observar la vida de una colmena de abejas o
la construcciéon de un nido por un hornero.

Cuando nos detenemos en los animales filogenéticamente mas
cercanos al ser humano, encontramos conductas parecidas a las
nuestras, que pueden calificarse de empaticas e, incluso, morales
(De Waal, 2016). Siguiendo el hilo de pensamiento agustiniano
que va desde las cosas inanimadas hasta el alma humana, donde
ve la imagen de la Trinidad, y no sélo huellas, ¢se puede aplicar
esta analogfa? Aun con la precaucion de recordar que nosotros —
con un Unawelt intransferible— somos los observadores y, por ello,
vemos desde nuestra 6ptica, podemos acercar notas del Dios
trinitario que permiten comprender en su misma fuente dichas
conductas. El amor, la integracion gregaria, la participacion
en una empresa colectiva —como un hormiguero, un vuelo en
bandada, etc.— son algunas de esas dimensiones animales que
pueden ser interpretadas en modo trinitario.

Finalmente spuede aplicarse esta lectura trinitaria a la
comprension de la extinciéon masiva de especies llevada adelante
por la presencia creciente del poderio humano sobre el planeta?
Por lo pronto, tal como sefialabam N. Vanney y Th. Berry
(Vanney, 1995; Berry, 1988, p. 11), hacer desaparecer especies
implica provocar una pérdida de la posibilidad de percibir rasgos
divinos, invisibilizados al ser aniquilado el mediador creado’. Por
otra parte, el borrar de la faz de la Tierra y de su posible historia
futura una especie animal, significa una acciéon contra el mismo
creador trinitatio.

Por esos motivos, resulta imperioso detener la aniquilacion,
como una necesidad interna de nuestra misma condicion de

5 Para un desarrollo mas extenso de este tema, cf. L. Flotio, La fignra natural en riesgo.
Implicaciones de la crisis ecoldgica para la estética teoldgica, 2019..



LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO... 163

ser imagen trinitaria (iwago Trinitatis) que clama por su fuente.
Los animales, como otros de nosotros, nos remiten al viviente por
antonomasia, el “yo y nosotros” originario. Recuerdan que el
mundo viviente, con sus mundos vitales diversos y comunes,
con sus lazos comunicativos y ecolégicos, en su conjunto y en
sus particularidades es un reflejo del Dios trinitario. Pero los
animales, sobre todo los mis cercanos en la historia evolutiva, con
su capacidad empatica, no s6lo nos sacan de la terrible soledad
como especie, sino que preludian algo del vinculo de comunién
trinitaria, con el “Yo, uno y trino” (Salvati, 2011).

BIBLIOGRAFIA

Auletta, G.; Leclerc M. Martinez, R. A. (eds.). (2011). Bzological Evo-
Iution: Facts and Theories. A Critical Appraisal 150 Years After “The
Origin of Species”. Roma: Gregorian Biblical Press.

Berry, Th. (1988). The Dream of the Earth. San Francisco: Serra
Club Books.

Ceballos, G., Ehrlich, A. H., & Ehtlich, P. R. (2021). La aniquilacion
de la naturaleza. La extincion de aves y mamiferos por el ser humano.
México: Editorial Océano de México.

De Benedetti, P. (2011). Teologia degli animali. (G. Caramore, Ed.)
Brescia: Morcelliana.

De Waal, F. (2016). jTenemos suficiente inteligencia para entender la
inteligencia de los animales? Ciudad Autébnoma de Buenos Aires:
Tusquets.

Florio, L. (2019). La figura natural en riesgo. Implicaciones de la crisis
ecolggica para la estética teolggica, en Pensamiento. Revista de Inves-
tigacion e Informacion Filoséfica, 75 (283), 237 — 250. doi:h-
ttps://doi.org/10.14422/pen.v75.i283.y2019.012



164 LUCIO FLORIO

Florio, L. (Agosto de 2022). Los animales, otros y nosotros, reflejos del
misterio trinitario, en Criterio (2490), 9-11.

Gregersen, N. H. (2020). Religious Implications of Multilevel Systems
Biology, en M. ]. Reiss, F. Watts, & H. Wiseman, Rezhinking Bi-
ology. Public Understandings (pags. 233-263). London: World Sci-
entific Publishing;

Jordano Barea, D. (1983). Ortega y la ecologia de Jacobo von Uexkiills,
en Boletin de la Real Academia de Cordoba de Ciencias. Bellas 1 etras
9y Nobles Arte, 107-112. doi: ISSN 0034-060X

Oviedo, L., & Florio, L. (2022, April). Do animals have religious belief?
Perspectives introduced by Frans de Waal?s empathy and morality theo-
ry. (W. N. Bobolanum, Ed.) S#udia Bobolanum(1), 21-38. doi:ht-
tp://dx.doi.org/10.5604/01.3001.0015.8695

Salvati, G. M. (2011). Io uno e trino. La Trinitd come modello del cristiano,
Napoli: EDIL

Uexkill, J. v. (20106). Andanzas por los nundos circundantes de los ani-
males y los hombres. (M. Guntin, Trad.) Ciudad Auténoma de
Buenos Aires: Cactus.

Vanney, N. (1995). Biodiversity and Beauty, en Pacifica (8), 335-345.



BIBLIOGRAFIA TRINITARIA

Fepou, M., Jésus Christ dans I'histoire humaine et le mystére de Dien. Essai de
christologie, Cogitatio fidei 322, Les Editions du Cerf, Paris 2024,
616 pp.

En su momento dimos cuenta aqui de las grandes obras de este
autor jesuita, profesor emérito de patristica y de teologfa dogmatica en
las Facultés Loyola de Patis, como La voze du Christ. 11. Développements de
la christologie dans le contexte religieusc de ['Orient ancien, d’Eusebe de Césarée
a Jean Damascine (1V-V T 'siccle), seguido de La voie du Christ. Evolution
de la christologie dans ’Occident latin d’Hilaire de Poitiers a Isidore de Séville
(IVE-VIT siecles), EstTrin 51 (2017) 198-203. A esta gran historia aqui
recensionada precedid La woie de Christ. Genéses de la christologie dans
le contexte religieusc de I'Antiquité du II siecle au debut du I1V° szecle (2000),
volumen que no llegd a nuestra revista. Por ultimo, en 2019 publico
siempre en la misma editorial Du Cetf, Jésus Christ au fil des siécles. Une
histoire de la christologie, EstTrin 54 (2020) 189-193. He recordado estos
trabajos para poner de relieve la calidad cientifica sobre la que se apoya
este ensayo de cristologia. No sin mérito recibié en 2022 el Premio
Ratzinger, que es como decir el Nobel en Teologfa [para destacar sus
méritos: cfr. Premio Ratzinger 2022 (fondazioneratzinger.va)].

Ya en el titulo quiere resumir el autor el contenido y la direccion
de este libro. Pretende poner de relieve no sélo la persona y obra
de Jesucristo tal como los autores de los relatos evangélicos la han



166 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

rememorado, como algo que tendria valor al interior de la comunidad
apostolica, primero, y luego para los seguidores suyos en la Iglesia y en
las distintas comunidades eclesiales, esto es algo cierto, por supuesto,
pero Fédou insiste en destacar que la figura y obra de Jesus va mas
alla de la Iglesia hacia toda la Humanidad (“en la historia humana”), y
eso, desde los mismos relatos evangélicos donde aparece Jesus abierto
y cercano a los de fuera, sea los descartados por su pobreza, por su
ignorancia de la Ley, o por sus enfermedades, sin olvidar a las gentes
de las “naciones”. El autor pretende en este libro insertar a Jesus en
la Humanidad, como patrimonio de la Humanidad, podriamos decir,
y no so6lo porque El ha dado la vida “por la multitud”, que es como
los franceses han traducido el ‘pro multis”, evitando asi los inacabables
debates académicos y pastoralistas. Pero precisamente por esta
vinculacién-inserciéon del “Verbo hecho carne” con/en la historia
humana (la historia de los hombres, que no hay otra...) aparece la
segunda afirmacién del titulo referida al “misterio de Dios”, es decir,
la apertura/revelacion del misterio de Dios, pues a Jests solo se le
entiende (palabras y obras) desde el Padre de quien es el Unigénito.
A modo de subtitulo, Fédou con toda modestia califica este trabajo
como “Ensayo de cristologia”, porque no desea que se considere una
cristologia mas, sino una reflexion sobre el misterio de Cristo que atienda
a las dificultades que hoy siente mucha gente al acercarse a la figura
de Jesus, gran hombre, eso esta claro, pero dar el paso a considerarlo
“Mediador”, “Hijo del Hombre”, e “Hijo de Dios”. Eso ya es otra
cosa. Pero ¢cudl es la justificacion primera y dltima de la cristologfar:
“Proporcionar las palabras para hablar de Jesus tal como un dia se
revel6 y tal como lo percibe la comunidad cristiana; mostrar como el
“Hijo del hombre” es efectivamente reconocido como “Sefior”; en una
palabra: dar cuenta de Jesuctisto en la historia humana y en el misterio
de Dios”. Asi termina este “ensayo de cristologia”.

Para desarrollar este trabajo que ha de inscribirse “en el movimiento
deladoxologia”, el autor lo organiza en tres partes. En la primera, aborda
los “relatos evangélicos” sobre los cuales ha de apoyarse cualquier
reflexién sobre el misterio de Cristo, dando preferencia al relato de
Marcos, para luego completarlo sobre los temas (“testimonios”)
destacados de los otros dos sindpticos vy, naturalmente, del cuarto



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 167

evangelio, cuya referencia al Prélogo es constante, pero “prologo” al
relato que sigue. En la segunda parte trata de la génesis y el significado
de la fe en Cristo, como quien dice los presupuestos que dieron lugar a
los relatos escritos. Como los evangelios fueron compuestos a partir de
la experiencia pascual, eso significa que dan testimonio de lo que dijo
e hizo Jesus iluminados por la fe en él, porque crefan en €l recogieron
y organizaron todas las tradiciones que sobre ¢l circulaban por las
comunidades cristianas, esto no desfigura la historicidad fundamental
de lo que narran, pero sf la leen, la interpretan y la completan bajo la
inspiracion del Espiritu Santo: es una lectura y escritura creyente. Por
eso, pasan de los relatos de la vida publica, conocidos por todos, al
origen de Aquel que ya en sus acciones y predicaciones por Galilea fue
percibido como alguien fuera de lo normal, de una palabra poderosa y
de unas acciones deslumbrantes y provocadoras, digo que los autores
de los evangelios pasan de la vida publica al comienzo de su vida
terrena, los evangelios de la infancia para dar razén de quién era Jesus,
y mas tarde, Juan se remonta al origen eterno junto al Padre como
su Verbo o Logos en su preexistencia. Hasta aqui lo que podriamos
llamar una cristologia ascendente que parte de la historia y se inserta
en la historia de Jests en un tiempo y en un pueblo determinados. El
siguiente paso serd trazar los rasgos de una cristologia descendente, la
cristologia del Logos, el Unigénito del Padre, que desciende a nosotros,
es el contenido de la tercera parte en la que desarrolla en esa clave el
arco que va de la Encarnacién a la Parusfa. Como no estamos muy
acostumbrados a una lectura descendente de la cristologia creo que
merece la pena releer estos dos ultimos capitulos que son, como quien
dice, el punto de vista de Dios y de su oikonomia expresada en el envio
del Unigénito, previsto desde siempre, en la historia de la salvacion hasta
su plena realizacién en la recapitulacién de todas las cosas en ¢l para
que Dios lo sea todo en todo. En esta tercera parte, reflexiona sobre
los problemas / herejias a que han dado lugar la confesién cristologica
del “Verbo hecho carne” como el porqué de la encarnacion (eur Deus
homo?) y su significado para la antropologia, luego las dificultades
tempranas por parte del gnosticismo y el adopcionismo pues era muy
dificil dar razén de Dios sumamente trascendente con su condicion
humana en un hombre, un pueblo, un mundo determinados, y encima



168 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

acabando en la Cruz; més tarde surgieron otras cuestiones en torno a
la doble condicién humana y divina de Cristo resuelta en la llamada
“unién hipostatica”; y la ltima razén de la Encarnacién sélo tiene una
explicacion en la &énosis que en la cruz alcanza la mayor revelacion de
la Trinidad divina. En el dltimo capitulo aborda la dificil cuestién que
va de la Ascension al fin de los tiempos: si Cristo ya ha realizado la
reconciliacién con Dios, cémo se explica su presencia a lo largo de la
historia, pues muchos lo rechazan, lo recrucifican en los perseguidos
y demads descartados de la historia, y otros lo acogen en la oracion, en
la liturgia, en los sacramentos, en el servicio a los mds humildes. El
significado de Jesucristo como unico Salvador del mundo lo trata el
autor con “discrecion” frente a las distintas tradiciones religiosas desde
el respeto, pero sin ocultar esta central confesion cristologica, pues
Jesus es el unico Mediador, el tnico Engendrado, el Hijo del hombre.
Evidentemente, estos titulos alcanzan todo su significado dentro del
misterio trinitario de Dios donde la referencia al Padre y a la accién
del Espiritu impregnan la vida, la palabra y la obra redentora de Jesus.
Algunos asuntos problematicos, como la virginidad de Maria ante
partum, in partu et post partum, son tratados con la maxima delicadeza,
sin dejar por ello de citar a ciertos autores catdlicos como Hans Kiing
que rechazan en ella “un acontecimiento biolégico e histérico” (p. 416,
nota 1 donde apunta los motivos de este rechazo en la antigiiedad y
en la actualidad), y no digamos la cuestion de los “hermanos” de Jests
que segun J.P. Meier, autor al que sigue con frecuencia, “la opinién mads
probable” es que sean “verdaderos hermanos y hermanas”, aduciendo
a continuacién la afirmacién categérica de D. Marguerat para quien
“Jesus tenfa como minimo seis hermanos y hermanas... de sangre” (p.
423, nota 1). Tampoco creo que Teresa de Avila e Ignacio de Loyola
se sintieran a gusto en compafifa de Lutero cuando el autor habla de
la imitacién de Cristo o de su seguimiento al comienzo de la época
moderna (p. 560). Como es costumbre, buena costumbre, el autor se
apoya en autores (exegetas y te6logos) de habla francesa o traducidos
(no muchos) al francés del aleman o del inglés o del espafiol como
Pagola y Jon Sobrino. Por aqui esa forma de proceder es una rareza.
Termino con una felicitaciébn muy sincera por esta gran obra de
Michel Fédou que nos acerca a Jesds, su obra y su misterio, a las



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 169

circunstancias actuales tan necesitadas de hacer resonar su Evangelio,
su buena noticia de salvacién para los hombres y mujeres de nuestro
tiempo. Serfa muy deseable que alguna editorial procediera a traducir
este libro con gran provecho para los lectores de legua espafiola. — José

Maria de Miguel Gonzdlez, OSST

GOMEZ GARcia, E. Y SomaviLLA RODRIGUEZ, E. (coords. y eds.), Creer en
un sinico Dios, jvehiculo de violencia o de fraternidad universal?, RCU Matia
Cristina-CTSA, Madrid, 2023, 253 pp.

La sensibilidad evangélica no puede menos de sentirse interpelada
ante los multiples acontecimientos que se estan sucediendo y que, al
contrario de lo que pidiera el papa Francisco en Fratelli Tutti, dejan
entrever que el ideal de la amistad social esta lejos de concretarse.
Uno de esos ultimos hechos, que va camino de eternizarse, es el
conflicto surgido en Oriente Proximo, a raiz de un atentado terrorista
y respondido virulentamente, entre palestinos e israelies. Ni que decir
tiene que, tras ¢l, se esconden factores de diversa indole, siendo uno
de ellos el religioso, afectando de lleno al conflicto entre dos de los
monoteismos mas significativos en el discurrir histérico. Aunque
esta contienda no habia estallado todavia cuando los editores de esta
monografia se propusieron reflexionar sobre la tan traida y llevada
pregunta de si le es inherente al monoteismo la violencia, en virtud de
su pretension de absolutez salvifica y de verdad, qué duda cabe que
sirve para mostrar, una vez mas, la vigencia de publicaciones como
esta.

Es un hecho que en los ultimos afios se ha dado un resurgir de
los estudios sobre el monoteismo —baste citar las obras colectivas
Monotheismus  Interreligidse  Gespriche im Umfeld  moderner Gottesfragen
im  Anschluss an  Hermann ~ Stieglecker, Brill/Schoningh, Einbech
2021; Monotheism and Its Complexities: Christian an Muslim Perspectives,
Georgetown University Press, Washington D.C. 2023; Le Dien wun:
Problemes et méthodes d’bistoire des monothéismes. Cinguante ans de recherches
Sfrangaises (1970-2020), Brepols, Turnhout 2022 y Monothéisme et trinité,
Presses Universitaires Saint-Louis Bruxelles, Bruxelles 2019; u otras



170 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

como Eckhard Notrdhoten, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheisnus,
Herder, Preiburg 2018; o la colecciéon de publicaciones sobre el tema
en la serie Cambridge Elements—, bien para profundizar en su dinamica
fiducial interna, bien para criticarlo. Esto podtia llevar a pensar que
no surgird nada nuevo bajo el sol. Sin embargo, el presente estudio
quiza aporta un enfoque peculiar. Si bien es verdad que el interrogante
del que surge, y que perfectamente desentrafia el Dr. Enrique
Gomez Garcfa en su presentacion, es el que aparece en el titulo y el
que podemos escuchar por la calle o encontrar en las declaraciones
de ciertos intelectuales, el enfoque original de estas paginas atiende
a lo que el autor refleja al expresar que “los textos monoteistas han
servido para que el ser humano se enfrente a absolutizaciones y
totalitarismos, y fungir asi como instancia critica de la violencia y de
la explotacion” (p. 19). Es decir, los autores del libro no reflexionan
tanto sobre la pregunta planteada cuanto, en la perspectiva marcada
port la Fratelli Tuttr, del hecho de la ‘entrafia humanista’, por parafrasear
el famoso titulo de Gémez Caffarena, de los monoteismos cristiano,
judio y musulman; de lo que estos monoteismos han aportado a la
humanizacién y al progreso de las sociedades y de la creacion. En
este sentido, cabe destacar como otro de los grandes aciertos del
monografico que, si bien casi todos los autores se profesan cristianos,
el apartado mds sistematico de la reflexién cuenta con la perspectiva
de uno de los tedlogos sistematicos de teologfa trinitaria mas afamados
de Europa, como es el Dr. Angel Cordovilla; con uno de los rabinos
mas reconocidos en diversos ambitos, y muy significativamente en el
espafiol, como es el Dr. Benito Baruj Garzén; y una de las grandes
promesas del pensamiento suff hispanico, como es el iman Dr. Antonio
de Diego Gonzailez. De esta manera, se habla desde dentro de cada uno
de los respectivos monoteismos, con lo que el lector puede escuchar
una voz plural que en absoluto rompe la armonfa.

Por lo que a contenidos se refiere, aunque el libro se divide en nueve
capitulos, correspondientes a nueve colaboraciones; sin embargo, se
petcibe en él un proyecto aglutinado en torno a tres grandes ejes. El
primero se centra, en un ambito mas propio de la filosofia, teologia
y fenomenologia de las religiones, en la posibilidad o no, desde
las propuestas monotefstas, de un didlogo interreligioso. A partir



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 171

del desideratum de los dltimos Pontifices, el Dr. Enrique Somavilla
responde afirmativamente, basado en que el didlogo le es inherente al
ser humano, aunque ello no elude cierto entrenamiento, habida cuenta
de que es, ante todo, una actitud y una disponibilidad interior, de
modo que el didlogo interreligioso puede convertirse en camino hacia
la tan anhelada convivencia fraterna. Por el contrario, el Dr. Catlos
Diaz se muestra critico con esta postura, negando tal posibilidad en
razén del mismo Dios, si no se quiere incurrir en falsos y peligrosos
irenismos que niegan la identidad; imposibilidad, dicho sea de paso,
de la que no se deriva una cerrazén extraflante o amenazadora, sino la
apertura a una ‘ecumene minima’, que tiene que ver con la ‘sanacion
compasiva’. No pasa desapercibido que ambos pensadores coinciden
en dos realidades: el caracter mistérico y siempre mayor del Dios en
el que creemos, y la derivacién de un determinado comportamiento
propositivo y constructivo, si queremos ser honrados con ese Dios.

El segundo se fija en algunas constataciones de la experiencia
cotidiana. Por una parte, el Dr. Bert Daelemans realiza un apasionante
peregrinaje de la comprension de una divinidad violenta a otra
vulnerada a través del arte. Explicita asi el cambio de sensibilidades y
la maduracién fiducial acontecidos en los propios credos monoteistas,
y propugna la esperanza y la tendencia a la bondad que se percibe en
tres frentes bien concretos, a saber: el arte urbano, las redes sociales y
el séptimo arte. Por su parte, atenta al lenguaje veterotestamentario, la
exégeta Isabel Alfaro profundiza en el siempre inquietante ambito de
las imagenes de Dios, influidas por una mentalidad androcéntrica, y la
espinosa correspondencia entre estas y la violencia social expresada
hacia las mujeres. Segtn ella, la mentalidad masculina resulta inadecuada
para acercarse a lo que Dios es, con lo que una sensibilidad menos
androcéntrica permite vislumbrar una divinidad capaz de generar
relaciones mds justas e igualitarias entre mujeres y varones, como
reflejan ciertos pasajes biblicos.

El tercero puede considerarse propiamente exegético y se centra
en el estudio tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento. Por una
parte, la Dra. Inmaculada Rodriguez Torné explica que el Antiguo
Testamento no es ajeno a los referentes escritos de la época, por lo que
sus paginas transmiten violencia; una violencia de la que se contagia



172 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

la misma denominacién de la divinidad como Dios de los ejércitos
o Dios guerrero, pero que no por ello deja de experimentarse como
el Dios de paz, es decir, el Dios que acompafia, guia y protege a su
pueblo. Por su parte, el Dr. Santiago Guijarro Oporto sostiene que, si
bien toda religién monoteista corre el peligro de ser violenta cuando se
torna exclusivista, el mensaje de Jesus en el evangelio refleja un Dios
inclusivo, un Dios-Abba, bondadoso y misericordioso, pendiente de
los vulnerables e ignorados sociales. Lo significativo de este mensaje
radica en que no solo se predica de palabra, sino que se hace vida en
Jests, en su ductus existencial: en él coinciden una determinada imagen
de Dios y el proyecto que tiene reservado para los seres humanos, el
reino. Asi, el monotefsmo jesuanico no puede menos de remitir a un
proyecto humanizante y humanizador, ajeno a toda violencia, exclusion
o destruccion.

Finalmente, en el cuarto, como se ha insinuado, se escucha la
armonia polifénica de los credos judio, cristiano y musulman. El Dr.
Benito Baruj Garzén, partiendo de la imagen judfa de la divinidad,
presenta la novedad que supuso en un contorno politefsta la irrupcion
de una fe monoteista; un Dios y una fe de la que dimanan unas
dimensiones éticas para el bien toda la humanidad, como se advierte en
el decélogo. Por su parte, el Dr. Angel Cordovilla abotrda el denominado
monotefsmo trinitario y sus repercusiones indirectas en la realidad
social y el pluralismo religioso, no a la manera de una teologia politica
o liberadora al uso, sino desde la teologia ética auténoma. La manera
de ser plural y relacional del Dios Trinidad de personas inspira la accién
moral de los seres humanos, que han de configurar una cultura de la
convivencia y de la fraternidad, opuesta, critica y detractora de toda
forma de totalitarismo y de todo rechazo del distinto. Finalmente, el
Dr. Antonio de Diego reivindica en su colaboracion la recuperacion
del humanismo por parte del islam: si los monotefsmos, mas
concretamente el suyo, han degenerado en manifestaciones histéricas
violentas no se debe al meollo fiducial de dichos monoteismos, sino
a la corruptela cultural que los ha opacado y que ha sustituido la fe
por ideologfa, anquilosandose y mostraindose incapaz de reaccionar
ante la modernidad y la postmodernidad plurales. De ahf la necesidad
de apostar por relecturas de las distintas fes monoteistas que respeten



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 173

a las personas y su dignidad y cuiden del entorno ecolégico, siendo
este el unico desarrollo, por desgracia, en este monografico a esta
problematica tan reivindicada en nuestros dias. En fin, el lector tiene
en sus manos una seria reflexién sobre el fenémeno del monoteismo,
abordado desde una variedad de perspectivas y escuchando a los credos
mas significativos al respecto, sin ahorrar en criticas a tergiversaciones
fiduciales y convergiendo hacia la configuracién de una sociedad y
una naturaleza mas plenificadas y plenificantes. Como ultimo apunte,
quiza no hubiera estado de mas una orientacién bibliografica final. —
EGOGA.






BIBLIOGRAFIiA GENERAL

Garcia 1BANEZ, A., Conversion y Reconciliacion. Tratado histdrico-teoldgico
sobre la Penitencia postbantismal, Eunsa [Ediciones Universidad de
Navarra, S.A.], Pamplona 2024, 575 pp.

El autor es profesor ordinario o catedratico de Teologia
Sacramentaria en la Pontificia Universita della Santa Croce, en Roma.
Antes de escribir este texto ya le conocifamos por otro de parecida
envergadura publicado en italiano en 20006, a saber, L’Ewucaristia, dono
¢ mistero. Trattato storico-dogmatico sul mistero eucaristico, que fue traducido
al espafiol por EUNSA en 2009 con una pequefa variacién en el
subtitulo: “La Eucaristia, don y misterio. Tratado historico-teoldgico sobre el
misterio encaristico”, 631 pp., del cual hice la recensiéon en esta misma
revista Es/Trin 43 (2009) 624-625. Ambos tratados se inscriben en la
coleccién de manuales de la Facultad de Teologia de dicha Universidad
romana bajo el epigrafe de “Sussidi di Teologia”, esta observacién hay
que tenerla presente como motivacién y orientaciéon de este tratado
histérico-teoldgico sobre la penitencia posbautismal: los destinatarios
principales del presente manual son los profesores y alumnos que
enseflan y estudian este sacramento. Si esto vale para la edicién italiana,
igualmente serd de provecho para los lectores (profesores y alumnos,
sobre todo) de habla espafiola. La traduccién de este manual la ha
realizado el propio autor del original italiano, del que dimos cuenta aqui
EsfIrin 55 (2021) 184-187. En el Prélogo a la edicién espafiola dice el
autor que, con respecto a la edicién italiana de 2019, “se ha puesto al
dia la normativa eclesiastica referente al sacramento de la penitencia,



176 BIBLIOGRAFIA GENERAL

teniendo presentes los cambios introducidos en el nuevo Libro VI del
Codigo de Derecho Canonico con la Constitucion Apostolica Pascite
Gregemt Dei (1 de junio de 2021)”.

En el titulo mismo ya expresa el autor coémo entiende y lo que
persigue este sacramento: ante todo, la conversion del penitente
cuyo fruto es la reconciliacién con Dios y con la Iglesia, por medio
de la Iglesia y en /a Iglesia. Me patrece estupendo que en el subtitulo
haya destacado que se trata aqui de la conversién posbautismal (en
referencia a la primera sellada por el bautismo), que va siendo hora
de que los penitentes relacionen (relacionemos) los pecados con las
promesas bautismales que recordamos y renovamos todos los afios en
la Vigilia pascual. El caracter prevalentemente didactico de este tratado
salta a la vista al observar su estructura tripartita: en la primera parte
recorre exhaustivamente la historia de este sacramento (ateniéndose
a las investigaciones mds solventes hoy disponibles), distinguiendo
claramente dos secciones, en la primera, mdas breve, expone el
testimonio o fundamento biblico desde los evangelios al apocalipsis,
para pasar luego a la segunda seccion, mucho mas larga, porque recorre
el desarrollo de la doctrina y la praxis penitencial a lo largo de la historia,
desde los primeros padres, pasando por la aportacion de los escolasticos,
la impugnacién de los reformadores y la respuesta de Trento, hasta la
reforma del Vaticano II concretada en el Ordo Paenitentiae de 1973. El
objetivo de este recorrido es mostrar cémo mas alld de las distintas
formas de la configuracién de este sacramento y de su celebracion, se
mantienen siempre los datos esenciales y perennes que han de tenerse
en cuenta en la sintesis teolégica y en la praxis pastoral, evidentemente
estos elementos esenciales, presentes en todas las etapas de la historia
de la celebracién de este sacramento, son los que se fundan en las
palabras, gestos y obras de Jesus, que luego la Iglesia apostdlica fue
discerniendo y aplicando con la ayuda del Espiritu Santo, discernimiento
que culmina en el concilio de Trento donde se afirma que la institucién
por parte de Cristo de este sacramento se localiza “praecipue” cuando
del Resucitado “insufflavit” el Espiritu sobre los discipulos para la
remisién y retencion de los pecados (Jn 20,22s). Y aqui se fundamenta
la dimension trinitaria de este sacramento por medio del cual el Padre



BIBLIOGRAFIA GENERAL 177

reconcilia al mundo consigo, como dice el Apdstol, por la muerte y la
resurreccion de su Hijo mediante la efusion del Espiritu, como se nos
recuerda en la férmula de absolucién. Por eso el autor pone de relieve
“la dimension cristocéntrico-trinitaria de la penitencia sacramental”,
con objeto de “evitar asi el riesgo de caer en una interpretacion
reductiva del sacramento, sea en clave prevalentemente eclesiologica,
sea en clave antropolégica”. A diferencia de otros tratados, éste no
comienza el discurso biblico sobre la penitencia y el pecado con el AT,
o sea, siguiendo el orden de la historia salutis, sino que, sin olvidar la
pedagogia divina tal como se va mostrando a lo largo de la historia de
la salvacion, ha preferido partir del acontecimiento de Cristo que es la
culminacién de aquella, y por tanto le parece metodolégicamente mejor
hacer ver a los cristianos desde el principio la novedad de la penitencia
que estan llamados a practicar: hacer penitencia, convertirse, lo han de
hacer a la luz de la ensefanza de Jesus, plenitud de la revelacion y de
la voluntad salvifica de Dios, tal como la ha interpretado, ensefiado y
practicado la Iglesia desde los origenes.

Después de este largo recorrido sobre el Sacramento de la Penitencia
en la historia, realizado en seis capitulos (45-390), al final de cada uno
de ellos con la bibliografia especifica correspondiente, algo que volvera
a ofrecer en los cinco capitulos de la segunda parte (393-553), en la
que emprende un tratamiento teolégico-sistematico de la penitencia
sacramental (obsérvese que ya en el epigrafe se destaca la dimension
sacramental de la penitencia). Este parte consta de dos secciones; en la
primera traza los elementos fundamentales de este sacramento, desde
la estructura de la celebracion, pasando por el penitente, o sea, los
actos del penitente (contricién, confesion y satisfaccion) y el ministro
del sacramento; en la segunda seccidn expone los efectos salvificos del
sacramento de la penitencia, y finalmente, en la tercera que cierra este
manual, trata de las indulgencias que histérica y practicamente estin
relacionadas con la gracia del perdén que Dios concede a través de este
sacramento.

En la breve bibliografia fundamental que ofrece al final del libro
(555-550) se refiere a los estudios de caracter biblico, de caracter
histérico y de caracter dogmatico, moral, litirgico y normativo. Es



178 BIBLIOGRAFIA GENERAL

breve porque, como he dicho, al término de cada capitulo presenta
la bibliograffa propia del tema tratado en cada uno de ellos, eso sin
contar la que aparece en las numerosas notas a pie de pagina. Podria
decirse que el profesor Garcia Ibafiez presenta aqui un tratado
biblico-histérico-sistematico del sacramento de la penitencia con sus
implicaciones celebrativas y pastorales completo, desde el punto de
vista de los objetivos y destinatarios del mismo. Desde luego, puede
sentirse satisfecho el autor del enorme trabajo realizado (y de los
resultados del mismo) para ofrecer uno de los dones mas grandes que
el Sefior ha dejado a su Iglesia como realizacién concreta, en el tiempo
hasta su vuelta, de la obra de nuestra salvacién. El tnico problema para
llevar a cabo lo que aqui se plantea y ofrece, es que llega tarde, bueno
ya era tarde con el Ritual de 1973; me refiero a lo que constat6 Pio XII
el 26 de octubre de 1940, y lo recuerda Juan Pablo 11 en la Exhortacion
apostolica Reconciliacion y Penitencia [2/12/1984] n. 18, la pérdida del
sentido del pecado (“el pecado del siglo es la pérdida del sentido del
pecado”), y con ella la no necesidad de este sacramento, cuya practica
ha descendié por los suelos y no sélo entre los fieles de a pie... Algo
de esto puse de relieve en un articulo publicado en esta misma revista
EsfIrin 53 (2019) 559-600. Me gusta el apartado dedicado al ministro
del sacramento y las indicaciones pastorales para realizar bien este
ministerio en distintas situaciones y con diferentes sujetos.

Garcia Ibafiez recuerda la doctrina de Trento, y de todos los
documentos posteriores hasta el Catecismo, acerca de la integridad
de la confesién indicando el nimero y veces de los pecados, que
generalmente en la practica se refieren al sexto mandamiento, y si el
profesor ejerce de confesor habra notado la dificultad de realizar este
capitulo, con sus canones, de Trento (DS 1679-1683). Si ademas tiene
presente las recomendaciones (o regafiinas) a los confesores del Papa
Francisco, en fin: que la doctrina, con todas sus implicaciones practicas,
sobre el sacramento de la penitencia posbautismal cuyo fruto es la
conversion y la reconciliacion, es la que es, y no se puede rebajar para
hacerla encajar en una sensibilidad ajena a la conciencia de pecado. Si
los destinatarios de este trabajo (no sélo los estudiantes) tan bien y tan
claramente presentado, a la vez que asimilan la ensefianza la practican



BIBLIOGRAFIA GENERAL 179

antes de empezar a ejercerla como ministros del sacramento, el autor,
casi sin acudir a las indulgencias, puede esperar un buen recibimiento,
cuando le llegue su hora, en el cielo...

Termino citando este largo texto elocuente y realista del autor:
“La reforma del Ritual de la Penitencia no ha resuelto, como muchos
esperaban, la crisis de la practica del sacramento. El nuevo ritual es,
sin duda, perfectible, pero seria ingenuo pensar que la lucha contra
el pecado y la practica de la penitencia puedan incrementarse y
renovarse unicamente a través de doctas discusiones académicas y de
las subsiguientes reformas litargicas. Sin una fe viva, sin la practica de
la virtud de la penitencia como actitud fundamental y general de la
vida cristiana, sin una cotrrecta educacion moral del Pueblo de Dios,
sin una generosa dedicacién de los pastores al cuidado de su grey y
a facilitar el acceso a la confesion individual seguida de la absolucion
sacramental, toda nueva reforma corre el riesgo de quedarse en letra
muerta; éste es el gran reto que la Iglesia deberd afrontar en los
proximos afios” (p. 389).

Como el proximo afio 2025 es un Afio jubilar, me parece muy
oportuna la presentacion que el autor hace del tema de las indulgencias,
su historia y relacién con la penitencia antigua, la aportaciéon de
santo Tomas y Trento, asi como de los autores modernos como
Poschmann, Rahner y otros, su presencia en el Vaticano 11 sin formar
parte de sus documentos, y la resolucion que hizo Pablo VI con la
Constitucién Apostélica Indulgentiarum doctrina [AAS 59 (1967) 5-24],
con las matizaciones introducidas por el Papa Francisco en la Bula
Misericordiae vultus (11 abril de 2015) para el Jubileo extraordinario de la
Misericordia (2015-2016), doctrina que ha vuelto a recordar en la Bula
Spes non confundit para el Jubileo ordinario del afio 2025 (y antes por la
Bula Incarnationis Mysterium de San Juan Pablo 11 para la convocatoria
del Jubileo del afio 2000], todo esto para hacer mds comprensible la
explicacién actualizada del significado de las indulgencias con respecto
a las “penas temporales”, restos o reliquias que los pecados dejan en
el pecador después de recibir la absolucién sacramental. “Obviamente,
dice el autor [nota 71, p. 544], lo afirmado en estos documentos
no contradice el Magisterio eclesial anterior, ni tampoco supone la



180 BIBLIOGRAFIA GENERAL

derogacion de la Constitucion Apostolica Indulgentiarum doctrina de
Pablo VI, aun vigente”. — José Maria de Mignel Gonzalez

SALADO MARTINEZ, D., Pascua sacramental cristiana (Maiora sacramenta).
L. Iniciacion cristiana 1: Bantismo pascual. Uncidn pentecostal, San Esteban,
Salamanca, 2022, 854 pp.

Presento el primer volumen de la magna publicacién sobre
sacramentalidad, titulada Pascua sacramental = cristiana, del tedlogo
dominico Domingo Salado Martinez, que vendra a ser la compilaciéon de
los materiales que ha elaborado, sabiamente secuenciado y tenazmente
profundizado y ampliando con una innegable labor investigadora y una
clarividente exposiciéon académica a lo largo de sus mas de cuarenta
afios como docente de los ‘sacramentos mayores’ en las Facultades de
Teologfa de la Universidad Pontificia de Salamanca, de San Esteban, de
San Vicente Ferrer y del Norte de Espafia, Sede Vitoria. El proyecto
general de la obra, en cinco volumenes, queda reflejado por la misma
Editorial en la p. 8, con el consiguiente plan de fechas de publicacién
que, desgraciadamente, no se esta cumpliendo.

En el caso que nos ocupa, este primer volumen versa sobre la dupla
pascual-pentecostal consignada por lalégica interna de los sacramentos
del bautismo y la confirmacién. Ni que decir tiene que no ha de verse
a manera de un compartimento estanco, como, por desgracia, estin
proliferando las publicaciones que abordan estos sacramentos. Si la
divisién del tomo viene dada asi es por la abundancia de material, tal
como reflejan las casi novecientas paginas que ocupa. Se trata, por
tanto, de una divisién editorial, que no temdtica ni secuencial. Muestra
de ello y de la interdependencia existente entre este volumen y los dos
presumibles dedicados al sacramento de la eucaristia es la declaracién
de intenciones expresada en el Prélogo, en el que el autor insiste en
la compleja secuencia gradual y organicamente integrada de la ain
pastoralmente bastante ignorada y teologicamente poco reflexionada
iniciacion cristiana. De ahi el titulo de este volumen: Iniciacion cristiana
I, y la catalogacion de las palabras bautismo y uncién, que marca la



BIBLIOGRAFIA GENERAL 181

gran perspectiva eje que recorre todo el proyecto: la incorporacion del
creyente en una comunidad mistagdgica que, a su vez, se incorpora
en el misterio pascual-pentecostal de Cristo, muerto, resucitado
y pneumatizado. Se petciben asi las dimensiones antropoldgica,
sociologica, eclesial, eclesiogénica, cristologica, pneumatolégica y
escatolégica que el autor correlaciona con excelente maestria, a las
que se unen las perspectivas liturgica, pastoral y ecuménica presentes
también en estas paginas.

Por lo que al desarrollo y a la materia de estudio se refiere,
Domingo Salado estructura su estudio en tres grandes secciones.
La primera, que cataloga de introductoria (pp. 25-119) es una de las
mejores sistematizaciones en castellano de la actualidad, significado
y alcance de la realidad de la iniciacién en general y de la iniciacién
cristiana en particular. Si bien su contenido ya fue avanzado en
un articulo publicado en la revista Salmanticensis en 2018, aqui es
presentado corregido de una forma més completa. En esta seccion, el
lector rastreara la problematica actual que se plantea sobre la iniciacion
cristiana, una realidad cuestionada, problematica y paradojal debido al
desorden vigente en su aplicacién pastoral, y necesitada de reidentificar
y replantear en sus justos términos, si se quiere recuperar la unidad
interna y organica que se pretendi6 articular en el RICA, y que el autor
concreta en las pp. 98-102. En este desarrollo, se advierten no solo
la rigurosidad argumental y la densidad terminolégica y conceptual
que caracterizan al autor (que nos acompafaran a lo largo de todo el
estudio), sino, sobre todo, la profundizacién en la originalidad cristiana
sobre el comun antropolégico de todo proceso iniciador, la unidad
simbolica y teoldgica que caracteriza la iniciacion cristiana expresada en
la secuencia sacramental bautismo-confirmacién-eucaristia, el orden
interno y la gradualidad en su verdad y en la praxis eclesial. Adviértase
que el hincapié en la unidad gradual y organicamente integrada de la
iniciacion se repetira a lo largo de la exposicion posterior (pp. 479-480,
509-511, 663-664), haciendo del tratado un todo interrelacionado. A
la luz de este discurso, el reto planteado por el autor resulta palmario:
no solo atafie a reordenar la praxis eclesial ni tan siquiera, aunque



182 BIBLIOGRAFIA GENERAL

mas profunda, a redefinir la identidad teoldgica de la iniciacion, sino
a generar comunidades cristianas realmente iniciaticas y mistagogicas.
La segunda seccién, dividida en cinco capitulos, la dedica al analisis
del sacramento del bautismo. En ella desentrafia, primero, la génesis
del bautismo cristiano, insertandolo en la economia de la salvacion,
para lo que rastrea la historicidad contextual (precedentes simbolico-
rituales préximos), la escatologica (el bautismo de Jesus en el Jordan y
la identificacion cristologica implicada por el bautismo) y la simbdlico-
soteriolégica (analizando las tipologias bautismales). Prosigue con el
interesante capitulo sobre el bautismo como sacramento de la fe, en el
que escudrifia la importancia del nexo simbélico fe-bautismo, siendo
este, a mi juicio, uno de los apartados mas originales y mas relevantes
del volumen. Recientemente la Comisién Teoldgica Internacional ha
reflexionado sobre la reciprocidad entre fe y sacramentos. Sin miedo a
resultar presuntuoso, las validas intuiciones esbozadas por la comision
no dejan de quedar en la penumbra por el acercamiento meticuloso al
nexo que el Prof. Domingo Salado viene defendiendo desde hace ya més
de treinta afios. Si en capitulos anteriores se constata el sabio manejo de
la sociologfa religiosa y de la fenomenologia filoséfica y religiosa, o el
sabio manejo dogmatico de la exégesis, en este se advierte su pericia en
la hermenéutica histérica y su finura argumentativa, sistematizando las
aportaciones positivas de los grandes padres y de la mas pura teologia
tomasiana. El siguiente hito es el estudio del bautismo como sacramento
de salvacion, en el que explana la significacién y axiologia cristologicas
del bautismo como ‘vida nueva en Cristo’. El esquema tomasiano
de las dimensiones rememorativa, representativa y prognostica
de los sacramentos le sirve para hilvanar la densidad cristolégico-
pneumatolégico-eclesial de este sacramento, insistiendo en la novedad
y proyeccion eclesiolégicas de la incorporaciéon concorporaizante en
Cristo y, consiguientemente, en su cuerpo, que es la Iglesia. Resuena
asi el caracter eclesiogénico y antropogénico del sacramento (nunca
mejor dicho, nacer de nuevo), donde se pergena el analogado principal
de la antropologia cristiana, que no es otro que la del homo paschalis
posibilitado por la transformacién ontolégica y ética propiciada
por el Espiritu. En esta nueva coyuntura antropoldgica, se entiende



BIBLIOGRAFIA GENERAL 183

la dimensién soteriologica del sacramento, en la que divinizacién,
humanizacién y eclesializacion coinciden; asi como la necesidad de
este sacramento en la economia salvifica, objeto de estudio del capitulo
cuarto. Fiel ala importancia de una correcta hermenéutica sacramental,
relee criticamente el planteamiento tradicional y, amparado en la logica
encarnacional y simbolica, desarrolla un discurso mas coherente,
integrado e integrador, fundamentado sobre seis vectores: una correcta
hermenéutica de los textos biblicos, un planteamiento eclesial de la
soteriologia, la inclusién del bautismo en un marco mas amplio de
la sacramentalidad que haga justicia a la analogfa y organigrama
sacramentales y a la estructura mediada de la revelacion, la apelacion
a una eclesiologia de raigambre cristolégico-pneumatica que supere
el tradicional eclesiocentrismo, la valoracién de otras vias de eficacia
sacramental y el centramiento de la 16gica de la gracia que no se trace a
expensas de la doctrina del pecado original. Cierra este bloque bautismal
el analisis de la praxis paidobautismal, que afecta directamente al reto
ya insinuado de si las comunidades cristianas son realmente iniciaticas
y mistagdgicas, o simplemente sociolégicas. La reflexiéon que halla
aqui el lector huye de opciones pastorales supetficiales (guiadas por
la disyuntiva del s o el no) y exige de él un miramiento sosegado de
la trama paidobautismal que atienda a su profunda entrafia teologal,
soteriolégica y eclesiogenética, de modo que, con una lucidez critica, se
vuelque en un realismo pastoral.

La tercera seccién, un poco mas breve, se centra en el sacramento de
la confirmacién, sacramento adn en busqueda, debido a los multiples
modelos liturgico-pastorales vigentes, que repercuten en la teologia e
identidad de aquel. Acorde con la premisa de que este sacramento se
inserta en la unidad arménica, integral y progresiva de la iniciacién
cristiana, el autor propone lacidamente su identidad desde la secuencia-
contraposicién pascual-pentecostalina, poniendo de manifiesto la crisis
(y la critica) en la que incurre el modelo pastoral desordenado que
prima, y superando la comprensién psicologizante de la presencia del
Espiritu en el confirmando, que lleva a presentar la confirmacién como
el sacramento de la fortaleza, de la mayoria de edad, de la confesién de
fe adulta y, por consiguiente, a dilatarla temporalmente en el tiempo.. .,



184 BIBLIOGRAFIA GENERAL

a sabiendas de que los psicélogos cada vez dilatan mas. Por ello, el
lector advierte ya desde el primer capitulo de este bloque esa necesidad
de ahondar en la densidad pneumatica del sacramento, atendiendo a la
paulatina autorrevelaciéon del Espiritu en la economia de la salvacion.
Esto permite comprender la confirmaciéon como la sacramentalizacion
del don del Espiritu Santo (o la pentecostalizacién del creyente y de
la Iglesia creyente), explicitando desde aqui la razén econémica de un
nuevo sacramento de lainiciacion y su consiguiente institucion suz generis,
desde donde se han de releer el resto de dimensiones tradicionalmente
vinculados con esta uncién (la personalista o neoantropoldgica, la
eclesial, la misionera, la pastoral o apostdlica, la escatolégica...). El
segundo aspecto, vinculado con el cémo surge el nuevo sacramento, da
pie al segundo capitulo, centrado en su génesis e identidad histérico-
litargica. En ¢él repasa los diversos modelos acaecidos a lo largo de la
historia: del paradigma unitario pascual-pentecostalino de las primitivas
comunidades al modelo fragmentado y desordenado del segundo
milenio, hasta llegar a la recuperacion de la sacramentalidad dentro de
la unidad iniciatica. Adquiere aqui una peculiar relevancia su analisis del
nuevo ritual, en el que destacan sus novedades litdrgico-teoldgicas que
derivan en una interpretacion pentecostal de la uncién, que permite
centrar la identidad y la semantica de la confirmacién. Precisamente
sobre estas versa el denso tratamiento sistematico del tercer capitulo,
siempre girando en torno a su espesor ‘espiritual’ y sus consiguientes
consecuencias personales, comunitarias, eclesiales, testimoniales, en el
marco de la unidad interna de sentido de la iniciacién cristiana. Por
ello, la identidad del sacramento de la uncién pentecostal no ha de
concebirse unicamente en sf mismo, sino en su identidad relativa tanto
con el bautismo como con la eucaristia. El seguimiento légico del
tratamiento de este sacramento no se hace esperar: a la recuperacion
de su identidad pentecostal le sigue un serio e incisivo planteamiento
pastoral, que respeta la verdad iniciatica de la confirmacion y sugiere
“una serie de criterios que la articulen con el tratamiento bautismal” y
en coherencia con el proceso iniciatico (pp. 663-667).

A estos tres bloques de desarrollos dogmaticos, liturgicos, pastorales
y ecuménicos, el autor aflade una cuarta secciéon (pp. 663-801) y una



BIBLIOGRAFIA GENERAL 185

serie de indices (pp. 803-854), porque no debe perderse de vista
que estamos ante un proyecto pedagdgico, en el que se compendian
muchos afios de escrupulosa docencia. Muestra de ello son las tablas de
contenido y las continuas ampliaciones bibliograficas (sistematizadas
por aspectos y, en cuanto tal, adaptadas a profundizaciones posteriores
por parte del lector) al comenzar y al finalizar cada capitulo (once tablas
y diez ampliaciones); los diferentes indices, que propician diversos
itinerarios de lectura, dependiendo de los intereses del destinatario —
indice programatico, indice selectivo de materias y conceptos, e indice
de autores, concilios y documentos (estos dos ultimos resultan muy
valiosos y orientativos)—; v, sobre todo, los complementos tematicos
y didacticos que componen esta extensa cuarta parte, que se tornan
una propuesta para programar un curso de sacramentos de iniciaciéon
e incluso sugieren una metodologia docente conforme al Plan Bolonia,
en el que se insindan, asimismo, lecturas ad hoc y posibles trabajos de
afianzamiento y profundizacion curriculares.

Si hubiera que indicar algunos limites a este trabajo, sefalarfa
los siguientes. Serfa de desear que, asi como la obra, a excepcién de
una nota editorial, comienza con un sumario, finalizara con el indice
programatico, que funge como indice general. El hecho de insertar
este delante de los indices de materias-conceptos y nombres (esto es,
34 paginas antes de lo que debiera) dificulta una rapida visita por el
volumen, maxime al tratarse de 854 paginas. Asimismo, se requetiria
de alguna revision mds de la obra para minimizar las erratas y ofrecer
un texto mas uniforme. Y, sobre todo, se agradeceria haber actualizado
la bibliografia hasta nuestros dias, y no hasta el afio 2010, afio en el que
el Prof. Domingo Salado se jubila de la docencia académica y que la
editorial tomé como punto final. Aun con todo, quien quiera disfrutar
y saborear la riqueza de la iniciacién cristiana, no puede menos de
degustar estas paginas. — Enrigue Gomez Gareia



186 BIBLIOGRAFIA GENERAL

SANCHEZ Tapia, M. (dit.), Maria, Madre y modelo de vocacion cristiana. XX V1
Jornadas Agustinianas, Centro Teolbgico San Agustin, San Lorenzo
del Escorial (Madrid) 2024, 373 pp.

De la edicion de las Jornadas Agustinianas, dedicadas al “Espiritu
Santo, vida de la Iglesia”, la n. XXV en 2023, ya dimos cuenta en EstTrin
vol. 57, 2023, 511-514. En esta ocasién ocupa el centro de la reflexién
“Marfa, como Madre y modelo de vocacién cristiana”. Después de
una amplia introduccion a cargo del director de las Jornadas y de la
edicién de las mismas en este volumen, Dr. Manuel Sanchez Tapia,
OSA, en la que recoge y clasifica los textos marianos del NT, del
Concilio Vaticano 11 (sobre todo de la LG en su dltimo capitulo), de
los Papas, especialmente la enciclica mariana por excelencia Redensptoris
Mater (25/03/1987) de san Juan Pablo II (pues el tema elegido para
las Jornadas es precisamente Maria, Madre y modelo) junto con una
seleccion de textos mas practicos del Papa Francisco, el volumen
aborda el tema mariano en ocho densas ponencias, unas de perenne
actualidad como la del profesor en la Facultad de Teologia de Burgos
José Luis Cabria Ortega, en la que actualiza el significado de los cuatro
dogmas marianos a partir de la verdad de Maria y sobre Maria, con
el estudio de las fuentes para acceder a ella, de todo lo cual deduce el
autor que “las afirmaciones dogmaticas corroboran |[...] el contenido
de lo que el NT nos ha ofrecido como retrato teologal de Marfa. Marfa
es la misma, una y unica”, en la Hscritura, en los dogmas, en la historia
de la Iglesia, en la vida y experiencia de los cristianos discipulos de
su Hijo. De gran actualidad es también la presentacién de la cuestion
mariana en el dmbito ecuménico a cargo del profesor de la UPSA Dr.
Fernando Rodriguez Garrapucho, didlogo mas facil en lo doctrinal
con los ortodoxos y mas complicado con los herederos de la Reforma
protestante a causa sobre todo de la “mediacién’que, restringida
s6lo a Cristo, no solo la de Marfa sino la de la misma Iglesia queda
en entredicho. Después de repasar los distintos didlogos ecuménicos
sobre el puesto y significado de Marfa, el autor termina afirmando que
“la mariologia en el didlogo ecuménico no es un tema menor, y que la
resoluciéon de los problemas doctrinales y litdrgicos en torno a Maria es
hoy una de las tareas mas importantes que los cristianos tienen ante si”.



BIBLIOGRAFIA GENERAL 187

Podrfamos decir que también es siempre actual otras dos ponencias
que presentan a Marfa como “Madre de la vida” a cargo de la abadesa
de las “Carvajalas” de Ledn, Dra. Ernestina Alvarez Tejerina, OSB,
que presenta a Marfa “como una mujer ‘enamorada de la vida’ y como
madre que engendra constantemente vida a su alrededor y no sélo
ni principalmente vida espiritual”. I.a otra ponencia, vamos a decir
complementaria, es la del Dr. Agustin Giménez Gonzalez, director
del Departamento de Sagrada Escritura, de la Universidad Eclesiastica
San Damaso (Madrid) en la que reflexiona sobre Marfa como “Madre
de la humanidad redimida” que es el titulo “que mejor define la
colaboracién de Marfa con Cristo en el plan salvifico de Dios [...]
siendo esta maternidad universal, espiritual, sobrenatural, verdadera
y propia”. Luego hay que destacar una novedad en el desarrollo de
estas Jornadas, y es la incorporacion dentro de ellas de un concierto
a cargo de la Escolania del Real Monasterio del Escorial, con temas
marianos no soélo clasicos en gregoriano y polifénicos, sino también
otros de aquella época llamada “de plata” entre los compositores
espafioles que siguié al motu proprio de San Pio X Tra le solecitudini
sobre la musica sagrada (22/11/1903), entre ellos el claretiano vasco
Luis Iruarrizaga (1891-1928), también Eduardo Torres (1872-1934) etc,
con la explicacién muy oportuna, a modo de notas al programa,de las
historia y significado, por ejemplo, del origen del famoso Ave Maria de
Schubert, y de las demas composiciones, que interpretd la Hscolania,
de la que es director artistico D. José Marfa Abad Bolufer y el agustino
Pedro Alberto Sanchez su Maestro de Capilla. También me ha parecido
un acierto la anteultima ponencia referida a la imagen de Maria en el
arte filipino, del P. Blas Sierra de la Calle, OSA, director del gran Museo
Oriental de los agustinos de Valladolid, con una amplia coleccion de
ilustraciones (40), desde las anteriores a la independencia con rasgos
marianos occidentales, y otras con rasgos mas propios de las gentes
de las islas, procedentes de autores del siglo pasado. Pero entre todas
las colaboraciones las que me han parecido mds interesantes para
uno que mira desde fuera de la perspectiva agustiniana, son las dos
de tematica “antigua” la que nos ilustra sobre la figura de Maria en
los Sermones de San Agustin, a cargo del Dr. Enrique A. Eguiarte



188 BIBLIOGRAFIA GENERAL

Bendimez, OAR, del Instituto Patristico Agustiniano de Roma, que
ya en el titulo “Sermones” apunta al género literario de la llamada
“teologfa predicada” o, dicho de otra forma, “asi como sus grandes
tratados desarrollan la mariologia, sus sermones son la popularizacion
de dicho pensamiento mariano”. Por su parte, D. Juan Maria Leonet
Zabala, se sitia bastantes siglos después rescatando para los lectores
de hoy la figura de Maria, mujer y Madre de Dios, en Santo Tomas de
Villanueva (1488-1555), siempre sin perder de vista la época en que
vive y el arte de la oratoria entonces practicado, asi como la presencia
de Marfa en el calendario liturgico de la época anterior al Misal de San
Pio V de 1570, que le dan ocasién de predicar abundantemente sobre
los mas distintos aspectos de la figura, virtudes, situaciones, belleza
inmaculada de Marfa, sin perder nunca la referencia cristolégica y
trinitaria, apoyandose en la Escritura y naturalmente (fraile agustino
que fue) en San Agustin sin olvidar la enorme aportacién mariologica
de San Bernardo, aunque tanto el uno como el otro todavia no estaban
preparados para fundamentar el dogma de la concepcion inmaculada
de Marfa, que parecia poner en cuestion la redencion universal operada
por Cristo. En los sermones (conciones, se llamaban entonces) de
Santo Tomids de Villanueva Marfa es presentada como Madre de
Cristo y de la Iglesia, Madre de los hombres, intercesora poderosa,
mediadora y corredentora con Cristo, abogada, sefiora del mundo y
emperatriz de toda la creacion..., todo segun las fiestas de la Virgen
y el auditorio a quien se dirigfa. Como vivié durante 33 afios con el
Hijo que llevé durante nueve meses en sus entrafas. .. légicamente su
vida estuvo envuelta en el misterio del Dios hecho hombre, que, sin
grandes expresiones misticas exteriores, que nadie notd, hubo de ser
una anticipacién “asi en la tierra como en el cielo”.

A la vista de este panorama aqui presentado, la mariologfa sale
fuertemente reforzada en el plano dogmatico, pastoral y artistico, por
lo cual me atrevo a afirmar que el objetivo de estas XX VI Jornadas
Agustinianas en torno a Maria, Madre y Modelo de vocacidn cristiana, ha
sido plenamente logrado. — José Maria de Mignel Gonzalez, OSST



BIBLIOGRAFIA GENERAL 189

EGUIARTE, E., Regla de san Agustin. Estudio y exposicion, Rafael Lazcano

Editor, Madrid, 2024, 301 pp.

Decia B. Sesbotié que todo gran tedlogo tenfa que dejar para la
posteridad una cristologia, pues no se entenderia un tedlogo sin su
peculiar acercamiento al centro de su fe. Salvando las distancias, en el
ambito del agustinismo, podria decirse que todo gran agustinélogo tiene
como empresa comentar la Regla de san Agustin, pues ella se convierte,
al modo que las bienaventuranzas, en el busilis de la experiencia teologal
y antropoldgica de este. En este sentido, el libro que presentamos
colma la deuda que se le podria contar a Enrique Eguiarte, prolifico
investigador del obispo de Hipona, profesor en el Instituto Patristico
de Roma y presidente, desde hace ya algunos decenios, del Instituto de
Agustinologfa de la Orden de Agustinos Recoletos.

En las presentes paginas, el lector encontrara dos grandes bloques
tematicos. Por una parte, un prolijo estudio de la cuestién historica,
literaria y retorica de un texto bastante exiguo en extension, mas de
enorme repercusion monastica y cultural (pp. 19-62). Son de todos
conocidos los debates que a lo largo del siglo pasado se han sucedido
sobre la autorfa de la Regla, su texto primigenio, sus destinatarios
originales... El acierto del autor radica, precisamente, en realizar un
concienzudo, actualizado y bastante completo estado de la cuestion
sobre estos aspectos, recorriendo los motivos de su composicion,
la datacién y fecha de elaboracion del escrito, su autorfa, su edicion
primera, su estructura retérica, su centralidad teoldgica y los
documentos relacionados con ¢él, de los que analiza mas detalladamente
los cuatro que estima principales: el Ordo Monasterii, el Praeceptum, la
Obiurgatio y la Regularis informatio. Por otra, el detenido comentario
contextual-espiritual a la Regls, capitulo por capitulo y parigrafo por
paragrafo (pp. 65-221). Dicho comentario ha de entenderse, mas bien,
a manera de ensayo, en el sentido de que el lector no hallard una simple
parafrasis al uso del texto, sino, ante todo, un compendio de sabiduria:
el autor siembra a lo largo de estas paginas no solo lo que dice el texto,
sino también lo que sugiere, lo que encierra, lo que lo rodea y lo que el
autor conoce de la época y de la obra agustiniana. Sobre este particular,
resulta enriquecedor leer la espiritualidad de la Reglz a la luz de la



190 BIBLIOGRAFIA GENERAL

espiritualidad agustiniana, tal como refleja Enrique Eguiarte a través
del denso aparato critico, en el que, de una manera explicita, nos brinda
un florilegio de textos que secunda y enriquece bien el pensamiento
concisamente expresado por el santo en la Regla, bien explicaciones que
el autor del libro realiza para enmarcar sus ideas.

Acompafian estos dos ricos materiales otros apartados menores,
pero no por ello menos interesantes e importantes. En primer lugar, un
breve prélogo firmado por el famoso conocedor de san Agustin Peter
Brown, profesor emérito de Historia en la Princeton Unzversity; una serie
de apéndices documentales —traducciones de los documentos Ordo
Monasterii (pp. 223-224), Praeceptum (pp. 225-229) y Regularis informatio (pp.
230-235), y la version latina del Praeceptun (pp. 236-240)—; un significativo
album iconografico sobre la recepcion de la Regla, de Antonio Iturbe
(pp. 241-272); y los consabidos complementos del indice de siglas
y abreviaturas (p. 8), la bibliografia (pp. 273-282), el indice de obras
citadas de san Agustin (pp. 283-284), el de textos biblicos (pp. 285-
2806), uno tematico (pp. 287-294), uno onomastico (pp. 295-298) y el
indice general de la obra.

La edicién, realizada por Rafael Lazcano, esta cuidada y resulta
elegante, si bien realizarfa unas observaciones rapidas: a sabiendas de
que implica aumentar las paginas, dado que en otras ocasiones el editor
se muestra espléndido en el tratamiento de los espacios, independizaria
la pagina de siglas y abreviaturas; a lo largo del texto, economizaria
el uso de las negritas, ya que, cuando el parrafo de la Regla que se
comenta es breve, las negritas, usadas para resaltar el texto que se
comenta, funcionan a manera de titulo y no desentonan; pero, cuando
el texto se va a mas de dos lineas, emborronan la mancha, haciendo
preferible el uso de otra modalidad tipografica para destacar el texto
agustiniano; el simbolo usado para diferenciar las diversas entradas
bibliograficas resulta antiestético e incluso infantil. Por dltimo, solo
queda agradecer este nuevo comentario a la Regle de san Agustin que
sin duda ayudara en la profundizacion espiritual y carismatica a todos
aquellos consagrados que la profesan y a todos aquellos que se quieran
acercar a este enquiridién del pensamiento del Hiponense. — Enrigne
Gimez Gareia



BIBLIOGRAFIA GENERAL 191

Justo, E. ], La belleza del ser humano. Reflexciones desde la teologia, Ediciones

Sigueme, Salamanca, 2022, 141 pp.

A nadie se le escapa que corren malos tiempos para el ser humano
en la cultura actual. Son multiples los movimientos, de muy diversa
indole, que ponen en entredicho su singularidad, naturalizindolo e
incluso ignorandolo. De hecho, el repaso por estas paginas subraya
reiteradamente algunos de ellos, como el transhumanismo, la ideologfa
de género, la equiparacion de los derechos humanos a la de los animales,
el desarrollo de las neurociencias, la difusién de la postverdad. .. De ahi
que quiza resulte controvertida la afirmacién del autor de que “el valor
de lo humano configura la vida de las personas y de las sociedades
como un criterio determinante” (p. 9). Sea como fuere, esta breve
reflexién introductoria del Prof. Emilio José Justo a la antropologia
teoldgica (o a la reflexion teoldgica sobre €él, como recoge el subtitulo)
pretende recobrar ‘la belleza del ser humano’ (como reza el titulo), su
dignidad, su unicidad, su irrepetibilidad, y lo hace desde Dios, pues
estima, muy agustinianamente, que la auténtica pregunta antropoldgica
radica en quién sea el ser humano para aquel.

Este planteamiento descubre los rasgos de esta publicacion dignos
de mencién. Por una parte, el reclamo del puesto de la reflexion
teologica sobre el ser humano en el ambito del resto de acercamientos
regionales al mismo, adoptando un talante dialdgico y propositivo. Mas
adn, cuestionante, pues, mas que responder, a la manera apodictica,
procura suscitar preguntas. Por otra, el marco personalista que recorre
todas las paginas, no solo porque uno de sus apartados mas logrados
reflexione sobre su ser personal (pp. 33-62), sino porque el ser humano
en todo momento aparece como un alguien frente a otro Alguien, como
un ser amado, lo que le permite desarrollar una comprension abierta,
dindmica y holista de quien es. Ademas, este marco queda enriquecido
con el cariz cristolégico, y en ocasiones pneumatico, que adquiere toda
su reflexién, habida cuenta del enfoque desde el que escribe, con lo que
los postulados filosoéficos, sociolégicos, psicologicos y cientificos que
lo acompafan quedan impregnados del necesario toque teologal. Y no
resulta nada desdefiable subrayar la claridad expositiva, la sugerente
redaccion y la atinada capacidad de sintesis, regalando con asiduidad



192 BIBLIOGRAFIA GENERAL

esas frases aquilatadas y redondas que dicen y sugieren mas que lo
dicho, y que dan que pensar.

Por lo que a la temadtica se refiere, en estas paginas se abordan
los clasicos conceptos de una visiéon cristiana del ser humano: la
creaturidad como imagen destinada a la filiaciéon y la personalidad
reflejada en la singularidad, la corporalidad, la libertad, el amor y la
misién (sin lugar a dudas los dos capitulos mas densos, logrados y
extensos); la fragilidad, con atinadas reflexiones sobre la contingencia,
la vulnerabilidad, la muerte y el mal; la racionalidad, denotada por
el lenguaje, el pensamiento, la ciencia y la creatividad; la estructura
comunitaria de la existencia; y la condicién teologal de la persona, a
la luz de la espiritualidad, la experiencia de Dios y de la salvacién, y la
intuitiva reflexién sobre la eternidad. De indole divulgativo, la reflexién
no se ve frenada por citas en exceso, sino que estas aparecen lo justo
y necesario, sugiriendo notables perspectivas de profundizacién; vy,
en virtud de su traza introductoria, no procura agotar los temas, sino
solo insinuarlos, brindado en las ultimas paginas (139-141) una guia
comentada de once lecturas que el lector interesado puede solicitar
para seguir construyendo su propio itinerario. — Enrigue Gomez Garcia

Lasoa, J. M., Nada sin el otro. Vivir contemplando el signo de los tiempos,

Ediciones Khaf, Madrid 2024, 343 pp.

“Esta historia personal, escrita de corrido durante unos primeros
dias de la pandemia, es en gran parte una historia de nombres propios”.
En efecto, cuenta su propia historia, una especie de autobiografia,
desde su nacimiento el afio 1939 en Pasajes de San Juan (Guipuzcoa),
pasando por su larga formacién romana, luego su docencia en la
Universidad de Comillas y en San Damaso, hasta su jubilacién con 65
afios para luego dedicarse a sus cosas. .., escribir los libros que queria,
conferencias, y sobre todo cultivar amistades que han marcado su vida
que ha consistido en lograr hacer de ella a modo de programa “nada sin
el otro” y esto “a pesar de mi caracter reservado e introvertido™: jquién
lo dirfa leyendo estas memorias! Todo esto sin dejar de estar presente



BIBLIOGRAFIA GENERAL 193

en el mundo madrilefio estudiantil y parroquial como sacerdote. Dice
que es “una historia de nombres propios”. Asi es, por estas paginas
pasan nombres conocidos del ambito eclesial, académico, politico de
la época de la Transicion con los que Laboa ha tratado y de los que
guarda, en general, buen recuerdo. Llama la atencién que a lo largo del
texto autobiografico repite muchas veces lo feliz que ha sido en todas
las etapas de su vida en la (casi) perfecta realizacién de su vocacién
sacerdotal y académica, asi como el haber cultivado verdadera amistad
con muchas personas que lo han acompafiado en su etapa romana,
en Madrid, en Sevilla hasta el momento presente, los recuerda con
nostalgia y agradecimiento. Ese cultivo del acompafiamiento y las
amistades con los laicos creo que lamentablemente estd casi ausente
en nuestra pastoral, pues “hay una parte importante de los catélicos
que casi nunca tienen ocasion de seguir de cerca la vida de la Iglesia o
de mantener contactos reiterados con sacerdotes mas alla de la misa
dominical, que, en el fondo, casi nunca desemboca en un encuentro
personal”.

A veces, siguiendo su historia he sentido tristeza al leer con gusto
lo que ¢l hizo en los colegios mayores que dirigié, su contacto con
los jovenes universitarios, frente a la situacién actual de desapego e
indiferencia respecto de la cuestién religiosa por parte de una mayoria.
Siendo como es un gran historiador de la Iglesia y su preocupacion
por ensefiarla en su contexto propio de modo que ilumine la vida de la
Iglesia, llama la atencién que en esta autobiografia no haya apuntado
algunos motivos o causas de esta enorme decadencia, de dificil
contraste con otras etapas de la historia de la Iglesia, pues como ¢l
mismo escribe: “No es explicable 0 no hemos conseguido entender
la secularizacién de miles de sacerdotes de la noche a la mafiana |[...]
En un santiamén las monjas y los sacerdotes dejaron sus habitos...”.
Evidentemente, el libro no iba de eso, pero ya metido en el repaso
de su vida podria sugerir alguna reaccién mas alla de aludir al Papa
Francisco (los dos anteriores no parece que gozan de su devocion
como tampoco los obispos de Madrid excepto Tarancén) como signo
de renovacion. El libro se lee de un tirén, porque esta muy bien escrito



194 BIBLIOGRAFIA GENERAL

y por lo que cuenta para los que hemos pasado por momentos de esa
misma histotia. — Jos¢ Maria de Mignel Gonzdlez

Avia, A., Juan de Dios Martin VVelasco. Lestigo del Dios que nos habita,

Ediciones Khaf, Madrid 2024, 151 pp.

El profesor Antonio Avila publica este pequefio volumen sobre el
otro gran profesor Juan de Dios Martin Velasco (1934-2020) y lo hace
como discipulo y como amigo. En el subtitulo deja entrever A. Avila la
grandeza de Juan de Dios, llamado asi porque naci6 el dfa 8 de marzo,
memoria liturgica del santo andaluz: por encima de sus méritos como
autor de obras innovadoras sobre la filosofia de la religién (obras de esa
tematica y de otras referidas a la evangelizacion y a la oracién...), por
encima de su calidad de profesor y rector del seminario de Madrid y de
director del Instituto Supetior de Pastoral, Martin Velasco ha sido a lo
largo de su vida “testigo del Dios que nos habita”. {Vaya titulo! No de
un Dios lejano y trascendente, sino de Dios que camina con nosotros
por este mundo peligroso. Escribe aqui el autor con carifio y devocién
una especie de biograffa de Martin Velasco con los datos esenciales
desde su nacimiento en una aldea de las estribaciones de Gredos, Santa
Cruz del Valle, pasando por su entrada en el seminario de Madrid a los
10 afios (curso 1944/45) para ser ordenado de presbitero en septiembre
de 1956, con dispensa, a los 22 afios (“no es comparable a un joven de
22 afos hoy”) y ser enviado a la universidad de Lovaina (curso 1956/57)
con una beca del CSIC para licenciarse y luego doctorarse en filosofia
“sobre el pensamiento de Henry Duméry” que por entonces tenia
varios libros en el Indice de libros prohibidos... Son algunos rasgos de
su biografia que bien merecerfa una mas grande y detallada, rasgos que
cuando aluden a su dimensién mas personal, de su camino espiritual
hacia una segunda conversiéon (no que hubiera habido una primera de
la mala vida a la buena que nunca jamas sucedio) consistente en una
asuncién mds consciente y personal, mas entraflable, de su vocacion
sacerdotal y de su relacién-encuentro con Dios y de su entrega a los
hermanos, en todos los servicios que le pidieron y encargaron, no sélo



BIBLIOGRAFIA GENERAL 195

en el ambito académico sino también en el pastoral, pues para él habia
que llegar a “una verdadera conversiéon pastoral que tenga como su
centro el desarrollo de la dimensién mistagdgica de todas las acciones
de la Iglesia”. Digo que estos rasgos los ha sacado A. Avila entresacados
de las pocas confesiones personales aparecidas en distintos articulos
publicados alo largo de su vida. Alleer este pequefio libro me ha hecho
recordar a otro gran sabio y santo sacerdote salmantino Marcelino
Legido (1935-2016), ambos marcados por una gran formacion
(Lovaina uno, Munich, otro) y un grande amor a la Iglesia cada uno
a su manera y cumpliendo el encargo recibido siempre al servicio
del Evangelio. Para quien no haya oido hablar de Martin Velasco o
tal vez haya leido algo de sus numerosos escritos, cuyos titulos estin
recogidos al final de este libro, la lectura de estas paginas le resultard
interesante (creo yo) por lo que cuenta y como lo cuenta A. Avila:
“Juan fue un maestro de oracion, de fe, de vida... capaz de acompaiiar
de forma personal y respetuosa el caminar de los que tuvimos la suerte
de encontrarnos. Un magisterio que sigue vivo en su obra”. Y termina
citando textos de algunos que lo conocieron mas a fondo como Miguel
Garcfa-Baro, el cual dice que “a Juan solo lo conocemos los que hemos
estado frecuentisima y largamente en las celebraciones litargicas que
¢l presidia en la parroquia de San Pablo, en los barrios nuevos entre
el Puente de Vallecas y Vallecas”; y Xabier Pikaza, para quien Martin
Velasco “pudo haber sido el gran Arzobispo de Madrid... tras la
jubilacién del Cardenal Tarancén... pero quedd relegado por razones
de politica eclesial (en su lugar fueron nombrados primero A. Suquia
y luego Rouco)”. Este fue Juan de Dios Martin Velasco, “un grande
llamativamente humilde” (Felisa Elizondo), que Antonio Avila nos lo
ha acercado en este precioso relato sobre su vida, escritos y actividades
académicas y pastorales, sobre todo como “testigo del Dios que nos

habita”. — Jos¢ Maria de Mignel Gonzdilez



