
Karl Rahner y la revisitación 
deconstructiva de la teología trinitaria

Massimo Naro

Facultad Teológica de Sicilia

Resumen: El autor ilustra la reflexión teológico-trinitaria de Karl 
Rahner, sin limitarse a resumir su contenido sino intentando resaltar 
su significado global, “teologizando” junto con el jesuita alemán. El 
pensamiento de Rahner se presenta como una revisitación desestructurante 
de la teología trinitaria y como una revisión deconstructiva del lenguaje 
teológico-trinitario, cuyos principales puntos salientes son el Grundaxiom 
y la propuesta de re-denominación de las Personas divinas.

Palabras clave: Dios; Trinidad; Personas divinas; Teología; Axioma 
fundamental; Karl Rahner.

Abstract: The author illustrates Karl Rahner’s theological-trinitarian 
reflection, not simply summarizing its content but attempting to 
highlight its overall significance, “theologizing” along with the German 
Jesuit. Rahner’s thought is presented as a deconstructing revisitation 
of  Trinitarian theology and a deconstructive revision of  trinitarian-
theological language, whose main highlights are the Grundaxiom and the 
proposed re-naming of  the divine Persons.

Keywords: God; Trinity; Divine Persons; Theology; Fundamental 
axiom; Karl Rahner.

ESTUDIOS                              	  Est Trin Vol. 58 Núm. 2 (2024) 205-241



206	 MASSIMO NARO

1.  Teologizando juntos

Revisar la reflexión teológica de un pensador de la talla de 
Karl Rahner es un esfuerzo intelectual considerable: sintetizar 
las numerosas páginas que dedicó a diversos temas, aun eligien-
do entre ellos solo uno –el trinitario– como lo hace quien aquí 
escribe, interceptar las conexiones a menudo implícitas que los 
unen, descifrar las peculiares formas de expresión y los términos 
con frecuencia idiomáticos, ilustrar los contenidos siempre muy 
complejos y en ocasiones complicados, puede mostrar con cuán-
ta fiabilidad uno ha entendido la lección y cuán fielmente pueda 
ajustarse a ella.

Pero, precisamente en el caso de Rahner, al hacerlo corremos 
el riesgo de eludir su advertencia metodológica principal (o me-
jor dicho, su mandato): no limitarse a «referir» la teología de los 
demás, sino «hacer teología junto con la teología antigua»1. Ra-
hner hacía esta sugerencia dirigiéndose a los historiadores de la 
teología, de quienes ciertamente era un sincero admirador, consi-
derándose «en varios aspectos» deudor de muchos de ellos, em-
pezando por su hermano Hugo, también jesuita y estudioso de 
la patrística2. La esencia de su crítica, nada abrasiva, se concentra 
en esta constatación: «La teología histórica se reduce demasiado 
a referirse a los antiguos y demasiado poco a hacer teología con 
ellos, a συνθεολογεῖν»3. Se entiende que los antiguos aludidos no 
son autores anticuados, incapaces de decir nada útil incluso hoy. 
Por el contrario, se trata de autores que siguen siendo fundamen-
tales, cuyo pensamiento no puede descartarse, precisamente por-

1 K. Rahner, «Saggio di uno schema di dogmatica», en Id., Saggi teologici, Paoline, 
Roma 1965, 64.

2 Cf. K.H. Neufeld, Die Brüder Rahner. Eine Biographie, Herder, Freiburg i. B. - 
Basel - Wien 1994.

3 Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 67.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  207

que no es definitivo y, como tal, está fatalmente definido en un 
contexto epocal distante, si no temporal, al menos cultural. Por 
eso podemos y debemos teologizar junto con ellos. Los antiguos 
son, en definitiva, esos pensadores de gran estatura sobre cuyos 
anchos hombros pueden subir los que les siguen –como peque-
ños acróbatas que compiten contra grandes atletas– para ver al 
menos tan lejos como ellos y tal vez incluso un centímetro más 
en profundidad que ellos.

Entre los antiguos así entendidos se puede ciertamente contar 
a Rahner. Y, por tanto, lo que aconsejó en su momento a sus 
colegas dedicados al estudio de los teólogos que les precedieron 
es válido para él y para nosotros en relación con él: se trata de 
teologizar junto con él mientras se transmite su pensamiento. 
Lo cual, si por un lado podría entrañar «el peligro de interpretar 
erróneamente las fuentes, introduciendo problemas modernos 
en los textos antiguos», por otro lado puede ofrecer la posibilidad 
de «llegar verdaderamente al pensamiento y no solo a las palabras 
de los textos», de «percibir el dinamismo oculto» en ellos y de 
descubrir «los elementos no expresados ​​pero muy activos», o las 
«presuposiciones secretas»4. 

Es la actitud heurística que mantuvo Rahner –repensando en 
particular la doctrina trinitaria y revisando «asuntos que a nadie 
conciernen y ante los cuales todos se inclinan con reverencia»5– 
hacia gigantes como Agustín de Hipona y Tomás de Aquino. Pero 
también y sobre todo constatando los límites metodológicos y 
las debilidades teóricas de los manuales de finales del siglo XIX 
y principios del XX que, sin embargo, representaron para él 
la ayuda didáctica más importante en los años de su primera 
formación teológica.

4 Id., Saggio di uno schema di dogmatica, 64-65.
5 Id., Saggio di uno schema di dogmatica, 68.



208	 MASSIMO NARO

2.  Revelación y autocomunicación

Evitando el “malentendido” de una reverencia acrítica, Rahner 
ya había esbozado en los últimos años treinta del siglo pasado 
lo que llamó «un esquema de dogmática», comparándose con 
Hans Urs von Balthasar y coincidiendo con él en los criterios 
básicos en virtud de los cuales repensar sistemáticamente toda 
la teología6. Empezando por lo que en realidad llevó al jesuita 
alemán a formular su Grundaxiom trinitario: «Toda dogmática 
católica debe ser teología esencial y existencial»7. Es decir, un 
entrelazamiento inextricable «de ontología teológica y narrativa 
histórica», razonamiento metafísico e interpretación del mensaje 
bíblico.

Según Rahner, para hacer buena teología es necesario evitar 
los desequilibrios intelectualistas de ciertos manuales académicos 
de carácter neoescolástico. Pero también es necesario distanciarse 
del biblicismo excesivo –en aquellos años recrudecido no 
exclusivamente en el contexto protestante sino también en los 
círculos católicos fascinados por el alegorismo medieval y una 
exégesis espiritual no bien comprendida8– que puede deslizarse 
en la dirección contraria. Esto significa tener que demostrar la 
perfecta correspondencia entre la autoinmanencia trascendente 
de Dios y su autocomunicación salvífica en la historia y, más 
precisamente, a través de la historia, suscitada no solo para 
garantizar un interlocutor-otro al decir y al darse divino, sino 

6  «Las primeras líneas generales de este sistema se remontan a consideraciones 
realizadas […] hace muchos años junto con Hans Urs v. Balthasar. Ya no es posible 
distinguir lo que es bueno o malo para uno u otro»: Rahner, Saggio di uno schema di 
dogmatica, 74.

7 Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 75.
8 Cf. M. Pesce, «Esegesi storica ed esegesi spirituale nell’ermeneutica biblica 

cattolica dal pontificato di Leone XIII a quello di Pio XII», en Annali di Storia dell’E-
segesi 6(1989), 261-291.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  209

también en el acto y con el acto divino de decirse y de darse, 
ya que «Dios nos manifiesta su divinidad haciéndonos existir y 
llegar a ser»9.

En otras palabras, el punto inicial de un esquema de dogmá-
tica total –o integral e integrada– exige inmediatamente explicar 
qué significa el «Deus semper maior» al que se refiere el Latera-
nense IV enseñando a comprender la analogía que existe entre 
el Creador y sus criaturas10, o sea el Dios que en Cristo Jesús se 
declara dispuesto y efectivamente se dispone a trascender su pro-
pia trascendencia, no solo diciéndose sino también entregándose. 
Incluso la teología trinitaria, como cualquier otra disciplina teoló-
gica y conectada con cualquier otra disciplina teológica, solo pue-
de inspirarse en la unidad dual de «trascendencia y revelación»11. 

Esta polaridad arquetípica no era ni obvia ni dada por descon-
tado12. Ambos términos que la constituyen tenían que ser teoló-
gicamente clarificados con respecto a lo que significaban en el 
léxico típico de los manuales («tan ‘poco originales’ como para 
suscitar horror»13), como advirtió Rahner esbozando su esquema: 

«[…] en primer lugar habría que desarrollar aquí el concep-
to teológico de trascendencia divina, que no coincide plenamente 
con el de la teología natural. Luego habría que desarrollar el 
concepto de una revelación de Dios, que no se identifica nece-
sariamente con la creación del mundo, sino que es manifestada 
por Dios al mundo, es decir, de una revelación que no es el 
mundo, sino que se hace al mundo a través de la palabra. Se 

9 Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 82.
10 Cf. DS 806. «Dios es siempre más grande y nunca encaja en una fórmula 

derivada del mundo»: Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 82.
11 Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 83.
12 Cf. P. Knauer, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie, 

Herder, Freiburg-Basel-Wien 61991, 114-139.
13 Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 53.



210	 MASSIMO NARO

debe demostrar cómo la palabra es una realidad, que en la au-
tomanifestación del Dios trascendente no puede ser sustituida 
por ningún elemento perteneciente a la esfera intramundana de 
la creación y de lo creable»14.

Ejecutar la tarea señalada por Rahner con el condicional que 
usa –«habría que»– no resulta fácil. Por lo demás el mundo creado 
por Dios –también en la óptica rahneriana– puede ser considerado 
como el efecto colateral de la lógica sobre-excelencia de Dios: 
ese mundo es el horizonte que encierra, sin definirla y menos 
delimitarla, la tierra de Dios que no se puede pisar, la zarza que 
arde sin incinerarse, su misma trascendencia que sobrepasa ante 
todo a sí misma, de la cual y mediante la cual Él habla de Sí. Es 
el motivo por el cual Rahner repensaba, en su esquema para una 
dogmática total, la «revelación como gracia»15. O más bien como 
posibilidad dada al ser humano –y en él al mundo y a la historia– 
de «participar de la vida trinitaria de Dios». Es como decir que 
Dios se comunica –actuando así fuera de Sí– para acoger en Sí lo 
totalmente otro de Sí, que no existiría si no tuviera que atender a 
este destino suyo, o mejor, a esta su vocación. En definitiva, Dios 
comunica a Sí mismo para ser siempre más de Sí mismo y, más 
exactamente, para ser de ese modo siempre más Sí mismo. Todo 
esto es y queda como gratuito y gracioso para el destinatario de 
su decirse y de su darse.

Más allá de la tratación de la doctrina de la gracia y de sus 
facetas clásicas, que comprometió e interesó a Rahner durante 
décadas, la conexión entre ella y la Trinidad resultaba funcional 
para «superar el formalismo vacío de la teología trinitaria común 
hoy»16. Además, insertar el tema trinitario en la teología de la 

14 Id., Saggio di uno schema di dogmatica, 83.
15 Id., Saggio di uno schema di dogmatica, 83.
16 Id., Saggio di uno schema di dogmatica, 97.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  211

autocomunicación de Dios al ser humano era –en su opinión– 
completamente lógico «si se reflexiona que la vida íntima de la 
divina Trinidad se nos revela, porque y en la medida en que nos 
fue revelada nuestra redención y nuestra elevación a la gracia»17. 
Una anotación, esta, en la que ya emerge el significado general 
del Grundaxiom.

3.  Ontología y/es gnoseología

En realidad, reintegrar la doctrina trinitaria en el marco amplio 
y articulado de una teología de la redención y de la santificación, 
en la que cristología, pneumatología y antropología se encuentran 
inevitablemente en diálogo, no significó relegarla a un segundo 
plano. Se trataba, más bien, de sacarla del aislamiento respecto 
del resto de la teología dogmática en el que había permanecido 
segregada a lo largo de los siglos de la modernidad, hasta vol-
verse finalmente irrelevante no solo en las academias y escuelas 
eclesiásticas sino también en las aulas de catecismo y, peor aún, 
en la acción litúrgica y en la devoción popular, hasta el punto de 
que fue necesario admitir que «los cristianos, a pesar de su exacta 
profesión de la Trinidad, son casi solo “monoteístas” en la prácti-
ca de su vida religiosa»18. El misterio trinitario, en opinión de Ra-
hner, era todo lo más un misterio inexplicable, lamentablemente 
profesado no por fe sino fideísticamente, «cerrado en sí mismo»: 
«[...] sin embargo ese misterio, como realidad efectiva, en verdad 

17 Id., Saggio di uno schema di dogmatica, 97.
18 Id., La Trinità, 21. En la misma página: «Por lo tanto, podemos arriesgarnos a 

afirmar que, si la doctrina de la Trinidad fuera suprimida por falsa, incluso después 
de tal intervención una gran parte de la literatura religiosa podría permanecer casi 
sin cambios».



212	 MASSIMO NARO

no tiene nada o casi nada que ver con nosotros»19. El escándalo 
y, diría yo, la ira que se percibe en estas afirmaciones, en mi opi-
nión las protegen de su incomprensión en el sentido kantiano y 
demuestran, en todo caso, que se deben a la intención de negar 
el prejuicio del que el filósofo de Königsberg se había convertido 
en portavoz a finales del siglo XVIII, insistiendo irónicamente en 
la irrelevancia ética del dogma trinitario, desconocido en su perfil 
agápico y tergiversado como un frío teorema algebraico: «De la 
doctrina de la Trinidad, tomada a la letra, es absolutamente im-
posible sacar nada para la práctica, incluso si pensáramos que la 
entendemos, y mucho menos si nos damos cuenta de que supera 
todos nuestros conceptos»20.

Rahner, no en vano representante de lo más lucido de la 
Maréchal-Schule21, sabiendo bien que «el verdadero “conoci-
miento”, entendido metafísicamente de manera radical, impli-
ca la relación más genuina que se pueda pensar con la realidad 
conocida y viceversa»22, se dejó provocar sanamente por Kant, 
asumiendo el desafío de demostrar –con su Grundaxiom – «que 
en realidad no tenemos otra relación con el misterio de la Trini-
dad que la de saber algo “sobre ella” a través de la revelación». 
Esta frase se puede interpretar dependiendo del timbre de voz 

19 Id., La Trinità, 24.
20 I. Kant, Il conflitto delle facoltà, a cura di A. Poggi, Istituto Universitario di Ma-

gistero, Genova 1953, 47.
21 El jesuita belga Joseph Maréchal en Lovaina había reinterpretado el pensa-

miento filosófico del Aquinate colocándolo en un estrecho diálogo crítico con el 
pensamiento de Kant, fortaleciendo así la relación efectiva y la correspondencia 
real entre metafísica y epistemología. Una importante obra suya en cinco partes da 
cuenta de este intento: Le point de départ de la métaphysique. Leçons sur le développement 
historique et théorique du problème de la connaissance, cuyos tres primeros cahiers –como 
los llamaba el autor–– fueron publicados entre 1922 y 1923, el quinto en 1926, y el 
cuarto, incompleto, en 1947 (Maréchal murió en 1944).

22 Rahner, La Trinità, 24.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  213

con el que se lea. Pero ya en un ensayo que apareció en 1960 y 
luego volvió a proponer en su totalidad como la primera parte de 
su tratado más amplio sobre la Trinidad23, anticipó «en términos 
simples» –y por lo tanto de manera defectuosa– el Grundaxiom:

«[...] pero precisamente este axioma, examinado en profun-
didad respecto del presente problema, pondría de relieve que la 
revelación del misterio trinitario implica y presupone, en defi-
nitiva, una comunicación ontológico-real de la realidad revelada 
como tal a los hombres y que, por tanto, no puede entenderse, 
como hace la opinión criticada [la de la mayoría de los manuales 
de la época, pero entre líneas también la de Kant], a la manera 
de una pura comunicación verbal, que no cambia la relación real 
entre el comunicador (en cuanto trino) y el destinatario»24.

Por lo tanto, incluso para Rahner, como para Maréchal, los 
niveles ontológico y epistemológico se correspondían perfecta-
mente, representando el segundo el lado visible del primero, aun-
que siempre metafísicamente inevidente. No es casualidad que 
haya interceptado en la relación entre la creación y el Creador, 
como Dios uni-trino, el impasse teológico que pretendía desblo-
quear con su reflexión trinitaria:

«En la doctrina de la creación hoy apenas podemos encon-
trar una palabra sobre la Trinidad (a diferencia de la gran teo-
logía antigua, por ejemplo, de Buenaventura). Se cree que este 

23 Cf. K. Rahner, «Bemerkungen zum dogmatischen Traktat “De Trinitate”», 
en Id., Schriften zur Theologie, IV, Benziger, Einsiedeln 1960, 103-133. El escrito fue 
repropuesto como primera sección (Methode und Struktur des Traktats «De Deo trino»), 
de Id., «Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte», en J. 
Feiner - M. Löhrer (hersg.), Mysterium salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, II, 
Benziger, Einsiedeln-Zürich-Köln 1967, 317-401.

24 Id., La Trinità, 24.



214	 MASSIMO NARO

silencio es también plenamente legítimo, ya que las obras divi-
nas ad extra son tan “en común” que el mundo, como creación, 
en última instancia no puede llevar en sí ningún signo concreto 
de la vida trinitaria intradivina. La antigua doctrina clásica de 
los vestigia y de la imago Trinitatis en el mundo es considerada 
(es obvio, sin admitirlo explícitamente) como una especulación 
piadosa, que puede realizarse después de haber oído ya en otro 
lugar lo esencial sobre la Trinidad; especulación que, sin embar-
go, no dice nada relevante ni sobre la Trinidad misma ni sobre 
las realidades creadas, más allá de lo que ya se sabe independien-
temente de ella»25.

Rahner estaba convencido de que, para dar voz al silencio y, 
por tanto, remodular los tonos del discurso teológico sobre el 
Dios uni-trino, era necesario ir más allá de la Denzingertheologie, sin 
abandonarla, sino más bien volviendo a las fuentes bíblicas del 
dogma trinitario y con ello revisitando el significado auténtico de 
los pronunciamientos doctrinales. Para él era necesario, en aque-
llos años sesenta del siglo XX y siempre, por tanto también hoy, 
poner la teología «bajo la norma de la Escritura», prohibiendo 
estrictamente al teólogo extraer de ella «solo lo que ya sabe de 
su teología de escuela»26. De la Escritura, sin embargo, debemos 
principalmente (y en principio) adquirir una comprensión his-
tórico-salvífica: no es la transcripción de una «revelación verbal» 
–que como tal se resuelve en una comunicación «puramente con-
ceptual» sobre el arcano divino, presumiblemente incognoscible 
dentro del horizonte de la existencia terrenal y cognoscible solo 
en el ultramundano cara a cara con Dios– sino la historia de un 
acontecimiento de gracia realizado como «una revelación a tra-

25 Id., La Trinità, 23.
26 Id., La Trinità, 37.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  215

vés de la acción salvífica de Dios hacia de nosotros»27. Un aconte-
cimiento, por otra parte, no condensado en la historia singular 
de Cristo Jesús, Verbo encarnado, mesías ungido con el Espíritu 
Santo, sino históricamente realizado como el decirse y el darse 
divino, deseado y operado por aquel que la dogmática y la doxo-
logía cristianas invocan como Padre, precisamente en unión con 
su Hijo y con el Espíritu Santo. Un acontecimiento, por tanto, 
históricamente único aunque progresivo, ya en marcha en los he-
chos de gracia anunciados a través del davar Adonai y animados 
por el ruah Adonai, narrados en los rollos de Israel y, por ello, en el 
Antiguo Testamento, que Rahner definió como «una prehistoria 
auténtica y secreta de la revelación de la Trinidad»28.

Dicho todo esto, conviene reiterar que la teología hecha exclu-
sivamente a partir de los pronunciamientos magisteriales recogi-
dos por Heinrich Denzinger puede ser no desairada sino devuel-
ta a la justa posición que –al teologizar– pertenece al magisterio 
mismo: es decir a la estrecha relación de origen y dependencia de 
la Escritura. Por esta razón, toda la segunda sección del ensayo 
trinitario más importante de Rahner, aquel en el que se discute 
ampliamente el significado del Grundaxiom, está dedicada al exa-
men de enseñanzas doctrinales de diversos tipos (desde el dogma 
niceno-constantinopolitano hasta las posteriores explicaciones), 
que, derivando fielmente del dictado bíblico, son susceptibles de 
ser interpretadas de acuerdo con el axioma fundamental rahne-
riano, según el cual la Trinidad que se comunica como tal –trini-
tariamente– en la historia de la salvación corresponde a la y es la 
eterna Trinidad divina29. Justamente por eso, el único protagonis-
mo magisterial que aparecía insistentemente en el punto de mira 
de la crítica rahneriana fue el axioma formulado en el Concilio de 

27 Id., La Trinità, 45.
28 Cf. Id., La Trinità, 46-47.
29 Id., La Trinità, 55-79.



216	 MASSIMO NARO

Florencia: «[In Deo] omnia sunt unum, ubi non obviat relationis 
oppositio»30. Sin embargo, es hasta trivial señalar que Rahner no 
estaba cuestionando el axioma como tal, sino más bien la herme-
néutica del mismo –en la práctica, antitrinitaria– hecha por los 
teólogos de la modernidad tardía, cuando se convirtió en la pa-
lanca para exasperar indebidamente la teoría de las apropiaciones 
ad extra ya elaborada por los escolásticos31.

4.  De Deo Patre

Los manuales tardomodernos, centrados exclusivamente en 
el axioma anselmiano y florentino pero poco sensibles hacia el 
mensaje bíblico, se estructuraron -de hecho- en los dos tratados 
De Deo uno y De Deo trino. El primero, basándose en razonamien-
tos filosóficos, intenta explicar conceptualmente la esencia divina 
y sus perfecciones absolutas, que como tales pueden ser apropia-
das para las tres Personas divinas, partiendo de la unicidad, en-
tonces con razón declinada como la unicidad del Padre, del Hijo 
y del Espíritu Santo, pasando por alto a menudo –como señaló 
agudamente Rahner– la unidad (o unión, comunión) de los Tres. 
El segundo –de tono más doxológico que conceptual– reducido 
a una especie de apéndice de la reflexión trinitaria y destinado a 
confirmar que el Dios esencialmente uno y único de la metafísica 
es justamente el Dios que se dio a conocer bíblicamente, en la 
historia de Israel y en la historia de Cristo.

Rahner aprobaba críticamente el paso de la concepción trini-
taria y personalista de los teólogos griegos a la unitaria, aunque 

30 Cf. DS 1330; Rahner, La Trinità, 74.
31 En el Denzinger, al pie del pronunciamiento conciliar, se señala que el prime-

ro en afirmar tal principio teológico-trinitario fue Anselmo de Canterbury en su De 
processione Spiritus Sancti.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  217

intrínsecamente relacional, de Agustín. Al recibir esta herencia 
de la tradición latina, Tomás sancionó a su vez, admirablemente 
y –diría– de forma inimitable, la distinción (aún sin distancia-
miento) entre los dos tratados De Deo uno y De Deo trino32. Los 
epígonos del Aquinate acabaron haciendo prevalecer «un tratado 
atrinitario De Deo uno» sobre el de De Deo trino, que en opinión 
de Rahner también podría denominarse, por honestidad intelec-
tual o incluso simplemente por una cuestión de precisión, un De 
divinitate una33. La cuestión de la precisión reside en el hecho de 
que el Dios uno, del que la fe cristiana –a partir del mensaje bí-
blico, traducido teológicamente con reflexiva fiabilidad en la pa-
trística oriental– siempre ha tenido una peculiar conciencia, no es 
inmediatamente el ipsum esse ni siquiera la idea hiperuraniana o el 
motor inmóvil, sino más bien el principio sin principio que como 
tal solo puede ser el único-uno y, por tanto, también el Padre, 
«incluso allí donde aún no se sabe que Él es el que genera y el que 
expira, ya que se le conoce como hipóstasis única y simplemente 
sin origen, que tampoco debe concebirse positivamente como “ab-
soluta”, aunque todavía no se la conozca explícitamente como 
relativa [o relacional]»34.

Desde este punto de vista, ni siquiera se puede decir que la 
metafísica de los discípulos de Sócrates haya transformado el po-
liteísmo de Homero en un auténtico monoteísmo: el resultado fi-

32  «Las críticas que Rahner dirige a la teología tomista quizás sean más mereci-
das por el neotomismo y la teología manual que por Tomás»: C. Mowry LaCugna, 
Dio per noi. La Trinità e la vita cristiana, Queriniana, Brescia 1997, 181. 

33 Id., La Trinità, 27. Me parece que no percibe –y por eso no logra apreciar– 
este lúcido examen el ensayo de P. M. Fehlner, «De Deo uno et trino ad mentem 
Caroli Rahner», in S. M. Lanzetta (ed.), Karl Rahner. Un’analisi critica, Cantagalli, Siena 
2009, 73-161, según el cual la negativa valoración complexiva de la neoscolástica 
académica de su tiempo debería considerarse el vicio formal –modernístico– del 
jesuita alemán.

34 Rahner, La Trinità, 26-27.



218	 MASSIMO NARO

nal de ese camino hacia el monoteísmo desembocó, en todo caso, 
en una sensibilidad panteísta controvertida35. Fueron los prime-
ros pensadores cristianos –los apologistas griegos, pero aún más 
atrás aquellos a quienes estimaban hoi theológoi por excelencia, es 
decir, Pablo y Juan, no menos que los evangelistas y los demás 
escritores del Nuevo Testamento– quienes reconocieron como 
verdadero monoteísmo el potencial metafísico de un mundo de-
seoso de no quedarse encerrado en sí mismo y de ir más allá de sí 
mismo en dirección a lo Trascendente (pensemos en Hechos 17, 
22-28 y Rom. 1,18-23). El «Dios desconocido» de los atenienses 
era así reconducido al Dios de los patriarcas, protagonista del 
monoteísmo bíblico-judío36. Pero, frente a la insostenible levedad 
metafísica de la causa primera, que desborda de efectos en el 
mundo y que se deja vislumbrar en ellos, el monoteísmo bíbli-
co-judío es también sui generis: no surge de los primeros princi-
pios de la meditación metafísica, sino más bien de la experiencia 
vivida de una proximidad amistosa, aunque incondicional, en las 
profundidades de la historia37. El único Señor de Israel es, antes 
y aún más, el Todo para el creyente bíblico, que por tanto debe 
corresponderle totalmente, con todo su ser y en toda su existen-
cia: esto es lo que se profesa en el Shemá (Dt 6,4-9). Vale la pena 
detenerse en estas adquisiciones, que hoy a muchos les parecen 
consolidadas, para mostrar que fue precisamente el recurso a las 
Escrituras lo que puso a Rahner en condiciones de revertir y al 
mismo tiempo fortalecer la relación entre De Deo uno y De Deo 
trino formulando el Grundaxiom (acompañado, como veremos, de 
su und umgekehrt).

La alternativa a la forma dicotómica de teologizar sancionada 
por la separación moderna de los dos tratados fue indicada y 

35 Cf. Id., Theos nel Nuovo Testamento, 487-491.
36 Cf. Id., Theos nel Nuovo Testamento, 494-503.
37 Cf. Id., Theos nel Nuovo Testamento, 491-494.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  219

practicada por Rahner no de manera simplista enfatizando unila-
teralmente el De Trinitate, sino al repensar De Deo uno como un De 
Deo Patre, si se me permite decirlo en extrema síntesis38. En efecto, 
la dogmática niceno-constantinopolitana, apoyada por la reflexión 
de los Capadocios, atestigua que el punto de partida de la teolo-
gía trinitaria no es la Trinidad misma, entendida inmediatamente 
como «único Dios cuya esencia única subsiste en tres Personas», 
sino el único Dios «que y en cuanto es el Padre»39, o, más plena-
mente, que es y en cuanto es «el Padre del Hijo», sin principio por 
cierto, pero siempre principal, como tal principiante, «“genera-
dor”, fuente, origen y principio de toda la divinidad»40.

Esta doctrina dogmática, y la teología griega simultáneamente 
elaborada con ella, no se resuelven en una elucubración abstracta, 
ya que tienen sus raíces en la revelación neotestamentaria, de la 
que se desprende que el monoteísmo totalizador (ciertamente no 
totalitario) profesado en el Shemá reverbera en el anuncio jesuano 
del único Dios como Padre y del Padre como Dios uno y único:

«La idea de Dios en el Nuevo Testamento no puede apare-
cer junto a la del Antiguo como algo absolutamente nuevo [...]. 
La idea de Dios en el Nuevo Testamento debe ser la revelación 
y el cumplimiento de la del Antiguo. Es en cierta medida la pala-
bra la que da el sentido último y definitivo a todo lo que Dios ha 

38 Cf. el minucioso examen de los textos neotestamentarios en Id., Theos nel 
Nuovo Testamento, 549-585, desarrollado por Rahner al elaborar varios autores la 
voz Θεός en Grande Lessico del Nuovo Testamento, fundado por G. Kittel, IV, Paideia, 
Brescia 1968, cc. 317-464 (voz que de forma significativa remite a las voces Κύριος 
y Πατήρ). Me parece que se debe al influjo rahneriano la reelaboración teológic-
o-sistemática de F.A. Pastor, «Principium totius Deitatis. Misterio inefable y lenguaje 
eclesial», en Gregorianum 79 (1998), 247-294; Id., «Credo in Deum Patrem. Sul primo 
articolo della fede», en Gregorianum 80(1999), 469-488.

39 Rahner, La Trinità, 62.
40 Id., La Trinità, 65.



220	 MASSIMO NARO

dicho anteriormente sobre sí mismo, con la palabra y la acción. 
Debemos tener presente este principio al leer toda la revelación, 
para captar exactamente el significado que nos concierne.

Esta unidad e identidad de la idea de Dios en el Nuevo y en 
el Antiguo Testamento no puede, sin embargo, ser falsificada 
reduciendo erróneamente las mismas expresiones a la necesi-
dad y estaticidad de una idea metafísica de Dios. Dios es idén-
tico en el Antiguo como en el Nuevo Testamento, no porque 
tenga una esencia necesaria e inmutable, sino porque toda la 
historia de la salvación es la revelación progresiva del modo en 
que Dios quiso establecer una relación con su mundo en una 
acción histórica libre»41.

En el Nuevo Testamento el Dios de los patriarcas de Israel, 
quien es el titular del monoteísmo del Antiguo Testamento, se 
dice y se da como el Padre de Jesús, revelándose así como total 
agápē. El monoteísmo agápico profesa que el uno y único Dios (ho 
Theós) es precisamente ho Patḗr, con quien Jesús tiene una singular 
relación de amor, que le permite conocerlo y hacerlo conocer 
plenamente como el-Dios-Padre. Por esto el autor de 1Jn 4,8.16 
concluye: ho Theòs agápē estín42. Y por la misma razón el Dios que 
Jesús invoca y describe como su Padre es muchas veces identifi-
cado e invocado por los autores neotestamentarios simplemente 
como ho Theós, a la manera del Antiguo Testamento, mientras que 
Jesús mismo, el Cristo, es directamente identificado y predicado 
como ho Kýrios, reconocido como heredero pleno y legítimo del 
mismo señorío que en las Escrituras Hebreas pertenece exclusi-
vamente a Jhwh Adonai.

41 Id., Theos nel Nuovo Testamento, 486.
42 Cf. Id., Theos nel Nuovo Testamento, 503-505 e 535-549.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  221

De hecho, la recomprensión del unus Deus como el Padre lleva 
a recomprender el acontecimiento de la encarnación, que para 
Rahner recapitula toda la economía salvífica, como un aconteci-
miento verdaderamente trinitario. El unus, sin embargo, en este 
caso también debe predicarse únicamente del Lógos. La encarna-
ción, incluida en esta perspectiva, no revela la personalidad de 
Dios entendida en sentido general y genérico, como ya había sido 
experimentada por Israel en los relatos del Antiguo Testamen-
to43. Si se limitara a revelar la divina providencia hacia su pue-
blo, o la familia humana, o la creación, el hecho de que el Lógos 
mismo, y no el Padre o el Espíritu, se haya encarnado, nada diría 
sobre su relación intradivina con Esto y Aquello44. Y por lo tanto 
no revelaría en absoluto el perfil trinitario –es decir, ulterior, su-
peexcedente, semper maior– del agápē. Más aún: ni siquiera revelaría 
el divino agápē, que es el crisol de las relaciones entre el Padre, el 
Hijo y el Espíritu. El unus de Trinitate, que se encarnó, es única 
y exclusivamente el segundo de los Tres: el Hijo, el Verbo. Para 
Rahner este acontecimiento es decisivo e insustituible: en efecto, 
solo el Hijo puede referirse, por una parte, al Padre del que es 
generado y, por otra, al Espíritu que procede del Padre y a través 
de sí mismo (y también por sí mismo, como profesan y admiten 
con el Filioque la dogmática y la teología de la tradición latina). Si 
en el horizonte económico la Trinidad es comunicada como tal a 
través de la encarnación, como ha sucedido históricamente según 
el mensaje bíblico, entonces el protagonista de la encarnación, 
que se produjo como acontecimiento de revelación trinitaria, es 
precisamente el Hijo-Verbo y nadie más. De la revelación divina, 
testimoniada en las Escrituras, no se puede deducir la hipótesis 
–de origen agustiniano y relanzada por la escolástica medieval, 

43 Cf. Id., Theos nel Nuovo Testamento, 512-535.
44 Id., La Trinità, 35-37.



222	 MASSIMO NARO

pero según Rahner nunca demostrada y además indemostrable– 
según la cual cualquiera de las tres Personas podría haberse en-
carnado. Plantear esta hipótesis da lugar a un grave malentendido 
teológico: lleva a absolutizar indebidamente la personalidad del 
Padre, configurándola como una subsistentia absoluta45, o a malin-
terpretarla como una perfección esencial que, como tal, podría 
predicarse de cada una de las tres Personas. En cualquier caso, 
reduciéndola a un concepto abstracto.

Al desenmascarar la aporía de la personalidad divina entendi-
da como una perfección absoluta –puesta así de hecho en con-
tradicción con el significado constitutivo del ser-persona de cada 
una de las tres Personas divinas, es decir, ser propiamente ella 
misma y no las demás, pero precisamente para asegurar que las 
otras sean propiamente ellas mismas y ninguna otra (este me pa-
rece el significado auténtico de la sýntaxis trinitaria argumentada 
por los Capadocios)–, Rahner llevó a cabo una especie de de-
construcción regeneradora del léxico teológico-trinitario, en el 
que la pars construens era contextual a la pars destruens. Dos notas al 
pie de sus páginas dedicadas al método y la estructura del tratado 
De Deo trino lo demuestran eficazmente:

«Es extraño: toda doctrina trinitaria debe subrayar que la 
hypóstasis en Dios es precisamente aquello por lo que el Padre, el 
Hijo y el Espíritu se distinguen entre sí; que, dondequiera que haya 
un acuerdo propio y unívoco entre estos tres, reina también 
una identidad numérica absoluta; que, por tanto, el concepto 
de hypóstasis, aplicado a Dios, no es en absoluto un concepto 
universal unívoco, que se aplique de la misma manera a cada 
una de las tres Personas. Sin embargo, este concepto se utiliza 
luego [...] como si fuera obvio que una functio hypostatica con 

45 Cf. Id., Theos nel Nuovo Testamento, 560-561.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  223

relación a una naturaleza humana pueda igualmente ser ejercida 
por otra hipóstasis en Dios, como si no debiera al menos pre-
guntarse si esa específica subsistencia relativa, en la que el Padre 
y el Espíritu existen en clara distinción y no en igualdad con el 
Hijo, no prohíba (aunque no sea el caso del Hijo) el ejercicio 
de una semejante functio hipostatica con relación a una naturaleza 
humana [...].

Sin embargo, la proposición es ciertamente correcta: la doc-
trina trinitaria y la doctrina económica (la doctrina trinitaria y la 
doctrina salvífica) no se pueden distinguir adecuadamente.

Esta proposición no puede superarse afirmando, con un ex-
pediente académico simplista, que la unio hypostatica no plantea 
ninguna relación real en el Lógos mismo y que, por lo tanto, no 
se puede afirmar nada económico sobre el Lógos como tal, que 
le concierne. Pase lo que pase con el axioma metafísico escolás-
tico, si Dios no tiene “relaciones reales” con el exterior, sigue 
siendo cierto en cualquier caso y debe ser válido como norma 
directiva para este axioma (y no al revés) que el Lógos mismo es 
verdaderamente hombre, él y sólo él y no el Padre o el Espíritu. 
Por tanto, sigue siendo cierto para siempre que si en una doc-
trina sobre las Personas divinas debemos decir del Lógos todo lo 
que en él hay y permanece, esta doctrina implica también una 
afirmación económica»46.

El Grundaxiom y la propuesta de cambiar el nombre de las 
Personas divinas expresan esta deconstrucción reconstructiva 
rahneriana de De Trinitate, implementada como una revisitación 
desestructurante de la teología trinitaria y como una revisión de-
constructiva del lenguaje teológico-trinitario. Al señalar esto casi 
repetidamente, quiero decir que Rahner no llevó a cabo una ver-

46 Id., La Trinità, 22 e 32.



224	 MASSIMO NARO

dadera deconstrucción, entendida y practicada en el sentido heide-
ggeriano de Destruktion47, prefiriendo innovar antes que destruir.

5.  Traducir las premisas en criterios

Si parva licet componere magna, podríamos deducir desde las pre-
misas de Rahner a la reinterpretación de las Personas divinas y 
al Grundaxiom, recordadas hasta aquí, una serie de criterios útiles 
para pensar la teología trinitaria48. 

Un primer criterio podría ser aquel según el cual Dios es siempre 
mayor, ante todo de Sí mismo y, más precisamente, en Sí mismo. 
Es el motivo por el que el uno y único Dios del Antiguo Testa-
mento se revela en Cristo Jesús como un agápē trinitario. En este 
sentido, él es –para decirlo con los teólogos medievales– semper 
maior, siempre más incluso que Sí mismo. Este más concierne no 
solo a su verdad ontológica sino también existencial. Es válida 
en su trascendencia íntima y qua talis se expresa en la gracia. De 
hecho, el gesto salvífico para con la creación y para con el ser 
humano en la creación, precisamente en cuanto realizado divina-
mente, requiere ser reiterado e incluso aumentado. Por esto, lo ya 
dado no es más que la anticipación de algo que habrá que volver 
a realizar y no simplemente a modo de repetición sino con un 
excedente de significado y eficacia. Por eso la revelación divina 
es ante todo la autocomunicación de Dios, su entrega graciosa y 
gratuita.

Un segundo criterio podría aclarar que Dios es Todo y, precisa-
mente por eso, también su completamente Otro. Él no es simplemente 

47 Cf. J.-L. Nancy, La dischiusura. Decostruzione del cristianesimo, I, Cronopio, Napoli 
2007.

48 Más ampliamente también en M. Naro, Introduzione alla teologia, EDB, Bologna 
2020, 36-47.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  225

todo excepto lo que no es. Su ser todo incluye también lo que po-
dríamos considerar su contrario: lo demuestra la encarnación del 
Verbo eterno49. De hecho, a la luz de la encarnación del Verbo, 
la teología cristiana vuelve a comprender el carácter absoluto de 
Dios, operando una traducción histórico-salvífica. Esta traduc-
ción histórico-salvífica del absoluto divino podría resumirse así: 
«Dios viene de Dios». La expresión –que esta vez tomo prestada 

49 Aquí conviene citar directamente a Rahner, La Trinità, 39-40: «La naturaleza 
humana en general es objeto posible del conocimiento y de la potencia creadora 
de Dios, porque y en cuanto el Lógos es por su esencia el que puede expresarse 
también en lo no divino, porque es precisamente porque es palabra del Padre, en la 
que el Padre puede manifestarse y puede - libremente - derramarse en lo no divino, 
y porque, cuando esto sucede, ocurre lo que llamamos naturaleza humana. En otras 
palabras, la naturaleza humana no es la máscara (el prósōpon) tomada del exterior, 
la librea, oculta en la que el Lógos gesticula en el mundo, sino que desde el origen 
es el verdadero símbolo constitutivo del Lógos mismo, de modo que se puede y 
se debe decir con extrema radicalidad ontológica: el hombre es posible porque la 
manifestación del Lógos es posible. […] Pero entonces podemos afirmar realmente 
sin atenuantes: aquí el Lógos con Dios y el Lógos con nosotros, el Lógos inmanente 
y el Lógos económico son estrictamente lo mismo».

Razonando a continuación sobre Logostheologie de los apologetas griegos, Rah-
ner retomará esta cuestión en términos filonianos utilizados también por Teófilo 
de Antioquía (Ad Autolycum, II,22,12-17), hablando de Lógos endiáthetos y de Lógos 
prophorikós, planteándose interrogantes específicamente trinitarios: «He aquí el pun-
to crítico de toda la reflexión: ¿Por qué el Hijo, como Palabra de libre autoexpresión 
del Padre en el mundo, es también necesariamente “Lógos endiáthetos” del Padre? 
¿Por qué la posibilidad de la autoexpresión del Padre en el mundo implica como 
posibilidad una “diferenciación” interna en Dios mismo?». Y se responde, perfecta-
mente alineado con su Grundaxiom, así: «El “Lógos endiáthetos” es la condición de 
posibilidad del “Lógos prophorikós”. Con esto el Lógos no se convierte en un princi-
pio puro de la creación. En efecto, precisamente si el verbum prolativum [...] es dicho 
libremente y por tanto tiene su condición en la Palabra inmanente del Padre, esta 
debe tener un sentido “inmanente” y un sentido para el Padre mismo, de lo con-
trario la autoexpresión del Padre ad extra ya no sería gracia libre o ninguna Palabra 
“inmanente” podría preexistir antes de ella como condición de su posibilidad» (ib., 
68). Sobre esa temática, que se remonta a los inicios de la teología cristiana, cf. G. 
Maspero, «Il Logos in Dio e il Logos nell’uomo: lo snodo del III e del IV secolo», en 
Acta Philosophica 23 (2014) 1, 27-42.



226	 MASSIMO NARO

de Eberhard Jüngel50–, dice todavía la autodeterminación divina, 
o sea su incondicionalidad. Pero esta ya no es exclusivamente 
metafísica y, en consecuencia, inapelablemente autorreferencial. 
También es “evenencial”, o eventual para expresarnos con un 
término menos filosófico y más histórico-salvífico. De hecho, si 
Dios viene de sí mismo, también viene a otro. Puesto que esta-
mos hablando de Dios, que es la plenitud del ser, este otro no 
puede estar más allá de Él, en otro lugar que Él. Sin embargo, 
debe ser completamente diferente. Más precisamente: su-Otro, 
dado que algo completamente diferente de Dios no puede exis-
tir fuera de Dios que ya es Todo. Es, pues, una cosa completa-
mente distinta en y a través de su-Otro, como declara entre líneas 
el símbolo niceno-constantinopolitano en su artículo segundo. 
La comprensión agápico-trinitaria del Dios de Jesucristo desvela 
este fascinante escenario relacional en Dios mismo, en el que Él 
es verdaderamente más de Sí (y no solo mayor que el mundo), 
permaneciendo intangiblemente Todo y, sin embargo, siendo 
también Su completamente Otro.

Si es cierto que Dios es semper maior, igualmente es cierto que 
Él es también semper unus. Esta afirmación no es una consecuen-
cia del axioma anselmiano y florentino que, en opinión de Rah-
ner, había resultado muchas veces problemático a lo largo de la 
historia de la teología trinitaria. Más bien representa un tercer cri-
terio útil para evidenciar la unidad de los dos Testamentos bíbli-
cos, ya que Dios se dice en un solo Verbo. El cual, sin embargo, exige 
ser escuchado una segunda vez para ser comprendido en su totalidad. 
Desde esta perspectiva, Cristo Jesús, Verbo humanado, no perso-
nifica un nuevo decirse divino, o una ulterior revelación respecto 
del Antiguo Testamento. Más bien es el único decirse divino que 

50 Cf. E. Jüngel, Dio, mistero del mondo. Per una fondazione della teologia del Crocifisso 
nella disputa fra teismo e ateismo, Queriniana, Brescia 1982, 56.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  227

es escuchado por quien en verdad puede escucharlo y compren-
derlo. Él es, al mismo tiempo, el decirse divino que resuena en 
plenitud y se comprende plenamente. En él, además, el decirse 
divino –siempre paterno– es escuchado con la correspondiente 
actitud filial, la única que puede percibir su auténtico significado.

El Inefable tiene su propia lógica, personificada por el Maes-
tro de Nazaret, ho Lógos ensarkós, el Verbo encarnado. Solo él ha-
bla bien de Dios. Y lo consigue porque solo él escucha bien a 
Dios. Jesús es, al mismo tiempo, la Palabra divina que de forma 
verídica resuena en los labios humanos purificados y que asimis-
mo vuelve a ser escuchada verdaderamente con un oído humano 
sanado. No es una palabra más de la ya pronunciada por Adonai 
en las Escrituras de Israel, puesto que el Verbo de Dios es uno 
solo. En todo caso, es la misma y única Palabra divina que se 
vuelve a escuchar cuando la condición humana, hecha suya por 
el mismo Verbo, es corroborada desde su dentro y finalmente 
empujada más allá de sus antiguas limitaciones, sanada de sus 
debilidades hamartiológicas. En él los labios humanos se con-
vierten en la boca de Dios y un tímpano divino es trasplantado al 
oído del hombre.

Así, sigue siendo válido lo que cantaba el orante en el Sal 
61,12: «Una palabra ha dicho Dios, yo he oído dos». Este cri-
terio –valorado en la lección del Resucitado, en el camino entre 
Jerusalén y Emaús– se convertirá en la clave hermenéutica de 
todas las Escrituras, ayudando a los autores del Nuevo Testa-
mento a releer y repetir, incluso reescribir, el mismo Nombre de 
Dios, el impronunciable Tetragrama, traducido en el anuncio del 
agápē (1Jn 4,8.16), amplificado en «El que es, era y ha de venir» 
(Ap 1,4) y personificado por el Resucitado, que con razón puede 
decir: «Yo soy el primero y el último y el que vive» (Ap 1,17-18). 
Dios, en este horizonte, es entendido como el Ser que decide 
Estar sin dejar de Ser: la dimensión metafísica no se deja de lado 



228	 MASSIMO NARO

ni mucho menos se rechaza, sino que se injerta en la dimensión 
histórico-salvífica.

Así, la autoinmanencia divina y la economía están muy juntas 
y de verdad se puede encontrar la correspondencia entre el nivel 
esencial y el nivel existencial, como también entre la perspectiva 
ontológica y la perspectiva gnoseologica. Se trata de un giro epo-
cal en la comprensión de lo divino y de su relación con el mundo: 
el darse y el decirse crístico de Dios revela su íntima verdad agápi-
ca, es decir, relacional e interpersonal. A este respecto es decisivo 
lo que escribe Pablo en 2Cor 5,14: Hē gàr agápē toû Christoû synéchei 
hēmâs.

Un cuarto criterio podría consistir en la dialéctica de la con-
tinuidad en la discontinuidad y viceversa, en virtud de la cual se 
desarrolla a lo largo de toda su historia. Podemos explicar este 
criterio como una continuidad entre la revelación a Israel y la reve-
lación en Cristo Jesús, por un lado, y como una discontinuidad entre 
el mensaje bíblico en su conjunto y el pensamiento filosófico –re-
presentativo de una manera humana de conocer lo divino–, por 
el otro. Sin embargo, por un lado la continuidad entre el decirse 
de Dios a los patriarcas de Israel y el decirse de Dios como Padre 
de Jesús, constitutiva del modo cristiano de conocer a Dios mis-
mo, se torna también en discontinuidad: es decir, registra una im-
portante novedad, cuando el modo en que Adonai es conocido 
por Abraham, Isaac, Jacob y los demás padres de Israel se com-
para con el modo en que Jesús conoce y hace conocer a Dios, 
su Padre. Por otro lado, la discontinuidad entre las tradiciones 
filosóficas y el mensaje bíblico es en un cierto punto volcado 
en continuidad cuando el léxico filosófico se toma prestado del 
discurso teológico e injertado en ello para que se produzca una 
universalización eficaz y significativa del mismo mensaje bíbli-
co: la teología trinitaria, desde sus inicios, se encarga de seme-
jante traducción, llegando a servirse de términos ya usados por 
los pensadores griegos, aunque poco a poco re-semantizándolos 



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  229

y doblegándolos a las necesidades comunicativas del querigma 
evangélico y del dogma eclesial.

Un quinto criterio podría servir como definición de la teología 
cristiana –si no de la teología trinitaria– como la ciencia de la relación 
real de Dios con el hombre en Cristo Jesús. Así descrita, la teología se 
presenta como el saber crítico que ofrece su propia explicación 
peculiar de la relación que existe entre Dios y el ser humano. No 
se trata de una relación obvia. Al contrario, esa relación está lejos 
de ser evidente y mucho menos obvia. Y es por eso que la teolo-
gía, al abordarla, se presenta como una ciencia sui generis y se des-
marca de la filosofía. En las Quaestiones disputatae Tomás todavía 
pensaba que «nulla est proportio creaturae ad Deum, sicut nec 
finiti ad infinitum» (De veritate q.3, a.1, ad 7; pero el tema también 
se repite en q.2, a.3, ad 4 y en q.23, a.7, ad 9), este último término 
–el infinito– utilizado como atributo típico de Dios. Era una idea 
filosófica que el Aquinate tomó de Aristóteles. Por lo cual es el 
infinito mismo el que no tiene relación alguna con lo finito. Y es 
interesante recordar que, en la reflexión del filósofo de Estagira 
recuperada por Tomás, la relación imposible entre ambos se in-
dica con el término lógos: tò gàr ápeiron pros tò pererasménon en oudenì 
lógō estín (De caelo, I, 275a 13-14) 51. La teología –elaborada siste-
máticamente, integrando las diversas ramas– rastrea precisamen-
te el eslabón que falta entre Dios y el ser humano, identificándolo 
en Cristo Jesús, Lógos humanado. Por eso la relación entre Dios 
y el ser humano de la que se ocupa la teología cristiana es una 
relación real, personificada específicamente por el Verbo encarnado.

51 Cf. J. Lonfat, «Archéologie de la notion d’analogie d’Aristote à saint Thomas 
d’Aquin», en Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge 71(2004), 35-107; 
G. Gambi, «Tommaso d’Aquino», en G. Catapano - C. Martini Bonadeo - R. Salis, 
L’analogia dell’essere. Testi antichi e medievali, University Press, Padova 2020, 151-185; C. 
Mattiuzzo, «L’ápeiron, l’illimitato, l’infinito e l’idea di “limite” nella filosofia greca», 
en Areté 8(2023)11, 275-306.



230	 MASSIMO NARO

6.  El axioma fundamental

Las reflexiones revisadas hasta ahora ilustran ya casi exhaus-
tivamente el significado del Grundaxiom: «Die “ökonomische” 
Trinität ist die “inmanente” Trinität und umgekehrt»52. El axio-
ma fundamental formulado por Rahner parece muy simple en 
términos de su significado literal inmediato. Su explicación reside 
ya en las premisas bíblicas, histórico-dogmáticas, patrísticas y es-
colásticas, que deben ser tomadas seriamente en consideración, 
como el propio Rahner tuvo cuidado de hacer y advertir en sus 
páginas dedicadas al tema trinitario –breves páginas computadas 
en el conjunto de sus escritos–, para poder eliminar la descon-
fianza hacia un principio básico (Grundthese) que en fin de cuentas 
es extremadamente intuitivo. Al menos aparentemente.

Lo que sabemos teológicamente de Dios es, ante todo, lo que 
Dios mismo nos lo dice. Dios nos dice de Sí mismo realizando 
un acontecimiento salvífico que testimonia que Él ama-siendo-
amor y que es-amor-porque-ama. Lo cual significa que la revela-
ción vuelve a ser el principal punto de partida para la teología, no 
sin antes ser entendida teológicamente como el darse y decirse 
histórico de Dios («gestis verbisque», leemos en Dei verbum 2), 
que se da y se dice libremente a alguien y en alguien que puede 
sostener el Sí (el Sí mismo) de este darse y decirse: el Lógos que 
se ha encarnado ek pneúmatos haghíou, como afirma el Símbolo 
constantinopolitano, a la vez «Folge der Selbstmitteilung» pero 
también «Voraussetzung, die sich die Selbstmitteilung schafft»53. 
De esta adquisición bíblico-teológica (en la que la Escritura y su 
comprensión teológica, aunque distintas, no quedan distantes), 
preservada y transmitida en dogma, surge el descubrimiento hu-

52 Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 328, reite-
rado después muchas veces en su escrito.

53 Id., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 383.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  231

mano de la íntima ulterioridad divina, es decir, el conocimiento 
de la Trinidad eterna: del Dios Padre que Se da y Se dice a tra-
vés de las llamadas misiones del Hijo-encarnado y del Espíri-
tu-que-extiende su filiación –la relación con su Dios-Padre– al 
ser humano (pensemos en Rom 8,15-16 y Gal 4,6). Esto sucede 
en coherencia con el hecho de que la Trinidad ha sido siempre y 
para siempre precisamente el Dios-Padre que –como tal– Se dice 
generando el Hijo y Se da haciendo proceder de Sí el Espíritu. Es 
el misterio de agápē. El hombre, gratuita y graciosamente elegido 
para ser destinatario e interlocutor del darse y del decirse divino, 
está precisamente por eso llamado a acoger el agápē trinitario y 
elegido para ser acogido en él: sub evangelii luce este es su admirable 
estatuto ontológico, al que corresponde una condición gnoseoló-
gica privilegiada (pensemos en Juan 14 y 1Juan 4).

Hubo un tiempo en que, en los círculos teológicos, se decía 
sarcásticamente que el que quisiera comprender al buen Cayeta-
no, estudioso de Santo Tomás, haría mejor en leer directamente 
las obras del Aquinate. La reducción de la teoría de Rahner que 
estoy proponiendo probablemente me expone a un sarcasmo si-
milar, si consideramos que el Grundaxiom, acuñado y explicado 
por el propio Rahner, significa algo mucho menos complicado: 
en la historia de Cristo Jesús, y en todas las Escrituras que pro-
fetizan y testimonian esa historia, Dios se da a conocer como 
realmente es, es decir, como agápē y, por tanto, como crisol de 
relaciones interpersonales entre el Padre y su Hijo en el Espíritu 
Santo.

Es por eso que lo que llegamos a conocer y experimentar de 
Dios-agápē en el espacio de la economía salvífica, es precisamente 
lo que el divino agápē mismo es eternamente. Si en el aspecto 
económico el agápē divino se comunica (se dice y se da) como una 
interrelación entre Padre, Hijo y Espíritu en el acontecimiento 
en el que por un lado el Lógos obedientemente se hace humano 
y por otro lado el hombre se hace pneumáticamente partícipe de 



232	 MASSIMO NARO

la filiación del Unigénito del Padre, entonces esta interrelación 
en realidad ya existe en lo íntimo eterno de Dios y constituye 
trinitariamente, es decir, tripersonalmente y en definitiva agápica-
mente, el único Dios en su autoinmanencia: el Padre generador 
y expirador, el eterno viviente que siempre y para siempre da la 
vida. Todo esto afirmado con una conciencia de fondo: nuestras 
palabras se esfuerzan por decir y, al mismo tiempo, son incapaces 
de decir, agotadas como están por la diferencia cualitativa que 
las relativiza respecto de la santa realidad que intentan expresar 
y, además, desgastadas por las metamorfosis culturales a las que 
están expuestas desde el mismo momento en que –en cualquier 
contexto inicial– son utilizadas por primera vez54. Empezando 
por expresiones ahora semánticamente agotadas, o equívocas, 
como esas mismas que Rahner inevitablemente utiliza dejándo-
nos sospechar que no son adecuadas55.

Y es, precisamente, a nivel terminológico como la argumen-
tación rahneriana suena hasta cierto punto controvertida, sobre 
todo haciendo vislumbrar a algunos críticos del jesuita alemán 
signos de cripto-modalismo, al menos por su insistencia en los 
«zwei und nur zwei Grundweisen der Selbstmitteilung Gottes»56, 
a los que anclar el intento de redefinir el concepto de Personas 
Divinas. Según Rahner, estos dos «Grundmodalitäten» de la 
«eine göttliche Selbstmitteilung» se dan en la historia de la sal-
vación «als Wahrheit und als Liebe»57, es decir en las dos misio-
nes del Hijo encarnado y del Espíritu santificador, y representan 
la culminación de un dinamismo autocomunicativo que puede 

54 Cf. Id., La Trinità, 40-44.
55 Sobre todo es el caso del concepto de persona: cf. Id., La Trinità, 61-62, 74-76, 

104-105. Véanse asimismo las interesantes observaciones de C. Mowry LaCugna, 
Dio per noi. La Trinità e la vita cristiana, 229-240.

56 Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 378.
57 Id., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 381.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  233

registrarse teológicamente «unter einem vierfachen Doppelas-
pekt: a) Herkunft-Zukunft; b) Geschichte-Transzendenz; c) An-
gebot-Annhame; d) Erkenntnis-Liebe»58. Sería abusivo suponer 
que Rahner consideraba estas cuatro polaridades, cada una de las 
cuales constituyendo una «dualidad única» (“eine Gezweitheit”), 
casi como la contraparte económica de las cuatro relaciones in-
tradivinas destacadas por Tomás en la Summa theologiae o como la 
contraparte histórico-salvífica de las oposiciones polares que, se-
gún Romano Guardini, dibujan el mapa de la realidad59. Yo diría 
que constituyen el tejido creatural de la sobrenatural (gratuita y 
graciosa) autocomunicación divina: origen, historia y ofrecimien-
to, por un lado, y futuro, trascendencia, aceptación, por el otro, se 
entrelazan como trama y urdimbre, dando origen a la historia de 
la salvación, es decir, a la autocomunicación de Dios como «abso-
luten Wahrheit» y como «absoluten Liebe»60. La verdad y el amor 
(«acto de la verdad y acto del amor: Vollzug der Wahrheit und 
Vollzug der Liebe»61) son respectivamente la cima de la urdimbre 
perpendicular y la punta de la trama horizontal que se anudan, 
de modo que «podríamos decir: la autocomunicación divina se 
produce en unidad y distinción en la historia (de la verdad) y en 
el espíritu (del amor)»62.

Como puede verse, la formulación simétrica del Grundaxiom 
requiere argumentos que no sean nada intuitivos y que no se li-
miten a criticar la tradición teológica latina, sino que –de ma-
nera más radical– intenten ponerla en crisis. Por eso se atraen 

58 Id., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 374.
59 Cf. R. Guardini, Der Gegensatz. Versuche zu einer Philosophie des lebendig-konkreten, 

Grünewald, Mainz 1925.
60 Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 378.
61 Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 377.
62 Id., La Trinità, 97: «fórmula breve», esta, que para Rahner expresa «concep-

tualmente en el mejor modo posible la Trinità “economica”».



234	 MASSIMO NARO

las críticas que de forma concordada –aunque con motivaciones 
diferentes– pretenden poner de relieve la asimetría que paradóji-
camente se esconde en la umgekehrt: la correspondencia gnoseo-
lógica entre la Trinidad económica y la Trinidad inmanente no 
justificaría la identidad ontológica entre la Trinidad inmanente y 
la Trinidad económica. Lo cual –de ser admitido– eliminaría la 
sobreexcedencia de la eterna realidad divina respecto de la condi-
ción kenótica en la que se encuentra el Lόgos humanado al aceptar 
vaciarse de sus prerrogativas divinas para asumir la morphḕ doúlou 
(Fil 2,7). Y haría superflua la visio beatifica con la que se llega a 
conocer a Dios –ya estando en Él– cara a cara, en la totalidad de 
su misterio63.

Son perplejidades legítimas. Responder a la primera, teniendo 
en cuenta decirse y el darse de Dios en Cristo Jesús, nos orienta 
a admitir que Dios es siempre más precisamente en virtud de su 
soberana sobreexcedencia, hasta el punto de poder ser incluso 
lo contrario de todo: hasta el punto, es decir, de disminuirse y 
convertirse en nada. Por esto llega a rebajarse: la kénōsis del Verbo 
divino que se encarna, volviéndose totalmente diferente de Dios, 
sin dejar de ser Dios, es el camino por el cual Dios, que en el 
horizonte trinitario es ya todo en la comunión agápica del Padre, 
del Hijo y del Espíritu, paradójicamente puede ser y mostrarse 
aún y siempre más grande. En la lógica de la revelación, de hecho, 
aumentar equivale a disminuir, señorear equivale a servir, ser rico 
equivale a empobrecerse, ser el más grande equivale a convertirse 
en el más pequeño64. El propio Rahner había dado una respuesta 
casi preventiva a la segunda perplejidad en uno de sus importan-

63 A modo de ejemplificación, cf. C. Mowry LaCugna, Dio per noi. La Trinità e la 
vita cristiana, 223-228, que, además de sus propias críticas, refiere las de Piet Schoo-
nenberg, Yves Congar y Walter Kasper.

64 Cf. M. Naro, «Verbum abbreviatum. Appunti per una teologia dall’annuncio», en 
Giornale di Metafisica 37(2015)2, 363-379.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  235

tísimos ensayos, en el que explicaba que el hombre –en virtud 
de su condición creatural trascendental– es «ser-para-el-misterio 
perenne» y precisamente para ser él mismo nunca deja de tender 
hacia Dios, «misterio santo» que a su vez nunca deja de «ser este 
misterio» precisamente para ser de verdad Sí mismo: incluso en la 
visio beatifica el ser humano anhelará al santo misterio que es Dios; 
y Dios, semper maior, se autocomunicará inexorablemente a él, por 
y en cuanto agápē trinitario65.

También Balthasar, que de joven había discutido con Rahner 
el esquema de una nueva teología dogmática, aunque admitía que 
«la Trinidad económica aparece ciertamente como una traduc-
ción de la Trinidad inmanente», criticó la umgekehrt del axioma 
fundamental, señalando que la Trinidad inmanente, «como base 
portadora de la primera [de la Trinidad económica], no puede 
identificarse adecuada y simplemente con la primera»66. La pre-
ocupación del teólogo suizo era que el Grundaxiom cediera, y a 
la inversa, a la teología del proceso de matriz hegeliana, acaban-
do absorbiendo a Dios en el mundo y haciendo que la Trinidad 
surgiera del mundo mismo. Esta crítica suya quizás fue estimu-
lada por la cercanía que Jürgen Moltmann, como buen teólogo 
protestante no insensible al encanto de Hegel, había declarado 
hacia la tesis rahneriana en su libro El Dios crucificado67. Con todo, 
Balthasar aceptaba como casi obvia la primera parte del Grun-
daxiom, que compartía como «el principio sostenido a lo largo 
de este libro [tercero de Teodramática]», a saber, «que las personas 

65 Cf. K. Rahner, «Sul concetto di mistero nella teologia cattolica», en Id., Saggi 
teologici, 391-465, spec. 458-463 (donde se remite lúcidamente al mistero trinitario y 
al Grundaxiom).

66 H. U. von Balthasar, Teodrammatica III. Le persone del dramma, Jaca Book, Milano 
1983, 468.

67 Y, de hecho, la reflexión trinitaria de Rahner está acompañada por la de Molt-
mann y associada en una una análoga crítica presentada anti-hegelianamente en Id., 
Teodrammatica IV. L’azione, Jaca Book, Milano 1986, 297-301.



236	 MASSIMO NARO

teológicas no pueden definirse independientemente de su acción 
dramática»68. La correspondencia gnoseológica entre Trinidad 
económica y Trinidad inmanente, sin embargo, tiene un valor 
epifánico y por tanto implica un arraigo ontológico de la acción 
histórico-salvífica de Dios en su eterna autoinmanencia. Significa 
que la Trinidad no se forma en el horizonte económico, sino que 
se revela en él como siempre y para siempre ha sido. Por tanto, la 
historia personificada por Cristo no es un mero acontecimiento 
histórico, sino una manifestación de la relación que el Hijo eterno 
tiene con su Padre en el mutuo intercambio del aliento pneumá-
tico. Desde esta perspectiva, la Pascua es la culminación de la 
revelación. Y la revelación no solo actúa como referencia a la ver-
dad íntima de Dios, sino también como su consecuencia efectiva: 
«Con Bulgakov es posible definir la autoexpresión del Padre en 
la generación del Hijo como la primera “kenosis” intradivina que 
abraza a todas las demás por todas partes»69. En este sentido, el 
decirse y el darse trinitario de Dios, es decir, la revelación, corres-
ponde al decirse y al darse divino que está eternamente en ser. Me 
parece que este enfoque teológico tiene el mérito de aprovechar 
no exclusivamente el esprit de géométrie sino también y sobre todo 
el esprit de finesse, para captar y explicar desarrollos ya incoados en 
el Grundaxiom. 

7.  El aterrizaje final

La dosis adecuada de esprit de géométrie y esprit de finesse también 
es útil para comprender –si no apreciar– la propuesta de Rahner 

68 Id., Teodrammatica III, 468: «Por tanto, debemos estar de acuerdo con la afir-
mación tan en voga según la cual solo podemos tener conocimiento y atrevernos a 
decir algo sobre la Trinidad inmanente a través de la Trinidad económica». 

69 Id., Teodrammatica IV, 301.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  237

de repensar y cambiar el nombre del concepto de persona divi-
na. Un concepto que Rahner se abstuvo de utilizar, al menos en 
la medida de lo posible, al ilustrar su Grundaxiom, convencido 
como estaba de que «el axioma fundamental no da ninguna ra-
zón para utilizarlo»70. En todo caso, tenía motivos para evitarlo, 
ya que ese concepto –en la teología trinitaria– le parecía eviden-
temente aporético71. Rahner señaló repetidamente el diferente 
significado mantenido –a lo largo de toda la historia cultural oc-
cidental– por el término persona/personas, ahora en el campo 
filosófico y psicológico, pero también teológico-antropológico, 
ahora en cambio en el ámbito teológico-trinitario. El significado 
filosófico, psicológico y antropológico había indicado a menudo, 
y seguía indicando en la modernidad tardía en la que Rahner se 
sentía inmerso, un sujeto absoluto, además de autónomo, como 
tal no colocado constitutivamente en relación con los demás, au-
torreferencial y autosuficiente, dueño de su propia conciencia. 
Aplicado –incluso sin quererlo o sin darnos cuenta– a los Tres de 
la Trinidad, este significado del término persona/personas llevó 
a concebirlo como el conjunto de «tres “subjetividades”»72. Y, 
por tanto, como «la representación de tres centros diferentes de 
conciencia y de acción, lo que lleva a una interpretación herética 
del dogma»73. Es decir, a «un triteísmo latente»74, que en opinión 
de Rahner constituye hoy un «peligro mucho mayor que un mo-
dalismo sabeliano» escondido en los pliegues del monoteísmo de 
facto que, sin embargo, el jesuita alemán no se cansó de denun-
ciar75. Le parecía que la solución no era tanto borrar el término 

70 Rahner, La Trinità, 99.
71 Cf. Id., La Trinità, 100-110.
72 Id., La Trinità, 70.
73 Id., La Trinità, 61.
74 Id., La Trinità, 110.
75 Id., La Trinità, 48.



238	 MASSIMO NARO

persona del léxico trinitario, sino dejar de centrar en él toda la dis-
cusión teológica y, añadiría, el lenguaje eucológico y catequético. 
La cuestión de las Personas divinas debía ser, según él, el punto 
de llegada de la reflexión trinitaria, y no el punto de partida que 
luego habría hipotecado su resultado en un sentido triteísta.

No es casualidad que el resultado final de la reflexión teo-
lógico-trinitaria de Rahner sea su expresiva reformulación del 
concepto de Personas divinas. Que para él son, en la economía, 
«tres modos concretos de presencia» («drei konkreten Gegeben-
heitsweisen») y, en la eterna autoinmanencia de Dios, «drei relati-
ven konkreten Existenzweisen»76. Más precisamente:

«La única autocomunicación del único y mismo Dios se 
realiza en tres modos diferentes de presencia (drei verschiedenen 
Gegebenheitsweisen) en los que el único y mismo Dios se nos da 
concretamente en sí mismo [...]. Dios es el Dios concreto en 
cada uno de estos modos de presencia, que obviamente están 
relacionados entre sí (relativ aufeinander) sin coincidir modalista-
mente (modalistisch). Si traducimos lo que hemos dicho en tér-
minos de Trinidad “inmanente”, podemos decir: el único Dios 
subsiste en tres modos distintos de subsistencia (drei distinkten 
Subsistenzweisen). “Distintos modos de subsistencia” sería en-
tonces el concepto clarificador no ya para el de persona, que 
indica lo que subsiste distintamente, sino para el de personalitas 
[o subsistantialitas], que dice la realidad concreta de Dios, realidad 
que viene a nosotros de diferentes maneras […]. La “Persona” 
singular (en Dios) sería entonces Dios como aquel que existe y 
viene a nuestro encuentro como un determinado distinto modo 
de subsistencia»77.

76  Id., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 365.
77 Id., La Trinità, 105-106; Id., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der 

Heilsgeschichte, 389.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  239

Esta densa página no es, en todas sus partes, el máximo de 
claridad expositiva. Si se puede dar por buena la conciencia decla-
rada de Rahner de no deslizarse en el modalismo, ya que los tres 
modos diferentes de presencia histórico-salvífica y los tres co-
rrespectivos modos distintos de subsistencia constituyen recur-
sos expresivos para sustituir no tanto el término persona sino el 
término personalidad, utilizados en cualquier caso para eludir el 
uso de un término considerado culturalmente ambiguo, persisten 
algunas dudas sobre lo que se le ha atribuido como la invención 
de una «personalidad absoluta» o de una «suprapersonalidad» di-
vina, que como tal haría improbable la ulterioridad tripersonal del 
Dios de Jesucristo, asimilándolo al Dios de los monoteísmos mo-
nádicos y monolíticos78. Otras afirmaciones similares esparcidas 
por las páginas rahnerianas no ayudan a disipar esta perplejidad, 
como por ejemplo cuando leemos que en la autoinmanencia di-
vina «no hay propiamente un amor mutuo entre Padre e Hijo (que 
presupone dos actos), sino más bien una amorosa autoacepta-
ción que funda la distinción del Padre (y del Hijo por la táxis del 
conocimiento y del amor)»79.

Más clara es la distinción que Rahner hizo entre su manera 
de renombrar a las Personas divinas y la fórmula que ya había 
sido propuesta por Karl Barth, quien por las mismas razones 
culturales, con la misma preocupación anti-triteísta y en virtud 
de una análoga recomprensión y reevaluación teológica de la 
revelación– había escrito que «Gott ist Einer in drei Seinsweisen» 
(«Dios es uno en tres modos de ser»)80. El teólogo reformado, en 
la misma página en la que redefinió las personas divinas, justificó 

78 Cf. D. Kowalczyk, La personalità in Dio. Dal metodo trascendentale di Karl Rahner 
verso un orientamento dialogico in Heinrich Ott, PUG, Roma 1999, 345-354.

79 Rahner, La Trinità, 103.
80 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik II. Die Offenbarung Gottes. Erster Abschinitt: Der 

dreieinige Gott, Theologischer Verlag, Zürich 1987 (11932), 379.



240	 MASSIMO NARO

la elección de esa expresión añadiendo que «“Seinsweise” ist die 
wörtliche Übersetzung des schon in den altkirchlichen Debatten 
verwendeten Begriffs τρόπος ὑπάρξεως: modus entitativus» («“Modo 
de ser» es la traducción literal del término ya utilizado en los 
primeros debates de la Iglesia τρόπος ὑπάρξεως: modus entitativus»). 
Para Rahner, sin embargo, la expresión Subsistenzweisen parecía 
«mejor, menos insidiosa y más cercana al uso teológico-eclesiástico 
tradicional» que el término barthiano Seinsweisen. Y tenía razón, 
no solo por la asonancia tomista que mantenía Subsistenz (los 
teólogos neotomistas, en la estela del Aquinate, resumieron la 
doctrina trinitaria con la expresión una substantia et tres subsistentiae), 
sino también por la concreción que –a su entender– los modos 
adquirían cuando subsistían, evitando el riesgo de permanecer 
aleatorios, evanescentes, irreales, aparentes81.

Recapitulando sus argumentaciones, Rahner advirtió que en 
cualquier caso el término modo y los demás términos de su discur-
so trinitario eran «utilizados analógicamente» por él y reiteró al-
gunas afirmaciones que lo protegían eficazmente de la acusación 
de neo o cripto-modalismo, comenzando por la frase según la 
cual «el único Dios subsiste en tres modos distintos de subsisten-
cia» y precisando inmediatamente a pie de página: «Obviamente 
no: es distinto en tres modos de subsistencia»82. De este modo 
había intentado, diría honorablemente, todo lo posible para no 
caer en una formulación heterodoxa de la doctrina trinitaria. Y 
había intentado, diría de buena y sincera fe, todo lo posible para 
evitar ser acusado de herejía. Walter Kasper señaló con razón 
que solo «aquellos que no están familiarizados con el campo de 
la teología escolástica podrían fácilmente malinterpretarla en sen-
tido modalista»83.

81 Rahner, La Trinità, 106.
82 Cf. Id., La Trinità, 107-108.
83 W. Kasper, Il Dio di Gesù Cristo, Queriniana, Brescia 61997, 384.



KARL RAHNER Y LA REVISITACIÓN DECONSTRUCTIVAS...                  241

En todo caso sigue siendo problemática la utilidad pastoral de 
la propuesta teológica de Rahner en el campo de la predicación 
homilética, la formación catequética y la oración litúrgica: todos 
los ámbitos de la vida eclesial en los que pensaba el propio jesui-
ta alemán al renombrar las Personas divinas como «tres modos 
distintos de subsistencia» del único Dios. Kasper siempre ha ob-
servado oportunamente a este respecto que «un modo distinto 
de subsistencia ciertamente no puede ser invocado, venerado y 
glorificado»84. Cierto, muy cierto. Pero tal vez deberíamos recor-
dar que para Rahner los tres modos distintos de subsistencia son 
internos al discurso teológico sobre la autoinmanencia divina, 
mientras que en el discurso teológico sobre la autocomunicación 
histórico-salvífica de Dios se debería hablar –como él mismo lo 
hizo– de «tres modos concretos de presencia»: el fantasma del 
modalismo no se disuelve, pero el término presencia consigue in-
terpelar al creyente.

84 Kasper, Il Dio di Gesù Cristo, 383.


