ESTUDIOS Est Trin Vol. 58 Num. 2 (2024) 205-241

Karl Rahner y la revisitacion
deconstructiva de la teologia trinitaria

MASSIMO NARO
Facultad Teologica de Sicilia

Resumen: Fl autor ilustra la reflexion teoldgico-trinitaria de Karl
Rahner, sin limitarse a resumir su contenido sino intentando resaltar
su significado global, “teologizando” junto con el jesuita aleman. El
pensamientode Rahner se presentacomo unarevisitaciéon desestructurante
de la teologia trinitaria y como una revisiéon deconstructiva del lenguaje
teolbgico-trinitario, cuyos principales puntos salientes son el Grundaxiom
y la propuesta de re-denominacién de las Personas divinas.

Palabras clave: Dios; Trinidad; Personas divinas; Teologfa; Axioma
fundamental; Karl Rahner.

Abstract: The author illustrates Karl Rahner’s theological-trinitarian
reflection, not simply summarizing its content but attempting to
highlight its overall significance, “theologizing” along with the German
Jesuit. Rahner’s thought is presented as a deconstructing revisitation
of Trinitarian theology and a deconstructive revision of trinitarian-
theological language, whose main highlights are the Grundaxiom and the
proposed re-naming of the divine Persons.

Keywords: God; Trinity; Divine Persons; Theology; Fundamental
axiom; Karl Rahner.



206 MASSIMO NARO

1. TEOLOGIZANDO JUNTOS

Revisar la reflexion teoldgica de un pensador de la talla de
Karl Rahner es un esfuerzo intelectual considerable: sintetizar
las numerosas paginas que dedicé a diversos temas, aun eligien-
do entre ellos solo uno —el trinitario— como lo hace quien aqui
escribe, interceptar las conexiones a menudo implicitas que los
unen, descifrar las peculiares formas de expresion y los términos
con frecuencia idiomaticos, ilustrar los contenidos siempre muy
complejos y en ocasiones complicados, puede mostrar con cuan-
ta fiabilidad uno ha entendido la leccién y cuan fielmente pueda
ajustarse a ella.

Pero, precisamente en el caso de Rahner, al hacerlo corremos
el riesgo de eludir su advertencia metodolégica principal (o me-
jor dicho, su mandato): no limitarse a «referir» la teologia de los
demis, sino «hacer teologia junto con la teologia antigua»'. Ra-
hner hacfa esta sugerencia dirigiéndose a los historiadores de la
teologia, de quienes ciertamente era un sincero admirador, consi-
derandose «en varios aspectos» deudor de muchos de ellos, em-
pezando por su hermano Hugo, también jesuita y estudioso de
la patristica®. La esencia de su critica, nada abrasiva, se concentra
en esta constatacion: «lLa teologfa histérica se reduce demasiado
a referirse a los antiguos y demasiado poco a hacer teologia con
ellos, a ouvBeoloyeivy’. Se entiende que los antiguos aludidos no
son autores anticuados, incapaces de decir nada 1til incluso hoy.
Por el contrario, se trata de autores que siguen siendo fundamen-
tales, cuyo pensamiento no puede descartarse, precisamente pot-

' K. Rahner, «Saggio di uno schema di dogmatica», en 1d., Sagg/ #e0/ogici, Paoline,
Roma 1965, 64.

> Cf. K.H. Neufeld, Dze Briider Rabner. Eine Biographie, Herder, Freiburg i. B. -
Basel - Wien 1994.

* Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 67.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 207

que no es definitivo y, como tal, esta fatalmente definido en un
contexto epocal distante, si no temporal, al menos cultural. Por
eso podemos y debemos teologizar junto con ellos. Los antiguos
son, en definitiva, esos pensadores de gran estatura sobre cuyos
anchos hombros pueden subir los que les siguen —como peque-
flos acrébatas que compiten contra grandes atletas— para ver al
menos tan lejos como ellos y tal vez incluso un centimetro mas
en profundidad que ellos.

Entre los antiguos asf entendidos se puede ciertamente contar
a Rahner. Y, por tanto, lo que aconsejé en su momento a sus
colegas dedicados al estudio de los tedlogos que les precedieron
es valido para ¢l y para nosotros en relaciéon con ¢€l: se trata de
teologizar junto con ¢l mientras se transmite su pensamiento.
Lo cual, si por un lado podria entrafiar «el peligro de interpretar
errébneamente las fuentes, introduciendo problemas modernos
en los textos antiguosy, por otro lado puede ofrecer la posibilidad
de «llegar verdaderamente al pensamiento y no solo a las palabras
de los textos», de «percibir el dinamismo oculto» en ellos y de
descubrir «los elementos no expresados pero muy activosy, o las
«presuposiciones secretasy’.

Es la actitud heuristica que mantuvo Rahner —repensando en
particular la doctrina trinitaria y revisando «asuntos que a nadie
conciernen y ante los cuales todos se inclinan con reverencian™—
hacia gigantes como Agustin de Hipona y Tomas de Aquino. Pero
también y sobre todo constatando los limites metodolégicos y
las debilidades teéricas de los manuales de finales del siglo XIX
y principios del XX que, sin embargo, representaron para él
la ayuda didactica mas importante en los afios de su primera
formacion teoldgica.

Y1d., Saggio di uno schema di dogmatica, 64-65.
> 1d., Saggio di uno schema di dogmatica, 68.



208 MASSIMO NARO

2. REVELACION Y AUTOCOMUNICACION

Evitando el “malentendido” de una reverencia acritica, Rahner
ya habia esbozado en los dltimos afios treinta del siglo pasado
lo que llamé «un esquema de dogmatica», comparandose con
Hans Urs von Balthasar y coincidiendo con él en los criterios
basicos en virtud de los cuales repensar sistematicamente toda
la teologia®. Empezando por lo que en realidad llevo al jesuita
aleman a formular su Grundaxiom trinitario: «Toda dogmatica
catolica debe ser teologia esencial y existencialy’. Es decir, un
entrelazamiento inextricable «de ontologia teolégica y narrativa
historica», razonamiento metafisico e interpretacion del mensaje
biblico.

Segun Rahner, para hacer buena teologia es necesario evitar
los desequilibrios intelectualistas de ciertos manuales académicos
de caracter neoescolastico. Pero también es necesario distanciarse
del biblicismo excesivo —en aquellos afos recrudecido no
exclusivamente en el contexto protestante sino también en los
circulos catélicos fascinados por el alegorismo medieval y una
exégesis espititual no bien comprendida®~ que puede deslizarse
en la direccion contraria. Esto significa tener que demostrar la
perfecta correspondencia entre la autoinmanencia trascendente
de Dios y su autocomunicacion salvifica en la historia y, mas
precisamente, a través de la historia, suscitada no solo para
garantizar un interlocutor-otro al decir y al darse divino, sino

¢ «Las primeras lineas generales de este sistema se remontan a consideraciones

realizadas [...] hace muchos afios junto con Hans Urs v. Balthasar. Ya no es posible
distinguir lo que es bueno o malo para uno u otron: Rahner, Saggio di uno schema di
dogmatica, 74.

" Rahnet, Saggio di uno schema di dogmatica, 75.

® Cf. M. Pesce, «Esegesi storica ed esegesi spirituale nell’ermeneutica biblica
cattolica dal pontificato di Leone XIII a quello di Pio XIIx», en_Annali di Storia dell’E-
segesi 6(1989), 261-291.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 209

también en el acto y con el acto divino de decirse y de darse,
ya que «Dios nos manifiesta su divinidad haciéndonos existir y
llegar a ser»’.

En otras palabras, el punto inicial de un esquema de dogma-
tica total —o integral e integrada— exige inmediatamente explicar
qué significa el «Deus semper maior» al que se refiere el Latera-
nense IV enseflando a comprender la analogia que existe entre
el Creador y sus criaturas'’, o sea el Dios que en Cristo Jesus se
declara dispuesto y efectivamente se dispone a trascender su pro-
pia trascendencia, no solo diciéndose sino también entregandose.
Incluso la teologia trinitaria, como cualquier otra disciplina teold-
gica y conectada con cualquier otra disciplina teoldgica, solo pue-
de inspirarse en la unidad dual de «trascendencia y revelacién»'.

Esta polaridad arquetipica no era ni obvia ni dada por descon-
tado'®. Ambos términos que la constituyen tenfan que set teold-
gicamente clarificados con respecto a lo que significaban en el
léxico tipico de los manuales («tan ‘poco originales’ como para
suscitar horror»®), como advirtié Rahner esbozando su esquema:

«[...] en primer lugar habria que desarrollar aqui el concep-
to feoldgico de trascendencia divina, que no coincide plenamente
con el de la teologia natural. Luego habria que desarrollar el
concepto de una revelaciéon de Dios, que no se identifica nece-
sariamente con la creaciéon del mundo, sino que es manifestada
por Dios al mundo, es decir, de una revelacion que no es el
mundo, sino que se hace al mundo a través de la palabra. Se

? Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 82.

' Cf. DS 806. «Dios es siempre més grande y nunca encaja en una férmula
detivada del mundo»: Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 82.

" Rahnet, Saggio di nno schema di dogmatica, 83.

2 Cf. P. Knauet, Der Glanbe fommt vom Hiren. Okumenische Fundamentaltheologie,
Herder, Freiburg-Basel-Wien ¢1991, 114-139.

'3 Rahnet, Saggio di nno schema di dogmatica, 53.



210 MASSIMO NARO

debe demostrar cémo la palabra es una realidad, que en la au-
tomanifestaciéon del Dios trascendente no puede ser sustituida
por ningun elemento perteneciente a la esfera intramundana de
la creacion y de lo creablen'.

Ejecutar la tarea senalada por Rahner con el condicional que
usa —«habria que»— no resulta facil. Por lo demas el mundo creado
por Dios —también en la 6ptica rahneriana— puede ser considerado
como el efecto colateral de la légica sobre-excelencia de Dios:
ese mundo es el horizonte que encierra, sin definirla y menos
delimitarla, la tierra de Dios que no se puede pisar, la zarza que
arde sin incinerarse, su misma trascendencia que sobrepasa ante
todo a s misma, de la cual y mediante la cual Fl habla de Si. Es
el motivo por el cual Rahner repensaba, en su esquema para una
dogmitica total, la «revelacion como gracia»’. O mds bien como
posibilidad dada al ser humano —y en ¢l al mundo y a la historia—
de «participar de la vida trinitaria de Dios». Es como decir que
Dios se comunica —actuando asi fuera de Si— para acoger en Silo
totalmente otro de Si, que no existirfa si no tuviera que atender a
este destino suyo, o mejor, a esta su vocacion. En definitiva, Dios
comunica a S{ mismo para ser siempre mas de Si mismo y, mas
exactamente, para ser de ese modo siempre mas Si mismo. Todo
esto es y queda como gratuito y gracioso para el destinatario de
su decirse y de su darse.

Mas alla de la tratacion de la doctrina de la gracia y de sus
facetas clasicas, que comprometié e interes6 a Rahner durante
décadas, la conexion entre ella y la Trinidad resultaba funcional
para «superar el formalismo vacio de la teologfa trinitaria comin
hoy»'®. Ademds, insertar el tema trinitario en la teologia de la

W 1d., Saggio di nno schema di dogmatica, 83.
Y 1d., Saggio di nno schema di dogmatica, 83.
1 1d., Saggio di nno schema di dogmatica, 97.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 211

autocomunicacion de Dios al ser humano era —en su opinién—
completamente 16gico «si se reflexiona que la vida intima de la
divina Trinidad se nos revela, porque y en la medida en que nos
fue revelada nuestra redencion y nuestra elevacion a la gracia»'”.
Una anotacion, esta, en la que ya emerge el significado general
del Grundaxiom.

3. ONTOLOGIA Y/ES GNOSEOLOGIA

En realidad, reintegrar la doctrina trinitaria en el marco amplio
y articulado de una teologia de la redencion y de la santificacion,
en la que cristologfa, pneumatologia y antropologia se encuentran
inevitablemente en dialogo, no significo relegarla a un segundo
plano. Se trataba, mas bien, de sacarla del aislamiento respecto
del resto de la teologfa dogmatica en el que habia permanecido
segregada a lo largo de los siglos de la modernidad, hasta vol-
verse finalmente irrelevante no solo en las academias y escuelas
eclesidsticas sino también en las aulas de catecismo vy, peor aun,
en la accion liturgica y en la devociéon popular, hasta el punto de
que fue necesario admitir que «los cristianos, a pesar de su exacta
profesion de la Trinidad, son casi solo “monoteistas” en la practi-
ca de su vida religiosa»'®. El mistetio trinitario, en opinién de Ra-
hner, era todo lo mas un misterio inexplicable, lamentablemente
profesado no por fe sino fideisticamente, «cerrado en si mismow:
«[...] sin embargo ese misterio, como realidad efectiva, en verdad

' 1d., Saggio di uno schema di dogmatica, 97.

" 1d., La Trinita, 21. En la misma pagina: «Por lo tanto, podemos arriesgarnos a
afirmar que, si la doctrina de la Trinidad fuera suprimida por falsa, incluso después
de tal intervencién una gran parte de la literatura religiosa podria permanecer casi
sin cambios».



212 MASSIMO NARO

no tiene nada o casi nada que ver con nosotros»'’. El escindalo
y, dirfa yo, la ira que se percibe en estas afirmaciones, en mi opi-
nion las protegen de su incomprension en el sentido kantiano y
demuestran, en todo caso, que se deben a la intencién de negar
el prejuicio del que el filésofo de Konigsberg se habia convertido
en portavoz a finales del siglo XVIII, insistiendo irénicamente en
la irrelevancia ética del dogma trinitario, desconocido en su perfil
agapico y tergiversado como un frio teorema algebraico: «De la
doctrina de la Trinidad, tomada a la letra, es absolutamente im-
posible sacar nada para la practica, incluso si pensaramos que la
entendemos, y mucho menos si nos damos cuenta de que supera
todos nuestros conceptos»™

Rahner, no en vano representante de lo mas lucido de la
Maréchal-Schule”, sabiendo bien que «el verdadero “conoci-
miento”, entendido metafisicamente de manera radical, impli-
ca la relaciéon mas genuina que se pueda pensar con la realidad
conocida y viceversa»®, se dej6 provocar sanamente por Kant,
asumiendo el desafio de demostrar —con su Grundaxiom — «que
en realidad no tenemos otra relacion con el misterio de la Trini-
dad que la de saber algo “sobre ella” a través de la revelaciony.
Esta frase se puede interpretar dependiendo del timbre de voz

Y 1d., La Trinita, 24.

* 1. Kant, I/ conflitto delle facoltd, a cura di A. Poggi, Istituto Universitario di Ma-
gistero, Genova 1953, 47.

I El jesuita belga Joseph Maréchal en Lovaina habfa reinterpretado el pensa-
miento filoséfico del Aquinate colocandolo en un estrecho didlogo critico con el
pensamiento de Kant, fortaleciendo asi la relacion efectiva y la correspondencia
real entre metafisica y epistemologfa. Una importante obra suya en cinco partes da
cuenta de este intento: Le point de départ de la métaphysique. Lecons sur le développement
historigue et théorigue du probleme de la connaissance, cuyos tres primeros cahiers —como
los llamaba el autor— fueron publicados entre 1922 y 1923, el quinto en 1926, y el
cuarto, incompleto, en 1947 (Maréchal murié en 1944).

22 Rahner, La Trinita, 24.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 213

con el que se lea. Pero ya en un ensayo que aparecio en 1960 y
luego volvié a proponer en su totalidad como la primera parte de
su tratado mas amplio sobre la Trinidad®, anticip6 «en términos
simples» —y por lo tanto de manera defectuosa— el Grundaxion:

«[...] pero precisamente este axioma, examinado en profun-
didad respecto del presente problema, pondria de relieve que la
revelacion del misterio trinitario implica y presupone, en defi-
nitiva, una comunicacion ontolégico-real de la realidad revelada
como tal a los hombres y que, por tanto, no puede entenderse,
como hace la opinién criticada [la de la mayorfa de los manuales
de la época, pero entre lineas también la de Kant|, a la manera
de una pura comunicacién verbal, que no cambia la relacion real
entre el comunicador (en cuanto trino) y el destinatarion™.

Por lo tanto, incluso para Rahner, como para Maréchal, los
niveles ontolégico y epistemolégico se correspondian perfecta-
mente, representando el segundo el lado visible del primero, aun-
que siempre metaffsicamente inevidente. No es casualidad que
haya interceptado en la relaciéon entre la creacion y el Creador,
como Dios uni-trino, el zpasse teoldgico que pretendia desblo-
quear con su reflexion trinitaria:

«En la doctrina de la creaciéon hoy apenas podemos encon-
trar una palabra sobre la Trinidad (a diferencia de la gran teo-
logia antigua, por ejemplo, de Buenaventura). Se cree que este

# Cf. K. Rahner, «Bemerkungen zum dogmatischen Traktat “De Trinitate™»,
en Id., Schriften zur Theologie, IV, Benziger, Einsiedeln 1960, 103-133. El escrito fue
repropuesto como primera seccion (Methode und Struktnr des Traktats «De Deo trinoy),
de Id., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichter, en J.
Feiner - M. Lohrer (hersg.), Mysterinm salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, 11,
Benziger, Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1967, 317-401.

*1d., La Trinita, 24.



214 MASSIMO NARO

silencio es también plenamente legitimo, ya que las obras divi-
nas ad extra son tan “en comun” que el mundo, como creacion,
en ultima instancia no puede llevar en si ningun signo concreto
de la vida trinitaria intradivina. I.a antigua doctrina clasica de
los vestigia y de la zmago Trinitatis en el mundo es considerada
(es obvio, sin admititlo explicitamente) como una especulacion
piadosa, que puede realizarse después de haber oido ya en otro
lugar lo esencial sobre la Trinidad; especulacion que, sin embar-
go, no dice nada relevante ni sobre la Trinidad misma ni sobre
las realidades creadas, mas alld de lo que ya se sabe independien-
temente de ellan™.

Rahner estaba convencido de que, para dar voz al silencio vy,
por tanto, remodular los tonos del discurso teolégico sobre el
Dios uni-trino, era necesario ir mas alla de la Denzingertheologie, sin
abandonarla, sino mas bien volviendo a las fuentes biblicas del
dogma trinitario y con ello revisitando el significado auténtico de
los pronunciamientos doctrinales. Para ¢l era necesario, en aque-
llos afios sesenta del siglo XX y siempre, por tanto también hoy,
poner la teologia «bajo la norma de la Escritura», prohibiendo
estrictamente al tedlogo extraer de ella «solo lo que ya sabe de
su teologia de escuelan®. De la Escritura, sin embargo, debemos
principalmente (y en principio) adquirir una comprension his-
torico-salvifica: no es la transcripcion de una «revelacion verbak
—que como tal se resuelve en una comunicacion «puramente con-
ceptual» sobre el arcano divino, presumiblemente incognoscible
dentro del horizonte de la existencia terrenal y cognoscible solo
en el ultramundano cara a cara con Dios— sino la historia de un
acontecimiento de gracia realizado como «una revelacion a tra-

5 1d., La Trinita, 23.
2 1d., La Trinita, 37.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 215

vés de la accion salvifica de Dios hacia de nosotros»”’. Un aconte-
cimiento, por otra parte, no condensado en la historia singular
de Cristo Jesus, Verbo encarnado, mesias ungido con el Espiritu
Santo, sino histéricamente realizado como el decirse y el darse
divino, deseado y operado por aquel que la dogmatica y la doxo-
logia cristianas invocan como Padre, precisamente en unién con
su Hijo y con el Espiritu Santo. Un acontecimiento, por tanto,
historicamente unico aunque progresivo, ya en marcha en los he-
chos de gracia anunciados a través del davar Adonai y animados
por el ruah Adonai, narrados en los rollos de Israel y, por ello, en el
Antiguo Testamento, que Rahner definié como «una prehistoria
auténtica y secreta de la revelacion de la Trinidad»?.

Dicho todo esto, conviene reiterar que la teologfa hecha exclu-
sivamente a partir de los pronunciamientos magisteriales recogi-
dos por Heinrich Denzinger puede ser no desairada sino devuel-
ta a la justa posicion que —al teologizar— pertenece al magisterio
mismo: es decir a la estrecha relacién de origen y dependencia de
la Escritura. Por esta razon, toda la segunda seccion del ensayo
trinitario mas importante de Rahner, aquel en el que se discute
ampliamente el significado del Grundaxiom, esta dedicada al exa-
men de ensefianzas doctrinales de diversos tipos (desde el dogma
niceno-constantinopolitano hasta las posteriores explicaciones),
que, derivando fielmente del dictado biblico, son susceptibles de
ser interpretadas de acuerdo con el axioma fundamental rahne-
riano, segun el cual la Trinidad que se comunica como tal —trini-
tariamente— en la historia de la salvacién corresponde alay es la
eterna Trinidad divina®. Justamente por eso, el tnico protagonis-
mo magisterial que aparecia insistentemente en el punto de mira
de la critica rahneriana fue el axioma formulado en el Concilio de

"1d., La Trinita, 45.
# Cf. 1d., La Trinitd, 46-47.
#1d., La Trinita, 55-79.



216 MASSIMO NARO

Florencia: «[In Deo] omnia sunt unum, ubi non obviat relationis
opposition”. Sin embargo, es hasta trivial sefialar que Rahner no
estaba cuestionando el axioma como tal, sino mas bien la herme-
néutica del mismo —en la practica, antitrinitaria— hecha por los
te6logos de la modernidad tardia, cuando se convirtié en la pa-
lanca para exasperar indebidamente la teorfa de las apropiaciones
ad extra ya elaborada por los escolasticos™.

4. Dr Dro PATRE

Los manuales tardomodernos, centrados exclusivamente en
el axioma anselmiano y florentino pero poco sensibles hacia el
mensaje biblico, se estructuraron -de hecho- en los dos tratados
De Deo uno'y De Deo trino. El primero, basandose en razonamien-
tos filosoficos, intenta explicar conceptualmente la esencia divina
y sus perfecciones absolutas, que como tales pueden ser apropia-
das para las tres Personas divinas, partiendo de la unicidad, en-
tonces con razén declinada como la unicidad del Padre, del Hijo
y del Espiritu Santo, pasando por alto a menudo —como sefiald
agudamente Rahner— la unidad (o unién, comunién) de los Tres.
El segundo —de tono mas doxolégico que conceptual— reducido
a una especie de apéndice de la reflexion trinitaria y destinado a
confirmar que el Dios esencialmente uno y tnico de la metafisica
es justamente el Dios que se dio a conocer biblicamente, en la
historia de Israel y en la historia de Cristo.

Rahner aprobaba criticamente el paso de la concepcion trini-
taria y personalista de los tedlogos griegos a la unitaria, aunque

0 Cf. DS 1330; Rahner, La Trinita, 74.

I En el Denzinger, al pie del pronunciamiento conciliar, se sefiala que el prime-
ro en afirmar tal principio teolégico-trinitatio fue Anselmo de Canterbury en su De
processione Spiritus Sanctr.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 217

intrinsecamente relacional, de Agustin. Al recibir esta herencia
de la tradicion latina, Tomas sanciono a su vez, admirablemente
y —dirfa— de forma inimitable, la distincién (aun sin distancia-
miento) entre los dos tratados De Deo uno y De Deo trino®. Los
epigonos del Aquinate acabaron haciendo prevalecer «un tratado
atrinitario De Deo uno» sobre el de De Deo trino, que en opinion
de Rahner también podria denominarse, por honestidad intelec-
tual o incluso simplemente por una cuestiéon de precision, un De
divinitate una™. La cuestion de la precision reside en el hecho de
que el Dios w#no, del que la fe cristiana —a partir del mensaje bi-
blico, traducido teolbégicamente con reflexiva fiabilidad en la pa-
tristica oriental— siempre ha tenido una peculiar conciencia, no es
inmediatamente el zpsum esse ni siquiera la idea hiperuraniana o el
motor inmovil, sino mas bien el principio sin principio que como
tal solo puede ser el Gnico-uno y, por tanto, también el Padre,
«incluso allf donde atin no se sabe que El es el que genera y el que
expira, ya que se le conoce como hipdstasis tnica y simplemente
sin origen, que tampoco debe concebirse positivamente como “ab-
soluta”, aunque todavia no se la conozca explicitamente como
relativa [o relacional]»™.

Desde este punto de vista, ni siquiera se puede decir que la
metafisica de los discipulos de Sécrates haya transformado el po-
liteismo de Homero en un auténtico monoteismo: el resultado fi-

* «las criticas que Rahner dirige a la teologfa tomista quizas sean mas mereci-
das por el neotomismo y la teologfa manual que por Tomas»: C. Mowry LaCugna,
Dio per noi. La Trinita e la vita cristiana, Queriniana, Brescia 1997, 181.

®1d., La Trinita, 27. Me parece que no percibe —y por eso no logra apreciar—
este licido examen el ensayo de P. M. Fehlner, «De Deo uno et trino ad mentem
Caroli Rahner», in S. M. Lanzetta (ed.), Kar/ Rabner. Un’analisi critica, Cantagalli, Siena
2009, 73-161, segin el cual la negativa valoracién complexiva de la neoscoléstica
académica de su tiempo deberia considerarse el vicio formal —modernistico— del
jesuita aleman.

3 Rahner, La Trinita, 26-27.



218 MASSIMO NARO

nal de ese camino hacia el monoteismo desemboc6, en todo caso,
en una sensibilidad panteista controvertida®. Fueron los prime-
ros pensadores cristianos —los apologistas griegos, pero aun mas
atras aquellos a quienes estimaban oz theoldgoi por excelencia, es
decir, Pablo y Juan, no menos que los evangelistas y los demas
escritores del Nuevo Testamento— quienes reconocieron como
verdadero monoteismo el potencial metafisico de un mundo de-
seoso de no quedarse encerrado en si mismo y de ir més alla de si
mismo en direccion a lo Trascendente (pensemos en Hechos 17,
22-28 y Rom. 1,18-23). El «Dios desconocido» de los atenienses
era as{ reconducido al Dios de los patriarcas, protagonista del
monoteismo biblico-judio™. Pero, frente a la insostenible levedad
metafisica de la causa primera, que desborda de efectos en el
mundo y que se deja vislumbrar en ellos, el monoteismo bibli-
co-judio es también suz generis: no surge de los primeros princi-
pios de la meditacion metafisica, sino mas bien de la experiencia
vivida de una proximidad amistosa, aunque incondicional, en las
profundidades de la historia”. El tnico Sefior de Israel es, antes
y atn mas, el Todo para el creyente biblico, que por tanto debe
correspondetle totalmente, con todo su ser y en toda su existen-
cia: esto es lo que se profesa en el Shemd (Dt 6,4-9). Vale la pena
detenerse en estas adquisiciones, que hoy a muchos les parecen
consolidadas, para mostrar que fue precisamente el recurso a las
Escrituras lo que puso a Rahner en condiciones de revertir y al
mismo tiempo fortalecer la relacion entre De Deo uno y De Deo
trino formulando el Grundaxion (acompafiado, como veremos, de
su und umgekehr?).

La alternativa a la forma dicotomica de teologizar sancionada
por la separacion moderna de los dos tratados fue indicada y

% Cf. 1d., Theos nel Nuovo Testamento, 487-491.
3 Cf. 1d., Theos nel Nuovo Testamento, 494-503.
STCt. 1d., Theos nel Nuovo Testamento, 491-494.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 219

practicada por Rahner no de manera simplista enfatizando unila-
teralmente el De Trinitate, sino al repensar De Deo uno como un De
Deo Patre, si se me permite decitlo en extrema sintesis™. En efecto,
la dogmatica niceno-constantinopolitana, apoyada por la reflexién
de los Capadocios, atestigua que el punto de partida de la teolo-
gfa trinitaria no es la Trinidad misma, entendida inmediatamente
como «unico Dios cuya esencia unica subsiste en tres Personasy,
sino el tnico Dios «que y en cuanto es el Padre»”, o, mas plena-
mente, que es y en cuanto es «el Padre del Hijow, sin principio por
cierto, pero siempre principal, como tal principiante, «“genera-
dot”, fuente, origen y principio de toda la divinidad»*.

Esta doctrina dogmatica, y la teologifa griega simultineamente
elaborada con ella, no se resuelven en una elucubracién abstracta,
ya que tienen sus raices en la revelaciéon neotestamentaria, de la
que se desprende que el monotefsmo totalizador (ciertamente no
totalitario) profesado en el Shemd reverbera en el anuncio jesuano
de/ Gnico Dios como Padre y de/ Padre como Dios uno y unico:

«lLa idea de Dios en el Nuevo Testamento no puede apare-
cer junto a la del Antiguo como algo absolutamente nuevo [...].
La idea de Dios en el Nuevo Testamento debe ser la revelacion
y el cumplimiento de la del Antiguo. Es en cierta medida la pala-
bra la que da el sentido ultimo y definitivo a todo lo que Dios ha

3 Cf. el minucioso examen de los textos neotestamentarios en Id., Theos ne/
Nuovo Testamento, 549-585, desarrollado por Rahner al elaborar varios autores la
voz Ocog en Grande Lessico del Nuovo Testaments, fundado por G. Kittel, IV, Paideia,
Brescia 1968, cc. 317-464 (voz que de forma significativa remite a las voces Kbptog
y IMatpe). Me parece que se debe al influjo rahneriano la reelaboracién teolégic-
o-sistematica de FA. Pastor, «Principium totius Deitatis. Misterio inefable y lenguaje
eclesialy, en Gregorianum 79 (1998), 247-294; 1d., «Credo in Deunr Patrem. Sul primo
articolo della fede», en Gregorianum 80(1999), 469-488.

% Rahner, La Trinita, 62.

Y1d., La Trinita, 65.



220 MASSIMO NARO

dicho anteriormente sobre si mismo, con la palabra y la accion.
Debemos tener presente este principio al leer toda la revelacion,
para captar exactamente el significado que nos concierne.

Esta unidad e identidad de la idea de Dios en el Nuevo y en
el Antiguo Testamento no puede, sin embargo, ser falsificada
reduciendo erréneamente las mismas expresiones a la necesi-
dad y estaticidad de una idea metafisica de Dios. Dios es idén-
tico en el Antiguo como en el Nuevo Testamento, no porque
tenga una esencia necesaria e inmutable, sino porque toda la
historia de la salvacion es la revelacion progresiva del modo en
que Dios quiso establecer una relacién con su mundo en una
accion histérica libren*.

En el Nuevo Testamento el Dios de los patriarcas de Israel,
quien es el titular del monotefsmo del Antiguo Testamento, se
dice y se da como el Padre de Jesus, revelandose asi como total
agape. El monoteismo agapico profesa que ¢/uno y tnico Dios (ho
Theds) es precisamente /o Paér, con quien Jests tiene una singular
relaciéon de amor, que le permite conocetlo y hacerlo conocer
plenamente como el-Dios-Padre. Por esto el autor de 1Jn 4,8.16
concluye: o Theos agapé estin®>. Y por la misma razdn el Dios que
Jesus invoca y describe como su Padre es muchas veces identifi-
cado e invocado por los autores neotestamentarios simplemente
como ho Theds, ala manera del Antiguo Testamento, mientras que
Jests mismo, el Cristo, es directamente identificado y predicado
como ho Kjrios, reconocido como heredero pleno y legitimo del
mismo sefiorio que en las Escrituras Hebreas pertenece exclusi-
vamente a_|bwh Adonat.

' 1d., Theos nel Nuovo Testamento, 486.
42 Cf. 1d., Theos nel Nuovo Testamento, 503-505 e 535-549.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 221

De hecho, la recomprension del #nus Dens como e/ Padre lleva
a recomprender el acontecimiento de la encarnacion, que para
Rahner recapitula toda la economia salvifica, como un aconteci-
miento verdaderamente trinitario. El #uus, sin embargo, en este
caso también debe predicarse tnicamente del Ldgos. La encarna-
cion, incluida en esta perspectiva, no revela la personalidad de
Dios entendida en sentido general y genérico, como ya habfa sido
experimentada por Israel en los relatos del Antiguo Testamen-
to®. Si se limitara a revelar la divina providencia hacia su pue-
blo, o la familia humana, o la creacién, el hecho de que el Ldgos
mismo, y no el Padre o el Espiritu, se haya encarnado, nada dirfa
sobre su relacion intradivina con Esto y Aquello™. Y por lo tanto
no revelarfa en absoluto el perfil trinitario —es decir, ulterior, su-
peexcedente, sezzper maizor— del agape. Mas aidn: ni siquiera revelarfa
el divino agapeé, que es el crisol de las relaciones entre el Padre, el
Hijo y el Espiritu. El unus de Trinitate, que se encarno, es tnica
y exclusivamente el segundo de los Tres: el Hijo, el Verbo. Para
Rahner este acontecimiento es decisivo e insustituible: en efecto,
solo el Hijo puede referirse, por una parte, al Padre del que es
generado vy, por otra, al Espiritu que procede del Padre y a través
de si mismo (y también por si mismo, como profesan y admiten
con el Filiogne la dogmatica y la teologfa de la tradicion latina). Si
en el horizonte econémico la Trinidad es comunicada como tal a
través de la encarnacién, como ha sucedido histéricamente segiin
el mensaje biblico, entonces el protagonista de la encarnacion,
que se produjo como acontecimiento de revelacion trinitaria, es
precisamente el Hijo-Verbo y nadie mas. De la revelacion divina,
testimoniada en las Escrituras, no se puede deducir la hipotesis
—de origen agustiniano y relanzada por la escolastica medieval,

3 Cf. 1d., Theos nel Nuovo Testamento, 512-535.
“1d., La Trinita, 35-37.



222 MASSIMO NARO

pero segin Rahner nunca demostrada y ademads indemostrable—
segun la cual cualquiera de las tres Personas podria haberse en-
carnado. Plantear esta hipotesis da lugar a un grave malentendido
teologico: lleva a absolutizar indebidamente la personalidad del
Padre, configuraindola como una subsistentia absoluta®, o a malin-
terpretarla como una perfeccion esencial que, como tal, podria
predicarse de cada una de las tres Personas. En cualquier caso,
reduciéndola a un concepto abstracto.

Al desenmascarar la aporia de la personalidad divina entendi-
da como una perfeccién absoluta —puesta asi de hecho en con-
tradiccion con el significado constitutivo del ser-persona de cada
una de las tres Personas divinas, es decir, ser propiamente ella
misma y no las demds, pero precisamente para asegurar que las
otras sean propiamente ellas mismas y ninguna otra (este me pa-
rece el significado auténtico de la syntaxis trinitaria argumentada
por los Capadocios)—, Rahner llevé a cabo una especie de de-
construccion regeneradora del léxico teoldgico-trinitario, en el
que la pars construens era contextual a la pars destruens. Dos notas al
pie de sus paginas dedicadas al método y la estructura del tratado
De Deo trino lo demuestran eficazmente:

«Es extrano: toda doctrina trinitaria debe subrayar que la
hypdstasis en Dios es precisamente aquello por lo que el Padre, el
Hijo y el Espiritu se distinguen entre si; que, dondequiera que haya
un acuerdo propio y univoco entre estos tres, reina también
una identidad numérica absoluta; que, por tanto, el concepto
de hypdstasis, aplicado a Dios, no es en absoluto un concepto
universal unfvoco, que se aplique de la misma manera a cada
una de las tres Personas. Sin embargo, este concepto se utiliza
luego [..] como si fuera obvio que una functio hypostatica con

 Cf. 1d., Theos nel Nuovo Testamento, 560-561.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 223

relacién a una naturaleza humana pueda igualmente ser ejercida
por otra hipostasis en Dios, como si no debiera al menos pre-
guntarse si esa especifica subsistencia relativa, en la que el Padre
y el Espiritu existen en clara distinciéon y no en igualdad con el
Hijo, no prohiba (aunque no sea el caso del Hijo) el ejercicio
de una semejante functio hipostatica con relacion a una naturaleza
humana [...].

Sin embargo, la proposicion es ciertamente correcta: la doc-
trina trinitaria y la doctrina econémica (la doctrina trinitaria y la
doctrina salvifica) no se pueden distinguir adecuadamente.

Esta proposicion no puede superarse afirmando, con un ex-
pediente académico simplista, que la #nio hypostatica no plantea
ninguna relaciéon real en el Ldgos mismo y que, por lo tanto, no
se puede afirmar nada econémico sobre el Lggos como tal, que
le concierne. Pase lo que pase con el axioma metafisico escolas-
tico, si Dios no tiene “relaciones reales” con el exterior, sigue
siendo cierto en cualquier caso y debe ser valido como norma
directiva para este axioma (y no al revés) que el Ldgos mismo es
verdaderamente hombre, él y sélo él y no el Padre o el Espiritu.
Por tanto, sigue siendo cierto para siempre que si en una doc-
trina sobre las Personas divinas debemos decir del Lggos todo lo
que en €l hay y permanece, esta doctrina implica también una
afirmacion econémican®.

El Grundasiom y la propuesta de cambiar el nombre de las

Personas divinas expresan esta deconstruccion reconstructiva
rahneriana de De Trinitate, implementada como una revisitacién
desestructurante de la teologfa trinitaria y como una revisiéon de-
constructiva del lenguaje teolégico-trinitario. Al sefialar esto casi
repetidamente, quiero decir que Rahner no llevé a cabo una ver-

Y 1d., La Trinita, 22 e 32.



224 MASSIMO NARO

dadera deconstruccion, entendida y practicada en el sentido heide-
ggeriano de Destruktion”, prefiriendo innovar antes que destruir.

5. TRADUCIR 1.AS PREMISAS EN CRITERIOS

St parva licet componere magna, podriamos deducir desde las pre-
misas de Rahner a la reinterpretaciéon de las Personas divinas y
al Grundaxiom, recordadas hasta aqui, una serie de criterios utiles
pata pensar la teologia trinitaria®.

Un primer criterio podria ser aquel segun el cual Dios es siempre
mayor, ante todo de S{ mismo y, mas precisamente, en S{ mismo.
Es el motivo por el que el uno y unico Dios del Antiguo Testa-
mento se revela en Cristo Jesus como un agapé trinitario. En este
sentido, €l es —para decirlo con los telogos medievales— sezzper
maior, siempre mas incluso que Si mismo. Este mas concierne no
solo a su verdad ontolégica sino también existencial. Es valida
en su trascendencia intima y gua falis se expresa en la gracia. De
hecho, el gesto salvifico para con la creaciéon y para con el ser
humano en la creacion, precisamente en cuanto realizado divina-
mente, requiere ser reiterado e incluso aumentado. Por esto, lo ya
dado no es mas que la anticipacion de algo que habra que volver
a realizar y no simplemente a modo de repeticiéon sino con un
excedente de significado y eficacia. Por eso la revelacion divina
es ante todo la autocomunicaciéon de Dios, su entrega graciosa y
gratuita.

Un segundo criterio podtia aclarar que Dios es Todo y, precisa-
mente por eso, también su completamente Otro. El no es simplemente

Y1 Cf. J.-1.. Nancy, La dischinsura. Decostruzione del cristianesimo, 1, Cronopio, Napoli
2007.

* Mas ampliamente también en M. Naro, Introduzione alla teologia, EDB, Bologna
2020, 36-47.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 225

todo excepto lo que no es. Su ser todo incluye también lo que po-
driamos considerar su contrario: lo demuestra la encarnacion del
Verbo eterno®. De hecho, a la luz de la encarnaciéon del Verbo,
la teologia cristiana vuelve a comprender el caracter absoluto de
Dios, operando una traduccion histérico-salvifica. Esta traduc-
cion historico-salvifica del absoluto divino podria resumirse asi:
«Dios viene de Dios». ILa expresion —que esta vez tomo prestada

* Aqui conviene citar directamente a Rahner, La Trinita, 39-40: «la naturaleza
humana en general es objeto posible del conocimiento y de la potencia creadora
de Dios, porque y en cuanto el Légos es por su esencia el que puede expresarse
también en lo no divino, porque es precisamente porque es palabra del Padre, en la
que el Padre puede manifestarse y puede - libremente - derramarse en lo no divino,
y porque, cuando esto sucede, ocurre lo que llamamos naturaleza humana. En otras
palabras, la naturaleza humana no es la mascara (el prisgpon) tomada del exterior,
la librea, oculta en la que el Légos gesticula en el mundo, sino que desde el origen
es el verdadero simbolo constitutivo del Légos mismo, de modo que se puede y
se debe decir con extrema radicalidad ontolégica: el hombre es posible porque la
manifestacion del Légos es posible. [...] Pero entonces podemos afirmar realmente
sin atenuantes: aqui el Légos con Dios y el Logos con nosotros, el Logos inmanente
y el Logos econémico son estrictamente lo mismo».

Razonando a continuacién sobre Logostheologie de los apologetas griegos, Rah-
ner retomata esta cuestién en términos filonianos utilizados también por Tedfilo
de Antioquia (Ad Autolyeum, 11,22,12-17), hablando de Ldgos endidthetos y de Ldgos
prophorikds, planteandose interrogantes especificamente trinitarios: «He aqui el pun-
to critico de toda la reflexion: ¢Por qué el Hijo, como Palabra de libre autoexpresion
del Padre en el mundo, es también necesariamente “Idgos endidthetos” del Padre?
¢Por qué la posibilidad de la autoexpresion del Padre en el mundo implica como
posibilidad una “diferenciacién” interna en Dios mismo?». Y se responde, perfecta-
mente alineado con su Graundaxiom, asi: «El “Ldgos endidthetos” es la condicion de
posibilidad del “Ldgos prophorikds”. Con esto el Logos no se convierte en un princi-
pio puro de la creacién. En efecto, precisamente si el verbum prolativum |...] es dicho
libremente y por tanto tiene su condicién en la Palabra inmanente del Padre, esta
debe tener un sentido “inmanente” y un sentido para el Padre mismo, de lo con-
trario la autoexpresion del Padre ad extra ya no serfa gracia libre o ninguna Palabra
“inmanente” podria preexistir antes de ella como condicién de su posibilidad» (74,
68). Sobre esa tematica, que se remonta a los inicios de la teologfa cristiana, cf. G.
Maspero, «Il Logos in Dio e il Logos nell'uomo: lo snodo del III e del IV secolor, en
Acta Philosophica 23 (2014) 1, 27-42.



226 MASSIMO NARO

de Eberhard Jingel™—, dice todavia la autodeterminacion divina,
o sea su incondicionalidad. Pero esta ya no es exclusivamente
metafisica y, en consecuencia, inapelablemente autorreferencial.

También es “evenencial”’, o eventual para expresarnos con un

,
término menos filoséfico y mas histoérico-salvifico. De hecho, si
Dios viene de si mismo, también viene a otro. Puesto que esta-
mos hablando de Dios, que es la plenitud del ser, este otro no
puede estar mas alld de El, en otro lugar que El. Sin embargo,
debe ser completamente diferente. Mas precisamente: s#-Otro,
dado que algo completamente diferente de Dios no puede exis-
tir fuera de Dios que ya es Todo. Es, pues, una cosa completa-
mente distinta ez y a fravés de su-Otro, como declara entre lineas
el simbolo niceno-constantinopolitano en su articulo segundo.
La comprension agapico-trinitaria del Dios de Jesucristo desvela
este fascinante escenario relacional en Dios mismo, en el que Fl
es verdaderamente mas de Si (y no solo mayor que el mundo),
permaneciendo intangiblemente Todo y, sin embargo, siendo
también Su completamente Otro.

Si es cierto que Dios es sezper maior, igualmente es cierto que
El es también semper unus. Esta afirmacién no es una consecuen-
cia del axioma anselmiano y florentino que, en opiniéon de Rah-
ner, habfa resultado muchas veces problematico a lo largo de la
historia de la teologfa trinitaria. Mas bien representa un tercer cri-
terio util para evidenciar la unidad de los dos Testamentos bibli-
cos, ya que Dios se dice en un solo V'erbo. El cual, sin embargo, exige
ser escuchado una segunda vezg para ser comprendido en su totalidad.
Desde esta perspectiva, Cristo Jesus, Verbo humanado, no perso-
nifica un nuevo decirse divino, o una ulterior revelacién respecto
del Antiguo Testamento. Mas bien es el unico decirse divino que

0 Cf. E. Jungel, Dio, mistero del mondo. Per una fondazione della teologia del Crocifisso
nella disputa fra teismo e ateismo, Queriniana, Brescia 1982, 56.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 227

es escuchado por guien en verdad puede escucharlo y compren-
derlo. El es, al mismo tiempo, el decirse divino que resuena en
plenitud y se comprende plenamente. En ¢l, ademas, el decirse
divino —siempre paterno— es escuchado con la correspondiente
actitud filial, la tnica que puede percibir su auténtico significado.

El Inefable tiene su propia logica, personificada por el Maes-
tro de Nazaret, ho Ldgos ensarkds, el Verbo encarnado. Solo ¢l ha-
bla bien de Dios. Y lo consigue porque solo él escucha bien a
Dios. Jesus es, al mismo tiempo, la Palabra divina que de forma
veridica resuena en los labios humanos purificados y que asimis-
mo vuelve a ser escuchada verdaderamente con un oido humano
sanado. No es una palabra mas de la ya pronunciada por Adonai
en las Escrituras de Israel, puesto que el Verbo de Dios es uno
solo. En todo caso, es la misma y unica Palabra divina que se
vuelve a escuchar cuando la condicién humana, hecha suya por
el mismo Verbo, es corroborada desde su dentro y finalmente
empujada mas alla de sus antiguas limitaciones, sanada de sus
debilidades hamartiologicas. En él los labios humanos se con-
vierten en la boca de Dios y un timpano divino es trasplantado al
oido del hombre.

Asi, sigue siendo valido lo que cantaba el orante en el Sal
61,12: «Una palabra ha dicho Dios, yo he oido dos». Este cri-
terio —valorado en la leccién del Resucitado, en el camino entre
Jerusalén y Emats— se convertira en la clave hermenéutica de
todas las Escrituras, ayudando a los autores del Nuevo Testa-
mento a releer y repetir, incluso reescribir, el mismo Nombre de
Dios, el impronunciable Tetragrama, traducido en el anuncio del
agape (1Jn 4,8.16), amplificado en «El que es, era y ha de venir
(Ap 1,4) y personificado por el Resucitado, que con razén puede
decir: «Yo soy el primero y el dltimo y el que vive» (Ap 1,17-18).
Dios, en este horizonte, es entendido como el Ser que decide
Estar sin dejar de Ser: la dimension metafisica no se deja de lado



228 MASSIMO NARO

ni mucho menos se rechaza, sino que se injerta en la dimensioén
historico-salvifica.

Asi, la autoinmanencia divina y la economia estan muy juntas
y de verdad se puede encontrar la correspondencia entre el nivel
esencial y el nivel existencial, como también entre la perspectiva
ontolégica y la perspectiva gnoseologica. Se trata de un giro epo-
cal en la comprension de lo divino y de su relacién con el mundo:
el darse y el decirse cristico de Dios revela su intima verdad agapi-
ca, es decir, relacional e interpersonal. A este respecto es decisivo
lo que escribe Pablo en 2Cor 5,14: Heé gar agapeé tosi Christodi synéchei
hémds.

Un cuarto criterio podria consistir en la dialéctica de la con-
tinuidad en la discontinuidad y viceversa, en virtud de la cual se
desarrolla a lo largo de toda su historia. Podemos explicar este
criterio como una continuidad entre la revelacion a Israel y la reve-
lacién en Cristo Jesus, por un lado, y como una discontinuidad entre
el mensaje biblico en su conjunto y el pensamiento filoséfico —re-
presentativo de una manera humana de conocer lo divino—, por
el otro. Sin embargo, por un lado la continuidad entre el decirse
de Dios a los patriarcas de Israel y el decirse de Dios como Padre
de Jesus, constitutiva del modo cristiano de conocer a Dios mis-
mo, se torna también en discontinuidad: es decir, registra una im-
portante novedad, cuando el modo en que Adonai es conocido
por Abraham, Isaac, Jacob y los demas padres de Israel se com-
para con el modo en que Jests conoce y hace conocer a Dios,
su Padre. Por otro lado, la discontinuidad entre las tradiciones
filosoficas y el mensaje biblico es en un cierto punto volcado
en continuidad cuando el léxico filosofico se toma prestado del
discurso teoldgico e injertado en ello para que se produzca una
universalizacion eficaz y significativa del mismo mensaje bibli-
co: la teologfa trinitaria, desde sus inicios, se encarga de seme-
jante traduccion, llegando a servirse de términos ya usados por
los pensadores griegos, aunque poco a poco re-semantizandolos



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 229

y doblegandolos a las necesidades comunicativas del querigma
evangélico y del dogma eclesial.

Un quinto criterio podtia servir como definicion de la teologia
cristiana —si no de la teologfa trinitaria— como /a ciencia de la relacion
real de Dios con el hombre en Cristo Jessis. Asi descrita, la teologia se
presenta como el saber critico que ofrece su propia explicacion
peculiar de la relaciéon que existe entre Dios y el ser humano. No
se trata de una relacién obvia. Al contrario, esa relacion esta lejos
de ser evidente y mucho menos obvia. Y es por eso que la teolo-
gia, al abordarla, se presenta como una ciencia suz generis y se des-
marca de la filosofia. En las Quaestiones disputatae Tomas todavia
pensaba que «nulla est proportio creaturae ad Deum, sicut nec
finiti ad infinitum» (De veritate q.3, a.1, ad 7; pero el tema también
se repite en q.2,a.3,ad 4 y en q.23, 2.7, ad 9), este dltimo término
—el infinito— utilizado como atributo tipico de Dios. Era una idea
filosofica que el Aquinate tomé de Aristoteles. Por lo cual es el
infinito mismo el que no tiene relacién alguna con lo finito. Y es
interesante recordar que, en la reflexion del filésofo de Estagira
recuperada por Tomds, la relacién imposible entre ambos se in-
dica con el término /dgos: 10 gar dpeiron pros 1o pererasmeénon en oudeni
160 estin (De caelo, 1, 275a 13-14) °'. La teologia —elaborada siste-
maticamente, integrando las diversas ramas— rastrea precisamen-
te el eslabon que falta entre Dios y el ser humano, identificandolo
en Cristo Jesus, Idgos humanado. Por eso la relacion entre Dios
y el ser humano de la que se ocupa la teologia cristiana es una
relacion real, personificada especificamente por el Verbo encarnado.

*' Cf. J. Lonfat, «Archéologie de la notion d’analogie d’Aristote a saint Thomas
d&’Aquiny, en Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Mayen Age 71(2004), 35-107,
G. Gambi, «Tommaso d’Aquinow», en G. Catapano - C. Martini Bonadeo - R. Salis,
L'analogia dell’essere. Testi antichi e medievali, University Press, Padova 2020, 151-185; C.
Mattiuzzo, «I.’dpeiron, lillimitato, 'infinito e Iidea di “limite” nella filosofia grecay,
en Areté 8(2023)11, 275-306.



230 MASSIMO NARO

6. EI AXIOMA FUNDAMENTAL

Las reflexiones revisadas hasta ahora ilustran ya casi exhaus-
tivamente el significado del Grundaxion: «Die “Okonomische”
Trinitit ist die “inmanente” Trinitit und umgekehrt»””. El axio-
ma fundamental formulado por Rahner parece muy simple en
términos de su significado literal inmediato. Su explicacion reside
ya en las premisas biblicas, historico-dogmaticas, patristicas y es-
colasticas, que deben ser tomadas seriamente en consideracion,
como el propio Rahner tuvo cuidado de hacer y advertir en sus
paginas dedicadas al tema trinitario —breves paginas computadas
en el conjunto de sus escritos—, para poder eliminar la descon-
fianza hacia un principio basico (Grundthese) que en fin de cuentas
es extremadamente intuitivo. Al menos aparentemente.

Lo que sabemos teologicamente de Dios es, ante todo, lo que
Dios mismo nos lo dice. Dios nos dice de Si mismo realizando
un acontecimiento salvifico que testimonia que Fl ama-siendo-
amor y que es-amor-porque-ama. Lo cual significa que la revela-
cién vuelve a ser el principal punto de partida para la teologfa, no
sin antes ser entendida teoldgicamente como el darse y decirse
histérico de Dios («gestis verbisque», leemos en De: verbum 2),
que se da y se dice libremente a alguien y en alguien que puede
sostener el 87 (el 87 mismo) de este datse y decitse: el LOgos que
se ha encarnado ek pnerimatos haghion, como afirma el Simbolo
constantinopolitano, a la vez «Folge der Selbstmitteilung» pero
también «Voraussetzung, die sich die Selbstmitteilung schafft™.
De esta adquisicion biblico-teoldgica (en la que la Escritura y su
comprension teoldgica, aunque distintas, no quedan distantes),
preservada y transmitida en dogma, surge el descubrimiento hu-

%2 Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 328, reite-
rado después muchas veces en su escrito.

3 1d., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 383.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 231

mano de la intima ulterioridad divina, es decit, el conocimiento
de la Trinidad eterna: del Dios Padre que Se da y Se dice a tra-
vés de las llamadas misiones del Hijo-encarnado y del Espiri-
tu-que-extiende su filiacion —la relacién con su Dios-Padre— al
ser humano (pensemos en Rom 8,15-16 y Gal 4,6). Esto sucede
en coherencia con el hecho de que la Trinidad ha sido siempre y
para siempre precisamente el Dios-Padre que —como tal— Se dice
generando el Hijo y Se da haciendo proceder de Si el Espiritu. Es
el misterio de aggpe. E1 hombre, gratuita y graciosamente elegido
para ser destinatario e interlocutor del darse y del decirse divino,
esta precisamente por eso llamado a acoger el agdpeé trinitario y
elegido para ser acogido en €l: sub evangelii luce este es su admirable
estatuto ontologico, al que corresponde una condicién gnoseold-
gica privilegiada (pensemos en Juan 14 y 1Juan 4).

Hubo un tiempo en que, en los circulos teoldgicos, se decia
sarcasticamente que el que quisiera comprender al buen Cayeta-
no, estudioso de Santo Tomas, harfa mejor en leer directamente
las obras del Aquinate. La reducciéon de la teorfa de Rahner que
estoy proponiendo probablemente me expone a un sarcasmo si-
milar, si consideramos que el Grundaxiom, acufiado y explicado
por el propio Rahner, significa algo mucho menos complicado:
en la historia de Cristo Jesus, y en todas las Escrituras que pro-
fetizan y testimonian esa historia, Dios se da a conocer como
realmente es, es decir, como agapé y, por tanto, como crisol de
relaciones interpersonales entre el Padre y su Hijo en el Espiritu
Santo.

Es por eso que lo que llegamos a conocer y experimentar de
Dios-agdpé en el espacio de la economia salvifica, es precisamente
lo que el divino agdpé mismo es eternamente. Si en el aspecto
econémico el agdpé divino se comunica (se dice y se da) como una
interrelacion entre Padre, Hijo y Espiritu en el acontecimiento
en el que por un lado el Ldgos obedientemente se hace humano
y por otro lado el hombre se hace pneumaticamente participe de



232 MASSIMO NARO

la filiacién del Unigénito del Padre, entonces esta interrelacion
en realidad ya existe en lo intimo eterno de Dios y constituye
trinitariamente, es decir, tripersonalmente y en definitiva agapica-
mente, el unico Dios en su autoinmanencia: el Padre generador
y expirador, el eterno viviente que siempre y para siempre da la
vida. Todo esto afirmado con una conciencia de fondo: nuestras
palabras se esfuerzan por decir y, al mismo tiempo, son incapaces
de decir, agotadas como estan por la diferencia cualitativa que
las relativiza respecto de la santa realidad que intentan expresar
y, ademas, desgastadas por las metamorfosis culturales a las que
estan expuestas desde el mismo momento en que —en cualquier
contexto inicial- son utilizadas por primera vez*. Empezando
por expresiones ahora semanticamente agotadas, o equivocas,
como esas mismas que Rahner inevitablemente utiliza dejando-
nos sospechatr que no son adecuadas™.

Y es, precisamente, a nivel terminolégico como la argumen-
tacion rahneriana suena hasta cierto punto controvertida, sobre
todo haciendo vislumbrar a algunos criticos del jesuita aleman
signos de cripto-modalismo, al menos por su insistencia en los
«zwei und nur zwei Grundweisen der Selbstmitteilung Gottes»™,
a los que anclar el intento de redefinir el concepto de Personas
Divinas. Segun Rahner, estos dos «Grundmodalititen» de la
«eine gottliche Selbstmitteilung» se dan en la historia de la sal-
vacion «als Wahrheit und als Liebe»”’, es decir en las dos misio-
nes del Hijo encarnado y del Espiritu santificador, y representan
la culminacién de un dinamismo autocomunicativo que puede

> Cf. 1d., La Trinitd, 40-44.

% Sobre todo es el caso del concepto de persona: cf. 1d., La Trinita, 61-62, 74-76,
104-105. Véanse asimismo las interesantes observaciones de C. Mowry LaCugna,
Dio per noi. La Trinita e la vita cristiana, 229-240.

5 Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 378.

7 1d., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 381.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 233

registrarse teologicamente «unter einem vierfachen Doppelas-
pekt: a) Herkunft-Zukunft; b) Geschichte-Transzendenz; ¢) An-
gebot-Annhame; d) Erkenntnis-Liebe»*®. Setfa abusivo suponer
que Rahner consideraba estas cuatro polaridades, cada una de las
cuales constituyendo una «dualidad tnica» (“eine Gezweitheit”),
casi como la contraparte econémica de las cuatro relaciones in-
tradivinas destacadas por Tomas en la Summa theologiae o como la
contraparte histérico-salvifica de las oposiciones polares que, se-
gun Romano Guardini, dibujan el mapa de la realidad™. Yo ditfa
que constituyen el tejido creatural de la sobrenatural (gratuita y
graciosa) autocomunicacion divina: origen, historia y ofrecimien-
to, por un lado, y futuro, trascendencia, aceptacion, por el otro, se
entrelazan como trama y urdimbre, dando origen a la historia de
la salvacién, es decit, a 1a autocomunicacién de Dios como «abso-
luten Wahrheit» y como «absoluten Liebe»®. La verdad y el amor
(«acto de la verdad y acto del amor: Vollzug der Wahrheit und
Vollzug der Liebe»®!) son respectivamente la cima de la urdimbre
perpendicular y la punta de la trama horizontal que se anudan,
de modo que «podriamos decir: la autocomunicacion divina se
produce en unidad y distincién en la historia (de la verdad) y en
el espiritu (del amor)»*.

Como puede verse, la formulacion simétrica del Grundaxiom
requiere argumentos que no sean nada intuitivos y que no se li-
miten a criticar la tradicién teoldgica latina, sino que —de ma-
nera mas radical- intenten ponerla en crisis. Por eso se atraen

*1d., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 374.

¥ Cf. R. Guardini, Der Gegensatz. VVersuche zu einer Philosophie des lebendig-konfkreten,
Griinewald, Mainz 1925.

% Rahner, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 378.

S Der dretfaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 377.

1d., La Trinita, 97: «f6rmula brever, esta, que para Rahner expresa «oncep-
tualmente en el mejor modo posible la Trinita “economica™.



234 MASSIMO NARO

las criticas que de forma concordada —aunque con motivaciones
diferentes— pretenden poner de relieve la asimetria que paradoji-
camente se esconde en la wmgekehrt: 1a correspondencia gnoseo-
légica entre la Trinidad econémica y la Trinidad inmanente no
justificarfa la identidad ontolégica entre la Trinidad inmanente y
la Trinidad econémica. Lo cual —de ser admitido— eliminarfa la
sobreexcedencia de la eterna realidad divina respecto de la condi-
cion kenotica en la que se encuentra el Ldgos humanado al aceptar
vaciarse de sus prerrogativas divinas para asumir la worphé dosilon
(Fil 2,7). Y harfa superflua la visio beatifica con la que se llega a
conocer a Dios —ya estando en El- cara a cara, en la totalidad de
su misterio®.

Son perplejidades legitimas. Responder a la primera, teniendo
en cuenta decirse y el darse de Dios en Cristo Jesus, nos orienta
a admitir que Dios es siempre mas precisamente en virtud de su
soberana sobreexcedencia, hasta el punto de poder ser incluso
lo contrario de todo: hasta el punto, es decir, de disminuirse y
convertirse en nada. Por esto llega a rebajarse: la &énosis del Verbo
divino que se encarna, volviéndose totalmente diferente de Dios,
sin dejar de ser Dios, es el camino por el cual Dios, que en el
horizonte trinitario es ya todo en la comunion agapica del Padre,
del Hijo y del Espiritu, paradéjicamente puede ser y mostrarse
aun y siempre mas grande. En la 16gica de la revelacion, de hecho,
aumentar equivale a disminuir, seflorear equivale a servir, ser rico
equivale a empobrecerse, ser el mas grande equivale a convertirse
5. El propio Rahner habia dado una respuesta
casi preventiva a la segunda perplejidad en uno de sus importan-

en el mas pequefio

% A modo de ejemplificacion, cf. C. Mowry LaCugna, Dio per noi. La Trinitd e la
vita cristiana, 223-228, que, ademds de sus propias criticas, refiere las de Piet Schoo-
nenberg, Yves Congar y Walter Kasper.

6 Cf. M. Naro, «I erbun abbreviatum. Appunti per una teologia dall’annuncio», en
Giornale di Metafisica 37(2015)2, 363-379.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 235

tisimos ensayos, en el que explicaba que el hombre —en virtud
de su condicion creatural trascendental— es «ser-para-el-misterio
perenne» y precisamente para ser él mismo nunca deja de tender
hacia Dios, «misterio santo» que a su vez nunca deja de «ser este
misterio» precisamente para ser de verdad Si mismo: incluso en la
visio beatifica el ser humano anhelara al santo misterio que es Dios;
y Dios, semper maior, se autocomunicara inexorablemente a él, por
y en cuanto agdpe trinitario®.

También Balthasar, que de joven habia discutido con Rahner
el esquema de una nueva teologia dogmatica, aunque admitfa que
«la Trinidad econémica aparece ciertamente como una traduc-
cién de la Trinidad inmanente», critico la wmgekehrt del axioma
fundamental, sefialando que la Trinidad inmanente, «como base
portadora de la primera [de la Trinidad econémica], no puede
identificarse adecuada y simplemente con la primera»®. La pre-
ocupacion del tedlogo suizo era que el Grundaxiom cediera, y a
la 7nversa, a la teologia del proceso de matriz hegeliana, acaban-
do absorbiendo a Dios en el mundo y haciendo que la Trinidad
surgiera del mundo mismo. Esta critica suya quizas fue estimu-
lada por la cercanfa que Jirgen Moltmann, como buen tedlogo
protestante no insensible al encanto de Hegel, habfa declarado
hacia la tesis rahneriana en su libro E/ Dios crucificads®. Con todo,
Balthasar aceptaba como casi obvia la primera parte del Grun-
daxcions, que compartia como «el principio sostenido a lo largo
de este libro [tercero de Teodramaitical», a saber, «que las personas

% Cf. K. Rahner, «Sul concetto di mistero nella teologia cattolica», en 1d., Sagg/
teologici, 391-465, spec. 458-463 (donde se remite licidamente al mistero trinitario y
al Grundaxiom).

5 H. U. von Balthasar, Teodranmatica 111. Le persone del dramma, Jaca Book, Milano
1983, 468.

7Y, de hecho, la reflexion trinitaria de Rahner esta acompafiada por la de Molt-
mann y associada en una una analoga critica presentada anti-hegelianamente en Id.,
Teodrammatica IN. 1. azione, Jaca Book, Milano 1986, 297-301.



236 MASSIMO NARO

teologicas no pueden definirse independientemente de su accion
dramatica»®. La correspondencia gnoseoldgica entre Trinidad
economica y Trinidad inmanente, sin embargo, tiene un valor
epifanico y por tanto implica un arraigo ontolégico de la accion
histoérico-salvifica de Dios en su eterna autoinmanencia. Significa
que la Trinidad no se forma en el horizonte econémico, sino que
se revela en él como siempre y para siempre ha sido. Por tanto, la
historia personificada por Cristo no es un mero acontecimiento
histérico, sino una manifestacion de la relacion que el Hijo eterno
tiene con su Padre en el mutuo intercambio del aliento pneuma-
tico. Desde esta perspectiva, la Pascua es la culminacion de la
revelacion. Y la revelacién no solo actua como referencia a la ver-
dad intima de Dios, sino también como su consecuencia efectiva:
«Con Bulgakov es posible definir la autoexpresion del Padre en
la generacion del Hijo como la primera “kenosis” intradivina que
abraza a todas las demas por todas partes»®”. En este sentido, el
decirse y el darse trinitario de Dios, es decir, la revelacion, corres-
ponde al decirse y al darse divino que esta eternamente en ser. Me
parece que este enfoque teoldgico tiene el mérito de aprovechar
no exclusivamente el esprit de géométrie sino también y sobre todo
el esprit de finesse, para captar y explicar desarrollos ya incoados en
el Grundaxiom.

7. EL ATERRIZAJE FINAL

La dosis adecuada de espriz de géomiétrie y esprit de finesse también
es util para comprender —si no apreciar— la propuesta de Rahner

8 1d., Teodrammatica 111, 468: «Por tanto, debemos estar de acuerdo con la afir-
macién tan en voga segin la cual solo podemos tener conocimiento y atrevernos a
decir algo sobre la Trinidad inmanente a través de la Trinidad econémica».

9 1d., Teodrammatica IV, 301.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 237

de repensar y cambiar el nombre del concepto de persona divi-
na. Un concepto que Rahner se abstuvo de utilizar, al menos en
la medida de lo posible, al ilustrar su Grundaxiom, convencido
como estaba de que «el axioma fundamental no da ninguna ra-
z6n para utilizatlo»”™
ya que ese concepto —en la teologia trinitaria— le parecia eviden-
temente aporético’’. Rahner sefialé repetidamente el diferente
significado mantenido —a lo largo de toda la historia cultural oc-

. En todo caso, tenfa motivos para evitarlo,

cidental— por el término persona/personas, ahora en el campo
filosofico y psicologico, pero también teoldgico-antropologico,
ahora en cambio en el ambito teolégico-trinitario. El significado
filosofico, psicolégico y antropolégico habia indicado a menudo,
y seguia indicando en la modernidad tardia en la que Rahner se
sentia inmerso, un sujeto absoluto, ademas de autébnomo, como
tal no colocado constitutivamente en relacion con los demas, au-
torreferencial y autosuficiente, duefio de su propia conciencia.
Aplicado —incluso sin quererlo o sin darnos cuenta— a los Tres de
la Trinidad, este significado del término persona/personas llevd
a concebiflo como el conjunto de «tres “subjetividades”»™ Y,
por tanto, como «la representacion de tres centros diferentes de
conciencia y de accién, lo que lleva a una interpretacion herética
del dogma»™. Es decir, a «un triteismo latente»™, que en opinién
de Rahner constituye hoy un «peligro mucho mayor que un mo-
dalismo sabeliano» escondido en los pliegues del monoteismo de
facto que, sin embargo, el jesuita aleman no se cansé de denun-
ciar”. Le patecia que la solucién no era tanto borrar el término

" Rahner, La Trinita, 99.

" Cf. 1d., La Trinita, 100-110.
7 1d., La Trinita, 70.

B 1d., La Trinita, 61.

1d., La Trinita, 110.

" 1d., La Trinita, 48.



238 MASSIMO NARO

persona del léxico trinitario, sino dejar de centrar en €l toda la dis-
cusion teologica y, afiadirfa, el lenguaje eucoldgico y catequético.
La cuestién de las Personas divinas debia ser, segun ¢€l, el punto
de llegada de la reflexion trinitaria, y no el punto de partida que
luego habria hipotecado su resultado en un sentido tritefsta.

No es casualidad que el resultado final de la reflexién teo-
légico-trinitaria de Rahner sea su expresiva reformulacion del
concepto de Personas divinas. Que para él son, en la economia,
«tres modos concretos de presencia» («drei konkreten Gegeben-
heitsweisen») y, en la eterna autoinmanencia de Dios, «drei relati-
ven konkreten Existenzweisen»’®. Mas precisamente:

«La tunica autocomunicaciéon del dnico y mismo Dios se
realiza en tres modos diferentes de presencia (drei verschiedenen
Gegebenheitsweisen) en los que el unico y mismo Dios se nos da
concretamente en si mismo |[...]. Dios es el Dios concreto en
cada uno de estos modos de presencia, que obviamente estin
relacionados entre si (relativ aufeinander) sin coincidir modalista-
mente (modalistisch). Si traducimos lo que hemos dicho en tér-
minos de Trinidad “inmanente”, podemos decir: el Gnico Dios
subsiste en tres modos distintos de subsistencia (dre/ distinkten
Subsistenzweisen). “Distintos modos de subsistencia” serfa en-
tonces el concepto clarificador no ya para el de persona, que
indica lo que subsiste distintamente, sino para el de personalitas
[0 subsistantialitas), que dice la realidad concreta de Dios, realidad
que viene a nosotros de diferentes maneras [...]. La “Persona”
singular (en Dios) serfa entonces Dios como aquel que existe y
viene a nuestro encuentro como un determinado distinto modo
de subsistencia»’’.

S 1d., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, 365.
"7 1d., La Trinita, 105-106; 1d., Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der
Heilsgeschichte, 389.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 239

Esta densa pagina no es, en todas sus partes, el maximo de
claridad expositiva. Si se puede dar por buena la conciencia decla-
rada de Rahner de no deslizarse en el modalismo, ya que los tres
modos diferentes de presencia histérico-salvifica y los tres co-
rrespectivos modos distintos de subsistencia constituyen recur-
sOs expresivos para sustituir no tanto el término persona sino el
término personalidad, utilizados en cualquier caso para eludir el
uso de un término considerado culturalmente ambiguo, persisten
algunas dudas sobre lo que se le ha atribuido como la invencion
de una «personalidad absoluta» o de una «suprapersonalidad» di-
vina, que como tal harfa improbable la ulterioridad tripersonal del
Dios de Jesucristo, asimilandolo al Dios de los monoteismos mo-
nadicos y monoliticos™. Otras afirmaciones similares espatcidas
por las paginas rahnerianas no ayudan a disipar esta perplejidad,
como por ejemplo cuando leemos que en la autoinmanencia di-
vina «no hay propiamente un amor zzutuo entre Padre e Hijo (que
presupone dos actos), sino mas bien una amorosa autoacepta-
ci6n que funda la distincién del Padre (v del Hijo por la taxis del
conocimiento y del amor)»™.

Mas clara es la distinciéon que Rahner hizo entre su manera
de renombrar a las Personas divinas y la férmula que ya habia
sido propuesta por Karl Barth, quien por las mismas razones
culturales, con la misma preocupacion anti-triteista y en virtud
de una analoga recomprension y reevaluacion teoldgica de la
revelacion— habia escrito que «Gott ist Einer in drei Seinsweisen»
(«Dios es uno en tres modos de sem)™. El tedlogo reformado, en
la misma pagina en la que redefini6 las personas divinas, justificd

" Cf. D. Kowalczyk, La personalita in Dio. Dal metodo trascendentale di Karl Rabner
verso un orientamento dialogico in Heinrich Ott, PUG, Roma 1999, 345-354.

7 Rahner, Ia Trinita, 103.

8 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik I1. Die Offenbarung Gottes. Erster Abschinitt: Der
dreieinige Gott, Theologischer Vetlag, Zirich 1987 (11932), 379.



240 MASSIMO NARO

la eleccion de esa expresion afiadiendo que «“Seinsweise” ist die
wortliche Ubersetzung des schon in den altkirchlichen Debatten
verwendeten Begtiffs tponog Ondplews: 7odus entitativusy («“Modo
de sem» es la traduccion literal del término ya utilizado en los
primeros debates de la Iglesia tpomog Ondpéews: modus entitativns»).
Para Rahner, sin embargo, la expresion Subsistenzweisen parecia
«mejor, menos insidiosa y mas cercana al uso teolégico-eclesiastico
tradicional» que el término barthiano Seimsweisen. Y tenfa razoén,
no solo por la asonancia tomista que mantenia Swubsistenz (los
telogos neotomistas, en la estela del Aquinate, resumieron la
doctrina trinitaria con la expresion wna substantia et tres subsistentiae),
sino también por la concrecion que —a su entender— los 7zodos
adquirian cuando subsistian, evitando el riesgo de permanecer
aleatorios, evanescentes, irreales, aparentes™.

Recapitulando sus argumentaciones, Rahner advirtié que en
cualquier caso el término odo y los demas términos de su discur-
so trinitario eran «utilizados analégicamente» por €l y reiterd al-
gunas afirmaciones que lo protegian eficazmente de la acusacion
de neo o cripto-modalismo, comenzando por la frase segin la
cual «el unico Dios subsiste en tres modos distintos de subsisten-
cia» y precisando inmediatamente a pie de pagina: «Obviamente
no: es distinto en tres modos de subsistencia»®. De este modo
habia intentado, dirfa honorablemente, todo lo posible para no
caer en una formulacién heterodoxa de la doctrina trinitaria. Y
habia intentado, dirfa de buena y sincera fe, todo lo posible para
evitar ser acusado de herejia. Walter Kasper sefialé con razén
que solo «aquellos que no estan familiarizados con el campo de
la teologia escolastica podrian facilmente malinterpretarla en sen-
tido modalista»™.

81 Rahner, La Trinita, 106.
82 Cf. 1d., La Trinita, 107-108.
8 W. Kasper, I/ Dio di Gesn Cristo, Queriniana, Brescia 1997, 384.



KARL RAHNER Y LA REVISITACION DECONSTRUCTIVAS... 241

En todo caso sigue siendo problematica la utilidad pastoral de
la propuesta teologica de Rahner en el campo de la predicacion
homilética, la formacion catequética y la oracion litdrgica: todos
los ambitos de la vida eclesial en los que pensaba el propio jesui-
ta aleman al renombrar las Personas divinas como «tres modos
distintos de subsistencia» del tnico Dios. Kasper siempre ha ob-
servado oportunamente a este respecto que «un modo distinto
de subsistencia ciertamente no puede ser invocado, venerado y
glorificado»™. Cierto, muy cierto. Pero tal vez deberfamos recot-
dar que para Rahner los tres modos distintos de subsistencia son
internos al discurso teolégico sobre la autoinmanencia divina,
mientras que en el discurso teolégico sobre la autocomunicacion
historico-salvifica de Dios se deberia hablar —como él mismo lo
hizo— de «tres modos concretos de presencia»: el fantasma del
modalismo no se disuelve, pero el término presencia consigue in-
terpelar al creyente.

¥ Kaspet, 1/ Dio di Gesit Cristo, 383.



