
S A L A M A N C A

Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Núm. 2



estudios
trinitarios

Julio-Diciembre         2025           Vol. LIX - Núm. 2

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	193-195

ESTUDIOS

Di Ció, A. F., La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
	 Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental .........	199-241
Arfuch, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
	 pistas para el estudio hagiográfico del «concilio niceno de los 
	 318 santos padres» ...............................................................	243-278
Clur, E., Mente patrística: la Trinidad de Basilio ....................	279-308
Delgado, J. E., Aspectos pneumatológicos de la predicación 
	 agustiniana en la vigilia de Pentecostés ..................................	309-338
Serpe, V., El Misterio de Dios en el pensamiento de 
	 Bernhard Welte: de la fenomenología de la religión 
	 a la experiencia existencial ....................................................	339-367

Bibliografía ..........................................................................	369-389



Bibliografía

Béjar Bacas, José Serafín. Cristología y 
donación. Ha aparecido la gracia de Dios. 
Sal Terrae, Santander, 2024. 383 pp. 
ISBN: 978-84-293-3194-3.

La cristología española cuenta hoy 
con un volumen poco común por 
su densidad reflexiva, su ambición 
intelectual y su voluntad de interlocución 
filosófica: Cristología y donación, de Serafín 
Béjar. La obra, publicada en 2024, se 
sitúa deliberadamente entre el manual 
sistemático y el ensayo teológico,  pero 
trasciende ambos formatos por la profundidad con que articula el 
dato revelado, el análisis fenomenológico y la sensibilidad pastoral. 
Se trata, ante todo, de una propuesta cristológica que quiere dialogar 
con las transformaciones epistemológicas contemporáneas y mostrar 
la fecundidad del cristianismo cuando se enuncia desde las categorías 
del presente.

El punto de partida del libro –expuesto con claridad en el prefacio– 
está constituido por cinco desplazamientos cruciales del pensamiento 
actual: del ser al aparecer, del sujeto constituyente al constituido, de 
la verdad como esencia a la verdad como desvelamiento, del alma 
hacia la carne, y de la apatía divina hacia la comprensión patética de 
Dios. Estos cambios no son meros fenómenos culturales: suponen 



370	 BIBLIOGRAFÍA

una crisis y a la vez una oportunidad hermenéutica. A juicio de Béjar 
Bacas, sólo una cristología que tome en serio estos giros y se abra 
a sus preguntas podrá ofrecer de forma inteligible la buena noticia 
cristiana. Aquí encuentra su lugar la fenomenología de Jean-Luc 
Marion, particularmente su teoría de la donación, adoptada como 
estructura conceptual y horizonte crítico para comprender el misterio 
de Cristo.

La obra, extensa pero cuidadosamente ordenada, avanza en dos 
partes implícitas. La primera expone la cristología siguiendo el ciclo 
marioniano de la donación: donación, donador, don y donatario. 
La segunda revisita los grandes núcleos cristológicos desde una 
fenomenología aplicada: muerte y resurrección, redención, dogma 
y libertad, hasta llegar a una reflexión sobre el poder divino. La 
elección metodológica no es menor: el autor no ofrece un tratado 
deducido desde conceptos metafísicos, sino una hermenéutica 
del acontecimiento Cristo como don –un fenómeno saturado, 
irreductible y desbordante–, accesible sólo desde las categorías de 
donación y recepción.

El primer capítulo sitúa la investigación en el marco de los 
estudios históricos sobre Jesús. Su propósito, más allá del recuento 
de la búsqueda del Jesús histórico, es mostrar la imposibilidad de 
separar acontecimiento e interpretación, hecho y sentido. A Jesús no 
se le puede despojar de su significación sin desvirtuar su realidad. 
Béjar Bacas propone, así, una cristología implícita en los textos, que 
recupere su potencia reveladora sin quedar presa del positivismo 
histórico.

Un segundo capítulo introduce la noción fenomenológica de 
“deuda” –desarrollada en Heidegger, Benjamin y Marion– como 
clave antropológica. Según el autor, el ser humano accede a la 
existencia en condición de deuda, rasgo que se manifiesta en la 
religiosidad veterotestamentaria, el templo y la ley. En este marco 
emerge la novedad de Cristo: la salvación es presentada no como un 
deber recíproco, sino como donación. Esta tesis es sugerente, aunque 
algunos lectores puedan pensar que la lectura de la deuda como 



	 BIBLIOGRAFÍA	 371

“verdadero pecado original” queda insinuada pero no tematizada 
plenamente. También se echa de menos un mayor desarrollo teológico 
del pecado original mismo como telón de fondo.

El libro alcanza profundidad original en su lectura del Reino 
desde la categoría de donación. Jesús aparece como anunciador y 
encarnación de una realidad que excede el mérito y la autoafirmación 
humana. En este marco, el Espíritu Santo es presentado como aquel 
que posibilita el “tiempo manifestativo”: la donación es el Espíritu; el 
don encarnado es el Hijo. Esta integración cristología-pneumatología 
es particularmente innovadora. Quizás el diálogo pneumatológico 
podía haberse extendido más –sobre todo en relación con la 
resurrección y la economía del Espíritu según los textos joánicos, 
paulinos y lucanos.

El capítulo sobre el Padre es una fenomenología de la paternidad 
divina: donación en retracción, manifestación en ocultamiento. Se 
trata de una lectura que relativiza el esencialismo metafísico –según 
el cual Dios es substancia a la que se atribuyen propiedades– para 
acentuar el dinamismo revelador y relacional.

A continuación, Béjar Bacas examina la identidad de Jesús 
como fenómeno saturado: su autoconciencia filial, sus gestos, sus 
comidas con pecadores y sus desafíos al sistema religioso. Los títulos 
cristológicos se interpretan como intentos de “dar nombre” a un 
acontecimiento que rebasa los marcos disponibles. Pero el análisis 
culmina con la figura del donatario: aquel que recibe el don sin 
poder devolverlo. Entre sus modalidades –el ingrato, el enemigo, el 
anónimo– sobresale la del “adonado”: el sujeto que, constituido por 
la donación, puede entrar en su lógica. Aquí aparece un concepto 
clave que acompañará las páginas siguientes: la persona cristiana 
es quien se recibe desde Otro y vive en abandono confiado –idea 
sugerente pero problemática cuando se la transfiere sin matices a la 
teología trinitaria–.

La muerte es examinada desde tres ángulos: hecho, sentido y 
verdad. Se recorren los procesos judiciales, el trasfondo preexistente 
y la cena como acto interpretativo del don; se analiza Getsemaní 



372	 BIBLIOGRAFÍA

como espacio de abandono y libertad. Sin embargo, podría haber 
explotado más los gestos eucarísticos como síntesis sacrificial de la 
donación.

La resurrección es presentada como revelación: fenómeno 
saturado de segundo grado, sólo accesible simbólicamente. El análisis 
de las apariciones y la corporalidad resucitada es delicado, evitando 
el literalismo y el espiritualismo. Esta sección representa uno de los 
logros del libro: el equilibrio entre rigor exegético y apertura teológica.

En la soteriología, Béjar Bacas recurre a la deuda para reinterpretar 
la redención hacia una gratuidad radical. Revisa críticamente las 
lecturas distorsionadas de san Anselmo, aunque algunos lectores 
puedan defender que esa crítica es ya habitual y podía haberse 
enriquecido dialogando con aportes españoles recientes.

Los capítulos sobre libertad y poder dialogan con la modernidad 
y constituyen una contribución notable. La libertad de Jesús ilustra 
un paradigma de sujeto constituido –no autosuficiente– que abre 
posibilidades para la teología espiritual y la antropología cristiana. 
El tratamiento del poder aborda la omnipotencia divina a la luz de 
discusiones medievales (Tomás, Escoto, Ockham) y concluye con 
tesis que iluminan los abusos y la autoridad eclesial. Aquí se aprecia 
la capacidad de Béjar Bacas para conectar sistemática, ética y praxis 
eclesial.

Cristología y donación es una obra estimulante. Es reseñable la claridad 
expositiva y sistemática, el diálogo interdisciplinar y la originalidad 
del vínculo cristología-pneumatología. Integra bibliografía selecta, 
dialoga con tradiciones diversas y arriesga teológicamente. Explora 
caminos nuevos, corre riesgos y abre debates, algo infrecuente 
en manuales teológicos. Su mérito principal reside en proponer 
un lenguaje cristológico trasladado a categorías fenomenológicas 
sin reducir la revelación a filosofía. Béjar Bacas utiliza a Marion 
críticamente y no convierte su esquema en un sistema totalizante 
–aunque su fidelidad constante a ese marco a veces parece limitar la 
libertad teológica, sobre todo cuando el ciclo de donación no capta 
toda la riqueza trinitaria–.



	 BIBLIOGRAFÍA	 373

El epílogo deja abierta una incógnita prometedora: la promesa de 
una “sarcología”, una fenomenología de la carne del Hijo. Si Cristología 
y donación ha mostrado el valor del acontecimiento, su continuación 
podría ofrecer la concreción histórica y existencial de esa donación en 
la carne. No sólo se espera su publicación: se la desea para completar 
una propuesta que, más que cerrada, se muestra como itinerario.

En definitiva, Cristología y donación constituye uno de los intentos 
más sólidos y creativos de presentar hoy la fe cristológica. Su 
capacidad de síntesis, su diálogo con la filosofía contemporánea y su 
osadía hermenéutica lo convierten en un referente para la reflexión 
teológica en lengua española. Aporta una cristología capaz de decir 
algo nuevo sin traicionar lo recibido, y de escuchar al presente sin 
someterse a él. En tiempos en que la teología oscila entre manualismo 
repetitivo y ensayismo fragmentario, este libro encarna una vía 
media fértil: rigor, diálogo y contemplación. Deja abiertas preguntas 
necesarias –sobre la integración metafísica, sobre la pneumatología, 
sobre la Trinidad–, pero las instala donde deben estar: en el espacio 
de la reflexión eclesial y académica.

Si la donación es el hilo conductor del libro, tal vez su mayor 
don sea mostrar que sólo desde la experiencia de haber recibido –la 
existencia, la revelación, la salvación– puede la teología hablar con 
verdad. Y en ese sentido, Cristología y donación es, en sí misma, una 
donación para el pensamiento cristiano contemporáneo. [Manuel 
Porcel Moreno].



374 BIBLIOGRAFÍA

D’Andrea, Bruno Nicolás. En el único Cristo 
somos uno. Espiritualidad agustiniana en 
el corazón de la vida. Paulinas, Madrid, 
2025. 294 pp. ISBN: 9788419408563

El 8 de mayo de 2025 fue elegido 
Pontífi ce de la Iglesia Católica el Card. 
Robert F. Prevost, convirtiéndose en el 
primer religioso agustino elegido para tal 
encomienda eclesial. El día 10 del mismo 
mes se publicaron su escudo y su lema, 
rezando este: “En el único Cristo, somos 
uno”, tomado de uno de los comentarios 
a los salmos del obispo  e Hipona (en. Ps. 127,3) y pronunciado en 
un contexto en el que abogaba por la paz, anhelo tan de nuestros 
días. Pues bien, dicho lema se convierte en la excusa que origina la 
siguiente publicación. Como reconoce el autor en la introducción, 
dicha locución sugiere a la perfección la idea de proyecto vital, de 
itinerario espiritual que todo ser humano ha de recorrer, en el que el 
autor pretende introducir a todo lector que se acerque a estas páginas. 

Escrito por un inquieto buscador y por un apasionado 
acompañante en los procesos formativos, no extraña que el hilo 
conductor de la obra gire, precisamente, en torno al proceso de 
búsqueda y peregrinación de todo creyente; y la temática transversal 
se compendie en el necesario acompañamiento que este requiere, a 
fi n de transitar por las sendas verdaderas y no extraviarse por las 
tortuosas, que no sólo difi cultan el peregrinaje existencial, sino que 
incluso lo frustran. Así, pues, nos hallamos ante un libro pensado 
para facilitar una exploración conjunta de la Verdad; un surcar juntos 
(muy en la tónica eclesial de la sinodalidad) los vericuetos de las 
inquietudes más profundas de nuestras personas, desarrollando el 
innegable valor de la amistad, tal como experimentó Agustín en su 
vida, hasta llegar a nuestra confi guración con el Cristo total, sentido 
cierto de nuestro decurso vital.



	 BIBLIOGRAFÍA	 375

Este itinerario, por proseguir con la metáfora, se compone de 
tres jornadas. La primera (pp. 25-67), en la que me detengo más 
por abordar la temática trinitaria, rastrea los tres acompañantes que 
nos asisten en este caminar: el Padre, el Hijo y el Espíritu, si bien es 
verdad que quizá el nombre de acompañantes resulta en cierta medida 
circunstancial, pues no se destaca bien la trama narrativa coherente con 
esta denominación. Consciente de que se les ha criticado a los Padres 
el haberse centrado en demasía en la cuestión de la esencia trinitaria 
realzando poco la distinción personal, el autor destaca aquí cómo 
Agustín vive su fe trinitariamente, para lo que subraya la particularidad 
de cada persona trinitaria. De esta manera, desarrolla la figura del 
Padre, como no podía ser de otra manera, desde la paternidad; es 
decir, desde la experiencia de gratuidad y de donación vital, de la 
que derivan nuestras experiencias de filiación y de fraternidad. La 
referencia al Padre le sirve al autor para indicar también la teología 
espiritual que sustenta la oración del Padrenuestro y la experiencia 
bautismal. Por su parte, el Hijo se muestra, para Agustín, como el 
maestro y el mediador de esa vida generada por el Padre. De ahí 
los títulos cristológicos de mediador, maestro de humildad, médico 
humilde, maestro interior, camino, patria… El quicio de la reflexión 
cristológica lo sitúa el autor en la encarnación y le sirven estas páginas 
para desentrañar las virtudes, tanto divinas como humanas, de la 
humildad y de la misericordia. Finalmente, presenta el Espíritu como 
el vivificador por antonomasia; como don y como amor, siguiendo 
Rom 5,5; como agente activo que posibilita la realidad fiducial como 
don y contribuye a la unidad eclesial (Communio). Interesante resulta 
que inserte en esta tercera persona el pensamiento agustiniano de 
Dios como atractor del ser humano, destacando así la motivación 
interna de la búsqueda. Además, la lectura de estas páginas permite 
contrarrestar el espléndido aislamiento criticado por Rahner, dado 
que en Agustín la reflexión sobre la Trinidad no resulta ajena a la vida 
creyente.

La segunda jornada se hace eco de las recientes aportaciones 
de los agustinólogos de que la categoría de búsqueda recoge mejor 



376	 BIBLIOGRAFÍA

que la de conversión lo esencial de la espiritualidad del obispo de 
Hipona. Por ello, esta jornada se centra en esta realidad como aspecto 
omnipresente en la obra agustiniana y como vía de acceso inigualable 
a su experiencia espiritual. La búsqueda, asimismo, le da pie para 
desentrañar aspectos como la importancia del deseo en Agustín, 
el anhelo de felicidad que embriaga a todo ser humano, la realidad 
de la gracia, la confesión como alabanza… Todas ellas ponen de 
manifiesto la dosis escatológica del existir creyente. La última 
jornada desentraña algo tan agustiniano como plantear lo dicho ‘en 
el corazón de la vida’, con el consiguiente guiño a la interioridad. Una 
vez más, el autor sale al paso de la crítica de inoperatividad con la que 
se ha caracterizado al Hiponense en virtud de la dosis escatológica 
anteriormente mentada. Sin embargo, levantar los ojos al cielo, para 
Agustín, no implica desentenderse de la vida cotidiana. Hablaba de la 
palabra de Dios sabiendo conectar el mensaje bíblico con la vivencia 
comunitaria y su esperanza: la ciudad de Dios. En momentos de 
pesimismo y evasión, como el saco de Roma, se consolidó como un 
auténtico líder que leía los acontecimientos históricos y proponía a 
su comunidad un seguimiento encarnado. Esto es lo que desarrolla 
el autor en la mayor parte de su libro (pp. 113-276), sirviéndose 
en ocasiones de imágenes provocadoras, como la de la cuaresma 
y la pascua, con la que, amparado en la liturgia, evoca una manera 
concreta de asumir la vida en clave escatológica; o la relación de 
la amistad con el miedo, invitando a confiar en Dios y a erradicar 
el miedo para dar paso al amor, hallando en los amigos una gran 
arma contra esos miedos que nos cuesta asumir; o la del lavatorio 
de los pies, tan propio del ambrosiano rito bautismal, que desvela las 
auténticas claves del auténtico discípulo; o la figura del samaritano; 
o la espiritualidad agustiniana de la evangelización, escondida tras la 
dinámica de evangelizar y predicar en el camino… 

En definitiva, este libro ofrece un buen compendio de lo que fue 
Agustín y de lo que fue su experiencia vital, expuestos en significativas 
imágenes que ayudan a divulgar su pensamiento y a formar en la 
espiritualidad agustiniana. Para no aburrir al lector, el autor reduce 



	 BIBLIOGRAFÍA	 377

al máximo el aparato crítico, centrándose sobre todo en escuchar 
al mismo obispo de Hipona, y ofrece al finalizar una bibliografía 
selecta con la que se pueden ampliar conocimientos. En este último 
apartado, no hubiera estado mal que se cuidaran las citas explícitas, 
completando las referencias de donde están tomadas (v.gr., pp. 54-
55, nn. 67 y 70). Igualmente, algunas opciones, como emplear cf  sin 
su correspondiente punto, resultan más que cuestionables. [Enrique 
Gómez García].

Vilas Boas, Susana y Marín Mena, Tomás 
(coords.). Teología europea. Memoria, 
sentido, futuro. PPC, Madrid, 2024.  
463 pp. ISBN: 978-84-288-4173-3

Quizá el título de esta obra colectiva 
pueda resultar sorprendente; sin embargo, 
su pertinencia está plenamente justificada. 
La decolonización del saber, aplicada al 
ámbito teológico, ha logrado situar de 
manera seria la cuestión de la contextualidad 
como rasgo constitutivo de toda reflexión 
teológica, desmontando la idea de que 
una tradición particular –en este caso, la europea– pueda erigirse en 
paradigma perenne y absoluto para pensar a Dios y sobre Dios. En 
un escenario intelectual en el que han emergido con fuerza diversas 
teologías del Sur global, resulta legítimo que Europa vuelva la mirada 
hacia sí misma y que, así como se habla de teologías latinoamericanas, 
asiáticas, africanas o indígenas, se hable también de una teología 
europea: esto es, una reflexión producida en Europa, desde Europa y 
sobre las problemáticas que la atraviesan. Se hace necesario, por tanto, 
que la teología europea examine su propia identidad. En ello reside, 
a mi juicio, el gran acierto de la obra: haber planteado la cuestión de 
fondo e iniciado un camino de discernimiento que, confiamos, genere 



378	 BIBLIOGRAFÍA

abundantes frutos. Así lo expresa uno de sus coordinadores en la 
excelente presentación: «Memoria del pasado, sentido del presente, 
desafíos para el futuro. ¿De dónde venimos o por qué hacemos lo que 
hacemos?, ¿hacia dónde vamos o cómo preparar lo que venga?» (p. 11).

Conviene señalar, no obstante, que sólo tres contribuciones 
abordan explícitamente esta problemática y sugieren directrices 
orientadas a reconfigurar una reflexión teológica europea menos 
autorreferencial y menos inclinada a una postura de superioridad: la 
de M. Eckholt, Memoria, reconciliación, esperanza: la teología al servicio de 
la paz y la formación de un ethos en Europa; la de A. Palma, La situación 
de la teología europea y los retos para su investigación científica; y la de J. M. 
Duque, Hacia una identidad descentrada de la teología europea. El segundo 
de estos autores sostiene que la teología europea constituye una 
categoría aún subdesarrollada, en parte por la escasa autoconciencia 
de los propios teólogos europeos, quienes no logran distinguir entre 
el legado histórico y los juicios actuales sobre la situación eclesial y 
social. El tercero, por su parte, adopta una postura menos radical y 
reconoce al cristianismo europeo el mérito de haber contribuido a la 
“deconstrucción de un determinado paradigma en la concepción de 
la identidad” (p. 218), entendida esta última como no-identidad, como 
identidad más allá de la inmunidad, capaz de valorar las “singularidades 
diferentes” y de cuestionar “las propiedades identificadoras que han 
sido apropiadas” (p. 224). Este nuevo marco conceptual abre la puerta 
a una reflexión teológica posteurocéntrica y postantropocéntrica. 
Queda abierta al diálogo, además, la valoración que otro autor realiza 
respecto de las denominadas teologías regionales (pp. 297-300).

Como se ha insinuado, las diecisiete contribuciones de la obra 
se articulan en tres grandes secciones. La primera, Europa, lugar de 
memoria, subraya la profunda dependencia de la teología europea 
–desde mediados del siglo XX– respecto de la Shoah y Auschwitz, tal 
como señalaron en su día Metz o, en otro registro, Adorno, a quien 
remite el presentador del volumen. Desde este punto de partida, las 
aportaciones se orientan preferentemente hacia la consideración de 
las víctimas (T. J. Marín Mena), a la comprensión de la teología como 



	 BIBLIOGRAFÍA	 379

memoria passionis y a la formulación de parámetros para una teología que 
promueva una sociedad reconciliada y pacífica (M. Eckholt, S. Vilas 
Boas, V. Ferrer Usó, P. Pérez Espigares), hospitalaria (M. Eckholt, 
M. Porcel Moreno y M. Córdoba Salmerón) e inclusiva (V. Ferrer 
Usó). Se tiene en cuenta, además, la pluralidad cultural y lingüística 
de Europa y el fenómeno migratorio, que demanda estructuras de 
alteridad y procesos de interculturación. Esta sección insiste en la 
necesidad de configurar una nueva ética y nuevos parámetros sociales 
y políticos que hagan justicia a la diversidad cultural, social, política, 
religiosa y metodológica (S. Vilas Boas). Asimismo, en este ámbito de 
la memoria, se recupera la dimensión histórica de la labor teológica y 
se reivindica adecuadamente su depósito: la teología europea, quiera 
o no, mantiene siempre una deuda positiva con un pasado rico y 
plural. Su identidad, por tanto, no debe surgir ex nihilo ni encerrarse 
en lo ya dado, sino recrearlo, descubriendo en él indicios de futuridad 
que abran a la esperanza frente al miedo y la desconfianza que 
parecen caracterizar a un continente envejecido y, en cierto modo, 
anquilosado en sus estructuras y carente de dinamismo cultural.

La segunda sección, Sentido de una teología europea, una ciencia en diálogo, 
debería centrarse –al menos en principio– en la reflexión teológica 
derivada de los procesos de decolonización. No obstante, aunque 
algunas contribuciones avanzan en este sentido (A. Palma, J. M. 
Duque), el peso recae más bien en el estatuto científico y académico 
de la teología. De ahí la insistencia en su ubicación universitaria, en 
los desafíos académicos fundamentales, en la interdisciplinariedad (A. 
Palma y J. G. García Aiz), en la relación entre fe y razón (P. Blanco) y 
en el replanteamiento, notablemente atinado, del lugar de la metafísica 
en un contexto cultural líquido marcado por su eclipse (J. C. Sánchez-
López). Aunque el presentador del volumen se refiere a fenómenos 
como la nueva secularización, la fragmentación y transformación 
de lo religioso y la decolonización, se echan de menos trabajos que 
profundicen directamente en estas cuestiones. Con todo, se abordan 
temáticas como la contextualidad, la tensión entre eclesialidad 
pastoral y rigor científico en la investigación teológica, el pluralismo 



380	 BIBLIOGRAFÍA

eclesial, las dialécticas entre verdad y libertad, entre Iglesias locales e 
Iglesia universal, la recuperación de la fe de los sencillos y del sensus 
fidelium, la crisis ecológica o el desafío tecnológico. En este recorrido 
destaca especialmente la reflexión sobre los “Cinco sentidos de la 
teología” (T. J. Marín Mena). Si en la primera sección se recurrió 
a la estética para iluminar el tema de la hospitalidad (M. Porcel y 
M. Córdoba), aquí se reivindica la importancia de los sentidos para 
ofrecer una comprensión orgánica de la teología que supere la 
simple conceptualidad racional e integre la “expresión obediencial 
(oído), conceptual (vista), corpóreo-espacial (tacto), litúrgica (olfato) 
y sapiencial (gusto)” (p. 288). Estas cinco dimensiones permiten 
delinear cinco rasgos del logos teológico europeo: la memoria de las 
víctimas, la autorreflexión teológica y el diálogo con la alteridad, la 
hospitalidad, la anticipación de la gloria y la humildad-caridad.

La tercera sección, Desafíos actuales para la teología europea del futuro, 
asume los retos previamente mencionados y se adentra en otros 
particularmente relevantes en la actualidad: la necesidad de repensar 
la sinodalidad desde el modelo trinitario de la “inclusión en Cristo”, 
lo que posibilita recuperar, desde una perspectiva más teologal, la 
eclesialidad de la mujer y la densidad cósmica de la creación (N. 
Martínez Gayol); la crisis de los abusos en la Iglesia, presentada 
como una crisis de carácter global que exige analizar la cultura eclesial 
vigente, reconocer la brecha entre teología afirmada y teología 
vivida y afrontar los problemas de asimetría y gobernanza eclesial 
(I. Angulo Ordorika); las teologías feministas, respecto de las cuales 
resultan discutibles algunas afirmaciones de las pp. 377-380 (A. M. 
Wozna); la crisis europea y la tecnocracia (A. Viñas Vera); o la cultura 
del desarraigo y del nihilismo, donde se propone –quizá de manera 
excesivamente apologética– interpretar el cristianismo como “única 
posibilidad de poder salir del desarraigo espiritual” (p. 409), con el 
riesgo añadido de confundir cristianismo y catolicismo (P. Sánchez 
Romero). Cierra este apartado una reflexión sobre la espiritualidad 
de la amistad social, inspirada en el pensamiento de M. Delbrêl (M. 
López Villanueva).



	 BIBLIOGRAFÍA	 381

En definitiva, cabe agradecer nuevamente el planteamiento de la 
problemática, el desarrollo del proyecto, la riqueza de las aportaciones, 
el cuidado editorial y el deseo explícito de que la insistencia en la 
identidad de la teología europea no caiga en el olvido. [Enrique 
Gómez García].

Torralba, Francesc. Bienaventuranzas para      
agnósticos. 	Fragmenta Editorial, 
Barcelona, 2024. 327 pp. ISBN: 978-
84-10188-55-6

Hace ya siglos que la carta encontró su 
lugar entre los géneros literarios, y varias 
décadas desde que, con naturalidad, se la 
ha convertido también en espacio para la 
reflexión teológica. En el ambiente que 
suscita la obra que comentamos, resulta 
casi inevitable evocar la Carta a un amigo 
agnóstico de González Faus (1990), un 
intento de diálogo  que, sin embargo, no obtuvo respuesta. Torralba 
vuelve ahora a ese formato íntimo y directo para reconstruir, a través 
de un intercambio epistolar con un antiguo compañero de escuela 
–Guillem–, una conversación que había permanecido en silencio 
cuarenta años. La cena de antiguos alumnos reabre un vínculo que 
sirve, esta vez, como pretexto para un diálogo sostenido a distancia: 
un diálogo que, sin disimular tensiones y desencuentros, se atreve a 
poner en común las intuiciones de la fe y las reservas del agnosticismo 
en torno a un mismo núcleo: las bienaventuranzas, tantas veces 
definidas como “quintaesencia del evangelio” (Camacho), “evangelio 
dentro del evangelio” (Flecha) o incluso “corazón de la fe” y “esencia 
de toda civilización posible” (Torralba).



382	 BIBLIOGRAFÍA

El título del libro no oculta lo que ofrece: un comentario a las 
nueve bienaventuranzas tal como aparecen en Mateo. Torralba lo 
declara explícitamente: opta por este texto, y no por el de Lucas ni 
por el eco apocalíptico que algún lector podría esperar. Lo novedoso 
no es tanto la exégesis –que aparece, pero en su justa medida– como 
la voluntad de escuchar lo que las bienaventuranzas pueden suscitar 
en un lector no creyente, o no necesariamente movido por la fe 
cristiana. Esta elección desplaza el texto evangélico del territorio 
estrictamente confesional y lo sitúa en un espacio más amplio, más 
permeable, donde el sentido puede ser buscado por cualquiera que se 
acerque a él con honestidad intelectual. El autor parece convencido 
de que, en ese suelo común, las palabras de Jesús pueden adquirir 
una sorprendente universalidad, siempre que el lector mantenga vivo 
ese deseo de comprender que, para Torralba, constituye un signo 
inequívoco de humanidad (p. 72).

Pero antes de entrar en el comentario de cada bienaventuranza, 
el autor dedica casi la mitad del volumen a crear el clima epistolar 
donde estas reflexiones germinan. Son páginas que funcionan como 
un pequeño tratado de cultura espiritual y, en cierto modo, como 
un ensayo de introducción a la fe desde sus zonas más vulnerables: 
la identidad personal, la ligereza y el escepticismo que a veces la 
acompañan, el peso de las convicciones, el carácter existencial de 
creer, la imagen de un Dios personal, la esperanza como virtud, el 
viejo dilema de la teodicea, el sufrimiento de Dios, las dificultades del 
lenguaje religioso, las proyecciones antropomórficas, el misterio de 
la encarnación, la empatía divina, el Reino, el alma, la resurrección, 
el infierno, la experiencia interior, la culpa, las éticas de mínimos 
y de máximos, la autonomía moral en un ambiente religioso, la 
sobreabundancia ética del mensaje de Jesús, la conciencia, la libertad, 
la iniciación cristiana, la opción vital por Jesús, el lugar del placer, 
la sociedad del consumo, la civilización de la pobreza, la lógica del 
don, la gratuidad, la vida eterna, la relación entre fe y ciencia, la 
trascendencia inmanente, el perdón, la reconciliación, el cristianismo 
como algo más que filantropía, el profetismo, la secularización, el 



	 BIBLIOGRAFÍA	 383

“resto” que permanece… Esta constelación de temas revela, además 
de la erudición del autor, su deseo de recorrer el territorio espiritual 
desde dentro, sin renunciar a ninguna de sus aristas.

Ahora bien, en su tentativa de adoptar la perspectiva del 
interlocutor agnóstico, Torralba no siempre logra desprenderse del 
magnetismo de su propia convicción creyente. En ocasiones, el lector 
podría percibir cierta inclinación a atraer al otro hacia su propio 
horizonte –el deseo de “sumar adeptos a tu tribu”, dice el narrador 
con ironía–, lo cual dificulta una verdadera polifonía discursiva. Con 
todo, este límite no empaña la riqueza de la propuesta. El lector se 
encontrará acompañado en la exploración de sus propias preguntas, 
quizás incluso fortalecido en sus convicciones, pero sin que la 
duda –esa compañera inseparable de la fe– se disuelva del todo. No 
sería extraño que algunos se descubrieran, casi sin advertirlo, en la 
figura del “cristiano anónimo” que defiende causas profundamente 
evangélicas sin compartir la fe en la divinidad de Jesús ni participar 
de los sacramentos (p. 302).

El volumen concluye con una bibliografía básica de treinta y cuatro 
títulos en diversas lenguas. Aunque no pretende ser exhaustiva, deja 
un cierto hueco: uno echa en falta nombres que, por su hondura o 
por su proximidad temática, podrían haber enriquecido el horizonte 
del lector –González-Carvajal, Camacho, Maggi, Paoli, Schweitzer, 
Lambrecht, Pikaza, Bartolomé, Silva Retamales, Chércoles, Mejía, 
entre otros–. Aun con todo, Torralba abre una senda: la de un diálogo 
honesto entre la fe y la sospecha, entre la tradición y la experiencia 
contemporánea, entre la confianza y la duda que, quizá, sigue siendo 
el espacio más fecundo de la espiritualidad humana. [Enrique Gómez 
García].



384	 BIBLIOGRAFÍA

Collet, Jan Niklas; Gruber, Judith; de 
Jong-Kumru, Wietske; Kern, 
Christian; Pittl, Sebastian; Silver, 
Stefan; y Tauchner, Christian (eds.). 
Doing Climate Justice. Theological 
Explorations. Brill, Paderborn, 2022. 
277 pp. ISBN: 978-3-506-79531-1.

La crisis climática que atraviesa el 
planeta no puede reducirse a un debate 
ideológico ni a una mera disputa entre 
posturas políticas. Se trata de una realidad 
tangible, con consecuencias concretas 
que afectan de manera especialmente dura a las comunidades más 
vulnerables, cuyas voces suelen quedar fuera de los espacios donde 
se toman las decisiones que determinan su futuro. La gravedad de 
esta situación ha despertado la atención de múltiples disciplinas, y 
también ha entrado de lleno en el ámbito académico y teológico. 
El libro que aquí se reseña es un ejemplo de ello: fruto de un 
seminario interdisciplinar celebrado en octubre de 2020 en la ciudad 
de Lovaina, reúne las reflexiones de un grupo de investigadores de 
distintas procedencias y campos de estudio en torno a una cuestión 
esencial: cómo hacer posible la justicia climática en las sociedades 
contemporáneas y cuál puede ser la contribución específica de la 
teología en esa tarea.

La publicación sigue la estructura lógica del propio seminario, del 
que surgen los textos revisados y ampliados que componen la obra. 
Su planteamiento combina una orientación práctica con un enfoque 
analítico y constructivo. El libro no se limita a teorizar sobre el 
cambio climático, sino que busca ofrecer herramientas conceptuales 
y ejemplos concretos que permitan pensar cómo integrar la 
preocupación por el clima en los debates éticos, sociales y religiosos.

En total, la obra está compuesta por quince capítulos. Tras 
una sección introductoria que funciona como punto de partida, 



	 BIBLIOGRAFÍA	 385

se suceden tres grandes partes en las que se articulan los distintos 
enfoques propuestos. Los tres primeros capítulos, que conforman la 
introducción, tienen la función de situar al lector en el marco general 
del concepto de justicia climática y mostrar algunas experiencias 
concretas donde esta se pone en práctica o se ve desafiada.

El texto inicial, elaborado por Christian Kern, ofrece una 
aproximación conceptual a la idea de justicia climática. Su análisis se 
basa en los principales documentos internacionales sobre políticas 
medioambientales, en los que el uso de este término aparece con 
significados múltiples y cambiantes. Aun reconociendo esta diversidad 
de matices, Kern identifica una serie de elementos comunes que 
permiten definir los ejes centrales del concepto: la responsabilidad, 
la capacidad de acción, la vulnerabilidad, la visibilidad y los derechos 
humanos. Estos componentes, presentes de manera recurrente en 
las declaraciones y acuerdos internacionales, revelan la complejidad 
moral y política de las decisiones que afectan al clima.

El segundo y el tercer capítulo ofrecen una mirada más situada, 
centrada en casos concretos donde comunidades afectadas por el 
deterioro ambiental han articulado formas de resistencia. Benedikt 
Kern examina una iniciativa ecuménica desarrollada en una cuenca 
minera del oeste de Alemania. Inspirándose en la teología de la 
liberación y en particular en las ideas de Alberto da Silva Moreira, 
interpreta la espiritualidad no sólo como un espacio de paz o 
contemplación, sino también como un ámbito donde tiene cabida 
la indignación y la lucha frente a las injusticias estructurales. La 
espiritualidad, en este sentido, se presenta como una forma de 
autenticidad que abarca toda la vida, incluso en los momentos de 
conflicto y protesta.

El capítulo siguiente, escrito por María Fernanda Herrar Palomo, 
traslada la atención al contexto latinoamericano. En la región de La 
Guajira, al norte de Colombia, el pueblo indígena Wayúu mantiene 
un enfrentamiento con empresas energéticas occidentales por la 
explotación de una mina de carbón. A partir de este caso, la autora 
muestra cómo las cosmovisiones locales y las creencias culturales 



386	 BIBLIOGRAFÍA

condicionan no sólo las relaciones sociales, sino también el modo en 
que las comunidades se vinculan con la naturaleza. Su análisis sugiere 
que la comprensión de la justicia climática debe incluir la dimensión 
cultural y espiritual de los pueblos que habitan los territorios en 
disputa.

La primera gran parte del libro, tras la introducción, reúne 
cinco capítulos dedicados a los marcos teóricos y epistemológicos 
que sustentan la reflexión sobre la justicia climática. En ellos se 
abordan cuestiones que van desde los desafíos ideológicos actuales 
hasta la necesidad de repensar la relación entre teología y ciencia. 
Elizabeth Pyne abre esta sección advirtiendo sobre la aparición de 
movimientos de extrema derecha que adoptan discursos ecologistas. 
Estas corrientes, cada vez más visibles en Europa y Estados Unidos, 
combinan el negacionismo climático con un fuerte componente 
identitario y xenófobo. Pyne sostiene que esta convergencia plantea 
un serio desafío para la reflexión teológica, pues obliga a examinar 
críticamente cómo ciertos discursos religiosos pueden ser apropiados 
por ideologías excluyentes. La autora propone que las teologías 
comprometidas con la justicia climática deben enfrentarse de manera 
directa a las formas de supremacismo y sus expresiones ecológicas.

En otro de los capítulos, Irmgard Christine Klein presenta los 
resultados de su trabajo con mujeres campesinas y ancianas de 
Bolivia. A través del diálogo con ellas, la autora se aproxima a una 
forma de sabiduría práctica que configura una ecoteología distinta 
de la racionalista y abstracta propia de la academia occidental. 
Las experiencias y valores expresados por estas mujeres revelan 
una espiritualidad encarnada, centrada en la relación con la tierra 
y la comunidad, que ofrece claves para repensar la teología desde 
perspectivas no eurocéntricas.

Por su parte, Sibylle Trawöger propone incorporar a la teología de 
la creación los conocimientos científicos más recientes. Su estudio se 
detiene en el microbioma –las comunidades de microorganismos que 
habitan en los ecosistemas– y en la problemática de los microplásticos. 
A partir de estos temas, invita a reconsiderar el antropocentrismo 



	 BIBLIOGRAFÍA	 387

dominante y a desarrollar ontologías relacionales que sitúen la 
sostenibilidad en el corazón de la reflexión teológica.

El capítulo de Daniel P. Horan se inscribe en la línea de la teoría 
decolonial aplicada a la teología. Su propuesta cuestiona las estructuras 
epistemológicas occidentales que han condicionado el pensamiento 
religioso y propone una mirada crítica y, a la vez, constructiva. 
Para Horan, incluir a los animales no humanos como sujetos 
teológicos constituye un modo de resistencia frente a las visiones 
antropocéntricas del mundo. De esta manera, su trabajo contribuye 
a ampliar el horizonte de la teología hacia una comprensión más 
inclusiva de la creación.

Cierra esta sección el aporte de Michael Nausner, quien sugiere 
pensar la ecoteología desde la clave de la participación mutua 
entre los seres. Inspirándose en la teología indígena de los pueblos 
escandinavos, en la carta sobre el clima de los obispos de Suecia y en 
las enseñanzas del magisterio papal, propone dejar atrás el paradigma 
de la “administración” humana sobre la naturaleza. En su lugar, 
plantea reconocer la voz propia de la creación y comprender al ser 
humano como parte de una red de relaciones interdependientes.

La segunda parte del libro aborda la cuestión desde una 
perspectiva práctica y analiza distintos campos de conflicto y 
acción. Sebastian Salaske-Lentern abre esta sección reflexionando 
sobre los límites. Frente a la tendencia dominante que confía en la 
tecnología como solución al cambio climático, el autor recuerda que 
las restricciones y las limitaciones pueden tener un valor liberador. 
Siguiendo las propuestas de la teología de la liberación y del papa 
Francisco, sostiene que una vida económicamente más austera no 
implica necesariamente una disminución en la calidad de vida, sino 
que puede generar una existencia más justa y sostenible.

Claudia Gärtner, en el capítulo siguiente, explora la relación entre 
la educación para el desarrollo sostenible y la educación religiosa. 
Su análisis pone de relieve los dilemas y puntos ciegos ideológicos 
que surgen cuando ambas áreas se cruzan, y propone estrategias 



388	 BIBLIOGRAFÍA

pedagógicas que integren los valores ecológicos dentro de la 
formación religiosa, superando tensiones políticas y culturales.

El último texto de esta sección, firmado por Petr Jandejsek, 
parte de una serie de trabajos realizados por estudiantes checos de 
teología y trabajo social durante la primavera de 2020. A partir de sus 
reflexiones, el autor analiza cómo la experiencia de la pandemia de la 
COVID-19 pudo convertirse en un detonante de cambios profundos 
en la manera de concebir la protección del medio ambiente y la 
responsabilidad colectiva ante la crisis climática.

Los cuatro capítulos finales se agrupan en torno a la noción de 
esperanza, entendida como horizonte necesario para sostener la 
acción ante la crisis ecológica. Susana Vilas Boas abre esta última 
parte proponiendo una “ecología de la esperanza”, inspirada en la 
idea de ecología integral del papa Francisco. La autora argumenta 
que la justicia climática no se mide únicamente por las acciones 
que realizamos, sino por el modo en que comprendemos nuestra 
humanidad. Desarrollar una ecología de la esperanza implica 
emprender un proceso de humanización que transforme las relaciones 
con Dios, con los otros y con la creación.

Gregor Taxacher retoma la tradición apocalíptica bíblica como 
fuente de una teología política para el presente. En su lectura, el 
Apocalipsis ofrece una visión que se mueve entre el optimismo y 
la esperanza activa, invitando a discernir la posibilidad de un futuro 
distinto incluso en medio del desastre ecológico.

Los dos últimos capítulos son resultado de trabajos colectivos. El 
primero revisita el pensamiento bíblico y patrístico sobre la relación 
del ser humano con la tierra para cuestionar las concepciones de 
propiedad y soberanía que legitiman la explotación indiscriminada de 
los recursos naturales. Finalmente, los editores del volumen cierran 
la obra recuperando la tradición de las teologías de la liberación para 
reflexionar, desde ella, sobre las múltiples dimensiones de la justicia 
climática.



	 BIBLIOGRAFÍA	 389

El conjunto del libro constituye una contribución imprescindible 
para quienes buscan comprender cómo el pensamiento teológico 
puede dialogar con la crisis ambiental contemporánea. Sus páginas 
muestran que la preocupación por el clima no es ajena a la reflexión 
religiosa, sino un terreno donde convergen ética, espiritualidad, ciencia 
y acción social. El resultado es una obra coral, diversa y rigurosa, que 
invita a repensar la justicia climática como una tarea compartida entre 
la fe, la razón y la esperanza. [Ianire Angulo Ordorika].




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



