Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Nom. 2

ESTUDIOS
TRINITARIOS

SALAMANCA



qst}ldicgs
trinitarios

Julio-Diciembre 2025 Vol. LIX - Num. 2

SUMARIO

EDTTORIAL evviiieieeeeeeeeee ettt ettt et e eveesereeeseraee s 193-195

ESTUDIOS

D1 C10, A. E, La carne, el tiempo y las obras en los canones de
Nicea I. Una lectura a la luz, del principio sacramental ........ 199-241

ArvUcH, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios:
pistas para el estudio hagiogrdfico del «concilio niceno de los

318 5an10§ PAATE ..o 243-278
CLuR, E., Mente patristica: la Trinidad de Basilio ................... 279-308
DELGADO, J. E., Aspectos pneumatoligicos de la predicacion

agustiniana en la vigilia de Pentecostés ...............uvuueunne. 309-338

SEReE, V., E/ Misterio de Dios en el pensamiento de
Bernbard Welte: de la fenomenologia de la religion
a la experiencia existencial ................ieiieiiniiiiniinnnns 339-367

BIBLIOGRAFIA wevieteiieeeeeeeee ettt ettt eeseeeeeeeeesesanesesnes 369-389



ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 309-338

ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION
AGUSTINIANA EN LA VIGILIA DE PENTECOSTES

PNEUMATOLOGICAL ASPECTS OF AUGUSTINIAN PREACHING
ON THE EVE OF PENTECOST

JouN EpEr DELGADO

Seminatio Mayor San Agustin, La Linda (Colombia)
Escuela Internacional Iz imum cordis
johndelgal2@hotmail.com

Orcid: 0009-0000-9257-1115

Fecha de recepcion: 30 de junio de 2025
Fecha de aceptacion: 31 de octubre de 2025

Resumen: El estudio analiza los aspectos pneumatolégicos presentes
enlos sermones que san Agustin predic6 durante la vigilia de Pentecostés,
centrando la atencién en la comprension teolégica del Espiritu Santo
en el contexto liturgico y pastoral. En los tres primeros sermones (29,
29A y 29B), el eje tematico gira en torno a la doble dimension de la
confessio: confessio peccatornm, como reconocimiento penitencial del pecado,
y confessio landis, como alabanza al Dios bueno y misericordioso. Aunque
las referencias al Espiritu Santo son escasas, Agustin lo presenta como



310 JOHN EDER DELGADO

inspirador de la Escritura y de la alabanza litdrgica. El sermén 266,
en cambio, desarrolla una pneumatologfa mas explicita, destacando la
gratuidad y libertad del Espiritu en su accion santificadora, independiente
de la dignidad del ministro, lo cual refuta la postura donatista. Asf,
Agustin propone una teologfa del Espiritu centrada en su iniciativa
divina y en su papel unificador en la Iglesia.

Palabras clave: Confessio laudis, Confessio peccatorum, Espiritu
Santo, Pentecostés, Uncién.

Abstract: 'The study analyzes the pneumatological aspects present
in the sermons that Saint Augustine preached during the Vigil of
Pentecost, focusing on the theological understanding of the Holy Spirit
within its liturgical and pastoral context. In the first three sermons (29,
29A, and 29B), the central theme revolves around the double dimension
of confessio: confessio peccatorum, as the penitential acknowledgment of sin,
and confessio landis, as praise to the good and merciful God. Although
references to the Holy Spirit are scarce, Augustine presents Him as the
inspirer of Scripture and of liturgical praise. Sermon 266, by contrast,
develops a more explicit pneumatology, emphasizing the gratuity and
freedom of the Spirit in His sanctifying action, independent of the
minister’s worthiness—thus refuting the Donatist position. In this way,
Augustine proposes a theology of the Spirit centered on divine initiative
and on the Spirit’s unifying role within the Church.

Keymwords: Anointing, Confessio laudis, Confessio peccatorum, Holy
Spirit, Pentecost.

1. Introduccion

El contexto liturgico en el que predica Agustin indica que la
celebracion de Pentecostés ya estaba fijada, es decir, cincuenta
dias después de la Pascua; ademas, contaba con la celebracion
de la vigilia, tal como la celebramos hoy dia. Esto muestra que
tenfa un matiz importante dentro de las otras celebraciones que



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 311

se desarrollaban en el afo. Asi pues, dentro de los numerosos
sermones liturgicos de Agustin, se encuentran los sermones de
la vigilia y fiesta de Pentecostés. En este caso se abordan los de
la vigilia con el fin de analizar la doctrina pneumatologica que en
ellos se encuentra.

Se conservan cuatro sermones de la vigilia y, de estos cuatro,
los tres primeros (29, 29A, 29B) se caracterizan por el analisis del
versiculo 1 del salmo 117, cuyo tema principal es la confessio, que
Agustin estudia y entiende como confessio peccatorum y confessio lands.
Segun esto, el tema pneumatolégico no esta muy desarrollado, ya
que, con excepcion de los exordios, el Espiritu Santo como objeto
de estudio no es muy evidente; sin embargo, estos sermones son
analizados porque hacen parte del corpus de homilias litargicas
de Pentecostés. Cosa distinta sucede con el ultimo sermén de la
vigilia (266) que se separa de los tres anteriores y se une a los siete
de la fiesta' en cuanto al tema pneumatologico se refiere.

2. Sermones de la vigilia de Pentecostés

Analizamos los sermones predicados por Agustin en la vigilia
de Pentecostés que han llegado hasta nosotros.

Para ello, identificaremos, en primer lugar, la datacién
aproximada de los sermones, luego analizaremos la teologfa del
texto. Los sermones de la vigilia son 29, 29A, [Denis 9] 29B
[Dolbeau 8] y 266.

De los cuatro sermones de la vigilia, tres no hacen mucha
referencia al Espiritu Santo, salvo en el exordio; sin embargo, los

' Cf. Agustin, Sermones 267, 268, 269, 271, 272A, el segundo por los sermones
270y 272B.



312 JOHN EDER DELGADO

comentamos, porque hacen parte del corpus que componen los
discursos litargicos de la solemnidad de Pentecostés.

2.1, Sermon 29

Segun el parecer de Lambot, el sermén 29 fue pronunciado
en Cartago en la Basilica “Restituta”, en la celebracion de la
vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del afio 3972 Por otro lado,
Anoz’ junto con Petlet* coinciden que la celebraciéon tuvo lugar
en Cartago el 25 de mayo del ano 418. Por su parte, Drobner lo
ubica en el afio 417°.

El tema del sermon es la confessio peccatorum y la confessio lands,
el cual se desarrolla y fundamenta en el versiculo 1 del salmo
117: Confitemini Domino, quoniam bonus est. Desde aqui Agustin se
propondra demostrar que, cuando la Escritura utiliza el sustantivo
confessio o el verbo confiteri, no soélo se refiere a la confesion de los
pecados, sino también a la confesién de alabanza.

Con un pequefio exordio enlaza la lectura de la Sagrada
Escritura con el tema que va a tratar:

Se nos aviso, y el Espiritu de Dios nos ha mandado que alabe-
mos a Dios. También se nos da la razén para hacerlo: porque es
bueno. Aunque dicho en pocas palabras, encierra un pensamien-

* Cf. C. Lambot, «Un “fleiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siecle et
date de quelques sermons de S. Augustiny, Revue Bénédictine, n.° 47 (1935), p. 116.

* Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccién agustinianan, Augustinus, vol. 47, n.°
186-187 (2002), p. 269.

" Cf. O. Petler, Les voyages de Saint Augustin, Etudes Augustiniennes, Paris, 1969, p-
341.

> Cf. H. Drobner, Augustinus Von Hippo. Predigten u den psalmen II (sermones 22-
34), vol. 35, Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016, p. 1075.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 313

to muy profundo. Alabad, dice, al Sefior. Y como si preguntara-
mos: ¢Por qué?, continué: Porque es bueno®.

Podemos notar que dentro del exordio se hace mencion
por primera y unica vez del Espiritu Santo, el cual habla por las
Escrituras. La férmula se repite en otros sermones ad populum en
el sentido primario de que la Escritura ha sido inspirada por El
y por medio de ella habla. En este caso Agustin ademas le asigna
el vetbo pracecipere, es decir, mandat’, que, segun el contexto de
la frase, se entiende como una motivacion a dirigir la alabanza
a Dios. Es decir, que detras de la alabanza a Dios esta presente
la accién del Espiritu, que actia para que el hombre cante las
bondades del Sefior®.

a. Quoniam bonus est: Gen 1,31

Después del exordio, Agustin explica el contenido del sermén
y lo hace primeramente exponiendo la razén del porqué la
Escritura dice que Dios es Bueno (guoniam bonus esi). Para ello cita
Gen 1, 31: Et fecit Deus omnia, et ecce bona ualde, desde el cual senala
la bondad de Dios y la bondad de las cosas creadas (alejandose
del concepto maniqueo de creacioén) y a su vez identifica sus
diferencias:

¢ «Admoniti sumus et Spititu Dei pracceptum est nobis ut confiteamur Domino.
Et ca causa dicta est confitendi Domino, quoniam bonus est. Breviter dicitur quod
profundissime cogitatur. Confitemini, inquit, Domino. Et tamquam quaereremus:
“Quare”, responsum est: Quoniam bonus est» (Agustin, s 29, 1, CCSL 41, 373,
linn. 6-8).

" Cf. A. Blaise (ed.), Dictionnaire latin-francais des Autenrs Chrétiens, Brépols, Turn-
houth, 1954, p. 641.

¥ Cf. Agustin, en. Ps. 144, 1, CCSL 40, 2088, linn. 15-18. Agustin interpreta que,
asi como el Espiritu Santo actué inspirando la mente de algunos hombres en el
hecho de escribir la Sagrada Escritura, asi mismo inspird en ellos (sus siervos) y en
los demas hombres la alabanza dirigida a Dios.



314 JOHN EDER DELGADO

No habria ningun bien si no hubiera sido hecho por el Bien que
no ha sido hecho. El cielo es bueno, pero es un bien creado,
buenos son los angeles, pero creados buenos |[...] y de entre todas
estas cosas, el hombre, la creatura que puede alabar. Todo esto es
bueno, pero es un bien creado. Es bueno todo a causa de Dios,
no por si mismo’.

En la cita esta reflejada la #eoria platinica de la participacion'® que,
aplicada a la Revelacion, muestra la diferencia entre el Ser por
esencia y los seres por participacion. Mientras Dios es bueno por
esencia, las criaturas lo son porque Ellos participa de su bondad.
En el comentario al salmo 134, Agustin escribe que, para hablar
sobre la bondad de las cosas, se aplica el adjetivo “bueno” a cada
hombre, a cada sustancia, a cada cosa, mientras que de Dios se
dice que es el “Bien”, pero no como un adjetivo, sino como un
sustantivo'!, porque los atributos o petfecciones no pertenecen a
Dios ni se predican de ¢l como accidentes de una sustancia, sino
que se identifican con la sustancia misma'%

Esta realidad ontoldgica también se da en el orden moral.
Dios es Bien absoluto como objeto adecuado y felicidad de su
eterna voluntad. Por ser inteligente y libre se conoce a s{ mismo y
se ama infinitamente, lo cual constituye su vida interna, eterna y

? «Nullum bonum esset, nisi a bono factum esset, quod factum non esset. Bo-
num caelum, sed factum bonum; boni angeli, sed facti boni; et inter haec omnia
creatura laudatrix homo. Omnia bona, sed facta bona. Et a Deo bona, non a se»
(Agustin, s. 29, 1, CCSL 41, 373, linn. 16-22).

10 Cf. Juan Pegueroles afirma que Agustin se valié de esta teorfa porque la encon-
tré refrendada y garantizada por la Escritura, que reconoce a Dios como el Ser por
excelencia, la Verdad y el Bien. Para esta cuestion, véase: J. Pegueroles, San Agustin,
un platonismo cristiano, PPU, Barcelona, 1985, p. 35.

"' «Omnia ista dico bona, sed tamen cum suis nominibus; coelum bonum, ange-
lum bonum, hominem bonum: ad Deum autem cum me refero, puto melius nihil
dicere quam bonum» (Agustin, Ps. 134, 4, CCSL 40, 1940, linn. 11-15).

12 Cf. T. Alesanco, Filosofia de san Agustin, Augustinus, Madrid, 2004, p. 228.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 315

feliz. Los hombres, por su parte, al tener voluntades creadas, son
buenos y felices porque Dios les participa de ello, aunque sea en
grado parcial.

b. Confessio peccatorum

Confessio ant landantis est, ant paenitentis®. Con esta escueta
afirmacion introduce el argumento principal de su sermén. En
referencia a la confesion de los pecados, anota:

Hay algunos tan poco instruidos, que en cuanto oyen la palabra
confesion en las Escrituras, como si no pudiera referirse mas
que a la confesién de pecados, inmediatamente comienzan a
darse golpes de pecho, como si se les amonestase a confesar los
pecados'.

" Agustin, s. 29, 2, CCSL 41, 373, lin. 27. El doble uso de esta palabra confessio
también se evidencia claramente en las Confessiones, de la cual escribe Agustin en
sus Retractationes: «Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis
meis Deum laudant iustum et bonum, atque in eum excitant humanum intellec-
tum et affectum» (Agustin, rezr. 2, 6, CCSL 57, 94, linn. 2-4). Christine Mohrmann,
interpretando estas palabras del santo, afirma que las Confessiones son un canto de
alabanza a Dios, con lo cual Agustin no sélo quiere edificar a sus lectores, sino tam-
bién por medio de una larga meditacién quiere agradecer lo que la gracia de Dios
ha obrado en él. Esta meditacion se traduce en una confesion de fe, en una confe-
si6n de alabanza y en una confesién de los pecados. A este respecto, consultese: C.
Mohrmann, Infroduzione en Le Confessioni, Rizzoli Editore, Milano 1958, pp. 17-18.
Puede verse, también: L. Pizzolato, «Prologo alle Confessioni», en Le Confessioni di
Agostino (402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichita cristiana,
V. Grossi, Roma, 2003, pp. 28-30; G. Reale, «Monografia introduttivar, en Confessio-
nt, Bompiani, Milano, 2013, pp. 37-53.

' «Sunt enim parum eruditi, qui cum audierint confessionem in Scripturis, tam-
quam nisi peccatorum esse non possit, continuo tundunt pectora, uelut iam mone-

antur confiteri peccata» (Agustin, s. 29, 2, CCSL 41, 373, linn. 27-30).



316 JOHN EDER DELGADO

La confessio entendida sélo como confessio peccatorum estaba muy
arraigada en los oyentes y al parecer en el auditorio cristiano
latino aun no se asimilaba el significado de alabar.

El significado en sentido judicial era patente; por ejemplo,
Quintiliano y Cicer6n habian dado a conocer el caracter negativo
de la palabra confessio. Para el primero, el concepto giraba en torno
a una acusacioén contra uno mismo® vy, para el segundo, hacia
referencia a una expresion que denotaba fealdad'®. Incluso como
dice Jacques Fonatine, para Ciceréon, que era abogado, el término
podia significar zestimonio, y en este caso conjetura el autor que,
si Ciceron hubiese existido en el tiempo de Agustin, habria
comprendido la obra las Confessiones como testimonios'’. En el
contexto cristiano latino es con Tertuliano con el cual la confessio
se entiende como la confesion de los delitos o, mejor, como la
confesion de los pecados, los cuales se pueden redimir con una
sincera confesion dirigida a Dios'™.

Esta delimitacion del significado parece ser la que prevalece en
tiempos de Agustin; por ello la reaccion justificada de vergiienza o
punicién que sentian los fieles, la cual manifestaban golpeandose
el pecho cuando el obispo pronunciaba en sus sermones la
palabra confessio como sustantivo o confiteri como verbo'.

' «Ego [...] confessionem exsistimo qualemcumque contra se pronuntiationemy»
(M. Fabii Quintiliano, Declamationes minores, B.G. Teubneri, Stutgardiae, 1989, p. 209).

' «Oh patrem Cornelium sapientem qui, quod praemi solet esse in indicio,
reliquerit, quod turpitudinis in confessione id per accusationem filii susceperit» (Ci-
cerdn, «Pro Sullay 18, 51, en Discours, vol. X1, Boulanger, Paris, 1957, pp. 136-137).

'7 . Fontaine, «Introduzione generaley, en Confessioni, vol. 1, Mondadori, Vicen-
za, 1992, p. 24.

'8 Cf. Tertuliano, Paen. 8, 9, SCh 316, 178, linn. 35-37.

' Esta practica de darse golpes de pecho como signo de arrepentimiento fue
repetida varias veces por los fieles, de ahi que Agustin haga referencia a ello en
algunos de sus sermones: «Hoc uerbum sonuit in ore Lectoris, secutus est etiam
sonus tunsionis pectoris uestri, audito scilicet quod Dominus ait: Confiteor tibi,



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 317

De este significado de confessio, Agustin sefiala algunas
caracteristicas. En el momento de confesar los pecados es
importante huir de las excusas con el fin de tener siempre presente
la conciencia de responsabilidad personal en el pecado, y asi no
comprometer a nada ni a nadie (ni al diablo ni a la suerte, ni al
hado) en las faltas cometidas. Por eso invita a evitar excusarse,
ya que ello conlleva buscar causas o motivaciones por las que
aparezca que el pecado no le pertenece al hombre®. Este acto
de excusarse se confronta reconociendo de manera consciente y
personal el pecado; dice Agustin: «Haz lo que oiste, haz lo que
aprendiste y di a tu Dios: Yo djje, Serior compadeécete de mi; sana mi
alma porgue he pecado contra ti. Yo, consigna el salmo, yo dije; no me
excuso, sino que me acuso»’.

La otra caracteristica esta relacionada con la concepcion
de Dios como alguien bueno, lo cual garantiza confianza en el
momento de la confesion. Situaciéon que no suele suceder cuando
la confesién se hace ante un hombre que tiende a equivocarse
y, por tanto, a hacer un juicio malo: «Y si quieres confesar tus
pecados, ¢a quién puedes hacerlo con mas seguridad que al
Bien? Te confiesas ante un hombre y, porque es malo, sales
condenado; pero si te confiesas a Dios, puesto que es Bueno,

Pater» (Agustin, s. 67,1, PL 38 433, linn. 32-35); «Plerumque enim cum auditur in
Scripturis, Confitemini Domino, multi qui audiunt pectus tundunt» (Agustin, s. 68,
1, MA 1, 356, linn. 27-28). «Nam ubi hoc uerbum lectotis ore sonuetit, continuo
strepitus pius pectora tundentium consequitum (Agustin, Ps. 117, 1, CCSL 40, 1657,
linn. 6-8).

» Cf. Agustin, 5. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 53-54. Agustin, en su obra De conti-
nentia, sefala que el pecador, cuando siempre busca excusarse, lo que logra no es la
privacion del castigo, sino de la indulgencia divina. Por ello ante Dios no hay que
recurrir a una vana proteccion, sino a una llana confesion. Para esta cuestion, véase:
Agustin, cont. 5,13, CSEL 41,1506, linn. 19-21.

! «Ego, inquit, ego dixi, non diabolus, non fortuna, non fatum. Ego dixi: non
me excuso, sed accuso. Ego dixi, miserere mei, sana animam meam. Unde enim

aegrotat? Quoniam peccaui tibi» (Agustin, 5. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 58-62).



318 JOHN EDER DELGADO

quedas purificado»®. La bondad de Dios se convierte en objeto
de seguridad del pecador; aunque el hombre sea malo, no por
naturaleza sino por sus malas decisiones, la bondad de Dios lo
purifica haciéndolo un hombre bueno. Pero esta consecuencia
no se logra de manera automatica, es indispensable la relacién de
amor que se debe establecer entre el confesante y el que recibe la
confesion. En otras palabras, si el hombre ama a Aquel de quien
procede todo, bien serd un hombre bueno™.

¢. Confessio laudis

El otro significado de confessio es aquel de alabar, del que parece
no sabfan mucho o nada los fieles de Agustin. Podemos decir
que este sentido peculiar le vino directamente de la Biblia, mas
concretamente del lenguaje de los salmos de alabanza. De entre
todas las obras de Agustin destacamos el libro de las Confessiones
para mencionar la importancia de los salmos en élI**. S. Poque
afirma que en el libro hay cerca de 121 salmos citados; entre los
mas mencionados se encuentran el salmo 118, el salmo 17 y el
salmo 18 vy, entre los versiculos mas citados, se encuentran el
salmo 18,15 (10 veces); salmo 113,24 (9 veces); salmo 106,8,15,31
(7 veces cada uno)®. Desde esta base podemos decir que la
confessio landis, asi como sirve para rendir gloria y honor al creador,

* «Si peccata tua confiteri uis, cui tutius quam bono? Homini, quoniam malus
est, confiteris et damnaris. Deo, quoniam bonus est, confitetis et purgatis» (Agustin,
5. 29, 41, CCSL 41, 374, linn. 58-62).

# Cf. Agustin, 5. 29, 5, CCSL 41, 374. lin. 88.

* Cf. Ph. Burton, Language in the Confessions of Augustine, Oxford University Press,
Oxford, 2007, pp. 137-151; S. Poque, «I.’invocatio de Dieu dans les Confessionsy,
Aungustiniana, n.° 41 (1991), pp. 927-935; J. M. Fontanier, Lectures des Confessions I-I1”
de Saint Augnstin, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 1999, pp. 37-49.

» 8. Poque, «Les Psaumes dans les “Confessions™», en Saint Augustin et la Bible,
vol. 3, A.M. La Bonnardiere, Paris, 1986, pp. 156-166.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 319

asimismo es util para confesar los pecados, puesto que confesar
las faltas es intrinsecamente alabar la bondad del Aquel se ha
dignado perdonar y curar las heridas del hombre (cf. en. Ps. 94,4).

En el sermoén que estamos estudiando, Agustin trata la confessio
landis de manera muy breve y con una motivacion clara: ensefiar
a sus fieles que la confessio también significa alabanza y no sélo
confesiéon de pecados.

La confessio landis encuentra su referencia maxima en Cristo
Jests que, sin tener ningin pecado, se dirige a Dios con la misma
expresion (confessio) con la que se dirige un pecador a Dios, no
obstante, con un significado diverso: aquel de alabar. El punto
de partida de Agustin es el texto de Mt 11,25 que, en la version
biblica agustiniana, dice: Confiteor tibi, Pater Domine caeli et terrae. De
ello Agustin deduce que lo que dice Jesus es una alabanza a Dios,
y no una confesiéon de pecados, pues no los tiene, ya que él no
cometi6 ningun pecado ni ningin engano. Por tanto, la confesion
es alabanza a Dios porque quiso revelar los misterios del Reino
de Dios a los pequefios, haciendo una parafrasis del texto de Mt
11,25b: «Esta es la alabanza que dirigié al Padre: que escondid
tales cosas a los sabios y prudentes, es decir, a los soberbios y
arrogantes, y lo revel6 a los pequefiuelos, es decir, a los débiles y
a los humildes»®.

% «Istam laudem commendauit Patris, quia abscondit haec a sapientibus et pru-
dentibus, id est, superbis et arrogantibus; et reuelauit ea paruulis, id est, infirmis
et humilibus» (Agustin, 5. 29, 2, CCSL 41, 370, linn. 100-103). En este sermoén 29
Agustin sélo se vale del evangelio de Mateo para explicar la confessio como alabanza;
sin embargo, en otros escritos lo fundamenta con otros textos de la Escritura, como
por ejemplo el comentatio al salmo 148, 15: «Confessio eius in terra et coelo. Quid
est: Confessio eius in terra et coelo? qua ipse confitetur? [...] Omnia ergo ista lau-
dant illum, siue in statu, siue in motu, siue de terra deorsum, siue de coelo sursum,
siue in uetustate, sive in renouatione» (Agustin, Ps. 148, 15, CCSL 40, 2178, linn.
1-3).



320 JOHN EDER DELGADO

Antes de finalizar el sermén, retoma el adjetivo bueno referido
a Dios y lo aplica como razo6n para alabarlo a él, es decir, se ha de
alabar a Dios por la simple razén de que es bueno. Si antes habia
dicho que la bondad de Dios es seguridad del pecador, ahora esta
misma bondad se convierte en objeto de alabanza. Termina el
sermén con una pequena exhortacion: «Alabadle cuanto podias
y amadle lo mas que podias. Derramad vuestros corazones en su
presencia; pues Dios es nuestra ayuda, porque es bueno»?'.

2.2. Sermion 29 A [=Denis 9]

El sermén que ahora estudiamos probablemente fue predicado
en Cartago en la vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del afio
397. Tanto Lambot*® y Anoz” coinciden en el dia y en la fecha.
Drobner coincide de que fue en el afio 397

Agustin comienza el sermoén recordando el salmo 117,1:
Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam misericordia eius, €
inmediatamente menciona dos veces al Espiritu Santo, a quien
le atribuye la accién de exhortar a proclamar aquellas palabras
divinas: «A lo que nos exhortd el Espiritu Santo mediante las
palabras del salmo [...] a ello os exhorta ahora el Espiritu Santo por
nuestra voz»’'. Podemos notar que la presencia del Espititu Santo

7 «Confitemini ergo Domino, quoniam bonus est. Laudate quantum potests,

amate quantum potestis: effundite coram illo corda uestra, Deus adiutor noster
quoniam bonus est» (Agustin, 5. 29, 6, CCSL 41, 374, linn. 42-44).

* Cf. C. Lambot, «Le catalogue de Possidius et la collection carthusienne de
sermons de saint Augustine», RBéz, n.° 60 (1950), pp. 3-7.

* Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccion agustiniana», p. 269.

* Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippo», p. 1094.

' «Quod nos uoce psalmi Spiritus sanctus hortatus est [...] hoc uos et per
nostram uocem idem Spiritus sanctus exhortatur» (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 1,
CCSL 41, 378, linn. 4-7).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 321

cumple su funciéon de exhortar en dos momentos: el primero,
cuando la palabra de Dios, inspirada por El, es proclamada en
la liturgia; el segundo, a través de la voz del obispo, es decir, por
medio de una mediacién humana. Asentado este criterio, pasa a
exponer el contenido de su discurso.

Las palabras del salmo 117,1 permiten a Agustin ensefar el
uso que tiene la palabra confessio en 1a Biblia: «Alabad al Seior porque
es bueno, porque es eterna su misericordia. Sea que cantéis alabando
por sus dones, sea que derraméis lagrimas por vuestros pecados,
alabad al Seiior porgue es bueno, porque es eterna su misericordia»*. Con
esta afirmacién deduce que la confessio como alabanza y como
confesiéon de pecados, si bien puede estudiarse de manera
separada, no obstante en otros momentos se hace de manera
conjunta, por lo cual las dos acciones no estan distanciadas sino
juntas, ya que «nos acusamos de nuestra maldad con la esperanza
puesta en su misericordia, y al mismo tiempo alabamos su
misericordia con el recuerdo de nuestra iniquidad»®.

El sermén continda con la explicacion de los dos adjetivos
que califican a Dios como bonun y misericors segin el salmo 117,

** «Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia
eius. Siue dona illius laudando cantetis, siue peccata uestra gemendo fundatis, confi-
temini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agu-
stin, 5. 29A [= Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 9-10).

» «Et iniquitatem nostram cum spe misericordiac ipsius accusamus, et ipsius
misericordiam cum iniquitatis nostrae recordatione laudamus» (Agustin, 5. 29A [=
Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 26-30). La relacion entre confesion de alabanza y
confesion de pecados como una sola accién le sirve a Agustin para ensefiar que
tanto la una como la otra nacen de la correcta actitud ante Dios, el cual absuelve
del pecado y acepta la alabanza. A este respecto, consultese: Agustin, 5. 67,1, PL 38,
433, linn. 44-46. Asimismo, esta relacion permite identificar que, cuando el hombre
reprocha sus pecados, lo hace no sélo por su voluntad sino por la gracia de Dios
en €1, lo cual ya es una alabanza en cuanto que su conversion se atribuye gracias a la
intetrvencion de Dios. Para esta cuestion, véase: M. Vincent, Saint Augustin, maitre de
priere dapres les enarrationes in Psalmos, Beauchesne, Paris, 1990, p. 446.



322 JOHN EDER DELGADO

1. Agustin formula dos preguntas: «;Hay alguien mas bueno que
nuestro Dios? ¢Hay alguien mas compasivo que nuestro Dios?»**.
A la primera responde con la cita textual de Mt 5,45: Facit ille solens
sunm oriri super bonos et malos, et pluit super iustos et iniustos™, es decit,
que su bondad se extiende tanto a los buenos como a los malos;
en cuanto a la segunda responde que su compasion es tan grande
que permanece aun cuando los hombres estan en el pecado: «LLos
hombres contintian en sus torpezas e iniquidades, y él no se cansa
de llamatlos a la conversion»™®.

Luego, abordando la confessio como confessio laudis, el obispo,
como buen pastor, intuye un peligro, el cual es realizar una
alabanza no auténtica, es decir, aquella que esta dirigida a cualquier
cosa; para corregir esto, afirma y pone como criterio de veracidad
que la alabanza auténtica se identifica porque esta dirigida a Dios,
el Bien mismo. Ello queda confirmado, argumenta Agustin,
con el salmo 72,1: Quam bonus Deus Israel rectis corde. Interpreta
Agustin por medio de una pregunta retérica que el versiculo es
la expresion de alabanza de un hombre que se ha convertido,
accion que, sin la conversion, no se lograrfa: «Quien de entre los
hombres alaba al Sefor, porque para él, ya convertido, es bueno,
quien cuando perverso le parecia malo; quien le alaba, repito, a
no ser el que de perverso se hizo bueno, ;de modo que empieza
a alabar lo que antes reprochabar»”’.

** «Quid tam bonum quam Deus noster?, ¢Quid tam misericors quam Deus?»
(Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 34-30).

¥ Cf. Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, lin. 37.

% «Perseuerant homines in flagitis et facinoribus suis, et cos ille ad conuersio-
nem uocare non cessat (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 38-39).

7 «Quis autem hominum nisi ex peruerso fit rectus, ut tamquam conuictus lau-
dare incipiat quod antea reprehendebat, et mirari quod antea contemnebat, con-
fitens domino, quoniam sibi iam recto bonus est, qui perverso uidebatur malus?»

(Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 47-50).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 323

Llegados a este punto, Agustin establece un primer paralelismo
antitético, con el cual refuerza y concluye la idea sobre la bondad
y misericordia de Dios y la maldad del hombre:

Nosotros somos malos; €l, es bueno; nosotros somos buenos
por ély malos por nuestra culpa. El es bueno con nosotros cuan-
do somos buenos, y también lo es cuando somos malos. Noso-
tros nos ensaflamos con Nosotros mismos, y él con nosotros se
muestra compasivo. Nos llama a la conversion; espera que nos
convirtamos; nos perdona si nos convertimos y nos corona si no
nos apartamos de éI**.

Ahora bien, con un segundo paralelismo antitético que esta
conformado por la figura del hombre-juez, el Dios-juez y la
sentencia que ellos dictan, Agustin matiza un elemento importante
dentro de la confessio peccatornm, que es el reconocimiento de las faltas.
Asi pues la imagen del hombre-juez esta marcada por la intriga y
la inseguridad, ya que quien dicta la sentencia es un hombre el cual
tiende a equivocarse y, por tanto, podria castigar injustamente. La
imagen del Dios-juez, por el contrario, esta marcada por la bondad
y la misericordia, ya que quien dicta la sentencia es Dios, quien
actia siempre con justicia. Sobre esta seguridad de la sentencia
dictada por Dios-Juez, Agustin aprovecha para instar a sus fieles
a reconocer los pecados y confesarlos: «Dios se digna apartar su
vista del pecado del hombre cuando el hombre mismo procura
tomar conciencia de su pecado, diciéndole a Dios al oido: Y w7
pecado esta siempre delante de 1.

* «Nos mali, bonus ille: nos ab ipso boni, a nobis mali; bonus ille nobis bonis,
bonus ille nobis malis. Nos sacuientes in nos, ille miseticors erga nos. Uocat, ut co-
nuertamur: expectat, donec conuertamur: ignoscit, si conuertamur: coronat, si nos
auertamum (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 53-57).

¥ «Tunc enim ab hominis peccato faciem Deus dignatur auertere, cum homo
ipse ad peccatum suum faciem suam curat aduertere, ut in Dei auribus dicat, et



324 JOHN EDER DELGADO

El sermoén termina con un epilogo que practicamente es un
breve resumen referido al juez-hombre y al juez-Dios: «Si ta,
hombre, tienes miedo confiteri a un juez-hombre porque es malo
o porque esta forzado a cumplir la severidad de la ley, confitere
en seguridad al Sefor, porque es bueno y porque es eterna su
miseticordia»®.

2.3. Sermon 29 B [=Dolbean 8]

Segin el parecer de Francois Dobleau”, este sermon
probablemente fue tenido en Cartago, en la vigilia de Pentecostés
en el afio 397. Hombert", Anoz* y Drobner", por su parte,
consideran que fue probablemente entre el ano 407 o 408.

Agustin, después de recordar la exhortacion de la palabra de
Dios a proclamar el salmo 117,1 Confitenzini Domino, guoniam bonus®,
introduce su exordio comunicando el tema que desarrollara
durante su intervencion:

peccatum meum ante me est semper» (Agustin, s. 29A [= Denis 9], 4, CCSL 41,
380, linn. 87-89).

*«Si ergo propterea times, homo, confiteri homini iudici, quia malus est, aut
quia seueritatem legis implere compellitur, securus confitere Domino, quoniam
bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agustin, 5. 29A [= Denis 9], 4,
CCSL 41, 380, linn. 92-94).

1 Cf. E Dolbeau, «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397», RBén, n.°
101 (1991), p. 249.

2 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie angustinienne, Institut
d’Ftudes augustiniennes, Paris, 2000, p. 304.

# Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccién agustiniana», p. 269.

# Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippos, pp. 1110-1111.

* El texto latino difiere de la version de los sermones 29 y 29A, respecto a la
ausencia del verbo ser después del adjetivo bonus. Pero se puede ver la forma para-
lela de este versiculo del sermén 29B en el comentario al salmo 135: «Confitemini
Domino, quoniam bonus» (Agustin, Ps. 135, 1, CCSL 40, 1957, lin. 1).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 325

De dos modos suele nombrarse en las Escrituras santas la con-
fesion: una es la de tu punicidn; otra, la de alabanza a Dios. |[...]
Probemos pues que de dos modos se nombra la confesion, esto
es, que no hay sélo confesiéon de pecados, sino también de loa a
Dios*.

El desarrollo, aunque lo hace de manera intercalada, se
detiene mas en la confesién de pecados como lo ha hecho en los
sermones antetriores.

Con respecto a la confessio landis, ademas de la cita de Mt 11,
25-26 que ya habia usado en el sermén 29, anade la del libro de
Qo 39, 20-21: Confitemini Domino, et haec dicetis in confessione: opera
Dowmini uninersa quoniam nalde bona, para mostrar que la confesion
en este contexto claramente hace referencia al reconocimiento
de las obras buenas del Sefior, mas que al reconocimiento de
los pecados: «Cuando oyes: ez la confesion diréis, que las obras todas
del Senor son muy buenas, es manifiesto que ésta es confesion de
alabanza a Dios, no de tu iniquidad»*. Estos dos textos de la
Escritura son suficientes -en este sermon- para explicar la confessio
como alabanza a Dios.

En cuanto a la confessio peccatornm, identifica nuevamente que
el reconocimiento de los pecados es importante porque lleva
al hombre a atribuir a su responsabilidad las faltas cometidas,
convirtiendo este acto en el comienzo de la conversion y de la
justificacion: «Quien se acusa porque es malo se displace. En la

% «Confessio autem in Scripturis sanctis duobus modis dici et intellegi solet: una
est punitionis tuae, altera laudationis Dei [...] quod ergo duobus modis confessio
dicatur-hoc est: non sit tantummodo peccatorum confessio, sed et laudis Dei-, prius
probemus» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau §], 1, RBén 101, 23, linn. 15-20).

7 «Quando audis: dicetis in confessione: opera Domini uniuersa quoniam ualde,
manifestum est istam confessionem laudis esse Dei, non iniquitatis tuae» (Agustin,
5. 29B [= Dolbeau 8], 2, RBén 101, 24, linn. 32-34).



326 JOHN EDER DELGADO

medida en que, malo, se displace, ya comienza a ser bueno. [...]
Este es el inicio de la conjuncién de nuestro corazon con la ley de
Dios [...]»*. El ejemplo que retrata este proceso y movimiento de
regreso hacia Dios estd en el episodio del fariseo y el publicano
(cf. Lc 18, 9-14). El publicano merecié que Dios lo justificara
porque no se perdond a si mismo, o mejot, se acusé a si mismo
de sus pecados con humildad, distinto al fariseo que, llevado por
su soberbia, no se acuso, sino que se excuso: «En efecto, spor qué
fue justificado el publicano y no el fariseo? ¢Por qué mereci6 que
se le perdonara, sino porque no se perdoné?»*. Otro ejemplo
que encuentra oportuno presentar dentro de esta misma linea
argumentativa es la del reo y la del juez. Pero Agustin no los
estudia en este sermén de manera separada sino unida, es decir,
el reo en medio de su culpabilidad puede convertirse en juez en la
medida en que empiece a reconocer sus faltas y las juzgue malas.
Esta accion de reconocer y juzgar un hecho considerandolo malo
Agustin la asemeja al arrepentimiento de los pecados, elemento
necesario y oportuno que precede la confesion de las faltas
delante de Dios™. Por tanto, si hay arrepentimiento y confesion
de las faltas en esas condiciones, el alma se libra del pecado y con
ello se prepara para rendir la alabanza a su creador. Conforme a
esto, anota Agustin: «Conviértete a €l y a él confiesa. Acusandote

* «Qui se accusat quia malus est, displicet sibi. Inquantum sibi displicet malus,
iam incipit esse bonus [...] hoc est initium coniunctionis cordis nostri cum lege Dei
[..]» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101, 24, linn. 44-46).

* «Nam unde est justificatus publicanus magis quam ille pharisacus, unde meruit
patci sibi, nisi quia non pepercit sibi?» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101,
25, linn. 52-54). En el comentario al salmo 50, 12, Agustin exhorta a sus fieles a acu-
sarse delante del Sefior, confesar las culpas con humildad y asf esperar su perdén. A
este respecto, consultese: Agustin, Ps. 50, 15, CCSL 38, 609.

0 Cf. Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 4, RBén 101, 25, lin. 55.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 327

y alabandolo estaras recto»’’, y aflade: «Serds correcto confesando
tus fallos y la alabanza de Dios: tus obras malas, las buenas
suyas».

El sermén termina no con una exhortacion, sino con el
comienzo de la famosa formula “Conuersi ad Dominun”, 1a cual,
como dice J. Oroz Reta, se trataba de una de las costumbres
de Africa donde, al terminar el sermén, los ficles recitaban una
oracién que comenzaba por el obispo™.

2.4. Sermon 266

Segun el parecer de Perler, el sermén se puede ubicar en la
etapa inmediata a la consagracion episcopal de Agustin, en el afio
397°*. Para Hombert y Anoz™, la predicacion tuvo lugar entre
los afios 403 o 408; para los 3 autores, el lugar fue en Cartago, en
la vigilia de Pentecostés el dia 23 de mayo.

' «Ad illum ergo conuertere, ei confitere, et te accusando et illum laudando tunc
eris rectus» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 6, RBén 101, 26/ 102-103).

> «Eris correctus confitendo peccata tua et laudem Dei: opera tua mala, illus
bona» (Agustin, 5. 29B [= Dolbeau 8], 7, RBén 101, 27, linn. 133-134).

3 Cf. J. Oroz, La retdrica en los sermones de san Agustin, Augustinus, Madrid, 1963,
p. 218. Trascribimos aqui la férmula completa de la oracion segin la versién del
sermén 272: «Conuersi ad Dominum Deum Patrem omnipotentem, puro corde
ei, quantum potest paruitas nostra, maximas atque ueras gratias agamus; precantes
toto animo singularem mansuetudinem eius, ut preces nostras in beneplacito suo
exaudire dignetur; inimicum quoque a nostris actibus et cogitationibus sua uirtute
expellat, nobis multiplicet fidem, mentem gubernet, spititales cogitationes conce-
dat, et ad beatitudinem suam perducat: per Iesum Christum Filium eius. Amen»
(Agustin, 5. 272, PL 38, 1248).

> Cf. O. Petler, Les voyages de Saint Augustin, p. 216.

 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie angustinienne, p. 299.

% Cf. J. Anoz, «Cronologfa de la produccion agustinianay, p. 285.



328 JOHN EDER DELGADO

Este altimo sermon de la vigilia de Pentecostés propiamente
aborda en su contenido el tema del Espiritu Santo como eje
trasversal de la predicacion.

Agustin comienza expresando que, entre las palabras divinas
que se han escuchado en la celebracién litargica, se detendra en
un primer momento en el salmo 140,5, mencionado al principio
y al final de la predicacion, que a su vez se convierte en parte del
exordio:

Entre otras palabras divinas que escuchamos al cantar el salmo,
me agrada discutir y comentar de modo especial, con la ayuda del
Sefor, la frase que suena asi: ¢/ justo me corregira y me reprenderd con
misericordia, pero el dleo del pecador no ungira mi cabeza’.

Agustin, sin dar muchas explicaciones, se detiene sélo en la
expresion oleum peccatoris para ponerla en parangon con el oleum
Christi, y asi explicar a los donatistas, implicitamente llamados,
Nonnulli crediderunt, que el dleo de Cristo, es decir su gracia, no
encuentra ningin obstaculo cuando es administrado por un
intermediario pecador, por la simple razén que lo que este da
no es suyo sino de Dios y, por tanto, su pecado no intercepta
la gracia que da. Desde este aspecto cristologico Agustin le da
un significado al olewm peccatoris interpretando que este significa:
la uncién (divina, porque es de Dios) que se da (al hombre) por
medio del ministro (pecador)™. Si esta triada (de guién, a quién y por

7 Inter alia diuina eloquia, quae, cum Psalmus cantaretur, audiuimus, placet

adiuuante Domino istam potissimum discutere et pertractare sententiam, qua dic-
tum est: Emendabit me iustus in misericordia, et arguet me; oleum autem peccatoris
non impinguet caput meum» (Agustin, 5. 2606, 1, PL 38, 1225, linn. 6-11).

* Cf. Agustin, 5. 266, 1, PL 38, 1225, linn.15-17. Este texto del salmo 140,5
era comentado por los donatistas en el contexto sacramental, especificamente el
bautismo, el cual, segun ellos, para que fuese valido, debia ser administrado por un
ministro que no tuviese #x pecado priblico (como los ministros catdlicos que eran unos



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 329

quién) es bien entendida no existe el temor de que oleun peccatoris
sea mal entendido: «No temamos, pues, el 6leo del pecador,
puesto que el ministro intermediario no intercepta la gracia del
donante»” .

Después de esto, Agustin inserta por medio del adverbio (certe)
el motivo de la celebracion, que es la festividad de Pentecostés,
con el fin de centrar la atencion en la persona del Espiritu Santo y
no tanto en la interpretacion del salmo 140,5, aunque de ella hara
mencién en la dltima parte del sermon.

La explicacion comienza con la mencién del suceso de
Pentecostés (cf. Acz. 2, 1-4) donde se narra que el Espiritu Santo
descendio6 sobre 120 personas en forma de lenguas como de fuego,
las cuales se posaron sobre ellos y comenzaron a hablar segtn el
Espiritu les concedia. Las 120 personas son las que se mencionan
en Act 1, 15. Con esta unién de textos, Agustin interpreta que el
Espiritu no desciende sélo sobre los doce Apdstoles, sino sobre
otras personas, entre las cuales se encontraban la madre del Sefior,
algunas mujeres y otros de uno y otro sexo. Respecto a las lenguas,
dice Agustin: «Cada uno hablaba todas las lenguas, prefigurando

traidores). La especificacién de pecado publico es para diferenciarla de pecado priva-
do, el cual segin Agustin muchos de los miembros de los donatistas lo reconocfan.
Para esta cuestion, véase: Agustin, ¢ ¢p. Parm.10, 20, CSEL 51, 66, linn.18-20. La
tesis de la invalidez del bautismo administrado por un pecador habia aparecido ya
en Cipriano. Por ejemplo, en la carta 70 que €l dirigi6 a Jenaro, comentando el salmo
140, 5, decia que un sacerdote hereje no podia ungir porque se habia apartado de la
Eucaristia y del Altar, lugar donde se habfa consagrado el 6leo; en palabras breves,
el obispo de Cartago consideraba que ningtn sacerdote hereje puede dar lo que no
tiene. A este respecto, consultese: Cipriano, Ep. 70, 2, 2, CCSL 3C, 509, linn. 55-64.
Quiza esta carta la pudieron conocer los donatistas que estimaban y consideraban a
Cipriano como una de sus fuentes en la practica de rebautizar a los fieles que venfan
de la Iglesia Catdlica. Véase también: P. Langa, «Introduccién generaly, en Obras
completas de San Agustin, BAC, Madrid, 1988, p. 75.

* «Non timeamus oleum peccatoris, quia non intercipit medius minister benefi-

cium largitoris» (Agustin, 5. 266, 1, PL 38, 1225, linn. 17-18).



330 JOHN EDER DELGADO

la Iglesia, que iba a estar presente en todos los idiomas. Un solo
hombre era signo de la unidad; la totalidad de las lenguas en un
solo hombre simboliza a todos los pueblos congregados en la
unidad»®. En esta interpretacion, Agustin vincula la diversidad
de las lenguas con la universalidad de la Iglesia en el sentido que
esta se hara presente en todos los lugares del mundo; y a su vez
relaciona el hecho de que un solo hombre hable todas las lenguas
con la unidad de la Iglesia. Ciertamente en este sermoén no se
dedicara a hablar sobre estas caracteristicas de la Iglesia de Cristo,
pero si las menciona con el fin de explicar que tanto la unidad
como la universalidad de la Iglesia son fruto del Espiritu Santo.

No pasa desapercibido en la mente del obispo la narracion
de la reaccién que tuvieron algunos cuando escucharon hablar
a los hombres las diversas lenguas: «lLos que estaban llenos del
Espiritu hablaban y quienes estaban vacios de él se admiraban.
Y lo que es digno de mayor reproche, a la admiraciéon unian la
acusacion»®'. Desde este dato Agustin, por un lado, relaciona la
accion del Espiritu Santo con el verbo loguz; por otro lado, se vale
de la acusacion de que estaban borrachos a causa del vino, para
paragonarla indirectamente con el texto de Mt 9,17 e identificar
asf los odres nuevos con las 120 personas y los odres viejos con
los acusadores de estas: «Efectivamente, ellos estaban llenos del
vino nuevo, porque se habfan convertido en odres nuevos. Los
odres viejos se llenaban de admiracién ante los nuevos, y por
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban»®.

% «Unusquisque homo linguis omnibus loquebatur, quia futura Ecclesia in om-

nibus linguis praenuntiabatur. Unus homo signum erat unitatis: omnes linguae in
uno homine, omnes gentes in unitate» (Agustin, 5. 260, 2, PL 38, 1225, linn. 31-34).
' «Qui pleni erant, loquebantur: et qui inanes erant, mirabantur; et quod est re-
prehensibilius, mirabantur et calumniabantur» (Agustin, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn.
35-37).
62 «lam quippe illi pleni erant uino nouo, quia facti erant utres noui. Sed utres
nouos utres ueteres mirabantur, et calumniando nec innouabantur, nec impleban-



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 331

Seguidamente, Agustin se dispone a demostrar en los apartados
del 3 hasta el 6 dos tesis referentes a la forma como desciende
el Espiritu Santo: la primera, por imposiciéon de las manos, la
cual se realiza por el ministerio de los apostoles: «Comenzoé a
transmitirse el Espiritu Santo por el ministerio de los apéstoles.
Ellos imponfan las manos, y el Espiritu descendia»®; la segunda,
por el contrario, se refiere al descenso del Espiritu sin ninguna
intervenciéon humana. Con esta segunda tesis, Agustin respondia
a la doctrina de los donatistas, que decian que el Espiritu Santo
solo descendia por la imposicion de las manos de hombres santos:
«Pero -dicen- no podia otorgarse mas que por el ministerio de
hombres santos»®; claro estd que exclufan de este argumento el
suceso de Pentecostés, el cual lo consideraban como el unico
momento donde el Espiritu Santo descendid sin intervencion
humana: «Sobre los primeros ciento veinte, dado que el Espiritu
Santo venia entonces por primera vez, descendi6 sin imposicion
de manos; mas a partir de entonces, ya no vino sino mediante la
imposicion de las manos»®.

Por lo que se refiere a la primera tesis, Agustin toma como
testimonio el ejemplo de Felipe, el evangelizador de Samaria (cf.
Act 8, 4-17), el cual, después de predicar el evangelio y bautizar a
muchos, dejé que Pedro y Juan (Apostoles) impusieran las manos
sobre los bautizados para que recibiesen el Espiritu Santo®. Para
la segunda tesis, los ejemplos son dos: el primero es el caso de

tur» (Agustin, 5. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 41-44).

83 «Coepit Spiritus Sanctus dari per ministerium Apostolorum. Illi manus impo-
nebant, et ille veniebat» (Agustin, 5. 266, 3, PL 38, 1220, linn. 1-3).

% «Sed non poterat dari, inquiunt, nisi per homines sanctos» (Agustin, s 266, 3,
PL 38, 1226, linn. 17-18).

% «Quia in primos illos centum uiginti revera, quia tunc primum ueniebat Spi-
ritus Sanctus, sine impositione manus aduenit; ex illo autem iam in neminem uenit,
nisi fuisset manus imposita» (Agustin, s. 266, 6, PL 38, 1227, linn. 38-41).

6 Cf. Agustin, 5. 266, 4, PL 38, 1226, linn. 39-44.



332 JOHN EDER DELGADO

Felipe (cf. Act 8, 26-39), quien, después de bautizar al eunuco, el
Espiritu Santo descendi6é sobre él sin que Felipe impusiera sus
manos: «Bajaron hasta el agua y Felipe lo bautizé. Después que se
hubieron apartado del agua, descendi6 el Espiritu Santo sobre el
eunuco»’’; el otro ejemplo es el bautismo de Cornelio y todos los
que estaban con él (cf. Act 10, 44-45), los cuales, antes de recibir
el bautismo, fueron llenos del Espiritu Santo sin intervencion de
Pedro, que en ese momento sélo se habia dedicado a predicar:
«Bl Espiritu Santo vino no sélo antes de la imposicion de las
manos, sino incluso antes del bautismo»®. Como podemos ver,
los ejemplos sobre esta segunda tesis son mas numerosos que la
primera, debido a que Agustin necesita enfatizar la libertad con
la que actia el Espiritu Santo para asi dejar claro en la mente de
los donatistas que el Paraclito actua donde quiere y como quiere:
«Ved cumplido, ved la prueba de lo que dice el Sefior: E/ Espiritu
sopla donde quiere. Ved hecho realidad, ved cuan verdadero resulta
lo que habia dicho el Sefior: E/ Espiritu sopla donde quiere»®.

Agustin no deja pasar desapercibido el personaje de Simén
el Mago (cf. Act 8, 9-25) porque le sirve como referente para
relacionarlo con los donatistas. Segun narra el texto sagrado,
Simén, al ver que los apdstoles imponian las manos y el Espiritu
descendia por su mediacion, pensé que este era un don humano,
y por ello ofrecié dinero a los apodstoles para que el Espiritu
Santo también descendiera por imposicion de sus manos.
Segun Agustin, los donatistas, por su parte, no pensaban que el

7 «Descenderunt in aquam, baptizauit eum Philippus. Posteaquam ascenderunt
ab aqua, uenit super Eunuchum Spiritus Sanctus» (Agustin, s. 266, 4, PL 38, 1227,
linn. 13-15).

% «Non solum ante impositas manus, sed ante ipsum Baptismum uenit Spiritus
Sanctus» (Agustin, 5. 266, 7, PL 38, 1228, linn. 51-53).

% «Ecce impletum est, ecce demonstratum est, quod Dominus ait: Spiritus ubi
uult inspirat. Ecce impletum est, ecce monstratur quam uerum Dominus dixerit:

Spititus ubi uult inspirats (Agustin, s. 266, 7, PL 38, 1229, linn. 1-4).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 333

Espiritu se pudiese comprar, pero al decir: «no lo recibas de aquel
(catdlico) sino de mi»™, dejaban en evidencia su pensamiento de
que lo que conferfan los ministros catdlicos no era de Dios, sino
de ellos; en otras palabras, lo consideraban con un don humano,
y no como un don divino. Para evitar este desvario doctrinal, el
obispo de Hipona recurrira al criterio que habia dejado entrever
en el proemio de este sermoén, pero que ahora lo hace mas
explicito: Alius est donator, alins ministrator’*| es decir, el donatory el
ministrator son dos términos que sirven para definir la parte que le
corresponde a Dios y la parte que le corresponde al hombre en
lo que respecta a la donacién de la gracia que tiene lugar en los
sacramentos’?, pero que se aplica de igual manera en el argumento
sobre el Espiritu Santo y su donacién por parte de los hombres.

El sermén termina con el retorno a la interpretacién del
salmo 140,5; pero esta vez yendo mas alla de la expresion oleum
peccatoris, a la cual le da una nueva interpretacion. Asi pues, con
la primera parte del versiculo ¢/ justo me corregira con misericordia,
ensefa que la correccion tiene lugar cuando hay amor; por eso, el
que corrige, aunque hiera, esta amando; por el contrario, el que
adula no corrige, sino que engana y envuelve. Esta adulaciéon la
relaciona Agustin con la segunda parte del versiculo oleum peccatoris

" «Meum est; noli ab illo accipere, sed a me» (Agustin, 5. 266, 7, PL 38, 1229,
linn. 6-7).

" «Alius est donator, alius ministrator» (Agustin, 5. 266, 3, PL 38, 1226, lin. 5).

> Agustin, contra los donatistas, insistira en que el ministro del sacramento es
siempre un canal, un servidor y no el duefio del sacramento; la gracia se recibe por
medio del hombre y no de/ hombre. Hablando propiamente del bautismo, el santo
escribe que el ministro, cuando bautiza, lo hace con una potestad que le viene de
Dios; por lo tanto, el don que da es recibido; de ahi que bautiza no en su nombre
sino en el nombre de Otro. Sostiene la hipotesis de que, si Jestus hubiera querido dar
esta potestad a cada uno de los discipulos con nombre propio, ello habria significa-
do que después lo que ellos datfan serfa algo de ellos y no del Sefior, lo cual habria
llevado a pensar en varios bautismos y no en uno sélo, que es de lo que habla la
Escritura. Para esta cuestion, véase: Agustin, lo. ex. #. 5,7, CCSL 306, 44, linn. 1-30.



334 JOHN EDER DELGADO

non impinguet caput menm. Este oleum peccatoris hace referencia a los
halagos del adulador, y de estos advierte el obispo hay que huir,
porque lo unico que consiguen es ensoberbecer a la persona cuyo
simbolo esta representado por una cabeza grande:

Mejor es un corazon sano que una cabeza grande; pero un co-
raz6n sano lo hace la vara del que corrige; la cabeza grande, en
cambio, el 6leo del pecador, es decir, la lisonja del adulador. Si te
has procurado una cabeza grande, guardate del peso de la misma,
no sea que te lleve al precipicio™.

3. Conclusiones

Llegados a la conclusion de este trabajo, en el cual nuestro
centro de interés ha sido analizar la pneumatologia en los
sermones litargicos relativos a la fiesta de Pentecostés predicados
por Agustin obispo y enmarcado por las polémicas del donatismo
y pelagianismo, presentamos algunas conclusiones.

Agustin, en su rol de predicador, habla sobre el Espiritu
Santo a sus fieles, asi como lo hace con los neéfitos siendo su
catequista o como tedlogo con los estudiosos de las Escrituras.
La predicacién es el espacio que aprovecha para presentarse
como un predicador al servicio de la palabra de Dios y al servicio
de su comunidad. Sobre esta predicacién, que encuentra su
asidero en la Sagrada Escritura y en el contexto litdrgico donde
estd inserta, en nuestro caso el pascual y, dentro de este, la vigilia

7 «Melius est cor sanum, quam grande caput: sed cor sanum facit uirga obiut-
gantis; grande caput facit oleum peccatoris, hoc est, assentatio adulatoris. Si caput
grande fecisti, caue pondus capitis, ne in praecipitium perducaris» (Agustin, 5. 266,
3, PL 38, 1229, linn. 39-43).



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 335

de Pentecostés, el obispo de Hipona reflexiona la teologfa de la
tercera persona de la Trinidad.

En los primeros tres sermones de la vigilia se concentra
principalmente en la doble acepciéon de la palabra confessio,
entendida como confessio peccatornm y confessio landis. La confessio
peccatorum Agustin la refiere en un contexto penitencial donde se
trata de dar testimonio del pecado y miseria del hombre, y de la
misericordia y bondad de Dios. La confessio landzs es considerada
como un canto de alabanza dirigida a Dios en la que se le confiesa
reconociendo sus maravillas y se espera de él su bendicién. Con
respecto a la pneumatologia, las referencias son minimas; sin
embargo, Agustin sefiala que el Espiritu Santo es el inspirador
de la Escritura (cf. 5. 29,1); asimismo es el que inspira la alabanza
dirigida a Dios y a su vez es el que se hace presente en la liturgia
a través de la predicacion de ministro (cf. 5. 29A, 1).

En el dltimo sermon de la vigilia (cf. s. 2606), junto con los de la
fiesta, las referencias pneumatologicas ya se hacen mas precisas. En
el sermoén 260, por ejemplo, Agustin senala la gratuidad y libertad
con que actia el Espiritu Santo. En esta predicacion, después de
haber mencionado los hechos presentes en el Nuevo Testamento
(cf. Aet. 8, 26-39; 10, 44-45), en los cuales la efusion del Espiritu
Santo viene descrita de forma diversa (sin imposicion de las manos
y antes del bautismo), Agustin interpreta que el Espiritu Santo se
dona a quien quiere y donde quiere; por tanto, es independiente de
los modos normales (por la imposicién de las manos) en los que
se comunica a los creyentes. Estas matizaciones Agustin las hacfa
para refutar la doctrina de los donatistas, que consideraban que
el Espiritu Santo sélo se podia donar por medio de la imposicion
de las manos de ministros santos; en otras palabras, vinculaban
la donacién del Espiritu Santo con la santidad del ministro. Ante
esto, Agustin insistira en que el Espiritu Santo, como permanece
libre, ni siquiera se detendra delante de la indignidad de quien es



336 JOHN EDER DELGADO

llamado a comunicarlo, puesto que lo que da el ministro no es
propio, sino que lo recibe de otro, y ese otro es Dios mismo (cf.
5. 260, 7).

Referencias bibliograficas

Agustin, In lohannis Evangelinm Tractatus. CCSL 306, Typographi Bre-
pols Editores Pontificii, Turnholti, 1954.

Agustin. «Sermin 29B [= Dolbeau 8|». Revue Bénédictine, n.° 101 (1991),
pp. 240-256.

Agustin. «Sermon 68». Miscelanea Agostiniana (1930), pp. 356-367.

Agustin. Conspectus. CSEL 41, Johnson Reprint Corporation, New
York, 1960.

Agustin. Enarrationes in Psalmos. CCSL 38, Typographi Brepols Edito-
res Pontificii, Turnholti, 1956.

Agustin. Enarrationes in Psalmos. CCSL 40, Typographi Brepols
Editores Pontificii, Turnholti, 1956.

Agustin. Retractationum. 1.ibri 1I. CCSL 57, Typographi Brepols
Editores Pontificii, Turnholti, 1984.

Agustin. Seripta contra Donatistas. CSEL 51, Johnson Reprint Corpora-
tion, New York, 1963.

Agustin. Sermones. CCSL 41, Typographi Brepols Editores Pontificii,
Turnholti, 1961.

Agustin. Sermones. PL 38, ].-P. Migne Editorem, Parisiis, 1865.
Alesanco, T. Filosofia de san Agustin. Augustinus, Madrid, 2004.

Anoz, J. «Cronologia de la produccién agustinianax. Augustinus, vol.
47, n.° 186-187 (2002), pp. 229-312.

Blaise A. (ed.). Dictionnaire latin-francais des Autenrs Chrétiens. Brépols,
Turnhouth, 1954.



ASPECTOS PNEUMATOLOGICOS DE LA PREDICACION... 337

Burton, Ph. Language in the Confessions of Augnstine. Oxford University
Press, Oxford, 2007.

Ciceron. «Pro Sullas. En Discours, vol. X1. Boulanger, Paris, 1957.

Cipriano. Epistulae 70. CCSL 3C, Typographi Brepols Editores Pon-
tificii, Turnholti, 1996.

Dolbeau, F. «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397».
RBén, n.° 101 (1991), p. 240-256.

Drobner, H. Augustinus V'on Hippo. Predigten zu den psalmen 11 (sermones
22-34), vol. 35. Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016.

Fontaine, J. «Introduzione generale». En Confessionz, vol. 1. Mondado-
11, Vicenza, 1992.

Fontanier, J. M. Lectures des Confessions I-I1” de Saint Angustin. Presses
Universitaites de Rennes, Rennes, 1999.

Hombert, P. M. Nouvelles recherches de chronologie angustinienne. Institut
d’Etudes augustiniennes, Paris, 2000.

Lambot, C. «lLe catalogue de Possidius et la collection carthusienne
de sermons de saint Augustine». RBér, n.” 60 (1950), pp. 3-7.

Lambot, C. «Un “ieiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siecle
et date de quelques sermons de S. Augustinw. Revue Bénédictine, n.°
47 (1935), pp. 114-124.

Langa, P. «Introduccion generaly. En Obras completas de San Agustin.
BAC, Madrid, 1988.

Mohrmann, C. Introduzione en Le Confessioni. Rizzoli Editore, Milano
1958.

Oroz, ]. La retdrica en los sermones de san Agustin. Augustinus, Madrid,
1963.

Pegueroles, J. San Agustin, un platonismo cristiano. PPU, Barcelona, 1985.

Perler, O. Les voyages de Saint Augustin. Etudes Augustiniennes, Paris,
1969.



338 JOHN EDER DELGADO

Pizzolato, L. «Prologo alle Confessionin. En Ie Confessioni di Agostino
(402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichita
cristiana. V. Grossi, Roma, 2003.

Poque, S. «Les Psaumes dans les “Confessions”». BEn Saint Augustin et la
Bible, vol. 3. A.M. La Bonnardiére, Paris, 19806.

Poque, S. «IVinvocatio de Dieu dans les Confessions». .Augustiniana,
n.° 41 (1991), pp. 927-935.

Quintiliano, M. E Declamationes minores. B.G. Teubneri, Stutgardiae,
1989.

Reale, G. «Monografia introduttivan. En  Confessioni. Bompiani,
Milano, 2013.

Vincent, M. Saint Augustin, maitre de priere d’apres les enarrationes in Psal-
mos. Beauchesne, Paris, 1990.



ESTUDIOS
TRINITARIOS




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



