
S A L A M A N C A

Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Núm. 2



estudios
trinitarios

Julio-Diciembre         2025           Vol. LIX - Núm. 2

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	193-195

ESTUDIOS

Di Ció, A. F., La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
	 Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental .........	199-241
Arfuch, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
	 pistas para el estudio hagiográfico del «concilio niceno de los 
	 318 santos padres» ...............................................................	243-278
Clur, E., Mente patrística: la Trinidad de Basilio ....................	279-308
Delgado, J. E., Aspectos pneumatológicos de la predicación 
	 agustiniana en la vigilia de Pentecostés ..................................	309-338
Serpe, V., El Misterio de Dios en el pensamiento de 
	 Bernhard Welte: de la fenomenología de la religión 
	 a la experiencia existencial ....................................................	339-367

Bibliografía ..........................................................................	369-389



Aspectos pneumatológicos de la predicación 
agustiniana en la vigilia de Pentecostés

Pneumatological aspects of Augustinian preaching 
on the eve of Pentecost

John Eder Delgado

Seminario Mayor San Agustín, La Linda (Colombia)
Escuela Internacional In imum cordis

johndelga12@hotmail.com
Orcid: 0009-0000-9257-1115

Fecha de recepción: 30 de junio de 2025 
Fecha de aceptación: 31 de octubre de 2025

Resumen: El estudio analiza los aspectos pneumatológicos presentes 
en los sermones que san Agustín predicó durante la vigilia de Pentecostés, 
centrando la atención en la comprensión teológica del Espíritu Santo 
en el contexto litúrgico y pastoral. En los tres primeros sermones (29, 
29A y 29B), el eje temático gira en torno a la doble dimensión de la 
confessio: confessio peccatorum, como reconocimiento penitencial del pecado, 
y confessio laudis, como alabanza al Dios bueno y misericordioso. Aunque 
las referencias al Espíritu Santo son escasas, Agustín lo presenta como 

ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 309-338



310	 JOHN EDER DELGADO

inspirador de la Escritura y de la alabanza litúrgica. El sermón 266, 
en cambio, desarrolla una pneumatología más explícita, destacando la 
gratuidad y libertad del Espíritu en su acción santificadora, independiente 
de la dignidad del ministro, lo cual refuta la postura donatista. Así, 
Agustín propone una teología del Espíritu centrada en su iniciativa 
divina y en su papel unificador en la Iglesia.

Palabras clave: Confessio laudis, Confessio peccatorum, Espíritu 
Santo, Pentecostés, Unción.

Abstract: The study analyzes the pneumatological aspects present 
in the sermons that Saint Augustine preached during the Vigil of  
Pentecost, focusing on the theological understanding of  the Holy Spirit 
within its liturgical and pastoral context. In the first three sermons (29, 
29A, and 29B), the central theme revolves around the double dimension 
of  confessio: confessio peccatorum, as the penitential acknowledgment of  sin, 
and confessio laudis, as praise to the good and merciful God. Although 
references to the Holy Spirit are scarce, Augustine presents Him as the 
inspirer of  Scripture and of  liturgical praise. Sermon 266, by contrast, 
develops a more explicit pneumatology, emphasizing the gratuity and 
freedom of  the Spirit in His sanctifying action, independent of  the 
minister’s worthiness—thus refuting the Donatist position. In this way, 
Augustine proposes a theology of  the Spirit centered on divine initiative 
and on the Spirit’s unifying role within the Church.

Keywords: Anointing, Confessio laudis, Confessio peccatorum, Holy 
Spirit, Pentecost.

1.  Introducción

El contexto litúrgico en el que predica Agustín indica que la 
celebración de Pentecostés ya estaba fijada, es decir, cincuenta 
días después de la Pascua; además, contaba con la celebración 
de la vigilia, tal como la celebramos hoy día. Esto muestra que 
tenía un matiz importante dentro de las otras celebraciones que 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                311

se desarrollaban en el año. Así pues, dentro de los numerosos 
sermones litúrgicos de Agustín, se encuentran los sermones de 
la vigilia y fiesta de Pentecostés. En este caso se abordan los de 
la vigilia con el fin de analizar la doctrina pneumatológica que en 
ellos se encuentra.

Se conservan cuatro sermones de la vigilia y, de estos cuatro, 
los tres primeros (29, 29A, 29B) se caracterizan por el análisis del 
versículo 1 del salmo 117, cuyo tema principal es la confessio, que 
Agustín estudia y entiende como confessio peccatorum y confessio laudis. 
Según esto, el tema pneumatológico no está muy desarrollado, ya 
que, con excepción de los exordios, el Espíritu Santo como objeto 
de estudio no es muy evidente; sin embargo, estos sermones son 
analizados porque hacen parte del corpus de homilías litúrgicas 
de Pentecostés. Cosa distinta sucede con el último sermón de la 
vigilia (266) que se separa de los tres anteriores y se une a los siete 
de la fiesta1 en cuanto al tema pneumatológico se refiere.

2.  Sermones de la vigilia de Pentecostés

Analizamos los sermones predicados por Agustín en la vigilia 
de Pentecostés que han llegado hasta nosotros. 

Para ello, identificaremos, en primer lugar, la datación 
aproximada de los sermones, luego analizaremos la teología del 
texto. Los sermones de la vigilia son 29, 29A, [Denis 9] 29B 
[Dolbeau 8] y 266. 

De los cuatro sermones de la vigilia, tres no hacen mucha 
referencia al Espíritu Santo, salvo en el exordio; sin embargo, los 

1 Cf. Agustín, Sermones 267, 268, 269, 271, 272A, el segundo por los sermones 
270 y 272B.



312	 JOHN EDER DELGADO

comentamos, porque hacen parte del corpus que componen los 
discursos litúrgicos de la solemnidad de Pentecostés.

2.1.  Sermón 29

Según el parecer de Lambot, el sermón 29 fue pronunciado 
en Cartago en la Basílica “Restituta”, en la celebración de la 
vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del año 3972. Por otro lado, 
Anoz3 junto con Perler4 coinciden que la celebración tuvo lugar 
en Cartago el 25 de mayo del año 418. Por su parte, Drobner lo 
ubica en el año 4175. 

El tema del sermón es la confessio peccatorum y la confessio laudis, 
el cual se desarrolla y fundamenta en el versículo 1 del salmo 
117: Confitemini Domino, quoniam bonus est. Desde aquí Agustín se 
propondrá demostrar que, cuando la Escritura utiliza el sustantivo 
confessio o el verbo confiteri, no sólo se refiere a la confesión de los 
pecados, sino también a la confesión de alabanza. 

Con un pequeño exordio enlaza la lectura de la Sagrada 
Escritura con el tema que va a tratar:

Se nos avisó, y el Espíritu de Dios nos ha mandado que alabe-
mos a Dios. También se nos da la razón para hacerlo: porque es 
bueno. Aunque dicho en pocas palabras, encierra un pensamien-

2 Cf. C. Lambot, «Un “ieiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siècle et 
date de quelques sermons de S. Augustin», Revue Bénédictine, n.º 47 (1935), p. 116.

3 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», Augustinus, vol. 47, n.º 
186-187 (2002), p. 269.

4 Cf. O. Perler, Les voyages de Saint Augustin, Études Augustiniennes, Paris, 1969, p. 
341. 

5 Cf. H. Drobner, Augustinus Von Hippo. Predigten zu den psalmen II (sermones 22-
34), vol. 35, Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016, p. 1075. 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                313

to muy profundo. Alabad, dice, al Señor. Y como si preguntára-
mos: ¿Por qué?, continuó: Porque es bueno6. 

Podemos notar que dentro del exordio se hace mención 
por primera y única vez del Espíritu Santo, el cual habla por las 
Escrituras. La fórmula se repite en otros sermones ad populum en 
el sentido primario de que la Escritura ha sido inspirada por Él 
y por medio de ella habla. En este caso Agustín además le asigna 
el verbo praecipere, es decir, mandar7, que, según el contexto de 
la frase, se entiende como una motivación a dirigir la alabanza 
a Dios. Es decir, que detrás de la alabanza a Dios está presente 
la acción del Espíritu, que actúa para que el hombre cante las 
bondades del Señor8. 

a. Quoniam bonus est: Gen 1,31 

Después del exordio, Agustín explica el contenido del sermón 
y lo hace primeramente exponiendo la razón del porqué la 
Escritura dice que Dios es Bueno (quoniam bonus est). Para ello cita 
Gen 1, 31: Et fecit Deus omnia, et ecce bona ualde, desde el cual señala 
la bondad de Dios y la bondad de las cosas creadas (alejándose 
del concepto maniqueo de creación) y a su vez identifica sus 
diferencias:

6 «Admoniti sumus et Spiritu Dei praeceptum est nobis ut confiteamur Domino. 
Et ea causa dicta est confitendi Domino, quoniam bonus est. Breviter dicitur quod 
profundissime cogitatur. Confitemini, inquit, Domino. Et tamquam quaereremus: 
“Quare”, responsum est: Quoniam bonus est» (Agustín, s. 29, 1, CCSL 41, 373, 
linn. 6-8). 

7 Cf. A. Blaise (ed.), Dictionnaire latin-francais des Auteurs Chrétiens, Brépols, Turn-
houth, 1954, p. 641. 

8 Cf. Agustín, en. Ps. 144, 1, CCSL 40, 2088, linn. 15-18. Agustín interpreta que, 
así como el Espíritu Santo actuó inspirando la mente de algunos hombres en el 
hecho de escribir la Sagrada Escritura, así mismo inspiró en ellos (sus siervos) y en 
los demás hombres la alabanza dirigida a Dios.



314	 JOHN EDER DELGADO

No habría ningún bien si no hubiera sido hecho por el Bien que 
no ha sido hecho. El cielo es bueno, pero es un bien creado, 
buenos son los ángeles, pero creados buenos [...] y de entre todas 
estas cosas, el hombre, la creatura que puede alabar. Todo esto es 
bueno, pero es un bien creado. Es bueno todo a causa de Dios, 
no por sí mismo9.

En la cita está reflejada la teoría platónica de la participación10 que, 
aplicada a la Revelación, muestra la diferencia entre el Ser por 
esencia y los seres por participación. Mientras Dios es bueno por 
esencia, las criaturas lo son porque Él los participa de su bondad. 
En el comentario al salmo 134, Agustín escribe que, para hablar 
sobre la bondad de las cosas, se aplica el adjetivo “bueno” a cada 
hombre, a cada sustancia, a cada cosa, mientras que de Dios se 
dice que es el “Bien”, pero no como un adjetivo, sino como un 
sustantivo11, porque los atributos o perfecciones no pertenecen a 
Dios ni se predican de él como accidentes de una sustancia, sino 
que se identifican con la sustancia misma12. 

Esta realidad ontológica también se da en el orden moral. 
Dios es Bien absoluto como objeto adecuado y felicidad de su 
eterna voluntad. Por ser inteligente y libre se conoce a sí mismo y 
se ama infinitamente, lo cual constituye su vida interna, eterna y 

9 «Nullum bonum esset, nisi a bono factum esset, quod factum non esset. Bo-
num caelum, sed factum bonum; boni angeli, sed facti boni; et inter haec omnia 
creatura laudatrix homo. Omnia bona, sed facta bona. Et a Deo bona, non a se» 
(Agustín, s. 29, 1, CCSL 41, 373, linn. 16-22). 

10 Cf. Juan Pegueroles afirma que Agustín se valió de esta teoría porque la encon-
tró refrendada y garantizada por la Escritura, que reconoce a Dios como el Ser por 
excelencia, la Verdad y el Bien. Para esta cuestión, véase: J. Pegueroles, San Agustín, 
un platonismo cristiano, PPU, Barcelona, 1985, p. 35.

11 «Omnia ista dico bona, sed tamen cum suis nominibus; coelum bonum, ange-
lum bonum, hominem bonum: ad Deum autem cum me refero, puto melius nihil 
dicere quam bonum» (Agustín, Ps. 134, 4, CCSL 40, 1940, linn. 11-15).

12 Cf. T. Alesanco, Filosofía de san Agustín, Augustinus, Madrid, 2004, p. 228.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                315

feliz. Los hombres, por su parte, al tener voluntades creadas, son 
buenos y felices porque Dios les participa de ello, aunque sea en 
grado parcial. 

b. Confessio peccatorum

Confessio aut laudantis est, aut paenitentis13. Con esta escueta 
afirmación introduce el argumento principal de su sermón. En 
referencia a la confesión de los pecados, anota: 

Hay algunos tan poco instruidos, que en cuanto oyen la palabra 
confesión en las Escrituras, como si no pudiera referirse más 
que a la confesión de pecados, inmediatamente comienzan a 
darse golpes de pecho, como si se les amonestase a confesar los 
pecados14. 

13 Agustín, s. 29, 2, CCSL 41, 373, lin. 27. El doble uso de esta palabra confessio 
también se evidencia claramente en las Confessiones, de la cual escribe Agustín en 
sus Retractationes: «Confessionum mearum libri tredecim, et de malis et de bonis 
meis Deum laudant iustum et bonum, atque in eum excitant humanum intellec-
tum et affectum» (Agustín, retr. 2, 6, CCSL 57, 94, linn. 2-4). Christine Mohrmann, 
interpretando estas palabras del santo, afirma que las Confessiones son un canto de 
alabanza a Dios, con lo cual Agustín no sólo quiere edificar a sus lectores, sino tam-
bién por medio de una larga meditación quiere agradecer lo que la gracia de Dios 
ha obrado en él. Esta meditación se traduce en una confesión de fe, en una confe-
sión de alabanza y en una confesión de los pecados. A este respecto, consúltese: C. 
Mohrmann, Introduzione en Le Confessioni, Rizzoli Editore, Milano 1958, pp. 17-18. 
Puede verse, también: L. Pizzolato, «Prologo alle Confessioni», en Le Confessioni di 
Agostino (402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, 
V. Grossi, Roma, 2003, pp. 28-30; G. Reale, «Monografia introduttiva», en Confessio-
ni, Bompiani, Milano, 2013, pp. 37-53. 

14 «Sunt enim parum eruditi, qui cum audierint confessionem in Scripturis, tam-
quam nisi peccatorum esse non possit, continuo tundunt pectora, uelut iam mone-
antur confiteri peccata» (Agustín, s. 29, 2, CCSL 41, 373, linn. 27-30).



316	 JOHN EDER DELGADO

La confessio entendida sólo como confessio peccatorum estaba muy 
arraigada en los oyentes y al parecer en el auditorio cristiano 
latino aún no se asimilaba el significado de alabar. 

El significado en sentido judicial era patente; por ejemplo, 
Quintiliano y Cicerón habían dado a conocer el carácter negativo 
de la palabra confessio. Para el primero, el concepto giraba en torno 
a una acusación contra uno mismo15 y, para el segundo, hacía 
referencia a una expresión que denotaba fealdad16. Incluso como 
dice Jacques Fonatine, para Cicerón, que era abogado, el término 
podía significar testimonio, y en este caso conjetura el autor que, 
si Cicerón hubiese existido en el tiempo de Agustín, habría 
comprendido la obra las Confessiones como testimonios17. En el 
contexto cristiano latino es con Tertuliano con el cual la confessio 
se entiende como la confesión de los delitos o, mejor, como la 
confesión de los pecados, los cuales se pueden redimir con una 
sincera confesión dirigida a Dios18.

Esta delimitación del significado parece ser la que prevalece en 
tiempos de Agustín; por ello la reacción justificada de vergüenza o 
punición que sentían los fieles, la cual manifestaban golpeándose 
el pecho cuando el obispo pronunciaba en sus sermones la 
palabra confessio como sustantivo o confiteri como verbo19.

15 «Ego [...] confessionem exsistimo qualemcumque contra se pronuntiationem» 
(M. Fabii Quintiliano, Declamationes minores, B.G. Teubneri, Stutgardiae, 1989, p. 209). 

16 «Oh patrem Cornelium sapientem qui, quod praemi solet esse in indicio, 
reliquerit, quod turpitudinis in confessione id per accusationem filii susceperit» (Ci-
cerón, «Pro Sulla» 18, 51, en Discours, vol. XI, Boulanger, Paris, 1957, pp. 136-137).

17 J. Fontaine, «Introduzione generale», en Confessioni, vol. I, Mondadori, Vicen-
za, 1992, p. 24.

18 Cf. Tertuliano, Paen. 8, 9, SCh 316, 178, linn. 35-37.
19 Esta práctica de darse golpes de pecho como signo de arrepentimiento fue 

repetida varias veces por los fieles, de ahí que Agustín haga referencia a ello en 
algunos de sus sermones: «Hoc uerbum sonuit in ore Lectoris, secutus est etiam 
sonus tunsionis pectoris uestri, audito scilicet quod Dominus ait: Confiteor tibi, 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                317

De este significado de confessio, Agustín señala algunas 
características. En el momento de confesar los pecados es 
importante huir de las excusas con el fin de tener siempre presente 
la conciencia de responsabilidad personal en el pecado, y así no 
comprometer a nada ni a nadie (ni al diablo ni a la suerte, ni al 
hado) en las faltas cometidas. Por eso invita a evitar excusarse, 
ya que ello conlleva buscar causas o motivaciones por las que 
aparezca que el pecado no le pertenece al hombre20. Este acto 
de excusarse se confronta reconociendo de manera consciente y 
personal el pecado; dice Agustín: «Haz lo que oíste, haz lo que 
aprendiste y di a tu Dios: Yo dije, Señor compadécete de mí; sana mi 
alma porque he pecado contra ti. Yo, consigna el salmo, yo dije; no me 
excuso, sino que me acuso»21. 

La otra característica está relacionada con la concepción 
de Dios como alguien bueno, lo cual garantiza confianza en el 
momento de la confesión. Situación que no suele suceder cuando 
la confesión se hace ante un hombre que tiende a equivocarse 
y, por tanto, a hacer un juicio malo: «Y si quieres confesar tus 
pecados, ¿a quién puedes hacerlo con más seguridad que al 
Bien? Te confiesas ante un hombre y, porque es malo, sales 
condenado; pero si te confiesas a Dios, puesto que es Bueno, 

Pater» (Agustín, s. 67,1, PL 38 433, linn. 32-35); «Plerumque enim cum auditur in 
Scripturis, Confitemini Domino, multi qui audiunt pectus tundunt» (Agustín, s. 68, 
1, MA 1, 356, linn. 27-28). «Nam ubi hoc uerbum lectoris ore sonuerit, continuo 
strepitus pius pectora tundentium consequitur» (Agustín, Ps. 117, 1, CCSL 40, 1657, 
linn. 6-8). 

20 Cf. Agustín, s. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 53-54. Agustín, en su obra De conti-
nentia, señala que el pecador, cuando siempre busca excusarse, lo que logra no es la 
privación del castigo, sino de la indulgencia divina. Por ello ante Dios no hay que 
recurrir a una vana protección, sino a una llana confesión. Para esta cuestión, véase: 
Agustín, cont. 5, 13, CSEL 41,156, linn. 19-21. 

21 «Ego, inquit, ego dixi, non diabolus, non fortuna, non fatum. Ego dixi: non 
me excuso, sed accuso. Ego dixi, miserere mei, sana animam meam. Unde enim 
aegrotat? Quoniam peccaui tibi» (Agustín, s. 29, 3, CCSL 41, 374, linn. 58-62).



318	 JOHN EDER DELGADO

quedas purificado»22. La bondad de Dios se convierte en objeto 
de seguridad del pecador; aunque el hombre sea malo, no por 
naturaleza sino por sus malas decisiones, la bondad de Dios lo 
purifica haciéndolo un hombre bueno. Pero esta consecuencia 
no se logra de manera automática, es indispensable la relación de 
amor que se debe establecer entre el confesante y el que recibe la 
confesión. En otras palabras, si el hombre ama a Aquel de quien 
procede todo, bien será un hombre bueno23.

c. Confessio laudis

El otro significado de confessio es aquel de alabar, del que parece 
no sabían mucho o nada los fieles de Agustín. Podemos decir 
que este sentido peculiar le vino directamente de la Biblia, más 
concretamente del lenguaje de los salmos de alabanza. De entre 
todas las obras de Agustín destacamos el libro de las Confessiones 
para mencionar la importancia de los salmos en él24. S. Poque 
afirma que en el libro hay cerca de 121 salmos citados; entre los 
más mencionados se encuentran el salmo 118, el salmo 17 y el 
salmo 18 y, entre los versículos más citados, se encuentran el 
salmo 18,15 (10 veces); salmo 113,24 (9 veces); salmo 106,8,15,31 
(7 veces cada uno)25. Desde esta base podemos decir que la 
confessio laudis, así como sirve para rendir gloria y honor al creador, 

22 «Si peccata tua confiteri uis, cui tutius quam bono? Homini, quoniam malus 
est, confiteris et damnaris. Deo, quoniam bonus est, confiteris et purgaris» (Agustín, 
s. 29, 4l, CCSL 41, 374, linn. 58-62). 

23 Cf. Agustín, s. 29, 5, CCSL 41, 374. lin. 88.
24 Cf. Ph. Burton, Language in the Confessions of  Augustine, Oxford University Press, 

Oxford, 2007, pp. 137-151; S. Poque, «L’invocatio de Dieu dans les Confessions», 
Augustiniana, n.º 41 (1991), pp. 927-935; J. M. Fontanier, Lectures des Confessions I-IV 
de Saint Augustin, Presses Universitaires de Rennes, Rennes, 1999, pp. 37-49.

25 S. Poque, «Les Psaumes dans les “Confessions”», en Saint Augustin et la Bible, 
vol. 3, A.M. La Bonnardière, Paris, 1986, pp. 156-166.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                319

asimismo es útil para confesar los pecados, puesto que confesar 
las faltas es intrínsecamente alabar la bondad del Aquel se ha 
dignado perdonar y curar las heridas del hombre (cf. en. Ps. 94,4). 

En el sermón que estamos estudiando, Agustín trata la confessio 
laudis de manera muy breve y con una motivación clara: enseñar 
a sus fieles que la confessio también significa alabanza y no sólo 
confesión de pecados. 

La confessio laudis encuentra su referencia máxima en Cristo 
Jesús que, sin tener ningún pecado, se dirige a Dios con la misma 
expresión (confessio) con la que se dirige un pecador a Dios, no 
obstante, con un significado diverso: aquel de alabar. El punto 
de partida de Agustín es el texto de Mt 11,25 que, en la versión 
bíblica agustiniana, dice: Confiteor tibi, Pater Domine caeli et terrae. De 
ello Agustín deduce que lo que dice Jesús es una alabanza a Dios, 
y no una confesión de pecados, pues no los tiene, ya que él no 
cometió ningún pecado ni ningún engaño. Por tanto, la confesión 
es alabanza a Dios porque quiso revelar los misterios del Reino 
de Dios a los pequeños, haciendo una paráfrasis del texto de Mt 
11,25b: «Esta es la alabanza que dirigió al Padre: que escondió 
tales cosas a los sabios y prudentes, es decir, a los soberbios y 
arrogantes, y lo reveló a los pequeñuelos, es decir, a los débiles y 
a los humildes»26. 

26 «Istam laudem commendauit Patris, quia abscondit haec a sapientibus et pru-
dentibus, id est, superbis et arrogantibus; et reuelauit ea paruulis, id est, infirmis 
et humilibus» (Agustín, s. 29, 2, CCSL 41, 376, linn. 100-103). En este sermón 29 
Agustín sólo se vale del evangelio de Mateo para explicar la confessio como alabanza; 
sin embargo, en otros escritos lo fundamenta con otros textos de la Escritura, como 
por ejemplo el comentario al salmo 148, 15: «Confessio eius in terra et coelo. Quid 
est: Confessio eius in terra et coelo? qua ipse confitetur? [...] Omnia ergo ista lau-
dant illum, siue in statu, siue in motu, siue de terra deorsum, siue de coelo sursum, 
siue in uetustate, sive in renouatione» (Agustín, Ps. 148, 15, CCSL 40, 2178, linn. 
1-3).



320	 JOHN EDER DELGADO

Antes de finalizar el sermón, retoma el adjetivo bueno referido 
a Dios y lo aplica como razón para alabarlo a él, es decir, se ha de 
alabar a Dios por la simple razón de que es bueno. Si antes había 
dicho que la bondad de Dios es seguridad del pecador, ahora esta 
misma bondad se convierte en objeto de alabanza. Termina el 
sermón con una pequeña exhortación: «Alabadle cuanto podías 
y amadle lo más que podías. Derramad vuestros corazones en su 
presencia; pues Dios es nuestra ayuda, porque es bueno»27. 

2.2.  Sermón 29 A [=Denis 9]

El sermón que ahora estudiamos probablemente fue predicado 
en Cartago en la vigilia de Pentecostés el 23 de mayo del año 
397. Tanto Lambot28 y Anoz29 coinciden en el día y en la fecha. 
Drobner coincide de que fue en el año 39730. 

Agustín comienza el sermón recordando el salmo 117,1: 
Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam misericordia eius, e 
inmediatamente menciona dos veces al Espíritu Santo, a quien 
le atribuye la acción de exhortar a proclamar aquellas palabras 
divinas: «A lo que nos exhortó el Espíritu Santo mediante las 
palabras del salmo [...] a ello os exhorta ahora el Espíritu Santo por 
nuestra voz»31. Podemos notar que la presencia del Espíritu Santo 

27 «Confitemini ergo Domino, quoniam bonus est. Laudate quantum potestis, 
amate quantum potestis: effundite coram illo corda uestra, Deus adiutor noster 
quoniam bonus est» (Agustín, s. 29, 6, CCSL 41, 374, linn. 42-44).

28 Cf. C. Lambot, «Le catalogue de Possidius et la collection carthusienne de 
sermons de saint Augustine», RBén, n.º 60 (1950), pp. 3-7.

29 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», p. 269.
30 Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippo», p. 1094. 
31 «Quod nos uoce psalmi Spiritus sanctus hortatus est [...] hoc uos et per 

nostram uocem idem Spiritus sanctus exhortatur» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 1, 
CCSL 41, 378, linn. 4-7).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                321

cumple su función de exhortar en dos momentos: el primero, 
cuando la palabra de Dios, inspirada por Él, es proclamada en 
la liturgia; el segundo, a través de la voz del obispo, es decir, por 
medio de una mediación humana. Asentado este criterio, pasa a 
exponer el contenido de su discurso. 

Las palabras del salmo 117,1 permiten a Agustín enseñar el 
uso que tiene la palabra confessio en la Biblia: «Alabad al Señor porque 
es bueno, porque es eterna su misericordia. Sea que cantéis alabando 
por sus dones, sea que derraméis lágrimas por vuestros pecados, 
alabad al Señor porque es bueno, porque es eterna su misericordia»32. Con 
esta afirmación deduce que la confessio como alabanza y como 
confesión de pecados, si bien puede estudiarse de manera 
separada, no obstante en otros momentos se hace de manera 
conjunta, por lo cual las dos acciones no están distanciadas sino 
juntas, ya que «nos acusamos de nuestra maldad con la esperanza 
puesta en su misericordia, y al mismo tiempo alabamos su 
misericordia con el recuerdo de nuestra iniquidad»33. 

El sermón continúa con la explicación de los dos adjetivos 
que califican a Dios como bonum y misericors según el salmo 117, 

32 «Confitemini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia 
eius. Siue dona illius laudando cantetis, siue peccata uestra gemendo fundatis, confi-
temini Domino quoniam bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agu-
stín, s. 29A [= Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 9-10).

33 «Et iniquitatem nostram cum spe misericordiae ipsius accusamus, et ipsius 
misericordiam cum iniquitatis nostrae recordatione laudamus» (Agustín, s. 29A [= 
Denis 9], 1, CCSL 41, 378, linn. 26-30). La relación entre confesión de alabanza y 
confesión de pecados como una sola acción le sirve a Agustín para enseñar que 
tanto la una como la otra nacen de la correcta actitud ante Dios, el cual absuelve 
del pecado y acepta la alabanza. A este respecto, consúltese: Agustín, s. 67,1, PL 38, 
433, linn. 44-46. Asimismo, esta relación permite identificar que, cuando el hombre 
reprocha sus pecados, lo hace no sólo por su voluntad sino por la gracia de Dios 
en él, lo cual ya es una alabanza en cuanto que su conversión se atribuye gracias a la 
intervención de Dios. Para esta cuestión, véase: M. Vincent, Saint Augustin, maître de 
prière d’après les enarrationes in Psalmos, Beauchesne, Paris, 1990, p. 446.



322	 JOHN EDER DELGADO

1. Agustín formula dos preguntas: «¿Hay alguien más bueno que 
nuestro Dios? ¿Hay alguien más compasivo que nuestro Dios?»34. 
A la primera responde con la cita textual de Mt 5,45: Facit ille solem 
suum oriri super bonos et malos, et pluit super iustos et iniustos35, es decir, 
que su bondad se extiende tanto a los buenos como a los malos; 
en cuanto a la segunda responde que su compasión es tan grande 
que permanece aún cuando los hombres están en el pecado: «Los 
hombres continúan en sus torpezas e iniquidades, y él no se cansa 
de llamarlos a la conversión»36. 

Luego, abordando la confessio como confessio laudis, el obispo, 
como buen pastor, intuye un peligro, el cual es realizar una 
alabanza no auténtica, es decir, aquella que está dirigida a cualquier 
cosa; para corregir esto, afirma y pone como criterio de veracidad 
que la alabanza auténtica se identifica porque está dirigida a Dios, 
el Bien mismo. Ello queda confirmado, argumenta Agustín, 
con el salmo 72,1: Quam bonus Deus Israel rectis corde. Interpreta 
Agustín por medio de una pregunta retórica que el versículo es 
la expresión de alabanza de un hombre que se ha convertido, 
acción que, sin la conversión, no se lograría: «Quien de entre los 
hombres alaba al Señor, porque para él, ya convertido, es bueno, 
quien cuando perverso le parecía malo; quien le alaba, repito, a 
no ser el que de perverso se hizo bueno, ¿de modo que empieza 
a alabar lo que antes reprochaba?»37.

34 «Quid tam bonum quam Deus noster?, ¿Quid tam misericors quam Deus?» 
(Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 34-36).

35 Cf. Agustín, s.  29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, lin. 37.
36 «Perseuerant homines in flagitis et facinoribus suis, et eos ille ad conuersio-

nem uocare non cessat» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 38-39).
37 «Quis autem hominum nisi ex peruerso fit rectus, ut tamquam conuictus lau-

dare incipiat quod antea reprehendebat, et mirari quod antea contemnebat, con-
fitens domino, quoniam sibi iam recto bonus est, qui perverso uidebatur malus?» 
(Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 47-50).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                323

Llegados a este punto, Agustín establece un primer paralelismo 
antitético, con el cual refuerza y concluye la idea sobre la bondad 
y misericordia de Dios y la maldad del hombre:

Nosotros somos malos; él, es bueno; nosotros somos buenos 
por él y malos por nuestra culpa. Él es bueno con nosotros cuan-
do somos buenos, y también lo es cuando somos malos. Noso-
tros nos ensañamos con nosotros mismos, y él con nosotros se 
muestra compasivo. Nos llama a la conversión; espera que nos 
convirtamos; nos perdona si nos convertimos y nos corona si no 
nos apartamos de él38.

Ahora bien, con un segundo paralelismo antitético que está 
conformado por la figura del hombre-juez, el Dios-juez y la 
sentencia que ellos dictan, Agustín matiza un elemento importante 
dentro de la confessio peccatorum, que es el reconocimiento de las faltas. 
Así pues la imagen del hombre-juez está marcada por la intriga y 
la inseguridad, ya que quien dicta la sentencia es un hombre el cual 
tiende a equivocarse y, por tanto, podría castigar injustamente. La 
imagen del Dios-juez, por el contrario, está marcada por la bondad 
y la misericordia, ya que quien dicta la sentencia es Dios, quien 
actúa siempre con justicia. Sobre esta seguridad de la sentencia 
dictada por Dios-Juez, Agustín aprovecha para instar a sus fieles 
a reconocer los pecados y confesarlos: «Dios se digna apartar su 
vista del pecado del hombre cuando el hombre mismo procura 
tomar conciencia de su pecado, diciéndole a Dios al oído: Y mi 
pecado está siempre delante de ti»39.

38 «Nos mali, bonus ille: nos ab ipso boni, a nobis mali; bonus ille nobis bonis, 
bonus ille nobis malis. Nos saeuientes in nos, ille misericors erga nos. Uocat, ut co-
nuertamur: expectat, donec conuertamur: ignoscit, si conuertamur: coronat, si nos 
auertamur» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 2, CCSL 41, 379, linn. 53-57).

39 «Tunc enim ab hominis peccato faciem Deus dignatur auertere, cum homo 
ipse ad peccatum suum faciem suam curat aduertere, ut in Dei auribus dicat, et 



324	 JOHN EDER DELGADO

El sermón termina con un epílogo que prácticamente es un 
breve resumen referido al juez-hombre y al juez-Dios: «Si tú, 
hombre, tienes miedo confiteri a un juez-hombre porque es malo 
o porque está forzado a cumplir la severidad de la ley, confitere 
en seguridad al Señor, porque es bueno y porque es eterna su 
misericordia»40.

2.3.  Sermón 29 B [=Dolbeau 8]

Según el parecer de Francois Dobleau41, este sermón 
probablemente fue tenido en Cartago, en la vigilia de Pentecostés 
en el año 397. Hombert42, Anoz43 y Drobner44, por su parte, 
consideran que fue probablemente entre el año 407 o 408. 

Agustín, después de recordar la exhortación de la palabra de 
Dios a proclamar el salmo 117,1 Confitemini Domino, quoniam bonus45, 
introduce su exordio comunicando el tema que desarrollará 
durante su intervención: 

peccatum meum ante me est semper» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 4, CCSL 41, 
380, linn. 87-89).

40 «Si ergo propterea times, homo, confiteri homini iudici, quia malus est, aut 
quia seueritatem  legis implere compellitur, securus confitere Domino, quoniam 
bonus est, quoniam in saeculum misericordia eius» (Agustín, s. 29A [= Denis 9], 4, 
CCSL 41, 380, linn. 92-94).

41 Cf. F. Dolbeau, «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397», RBén, n.º 
101 (1991), p. 249.

42 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, Institut 
d’Études augustiniennes, Paris, 2000, p. 304.

43 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», p. 269.
44 Cf. H. Drobner, «Augustinus Von Hippo», pp. 1110-1111.
45 El texto latino difiere de la versión de los sermones 29 y 29A, respecto a la 

ausencia del verbo ser después del adjetivo bonus. Pero se puede ver la forma para-
lela de este versículo del sermón 29B en el comentario al salmo 135: «Confitemini 
Domino, quoniam bonus» (Agustín, Ps. 135, 1, CCSL 40, 1957, lin. 1).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                325

De dos modos suele nombrarse en las Escrituras santas la con-
fesión: una es la de tu punición; otra, la de alabanza a Dios. [...]
Probemos pues que de dos modos se nombra la confesión, esto 
es, que no hay sólo confesión de pecados, sino también de loa a 
Dios46. 

El desarrollo, aunque lo hace de manera intercalada, se 
detiene más en la confesión de pecados como lo ha hecho en los 
sermones anteriores. 

Con respecto a la confessio laudis, además de la cita de Mt 11, 
25-26 que ya había usado en el sermón 29, añade la del libro de 
Qo 39, 20-21: Confitemini Domino, et haec dicetis in confessione: opera 
Domini uniuersa quoniam ualde bona, para mostrar que la confesión 
en este contexto claramente hace referencia al reconocimiento 
de las obras buenas del Señor, más que al reconocimiento de 
los pecados: «Cuando oyes: en la confesión diréis, que las obras todas 
del Señor son muy buenas, es manifiesto que ésta es confesión de 
alabanza a Dios, no de tu iniquidad»47. Estos dos textos de la 
Escritura son suficientes -en este sermón- para explicar la confessio 
como alabanza a Dios. 

En cuanto a la confessio peccatorum, identifica nuevamente que 
el reconocimiento de los pecados es importante porque lleva 
al hombre a atribuir a su responsabilidad las faltas cometidas, 
convirtiendo este acto en el comienzo de la conversión y de la 
justificación: «Quien se acusa porque es malo se displace. En la 

46 «Confessio autem in Scripturis sanctis duobus modis dici et intellegi solet: una 
est punitionis tuae, altera laudationis Dei [...] quod ergo duobus modis confessio 
dicatur-hoc est: non sit tantummodo peccatorum confessio, sed et laudis Dei-, prius 
probemus» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 1, RBén 101, 23, linn. 15-20).

47 «Quando audis: dicetis in confessione: opera Domini uniuersa quoniam ualde, 
manifestum est istam confessionem laudis esse Dei, non iniquitatis tuae» (Agustín, 
s. 29B [= Dolbeau 8], 2, RBén 101, 24, linn. 32-34).



326	 JOHN EDER DELGADO

medida en que, malo, se displace, ya comienza a ser bueno. [...] 
Este es el inicio de la conjunción de nuestro corazón con la ley de 
Dios [...]»48. El ejemplo que retrata este proceso y movimiento de 
regreso hacia Dios está en el episodio del fariseo y el publicano 
(cf. Lc 18, 9-14). El publicano mereció que Dios lo justificara 
porque no se perdonó a sí mismo, o mejor, se acusó a sí mismo 
de sus pecados con humildad, distinto al fariseo que, llevado por 
su soberbia, no se acusó, sino que se excusó: «En efecto, ¿por qué 
fue justificado el publicano y no el fariseo? ¿Por qué mereció que 
se le perdonara, sino porque no se perdonó?»49. Otro ejemplo 
que encuentra oportuno presentar dentro de esta misma línea 
argumentativa es la del reo y la del juez. Pero Agustín no los 
estudia en este sermón de manera separada sino unida, es decir, 
el reo en medio de su culpabilidad puede convertirse en juez en la 
medida en que empiece a reconocer sus faltas y las juzgue malas. 
Esta acción de reconocer y juzgar un hecho considerándolo malo 
Agustín la asemeja al arrepentimiento de los pecados, elemento 
necesario y oportuno que precede la confesión de las faltas 
delante de Dios50. Por tanto, si hay arrepentimiento y confesión 
de las faltas en esas condiciones, el alma se libra del pecado y con 
ello se prepara para rendir la alabanza a su creador. Conforme a 
esto, anota Agustín: «Conviértete a él y a él confiesa. Acusándote 

48 «Qui se accusat quia malus est, displicet sibi. Inquantum sibi displicet malus, 
iam incipit esse bonus [...] hoc est initium coniunctionis cordis nostri cum lege Dei 
[...]» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101, 24, linn. 44-46).

49 «Nam unde est iustificatus publicanus magis quam ille pharisaeus, unde meruit 
parci sibi, nisi quia non pepercit sibi?» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 3, RBén 101, 
25, linn. 52-54). En el comentario al salmo 50, 12, Agustín exhorta a sus fieles a acu-
sarse delante del Señor, confesar las culpas con humildad y así esperar su perdón. A 
este respecto, consúltese: Agustín, Ps. 50, 15, CCSL 38, 609.

50 Cf. Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 4, RBén 101, 25, lin. 55.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                327

y alabándolo estarás recto»51, y añade: «Serás correcto confesando 
tus fallos y la alabanza de Dios: tus obras malas, las buenas 
suyas»52. 

El sermón termina no con una exhortación, sino con el 
comienzo de la famosa fórmula “Conuersi ad Dominun”, la cual, 
como dice J. Oroz Reta, se trataba de una de las costumbres 
de África donde, al terminar el sermón, los fieles recitaban una 
oración que comenzaba por el obispo53. 

2.4.  Sermón 266

Según el parecer de Perler, el sermón se puede ubicar en la 
etapa inmediata a la consagración episcopal de Agustín, en el año 
39754. Para Hombert55 y Anoz56, la predicación tuvo lugar entre 
los años 403 o 408; para los 3 autores, el lugar fue en Cartago, en 
la vigilia de Pentecostés el día 23 de mayo. 

51 «Ad illum ergo conuertere, ei confitere, et te accusando et illum laudando tunc 
eris rectus» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 6, RBén 101, 26/ 102-103).

52 «Eris correctus confitendo peccata tua et laudem Dei: opera tua mala, illus 
bona» (Agustín, s. 29B [= Dolbeau 8], 7, RBén 101, 27, linn. 133-134).

53 Cf. J. Oroz, La retórica en los sermones de san Agustín, Augustinus, Madrid, 1963, 
p. 218. Trascribimos aquí la fórmula completa de la oración según la versión del 
sermón 272: «Conuersi ad Dominum Deum Patrem omnipotentem, puro corde 
ei, quantum potest paruitas nostra, maximas atque ueras gratias agamus; precantes 
toto animo singularem mansuetudinem eius, ut preces nostras in beneplacito suo 
exaudire dignetur; inimicum quoque a nostris actibus et cogitationibus sua uirtute 
expellat, nobis multiplicet fidem, mentem gubernet, spiritales cogitationes conce-
dat, et ad beatitudinem suam perducat: per Iesum Christum Filium eius. Amen» 
(Agustín, s. 272, PL 38, 1248).

54 Cf. O. Perler, Les voyages de Saint Augustin, p. 216.
55 Cf. P. M. Hombert, Nouvelles recherches de chronologie augustinienne, p. 299.
56 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», p. 285.



328	 JOHN EDER DELGADO

Este último sermón de la vigilia de Pentecostés propiamente 
aborda en su contenido el tema del Espíritu Santo como eje 
trasversal de la predicación. 

Agustín comienza expresando que, entre las palabras divinas 
que se han escuchado en la celebración litúrgica, se detendrá en 
un primer momento en el salmo 140,5, mencionado al principio 
y al final de la predicación, que a su vez se convierte en parte del 
exordio: 

Entre otras palabras divinas que escuchamos al cantar el salmo, 
me agrada discutir y comentar de modo especial, con la ayuda del 
Señor, la frase que suena así: el justo me corregirá y me reprenderá con 
misericordia, pero el óleo del pecador no ungirá mi cabeza57. 

Agustín, sin dar muchas explicaciones, se detiene sólo en la 
expresión oleum peccatoris para ponerla en parangón con el oleum 
Christi, y así explicar a los donatistas, implícitamente llamados, 
Nonnulli crediderunt, que el óleo de Cristo, es decir su gracia, no 
encuentra ningún obstáculo cuando es administrado por un 
intermediario pecador, por la simple razón que lo que este da 
no es suyo sino de Dios y, por tanto, su pecado no intercepta 
la gracia que da. Desde este aspecto cristológico Agustín le da 
un significado al oleum peccatoris interpretando que este significa: 
la unción (divina, porque es de Dios) que se da (al hombre) por 
medio del ministro (pecador)58. Si esta triada (de quién, a quién y por 

57 «Inter alia diuina eloquia, quae, cum Psalmus cantaretur, audiuimus, placet 
adiuuante Domino istam potissimum discutere et pertractare sententiam, qua dic-
tum est: Emendabit me iustus in misericordia, et arguet me; oleum autem peccatoris 
non impinguet caput meum» (Agustín, s. 266, 1, PL 38, 1225, linn. 6-11).

58 Cf. Agustín, s. 266, 1, PL 38, 1225, linn.15-17. Este texto del salmo 140,5 
era comentado por los donatistas en el contexto sacramental, específicamente el 
bautismo, el cual, según ellos, para que fuese válido, debía ser administrado por un 
ministro que no tuviese un pecado público (como los ministros católicos que eran unos 



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                329

quién) es bien entendida no existe el temor de que oleum peccatoris 
sea mal entendido: «No temamos, pues, el óleo del pecador, 
puesto que el ministro intermediario no intercepta la gracia del 
donante»59 .

Después de esto, Agustín inserta por medio del adverbio (certe) 
el motivo de la celebración, que es la festividad de Pentecostés, 
con el fin de centrar la atención en la persona del Espíritu Santo y 
no tanto en la interpretación del salmo 140,5, aunque de ella hará 
mención en la última parte del sermón. 

La explicación comienza con la mención del suceso de 
Pentecostés (cf. Act. 2, 1-4) donde se narra que el Espíritu Santo 
descendió sobre 120 personas en forma de lenguas como de fuego, 
las cuales se posaron sobre ellos y comenzaron a hablar según el 
Espíritu les concedía. Las 120 personas son las que se mencionan 
en Act 1, 15. Con esta unión de textos, Agustín interpreta que el 
Espíritu no desciende sólo sobre los doce Apóstoles, sino sobre 
otras personas, entre las cuales se encontraban la madre del Señor, 
algunas mujeres y otros de uno y otro sexo. Respecto a las lenguas, 
dice Agustín: «Cada uno hablaba todas las lenguas, prefigurando 

traidores). La especificación de pecado público es para diferenciarla de pecado priva-
do, el cual según Agustín muchos de los miembros de los donatistas lo reconocían. 
Para esta cuestión, véase: Agustín, c. ep. Parm.10, 20, CSEL 51, 66, linn.18-20. La 
tesis de la invalidez del bautismo administrado por un pecador había aparecido ya 
en Cipriano. Por ejemplo, en la carta 70 que él dirigió a Jenaro, comentando el salmo 
140, 5, decía que un sacerdote hereje no podía ungir porque se había apartado de la 
Eucaristía y del Altar, lugar donde se había consagrado el óleo; en palabras breves, 
el obispo de Cartago consideraba que ningún sacerdote hereje puede dar lo que no 
tiene. A este respecto, consúltese: Cipriano, Ep. 70, 2, 2, CCSL 3C, 509, linn. 55-64. 
Quizá esta carta la pudieron conocer los donatistas que estimaban y consideraban a 
Cipriano como una de sus fuentes en la práctica de rebautizar a los fieles que venían 
de la Iglesia Católica. Véase también: P. Langa, «Introducción general»¸ en Obras 
completas de San Agustín, BAC, Madrid, 1988, p. 75. 

59 «Non timeamus oleum peccatoris, quia non intercipit medius minister benefi-
cium largitoris» (Agustín, s. 266, 1, PL 38, 1225, linn. 17-18).



330	 JOHN EDER DELGADO

la Iglesia, que iba a estar presente en todos los idiomas. Un solo 
hombre era signo de la unidad; la totalidad de las lenguas en un 
solo hombre simboliza a todos los pueblos congregados en la 
unidad»60. En esta interpretación, Agustín vincula la diversidad 
de las lenguas con la universalidad de la Iglesia en el sentido que 
esta se hará presente en todos los lugares del mundo; y a su vez 
relaciona el hecho de que un solo hombre hable todas las lenguas 
con la unidad de la Iglesia. Ciertamente en este sermón no se 
dedicará a hablar sobre estas características de la Iglesia de Cristo, 
pero sí las menciona con el fin de explicar que tanto la unidad 
como la universalidad de la Iglesia son fruto del Espíritu Santo. 

No pasa desapercibido en la mente del obispo la narración 
de la reacción que tuvieron algunos cuando escucharon hablar 
a los hombres las diversas lenguas: «Los que estaban llenos del 
Espíritu hablaban y quienes estaban vacíos de él se admiraban. 
Y lo que es digno de mayor reproche, a la admiración unían la 
acusación»61. Desde este dato Agustín, por un lado, relaciona la 
acción del Espíritu Santo con el verbo loqui; por otro lado, se vale 
de la acusación de que estaban borrachos a causa del vino, para 
paragonarla indirectamente con el texto de Mt 9,17 e identificar 
así los odres nuevos con las 120 personas y los odres viejos con 
los acusadores de estas: «Efectivamente, ellos estaban llenos del 
vino nuevo, porque se habían convertido en odres nuevos. Los 
odres viejos se llenaban de admiración ante los nuevos, y por 
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban»62.

60 «Unusquisque homo linguis omnibus loquebatur, quia futura Ecclesia in om-
nibus linguis praenuntiabatur. Unus homo signum erat unitatis: omnes linguae in 
uno homine, omnes gentes in unitate» (Agustín, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 31-34).

61 «Qui pleni erant, loquebantur: et qui inanes erant, mirabantur; et quod est re-
prehensibilius, mirabantur et calumniabantur» (Agustín, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 
35-37).

62 «Iam quippe illi pleni erant uino nouo, quia facti erant utres noui. Sed utres 
nouos utres ueteres mirabantur, et calumniando nec innouabantur, nec impleban-



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                331

Seguidamente, Agustín se dispone a demostrar en los apartados 
del 3 hasta el 6 dos tesis referentes a la forma como desciende 
el Espíritu Santo: la primera, por imposición de las manos, la 
cual se realiza por el ministerio de los apóstoles: «Comenzó a 
transmitirse el Espíritu Santo por el ministerio de los apóstoles. 
Ellos imponían las manos, y el Espíritu descendía»63; la segunda, 
por el contrario, se refiere al descenso del Espíritu sin ninguna 
intervención humana. Con esta segunda tesis, Agustín respondía 
a la doctrina de los donatistas, que decían que el Espíritu Santo 
sólo descendía por la imposición de las manos de hombres santos: 
«Pero -dicen- no podía otorgarse más que por el ministerio de 
hombres santos»64; claro está que excluían de este argumento el 
suceso de Pentecostés, el cual lo consideraban como el único 
momento donde el Espíritu Santo descendió sin intervención 
humana: «Sobre los primeros ciento veinte, dado que el Espíritu 
Santo venía entonces por primera vez, descendió sin imposición 
de manos; mas a partir de entonces, ya no vino sino mediante la 
imposición de las manos»65. 

Por lo que se refiere a la primera tesis, Agustín toma como 
testimonio el ejemplo de Felipe, el evangelizador de Samaria (cf. 
Act 8, 4-17), el cual, después de predicar el evangelio y bautizar a 
muchos, dejó que Pedro y Juan (Apóstoles) impusieran las manos 
sobre los bautizados para que recibiesen el Espíritu Santo66. Para 
la segunda tesis, los ejemplos son dos: el primero es el caso de 

tur» (Agustín, s. 266, 2, PL 38, 1225, linn. 41-44).
63 «Coepit Spiritus Sanctus dari per ministerium Apostolorum. Illi manus impo-

nebant, et ille veniebat» (Agustín, s. 266, 3, PL 38, 1226, linn. 1-3).
64 «Sed non poterat dari, inquiunt, nisi per homines sanctos» (Agustín, s. 266, 3, 

PL 38, 1226, linn. 17-18).
65 «Quia in primos illos centum uiginti revera, quia tunc primum ueniebat Spi-

ritus Sanctus, sine impositione manus aduenit; ex illo autem iam in neminem uenit, 
nisi fuisset manus imposita» (Agustín, s. 266, 6, PL 38, 1227, linn. 38-41).

66 Cf. Agustín, s. 266, 4, PL 38, 1226, linn. 39-44.



332	 JOHN EDER DELGADO

Felipe (cf. Act 8, 26-39), quien, después de bautizar al eunuco, el 
Espíritu Santo descendió sobre él sin que Felipe impusiera sus 
manos: «Bajaron hasta el agua y Felipe lo bautizó. Después que se 
hubieron apartado del agua, descendió el Espíritu Santo sobre el 
eunuco»67; el otro ejemplo es el bautismo de Cornelio y todos los 
que estaban con él (cf. Act 10, 44-45), los cuales, antes de recibir 
el bautismo, fueron llenos del Espíritu Santo sin intervención de 
Pedro, que en ese momento sólo se había dedicado a predicar: 
«El Espíritu Santo vino no sólo antes de la imposición de las 
manos, sino incluso antes del bautismo»68. Como podemos ver, 
los ejemplos sobre esta segunda tesis son más numerosos que la 
primera, debido a que Agustín necesita enfatizar la libertad con 
la que actúa el Espíritu Santo para así dejar claro en la mente de 
los donatistas que el Paráclito actúa donde quiere y como quiere: 
«Ved cumplido, ved la prueba de lo que dice el Señor: El Espíritu 
sopla donde quiere. Ved hecho realidad, ved cuán verdadero resulta 
lo que había dicho el Señor: El Espíritu sopla donde quiere»69.

Agustín no deja pasar desapercibido el personaje de Simón 
el Mago (cf. Act 8, 9-25) porque le sirve como referente para 
relacionarlo con los donatistas. Según narra el texto sagrado, 
Simón, al ver que los apóstoles imponían las manos y el Espíritu 
descendía por su mediación, pensó que este era un don humano, 
y por ello ofreció dinero a los apóstoles para que el Espíritu 
Santo también descendiera por imposición de sus manos. 
Según Agustín, los donatistas, por su parte, no pensaban que el 

67 «Descenderunt in aquam, baptizauit eum Philippus. Posteaquam ascenderunt 
ab aqua, uenit super Eunuchum Spiritus Sanctus» (Agustín, s. 266, 4, PL 38, 1227, 
linn. 13-15).

68 «Non solum ante impositas manus, sed ante ipsum Baptismum uenit Spiritus 
Sanctus» (Agustín, s. 266, 7, PL 38, 1228, linn. 51-53).

69 «Ecce impletum est, ecce demonstratum est, quod Dominus ait: Spiritus ubi 
uult inspirat. Ecce impletum est, ecce monstratur quam uerum Dominus dixerit: 
Spiritus ubi uult inspirat» (Agustín, s. 266, 7, PL 38, 1229, linn. 1-4).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                333

Espíritu se pudiese comprar, pero al decir: «no lo recibas de aquel 
(católico) sino de mí»70, dejaban en evidencia su pensamiento de 
que lo que conferían los ministros católicos no era de Dios, sino 
de ellos; en otras palabras, lo consideraban con un don humano, 
y no como un don divino. Para evitar este desvarío doctrinal, el 
obispo de Hipona recurrirá al criterio que había dejado entrever 
en el proemio de este sermón, pero que ahora lo hace más 
explícito: Alius est donator, alius ministrator71¸ es decir, el donator y el 
ministrator son dos términos que sirven para definir la parte que le 
corresponde a Dios y la parte que le corresponde al hombre en 
lo que respecta a la donación de la gracia que tiene lugar en los 
sacramentos72, pero que se aplica de igual manera en el argumento 
sobre el Espíritu Santo y su donación por parte de los hombres. 

El sermón termina con el retorno a la interpretación del 
salmo 140,5; pero esta vez yendo más allá de la expresión oleum 
peccatoris, a la cual le da una nueva interpretación. Así pues, con 
la primera parte del versículo el justo me corregirá con misericordia, 
enseña que la corrección tiene lugar cuando hay amor; por eso, el 
que corrige, aunque hiera, está amando; por el contrario, el que 
adula no corrige, sino que engaña y envuelve. Esta adulación la 
relaciona Agustín con la segunda parte del versículo oleum peccatoris 

70 «Meum est; noli ab illo accipere, sed a me» (Agustín, s. 266, 7, PL 38, 1229, 
linn. 6-7).

71 «Alius est donator, alius ministrator» (Agustín, s. 266, 3, PL 38, 1226, lin. 5).
72 Agustín, contra los donatistas, insistirá en que el ministro del sacramento es 

siempre un canal, un servidor y no el dueño del sacramento; la gracia se recibe por 
medio del hombre y no del hombre. Hablando propiamente del bautismo, el santo 
escribe que el ministro, cuando bautiza, lo hace con una potestad que le viene de 
Dios; por lo tanto, el don que da es recibido; de ahí que bautiza no en su nombre 
sino en el nombre de Otro. Sostiene la hipótesis de que, si Jesús hubiera querido dar 
esta potestad a cada uno de los discípulos con nombre propio, ello habría significa-
do que después lo que ellos darían sería algo de ellos y no del Señor, lo cual habría 
llevado a pensar en varios bautismos y no en uno sólo, que es de lo que habla la 
Escritura. Para esta cuestión, véase: Agustín, Io. eu. tr. 5,7, CCSL 36, 44, linn. 1-30. 



334	 JOHN EDER DELGADO

non impinguet caput meum. Este oleum peccatoris hace referencia a los 
halagos del adulador, y de estos advierte el obispo hay que huir, 
porque lo único que consiguen es ensoberbecer a la persona cuyo 
símbolo está representado por una cabeza grande: 

Mejor es un corazón sano que una cabeza grande; pero un co-
razón sano lo hace la vara del que corrige; la cabeza grande, en 
cambio, el óleo del pecador, es decir, la lisonja del adulador. Si te 
has procurado una cabeza grande, guárdate del peso de la misma, 
no sea que te lleve al precipicio73.

3.  Conclusiones

Llegados a la conclusión de este trabajo, en el cual nuestro 
centro de interés ha sido analizar la pneumatología en los 
sermones litúrgicos relativos a la fiesta de Pentecostés predicados 
por Agustín obispo y enmarcado por las polémicas del donatismo 
y pelagianismo, presentamos algunas conclusiones. 

Agustín, en su rol de predicador, habla sobre el Espíritu 
Santo a sus fieles, así como lo hace con los neófitos siendo su 
catequista o como teólogo con los estudiosos de las Escrituras. 
La predicación es el espacio que aprovecha para presentarse 
como un predicador al servicio de la palabra de Dios y al servicio 
de su comunidad. Sobre esta predicación, que encuentra su 
asidero en la Sagrada Escritura y en el contexto litúrgico donde 
está inserta, en nuestro caso el pascual y, dentro de este, la vigilia 

73 «Melius est cor sanum, quam grande caput: sed cor sanum facit uirga obiur-
gantis; grande caput facit oleum peccatoris, hoc est, assentatio adulatoris. Si caput 
grande fecisti, caue pondus capitis, ne in praecipitium perducaris» (Agustín, s. 266, 
3, PL 38, 1229, linn. 39-43).



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                335

de Pentecostés, el obispo de Hipona reflexiona la teología de la 
tercera persona de la Trinidad. 

En los primeros tres sermones de la vigilia se concentra 
principalmente en la doble acepción de la palabra confessio, 
entendida como confessio peccatorum y confessio laudis. La confessio 
peccatorum Agustín la refiere en un contexto penitencial donde se 
trata de dar testimonio del pecado y miseria del hombre, y de la 
misericordia y bondad de Dios. La confessio laudis es considerada 
como un canto de alabanza dirigida a Dios en la que se le confiesa 
reconociendo sus maravillas y se espera de él su bendición. Con 
respecto a la pneumatología, las referencias son mínimas; sin 
embargo, Agustín señala que el Espíritu Santo es el inspirador 
de la Escritura (cf. s. 29,1); asimismo es el que inspira la alabanza 
dirigida a Dios y a su vez es el que se hace presente en la liturgia 
a través de la predicación de ministro (cf. s. 29A, 1). 

En el último sermón de la vigilia (cf. s. 266), junto con los de la 
fiesta, las referencias pneumatologicas ya se hacen más precisas. En 
el sermón 266, por ejemplo, Agustín señala la gratuidad y libertad 
con que actúa el Espíritu Santo. En esta predicación, después de 
haber mencionado los hechos presentes en el Nuevo Testamento 
(cf. Act. 8, 26-39; 10, 44-45), en los cuales la efusión del Espíritu 
Santo viene descrita de forma diversa (sin imposición de las manos 
y antes del bautismo), Agustín interpreta que el Espíritu Santo se 
dona a quien quiere y donde quiere; por tanto, es independiente de 
los modos normales (por la imposición de las manos) en los que 
se comunica a los creyentes. Estas matizaciones Agustín las hacía 
para refutar la doctrina de los donatistas, que consideraban que 
el Espíritu Santo sólo se podía donar por medio de la imposición 
de las manos de ministros santos; en otras palabras, vinculaban 
la donación del Espíritu Santo con la santidad del ministro. Ante 
esto, Agustín insistirá en que el Espíritu Santo, como permanece 
libre, ni siquiera se detendrá delante de la indignidad de quien es 



336	 JOHN EDER DELGADO

llamado a comunicarlo, puesto que lo que da el ministro no es 
propio, sino que lo recibe de otro, y ese otro es Dios mismo (cf. 
s. 266, 7). 

Referencias bibliográficas

Agustín, In Iohannis Evangelium Tractatus. CCSL 36, Typographi Bre-
pols Editores Pontificii, Turnholti, 1954.

Agustín. «Sermón 29B [= Dolbeau 8]». Revue Bénédictine, n.º 101 (1991), 
pp. 240-256.

Agustín. «Sermón 68». Miscelanea Agostiniana (1930), pp. 356-367.
Agustín. Conspectus. CSEL 41, Johnson Reprint Corporation, New 

York, 1960.
Agustín. Enarrationes in Psalmos. CCSL 38, Typographi Brepols Edito-

res Pontificii, Turnholti, 1956.
Agustín. Enarrationes in Psalmos. CCSL 40, Typographi Brepols 

Editores Pontificii, Turnholti, 1956.
Agustín. Retractationum. Libri II. CCSL 57, Typographi Brepols 

Editores Pontificii, Turnholti, 1984.
Agustín. Scripta contra Donatistas. CSEL 51, Johnson Reprint Corpora-

tion, New York, 1963.
Agustín. Sermones. CCSL 41, Typographi Brepols Editores Pontificii, 

Turnholti, 1961.
Agustín. Sermones. PL 38, J.-P. Migne Editorem, Parisiis, 1865.
Alesanco, T. Filosofía de san Agustín. Augustinus, Madrid, 2004.
Anoz, J. «Cronología de la producción agustiniana». Augustinus, vol. 

47, n.º 186-187 (2002), pp. 229-312.
Blaise A. (ed.). Dictionnaire latin-francais des Auteurs Chrétiens. Brépols, 

Turnhouth, 1954.



	 ASPECTOS PNEUMATOLÓGICOS DE LA PREDICACIÓN...	                337

Burton, Ph. Language in the Confessions of  Augustine. Oxford University 
Press, Oxford, 2007.

Cicerón. «Pro Sulla». En Discours, vol. XI. Boulanger, Paris, 1957.
Cipriano. Epistulae 70. CCSL 3C, Typographi Brepols Editores Pon-

tificii, Turnholti, 1996.
Dolbeau, F. «Sermons inédits de saint Augustin préchés en 397». 

RBén, n.º 101 (1991), p. 240-256.
Drobner, H. Augustinus Von Hippo. Predigten zu den psalmen II (sermones 

22-34), vol. 35. Peter Lang Edition, Frankfurt, 2016.
Fontaine, J. «Introduzione generale». En Confessioni, vol. I. Mondado-

ri, Vicenza, 1992.
Fontanier, J. M. Lectures des Confessions I-IV de Saint Augustin. Presses 

Universitaires de Rennes, Rennes, 1999.
Hombert, P. M. Nouvelles recherches de chronologie augustinienne. Institut 

d’Études augustiniennes, Paris, 2000.
Lambot, C. «Le catalogue de Possidius et la collection carthusienne 

de sermons de saint Augustine». RBén, n.º 60 (1950), pp. 3-7.
Lambot, C. «Un “ieiunium quinquagesimae” en Africae au IVe siècle 

et date de quelques sermons de S. Augustin». Revue Bénédictine, n.º 
47 (1935), pp. 114-124.

Langa, P. «Introducción general». En Obras completas de San Agustín. 
BAC, Madrid, 1988.

Mohrmann, C. Introduzione en Le Confessioni. Rizzoli Editore, Milano 
1958.

Oroz, J. La retórica en los sermones de san Agustín. Augustinus, Madrid, 
1963.

Pegueroles, J. San Agustín, un platonismo cristiano. PPU, Barcelona, 1985.
Perler, O. Les voyages de Saint Augustin. Études Augustiniennes, Paris, 

1969.



338	 JOHN EDER DELGADO

Pizzolato, L. «Prologo alle Confessioni». En Le Confessioni di Agostino 
(402-2002): bilancio e prospettive. XXXI Incontro di studiosi dell’antichità 
cristiana. V. Grossi, Roma, 2003.

Poque, S. «Les Psaumes dans les “Confessions”». En Saint Augustin et la 
Bible, vol. 3. A.M. La Bonnardière, Paris, 1986.

Poque, S. «L’invocatio de Dieu dans les Confessions». Augustiniana, 
n.º 41 (1991), pp. 927-935.

Quintiliano, M. F. Declamationes minores. B.G. Teubneri, Stutgardiae, 
1989.

Reale, G. «Monografia introduttiva». En Confessioni. Bompiani, 
Milano, 2013. 

Vincent, M. Saint Augustin, maître de prière d’après les enarrationes in Psal-
mos. Beauchesne, Paris, 1990.




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



