
S A L A M A N C A

Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Núm. 2



estudios
trinitarios

Julio-Diciembre         2025           Vol. LIX - Núm. 2

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	193-195

ESTUDIOS

Di Ció, A. F., La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
	 Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental .........	199-241
Arfuch, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
	 pistas para el estudio hagiográfico del «concilio niceno de los 
	 318 santos padres» ...............................................................	243-278
Clur, E., Mente patrística: la Trinidad de Basilio ....................	279-308
Delgado, J. E., Aspectos pneumatológicos de la predicación 
	 agustiniana en la vigilia de Pentecostés ..................................	309-338
Serpe, V., El Misterio de Dios en el pensamiento de 
	 Bernhard Welte: de la fenomenología de la religión 
	 a la experiencia existencial ....................................................	339-367

Bibliografía ..........................................................................	369-389



Mente patrística: la Trinidad de Basilio

Patristic mind: the Trinity of Basil

Emanuel Clur

Facultad de Teología de Granada
Universidad Loyola Andalucía

eclur@al.uloyola.es
Orcid: 0009-0000-5739-4942

Fecha de recepción: 18 de junio de 2025 
Fecha de aceptación: 27 de octubre de 2025

Resumen: Llegar a adquirir la mente patrística, como aparece en el trabajo 
del P. Florovsky, solicita no sólo vivir la liturgia y la oración o el sólo 
limitarse a leer a los santos padres para memorizar ciertas frases, sino que 
consiste en, leyéndolos, comenzar a pensar como ellos pensaron, unidos 
y movidos por un mismo Espíritu Santo. Así podremos decir que la edad 
patrística no terminó, sino que se extiende hasta nuestros días. Lo que 
propongo es, en la lectura de Basilio en dos de sus obras –Hexameron y Sobre 
el Espíritu Santo–, no sólo descubrir el contenido que se cree, sino el cómo 
y por qué se cree, para que el lector pueda llegar a encontrar aplicaciones 
al tiempo presente. Asimismo, la lectura de parte de su epistolario nos 
permite comprender su realidad histórica, que no fue nada fácil.

ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 279-308



280	 EMANUEL CLUR

Palabras clave: Capadocios, Teología dogmática, Teología fundamental, 
Teología oriental.

Abstract: To acquire the patristic mind, as presented in the work of  Fr. 
Florovsky, requires not only living the liturgy and prayer, nor merely 
limiting ourselvesto reading the holy fathers in order to memorize 
certain sentences. Rather, by reading them, we begin to think like them, 
united and moved by the same Holy Ghost. Then we could affirm that 
the patristic age has not ended but it remains to this day. My idea is that 
by reading Basil in two of  his works —Hexameron and On the Holy 
Ghost—, we can discover not only the content of  what we believe but 
also how and why we believe it, with the hopethat the reader may find 
applications in our days. Moreover, to read some of  his letters would 
allow us to understand his historical reality which was by no means easy.

Keywords: Cappadocians, Eastern Theology, Fundamental Theology, 
Dogmatic Theology.

1.  Introducción

En este sentido, estamos obligados a decir que “la Era de los Padres” 
sigue en “la Iglesia orante”. ¿No debería ésta continuar también en 
nuestro estudio teológico, investigación e instrucción? Para recupe-
rarlo, de hecho, no de un modo arcaico o en apariencia, y no tan 
sólo como una venerable reliquia, sino con una actitud existencial, 
como una orientación espiritual. Sólo de esta manera puede nuestra 
teología ser reintegrada dentro de la plenitud de nuestra existencia 
cristiana. […] Uno debe viajar a las mismísimas raíces de esta piedad 
tradicional, y recuperar la “mente Patrística”. […] Como “adorado-
res” continuamos en la “tradición de los Padres”. ¿No deberíamos 
permanecer, consciente y devotamente, en esa misma tradición tam-
bién como “teólogos”, como testigos y maestros de Ortodoxia? ¿Po-
dremos conservar nuestra integridad de algún otro modo?1.

1 «In this sense, we are bound to say, “the Age of  the Fathers” still continues in 
“the Worshipping Church”. Should it not continue also in our theological pursuit 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 281

Teniendo estas palabras del teólogo-historiador ruso Padre 
Florovsky2 como inspiración, nos damos a la tarea de intentar 
adquirir esta mente patrística. Nos basaremos en dos obras de 
Basilio: Hexameron3 y Sobre el Espíritu Santo4. Luego de lo cual se 
expresarán ciertas preguntas que suscitan los textos, que pueden 
tener repercusiones en nuestros días, procurando atisbar o 
esbozar una respuesta, aunque no definitiva, en cada una de ellas, 
a saber: ¿Qué hemos de creer? ¿Quién es Dios?

No se busca, con todo, darle al lector una lectura de 
problemáticas actuales, sino brindarle un acceso al pensamiento 
de Basilio, en el que ni los elementos más accidentales son 
descartados cuando vienen de Dios. Quizás este último punto 
sea la mayor adquisición que se pueda obtener tras la lectura 

and study, research and instruction? Should we not recover “the mind of  the 
Fathers” also in our theological thinking and teaching? To recover it, indeed, not 
as an archaic manner or pose, and not just as a venerable relic, but as an existential 
attitude, as a spiritual orientation. Only in this way can our theology be reintegrated 
into the fullness of  our Christian existence. It is not enough to keep a “Byzantine 
Liturgy”, as we do, to restore Byzantine iconography and Byzantine music, as we 
are still reluctant to do consistently, and to practice certain Byzantine modes of  
devotion. One has to go to the very roots of  this traditional “piety,” and to recover 
the “Patristic mind”. Otherwise we may be in danger of  being inwardly split—as 
many in our midst actually are–between the “traditional” forms of  “piety” and a 
very untraditional habit of  theological thinking. It is a real danger. As “worshippers” 
we are still in “the tradition of  the Fathers”. Should we not stand, conscientiously 
and avowedly, in the same tradition also as “theologians”, as witnesses and teachers 
of  Orthodoxy? Can we retain our integrity in any other way?» (G. Florovsky, Bible, 
Church, Tradition: An Eastern Orthodox View, Nordland Pub. Co., Belmont, 1972, c. 
VII, p. 113).

2 El Padre G. Florovsky (Odessa, 1893-Penceton, 1979) fue profesor en 
la Universidad de Odessa, de Praga, en el Instituto San Sergio de París, en la 
Universidad de Columbia, en la Escuela Teológica San Vladimir y finalmente en la 
Universidad de Harvard. No confundir con el Padre Paviel Floriensky.

3 B. Magno, Hexameron. Homilías sobre los seis días de la Creación, Svetigora, 
Njegoseva, 2017.

4 B. Magno, El Espíritu Santo, Ciudad Nueva, Madrid, 2012.



282	 EMANUEL CLUR

de este padre. Ahora, las aplicaciones a problemáticas actuales 
quedan para el lector, quien desarrollando esa mente patrística 
podrá vislumbrarlas.

1.1.  Breves notas biográficas sobre Basilio5

El padre que estudiamos –entre los santos, Basilio de Cesarea 
(330-379) o, como se lo ha llamado, más que merecido título, 
Magno–, es uno de los padres que más ha influenciado el 
pensamiento del Oriente cristiano, principalmente a las Iglesias 
de tradición bizantina. Se enmarca dentro de los así denominados 
padres capadocios (junto a Gregorio Nacianceno y Gregorio 
Niseno). Nieto de Macrina la Anciana, hijo de Basilio el Grande 
y Emilia de Cesarea, hermano de Gregorio Niseno, Macrina la 
Joven, Naucracio y de Pedro de Sebaste. Estamos hablando de 
una familia de santos, monjes y obispos, todos defensores de la fe 
ortodoxa en contexto de serias controversias. Considerado uno de 
los cuatro padres orientales o griegos, es celebrado por la Iglesia 
latina el 14 de junio (usus antiquior) y el 2 de enero (usus recentior); 
las Iglesias de rito bizantino lo celebran en dos ocasiones: 1 de 
enero (san Basilio Magno, Arzobispo de Cesarea de Capadocia) y 
el 30 de enero (los tres Santos Obispos: san Basilio, san Gregorio 
y san Juan); otras Iglesias lo celebran en otras fechas.

1.1.2.  Hexameron

Hexameron se enmarca dentro de una tradición de comentarios 
al relato creacional del Génesis. Encontramos textos similares 
a este en diversos autores, desde Agustín (De Genesi ad litteram) 
pasando por Mar Jacob de Sarug o hasta de su mismo hermano 

5 Cf. N. Velimirovich, «Prólogo de Ohrid», en B. Magno, Hexameron, pp. 13-14.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 283

Gregorio de Nisa. La obra de Basilio consiste en nueve homilías 
sobre los seis días de la creación (cf. Gn 1, 1-26) que pronunció a 
lo largo de tres días en el año 3786.

1.1.3. Sobre el Espíritu Santo

Cuando dirigimos nuestra mirada al Sobre el Espíritu Santo, 
podríamos pensar equivocadamente que se trata exclusivamente 
de la tercera persona de la Trinidad. Sin embargo, pese a 
destinarle una especial atención, se trata de un auténtico tratado 
en respuesta a diversas polémicas suscitadas por autores y 
pensadores heterodoxos, en lo que puede recordar a los padres 
apologéticos. Es particularmente necesario precisar la fecha de 
esta obra, que podemos enmarcar en el año 372-3747 (motivado 
por la grave acusación contra su persona tras la celebración de 
la Divina Liturgia)8; es decir, que se enmarca en el contexto 
posterior al primer concilio ecuménico, en el que al menos en 
principio se ha triunfado sobre el arrianismo; sin embargo, como 
se deduce de la propia obra –y de la historia–, las tesis arrianas 
y semi-arrianas siguieron teniendo mucha fuerza. Con todo, no 

6 Cf. R. Lim, «The Politics of  Interpretation in Basil of  Caesarea’s “Hexae-
meron”», Vigiliae Christianae, vol. 44, n.º 4 (1990), pp. 351-370. https://doi.
org/10.2307/1583840.

7 La datación de esta obra no es sencilla. Se han levantado diversas hipótesis. 
Aunque se tiende a creer que es una obra de madurez del Capadocio, algunos, 
de la mano de Dörries, logran distinguir en la obra (cc. IX-XXIX) un así llamado 
«protocolo de Sebaste», en el que nuestro autor intentaría persuadir a Eustacio de 
Sebaste para que reconozca la divinidad del Espíritu. Para esta cuestión, véase: J. J. 
Whitty, «Reading Basil of  Caesarea’s On the Holy Spirit as Apology: Reassessing the 
Influence of  Eustathius of  Sebaste on the Treatise», Vigiliae Christianae, vol. 77, n.o 

4 (2022), pp. 353-374. Para una estructura de la obra, consúltese: M. Mira, «Sobre la 
estructura del “De Spiritu Sancto” de Basilio de Cesarea», Scripta Theologica, vol. 40, 
n.º 1 (2008), pp. 65-88.

8 Cf. «Introducción» en B. Magno, El Espíritu Santo, pp. 16-17.



284	 EMANUEL CLUR

es tan llamativo que Basilio se mantenga en la ortodoxia frente a 
estos (sin quitarle mérito, por supuesto, dado que no eran pocos 
los obispos que habían cedido), sino, ante todo, que afirme con 
suprema autoridad que la ortodoxia radica en la afirmación de 
la divinidad de la tercera persona, aun cuando no había concilio 
que le respaldase. Deberíamos esperar hasta el segundo concilio 
ecuménico en el 381 dado en Constantinopla para que los 
cánones reflejaran la sabiduría de la ortodoxia de fe defendida 
por nuestro autor. Vemos así el surgimiento de la herejía de los 
pneumatómacos y la respuesta de Basilio. Algunos han querido 
decir que los concilios fueron creadores de la ortodoxia, sin 
embargo, aquí podemos ver que la ortodoxia es la constante 
afirmación de la tradición recibida. Basilio no introduce novedad, 
sino que nos transmite aquello que él mismo ha recibido.

2.  ¿Qué hemos de creer?

En nuestros días, que se autoproclaman el tiempo del triunfo 
de la ciencia sobre la religión, de la razón por sobre la fe, de 
la opinión sobre la verdad, podría parecer arcaica o incluso 
retrógrada la pregunta sobre el creer; fácilmente podríamos 
responder que sólo se ha de creer aquello que nuestros ojos hayan 
visto y nuestras manos tocado; sólo se ha de creer en aquello que 
acontece en la historia: aquello real y tangible. Seguramente más 
de uno de los que así piensan se llevaría una grave sorpresa al 
darse cuenta de que aquello que ha sido visto, oído y palpado es 
lo que, con esas mismísimas palabras, Juan el Teólogo (cf. 1 Jn 1, 
1) afirma su predicación.

Pero si es que el testimonio de uno no basta, si lo que se 
necesita es auténtica historia concreta, Lucas el Evangelista —al 
que la tradición le reconoce como el primer iconógrafo y, quizás 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 285

por ello mismo, historiador, puesto que el ícono no es arte vulgar, 
sino puerta hacia lo real, ventana hacia lo divino, hasta poder decir 
que el que lo escribe obra una verdadera tarea demiúrgica—, dice 
que él mismo se ha encargado de indagar sobre aquellas verdades 
que se afirmaban en su tiempo, buscando testigos oculares (cf. 
Lc 1, 1-2), para dar certidumbre de un suelo firme (lit.: asfáleian/
ἀσφάλειαν (cf. Lc 1, 4), de donde nos viene la palabra asfalto). 

Nuestra religión, la de Basilio, la de Lucas y Juan, y la de 
una inmensidad de nube de testigos (cf. Hb 12, 1), es histórica 
por excelencia puesto que la misma mano que nos creó en un 
principio, el Verbo eterno, se ha hecho carne, en un tiempo 
concreto, de una virgen concreta (cf. Jn 1, 1-3); pero, sobre todo, 
nuestra sagrada religión es histórica puesto que nuestro Dios –
Padre, Hijo y Espíritu Santo–, y de modo singular el Espíritu, 
sostiene y garantiza el curso de la historia, como dirá Basilio: 
es precisamente «tras arrojar por la borda lo establecido por el 
Espíritu Santo» que todo pierde su sentido, es la manipulación en 
el poder, cuando ocupando el lugar que le corresponde al Espíritu, 
que «una terrible anarquía invade a los pueblos por causa de esta 
ambición de mando, y por eso las exhortaciones de los prelados 
resultan completamente ineficaces y ociosas, pues cada uno, al 
subírseles el humo de su ignorancia a la cabeza, piensa que no 
tiene que obedecer a nadie, sino más bien que él debe mandar a 
los demás»9. 

Bastarían a nuestros modernos pensadores las palabras del 
Hexameron: «han hecho mucho tratando de explicar la naturaleza, 
pero ninguna idea de ellos ha quedado firme y sólida, todas han 
sido refutadas por el que le sigue. No vale la pena refutarlos: se 
destruyen el uno al otro»10. Nuestra historia sigue necesitando oír 

9 B. Magno, El Espíritu Santo, XXX, 77, p. 242.
10 B. Magno, Hexameron, I, 2, p. 17.



286	 EMANUEL CLUR

las palabras de David: «Si Tú escondes el rostro, desfallecen; si 
retiras Tú su aliento, expiran, y vuelven a su polvo. Cuando envías 
tu soplo, son creados, y renuevas la faz de la tierra» (Sal 103, 29-
30). Pero es que no sólo en la sabiduría antigua encontramos 
la verdad11, sino que en nuestros días también hay quienes, sin 
renunciar a su ciencia, descubren la verdad de la fe. Sólo por 
mencionar casos conocidos en tiempos contemporáneos, se me 
ocurren el de Francis Collins –director del proyecto genoma 
humano–, quien dijo: al mismo Dios se le adora en la catedral 
y en el laboratorio12, o el caso reciente de Brecht Arnaert, en 
su artículo Huerta de Soto’s hypostasis. An exploration of  the role of  
theology in economics13, en el que, como indica su nombre, investiga 
la necesidad de reconocer la realidad de la teología en algo tan 
humano como es la economía14.

Tras estas breves palabras podemos, ahora, adentrarnos en 
cómo responder a esta pregunta, para lo cual Basilio nos da 

11 Para un estudio sobre la utilización de las ciencias por parte del Capadocio, 
véase: M. Mira, «La noción de ley de la naturaleza en el In Hexaemeron de Basilio de 
Cesarea», Annales Theologici, vol. 20, nº. 1 (2006), pp. 59-86.

12 «Both of  these choices are profoundly dangerous. Both deny truth. Both 
will diminish the nobility of  humankind. Both will be devastating to our future. 
And both are unnecessary. The God of  the Bible is also the God of  the genome. 
He can be worshiped in the cathedral or in the laboratory. His creation is majestic, 
awesome, intricate, and beautiful —and it cannot be at war with itself. Only we 
imperfect humans can start such battles. And only we can end them» (F. S. Collins, 
The Language of  God: A Scientist Presents Evidence for Belief, Free Press, New York, 2006. 
http://archive.org/details/francis-collins-language-of-god, p. 211).

13 Cf. B. L. Arnaert, «Huerta de Soto’s Hypostasis an Exploration of  the Role of  
Theology in Economics». Revista Procesos de Mercado, vol. 21, nº. 2 (2024), pp. 167-
210. https://doi.org/10.52195/pm.v21i2.957.

14 El artículo llega incluso a vislumbrar una nueva «vía» de acceso a Dios desde 
el mercado, haciendo verdadero honor al tomismo de hominem unius libri timeo o 
como cita el mismo artículo a Hayek: «nobody can be a great economist who is only 
an economist —and I am even tempted to add that the economist who is only an 
economist is likely to become a nuisance if  not a positive danger».



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 287

indirectamente grandes pistas. Hoy en día podríamos caer en una 
suerte de fideísmo nominalista, en el que sólo creemos aquello que 
la auctoritas eclesiástica nos indique que hemos de creer sin mayor 
juicio. Es verdad que la auctoritas eclesiástica debe ser respetada y 
obedecida, pero no de suyo ni mucho menos en carácter absoluto, 
porque sobre la auctoritas está la veritas, que es Dios mismo; sólo a 
Él se le debe rendir obediencia absoluta. Es precisamente porque 
existe una verdad que podemos juzgar la autoridad como válida o 
inválida y esta verdad se da en primer orden dentro de los marcos 
de la razón (aunque siempre sea excesiva para los marcos de la 
sola razón) y como dice el Aquinate: «Como quiera que la gracia 
no suprime la naturaleza, sino que la perfecciona, es necesario 
que la razón natural esté al servicio de la fe»15. Sin embargo, queda 
aún la pregunta: ¿cómo puedo llegar a conocer la verdad? Aquí 
entra el valor de la verdad que elige manifestarse, revelarse, y esta 
revelación es recibida por algunos hombres ilustres que la han 
transmitido íntegramente a las generaciones. Es precisamente 
este transmitir –tradetur en latín–16 el que nos lleva a la traditio. 

Ahora, si entendemos que la veritas se ha revelado a unos 
hombres, que a su vez nos la han transmitido en lo que llegamos 
a llamar traditio, comprendemos que la autoritas tiene el deber de 
proteger esta tradición recibida sin innovación17. Pero pongamos 

15 T. de Aquino, Suma de teología, I, q. I, a. 8, ad. 2, BAC, Madrid, 1994, p. 96.
16 «Ego enim accepi a Domino quod et tradidi vobis, quoniam Dominus Jesus 

in qua nocte tradebatur, accepit panem» (1 Cor 11, 23).
17 Claro está que una exhaustiva reflexión sobre la articulación de veritas-traditio-

autoritas excede los límites del presente trabajo. La división tripartita que se provee 
aquí, que surge de la lectura de Basilio, puede ser profundizada, especialmente 
en el segundo elemento, la traditio, que en Basilio es una doctrina en sí misma. 
El Capadocio considera que la traditio es bipartita, a saber: δόγμα y κήριγμα; «las 
primeras se mantienen en una prudente reserva para evitar que los más altos 
misterios vengan a convertirse, por causa de la rutina, en algo despreciable, mientras 
que las segundas se mantienen públicamente» (J. M. Yanguas Sanz, «La divinidad 



288	 EMANUEL CLUR

un ejemplo del Hexameron, en el que se nos habla sobre Moisés 
como autor del Génesis: 

Pero, antes de analizar el sentido de estas palabras y de examinar 
el significado que encierran, veamos quién es el que nos habla. 
Y, puesto que la debilidad de nuestra inteligencia no nos permite 
penetrar en el pensamiento profundo del que habla, nos veremos 
obligados espontáneamente a creer en sus palabras por su auto-
ridad [auctoritas]18.

Y más adelante:

Por lo tanto, el que fue digno de ver a Dios cara a cara igual que 
los ángeles, nos habla a nosotros de lo que escuchó [traditio]19 de 
Dios. Entonces escuchemos las palabras en las que se expresa la 
verdad [veritas], no con los argumentos de una sabiduría humana, 
sino con las enseñanzas del Espíritu y cuyo fin no es obtener la 
alabanza del que las escucha, sino la salvación de aquellos a quie-
nes se les enseña20.

Clarificado el cómo responder diremos qué responder o, 
lo que es lo mismo, ¿quién es Dios? Dios es aquel que, desde 
siempre, antes de la creación del mundo, es Padre, Hijo y Espíritu 
Santo. Así se ha revelado y con verdad se ha creído frente a los 
que hablaban de un dios malo y uno bueno o que han visto en las 
tinieblas el enemigo del que es la luz21. Pero debemos afirmar, sin 

del Espíritu Santo en S. Basilio», Scripta Theologica, vol. 9, n.º 2 (2018), pp. 485-539, 
https://doi.org/10.15581/006.9.21876).

18 B. Magno, Hexameron, I, 1, p. 16.
19 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 22, p. 141.
20 B. Magno, Hexameron, I, 1, pp. 16-17.
21 «Porque, si Dios es luz, el poder que se le opone deben ser evidentemente 

las tinieblas, y si las tinieblas no reciben el ser de otro ser, son el mal que nace de 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 289

temor a equivocarnos, que ya no es sólo que Dios sea en sí mismo 
Trinidad, sino que también cuando actúa es trino. La creación 
misma no se trata de una actividad exclusiva del Padre, porque 
ni el Verbo ni el Espíritu Santo le son ajenos22. En este sentido 
son iluminadoras las palabras de Basilio: «Pero no dejemos de 
destacar que después que Dios dijo: “Que haya un firmamento” no 
dice: “y el firmamento fue hecho”, sino: “Y Dios creó el firmamento y Dios 
separó…”», en las que reconoce la presencia del Hijo y el Espíritu 
Santo o, en sus propias palabras:

¡Sordos, oíd! ¡Ciegos, ved! ¿Y quién es sordo sino aquel que no 
escucha al Espíritu que clama con voz potente? ¿Y quién es cie-
go? El que no ve las pruebas tan evidentes del Unigénito. “Que 
haya un firmamento”: es la voz de la causa primera. “Y Dios creó 
el firmamento”: es el testimonio del poder creador y de la causa 
eficiente23. 

El obispo de Cesarea distingue en la creación al Padre, como 
causa primera, de la causa operante, que es el Hijo, de la causa 
perfectiva, que es el Espíritu Santo24. Pero es que no sólo aquí, 

sí mismo; las tinieblas enemigas de las almas, las que causan la muerte en lucha 
contra la virtud, que existen por sí mismas y que no deben a Dios su existencia: 
he aquí lo que falsamente creen ver en las palabras del profeta. Partiendo de este 
punto, qué de opiniones impías y perversas se han imaginado. ¿Qué lobos crueles 
han tomado esta pequeña palabra para desgarrar el rebaño de Dios y han atacado 
a las almas con insolencia? ¿No es de aquí que surge los Marciones, Valentinianos 
y la abominable herejía de los Maniqueos, a los que podemos llamar sin pecar de 
injustos, la podredumbre de las Iglesias?» (B. Magno, Hexameron, II, 4, p. 36).

22 Cf. B. Magno, Hexameron, II, 6, p. 41.
23 Cf. B. Magno, Hexameron, III, 4, p. 53.
24  Es importante destacar que no se trata de una reflexión escolástica posterior, 

sino que el mismo Basilio desarrolla esta doctrina de las causas. «San Basilio en 
la creación distingue la causa primera: προκαταρτική, que es Dios Padre, la causa 
operante: δημιουργική o ποιητιή, que es el Hijo y la causa perfectiva: τελειοτική 



290	 EMANUEL CLUR

sino en todo el relato: «¿No descubres en esto la dualidad de las 
personas? En toda esta narración está misteriosamente el dogma 
de la teología»25, entendiendo por teología el misterio de Dios o 
más concretamente la Santísima Trinidad26.

Adentrémonos, ahora, en la distinción de las personas divinas, 
que de la sutileza27 o de lo burdo de nuestra explicación dependerá 
el incursionarnos en una de las tantas herejías trinitarias, como es 
esperable, al final decir que Dios es uno y trino, sin negación ni 
de lo primero ni de lo segundo, excede todo lo que puede llegar 
a ser pensado. 

2.1.  Padre

La primera persona de la Trinidad —el Padre— es causa 
primera de cuanto existe, es en sí la fuente de la divinidad, no 
como quien es Dios antes que Dios, sino como aquel que es 
Dios Padre desde siempre, no pudiendo afirmar un momento en 
el que el Padre no fuera Padre del Hijo y generador del Espíritu 
Santo. Decimos con verdad de cada una de las personas: Dios 
Padre, Dios Hijo y Dios Espíritu Santo, sin caer ni en el error de 
los judíos, que no ven en el único Dios la trinidad de personas, 

que es el Espíritu Santo (Ver Vladimir Lossky, Théologie Mystique de l’Église d’Orient, 
Paris, 1944, p. 96)» (B. Magno, Hexameron, III, 4, nota 3). Véase, también: B. Magno, 
Hexameron, III, 4, p. 53; El Espíritu Santo, IV, 6, p. 111. También de un modo 
explícito y sucinto en El Espíritu Santo leemos: «ahora bien, en la creación de estos 
seres, considérame al Padre como la causa principal, al Hijo como la causa creadora 
y al Espíritu como la causa perfectiva» (B. Magno, El Espíritu Santo, XVI, 38, p. 168). 
Para una lectura detallada sobre este particular se puede hallar una muy elocuente en 
J. M.Yanguas Sanz, «La divinidad del Espíritu Santo en S. Basilio», pp. 514s.

25 Cf. B. Magno, Hexameron, VI, 2, p. 91
26 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 1, p. 101, nota 1.
27 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 105. 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 291

ni en el error de los griegos de reconocer tres dioses28. ¿Cómo 
decimos que el Padre es Dios? Él es del todo necesario, pero no 
necesitado: la generación del Hijo no es por necesidad, sino por 
el mismo ser de Dios; lo mismo cabe decir del Espíritu Santo. 
Dios es comunión de personas, todas iguales en dignidad. No 
cabe afirmar que el Padre, por ser enumerado como primero, 
sea de mayor gloria que el Hijo o el Espíritu Santo; antes bien, es 
nombrado primero porque Él es la fuente de la divinidad. Por eso 
es llamado con el nombre propio de Dios. Por este mismo motivo 
no es admisible que se hable de Hijo, Padre y Espíritu Santo o 
Espíritu Santo, Padre e Hijo o cualquiera otra taxis29 distinta a la 
revelada. 

Del Padre también decimos que es aquel que envía al Verbo 
y al Espíritu Santo por medio de este; sin embargo, el Padre no 
es enviado por nadie. Podemos decir con el credo atanasiano: 
«El Padre no fue hecho, ni creado ni generado por nadie». Del 
mismo modo, en la creación decimos que todo es creado por 
el Padre por medio del Hijo y el Espíritu Santo; o en términos 
de Ireneo, Dios crea por medio de sus dos manos30. Debemos 
también recordar que el Padre, del mismo modo que el Hijo y el 
Espíritu, es creador de todo, pero no es creado por nadie ni es 
nada de lo creado, aunque toda criatura nos pueda conducir al 

28 «Y Dios hizo al hombre (Gen 1, 27). No dice ellos hicieron. Aquí la Escritura 
evita la pluralidad de las personas. Por las primeras palabras corrigen a los judíos, por 
estas últimas cierra el camino del helenismo; con firmeza vuelve a la mónada para 
haceros ver que el Hijo “es” junto al Padre y que huyas del peligro del politeísmo» 
(B. Magno, Hexameron, IX, 6, p. 149).

29 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, XVI, 37, pp. 167-168.
30 Cf. «CHURCH FATHERS: Against Heresies, V.6 (St. Irenaeus)», accedido 24 de 

febrero de 2025, https://www.newadvent.org/fathers/0103506.htm., 1.



292	 EMANUEL CLUR

hacedor31, ninguna criatura se confunde con Dios, ni el sol, ni la 
luna32, o en términos de Basilio: 

Todo lo que el mandamiento de Dios ha hecho pasar de la nada 
a la existencia, incluso todo aquello que nuestro discurso no ha 
mencionado con el fin de no aburriros y sobrepasar la medida. 
El que no ha estado ocioso, verá en todo la sabiduría de Dios. 
No dejéis nunca de llenaros de admiración, ni de alabar al Crea-
dor a través de todas las criaturas33. 

También faltaríamos a la verdad si dijéramos que el Padre nos 
ha dejado como huérfanos al estilo de un dios deísta; al contrario, 
«en Dios nada hay que no haya sido previsto, nada que haya sido 
descuidado. El ojo que no duerme observa todo, está presente en 
todo, dando a cada uno lo necesario para su preservación. Dios no 
ha dejado al erizo de mar fuera de su providencia»34. También hay 
que decir que no es creador ex materia, sino ex nihilo. Dirá Basilio: 
«Pero Dios, antes de que existiera nada de lo que nosotros vemos 
ahora, había proyectado y resuelto que existiera lo que todavía 
no era. Concibió cómo debía ser el mundo y, junto con la forma, 
produjo la materia que estaría en armonía con ella»35.

31 «He aquí lo que con su penetrante providencia el Creador vio desde el 
principio y llamó a la existencia. Por lo tanto, cuando ves las plantas de los jardines 
o de los campos, las plantas acuáticas y las terrestres, las que tienen flores y las que 
no florecen, conoces en lo pequeño su grandeza, llénate de admiración y haz que 
aumente tu amor al Creador» (B. Magno, Hexameron, V, 9,p. 86).

32 Cf. B. Magno, Hexameron, VI, 2, p. 91.
33 Cf. B. Magno, Hexameron, VIII, 7, p. 131.
34 B. Magno, Hexameron, VII, 5, p. 117.
35 B. Magno, Hexameron, II, 2, p. 34. Debemos recordar que la conciencia, quizás 

debido al influjo helénico, sobre la creatio ex nihilo se haya ya presente en la mente 
bíblica: «te ruego, hijo mío, que mires al cielo y a la tierra, y a todas las cosas que 
en ellos se contienen; y que entiendas bien que Dios las ha creado todas de la nada, 
como igualmente al linaje humano» (B. Magno, Hexameron, II M 7, 28).



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 293

Cabe pensar que con los que polemizaba Basilio no dudaban 
de la divinidad del Padre, sino de la del Hijo o de la del Espíritu, 
o de ambas en última instancia. Por esto es que la metodología 
del Capadocio no consistirá en afirmar la divinidad del Padre, de 
la que parece no haber duda, sino ver qué vocablos son aplicables 
a Él con recta reverencia, y entonces, al observar que también se 
dicen del Hijo o del Espíritu, acepten así también la divinidad de 
estos dos.

2.2.  El Hijo

El Hijo es, como afirmamos en la fe nicena, «Dios de Dios, Luz 
de Luz, Dios Verdadero de Dios Verdadero». Lo que decíamos 
del Padre, ahora lo renovamos. El Logos, el Dios de Dios ha sido 
engendrado antes de todos los tiempos por el Padre, de tal modo 
que el Hijo no es en ningún caso de menor gloria. Hay, con todo, 
quienes han querido aplicar ciertas lógicas, que son propias de la 
falsa gnosis, a la exégesis sagrada, o en palabras de nuestro autor: 

Me parece que algunos no han entendido esto y, alterando el 
sentido con alegorías presuntuosas, pretenden dar autoridad a 
sus propias opiniones por encima de las Escrituras. Se creen más 
sabios que el Espíritu Santo y, bajo el pretexto de la exégesis, po-
nen cosas de ellos. Interpretémoslas tal como han sido escritas36. 

Todo esto ha llevado a no pocos a un gravísimo error, algunos 
que «diciendo ser sabios se tornaron necios, y trocaron la gloria 
del Dios incorruptible en imágenes que representan al hombre 
corruptible, aves, cuadrúpedos y reptiles» (Rom 1, 22-23), se 
volvieron líderes en esparcir otro evangelio inexistente (cf. Gal 1, 

36 B. Magno, Hexameron, IX, 1, p. 138.



294	 EMANUEL CLUR

6-7) al que muchos se vieron arrastrados. Hacemos referencia en 
este caso concreto del arrianismo, que constituyó en toda regla 
una de las mayores atrocidades dentro de la historia eclesiástica. 
Basilio expresa el panorama de su época37 a un mismo tiempo 
somera y profundamente en la epístola que dirige a los obispos 
de Occidente: 

Nuestras angustias son visibles, aunque las dejáramos sin contar, 
porque hoy su sonido ha llegado a todas partes. Las doctrinas de 
los Padres son despreciadas, las tradiciones apostólicas son neu-
tralizadas, los subterfugios de los innovadores están en boga en 
las Iglesias, es que ahora los innovadores son más astutos que los 
teólogos, la sabiduría de este mundo gana los más altos honores 
a la par que es rechazada la Gloria de la Cruz. Los Pastores son 
eliminados, y en su lugar son puestos nefastos lobos que destru-
yen el rebaño de Cristo. Las casas de oración vacías, los lugares 
desiertos están llenos de gente lamentándose. Los ancianos se 
lamentan cuando comparan los tiempos pasados con el hoy. Por 
los jóvenes debemos aún compadecernos más, puesto que ni si-
quiera saben de lo que han sido privados. Todo esto bastará para 

37 Es posible pensar que Basilio amplificara en cierto grado la situación; sin 
embargo, hemos de decir a su vez que circunstancias muy similares son descritas 
en su tiempo por otros autores. Y, aun bajo el empleo de recursos metafóricos, no 
indica en ningún caso que el contexto para el Capadocio no fuera en todo sentido 
de máxima gravedad. En esta clave tenemos a Silouan Fotineas (cf. S. Fotineas, «The 
Letters of  Bishop Basil of  Caesarea: Instruments of  Communion» (Thesis, Australian 
Catholic University,  2016), https://doi.org/10.4226/66/5a9cc83db0bce.) hablando 
principalmente de las epístolas 90 y 243: «it becomes apparent that Basil’s letters to 
the West pushed his rhetorical skills to the limit. No doubt this seemed needed as 
he required immediate action and help. He therefore used whatever niceties of  
language he could to elicit a response» (p. 148) y más delante «Even though Basil 
admitted, “my speech in comparison with the true state of  things falls far short of  
a worthy presentation of  them”, his verdict about the current “state of  affairs” (ἐπὶ 
τούτοις) of  the churches in “most of  the cities” (πλείσταις τῶν πόλεων) under his 
pastoral oversight was all but conclusive» (p. 166).



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 295

mover a la piedad de los hombres que han aprendido el amor 
de Cristo, pero es que, comparado con la realidad, las palabras 
dicen poco38. 

Los arrianos sostenían que el Hijo no era ni de la misma 
substancia del Padre ni de la misma substancia de los hombres; o 
lo que es lo mismo, que, de ser dios, no era dios como el Padre y, de 
ser hombre, no lo era como nosotros lo somos. Esta afirmación, 
que puede parecer a nuestros modernos ojos una mera cuestión 
especulativa más propia de filósofos y de teólogos que de algo 
que nos afecte, es en todo sentido grave. Si el Logos no es 
verdaderamente Dios como el Padre y hombre como nosotros, 
luego la encarnación no constituye la encarnación de Dios, sino 
de una criatura más. De ser esto así, el triunfo final sobre la 
muerte sería un engaño, el divino intercambio no sería posible o, 
en términos de Basilio: «la finalidad de nuestra vocación: se nos 
ha propuesto el asemejarnos a Dios, en cuanto le es posible a la 
naturaleza humana»39, sería en toda regla imposible. 

Prestemos atención a la sutileza de la argumentación con los 
que polemiza nuestro autor: «efectivamente, rivalizan en señalar la 
distinta enunciación del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, para, 
desde ahí, tener fácil también la demostración de su diferencia 
de naturaleza»40. Su mayor representante, Aecio el Antioqueno, 
sintetizaba bajo un sofisma el origen de sus ideas: «las cosas que 
son diferentes en su naturaleza se enuncian de manera diferente, y 
viceversa, las que se enuncian de diversa manera son diferente en 
su naturaleza»41, luego cuando Pablo dice: «un solo Dios y Padre, 

38 «CHURCH FATHERS: Letter 90 (St. Basil)», accedido 22 de febrero de 2025, 
https://www.newadvent.org/fathers/3202090.htm., 2.

39 B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 103.
40 B. Magno, El Espíritu Santo, II, 4, p. 107.
41 B. Magno, El Espíritu Santo, II, 4, p. 107.



296	 EMANUEL CLUR

de quien todo procede, y un solo Señor, Jesucristo, por quien 
todo existe» (1 Co 8, 6), le hace decir al Apóstol la diferencia de 
naturaleza entre el Padre y el Hijo. La fuerza de su argumento, si 
es que se puede hablar de tal, es que los vocablos de/por quien, por 
medio de quien y en quien, serían aplicados respectivamente al Padre, 
al Hijo y al Espíritu Santo unívocamente; sin embargo, nada más 
lejos de la verdad. Como demostrará Basilio, estos vocablos son 
aplicados de la misma manera al Padre42. 

El problema de los seguidores de Aecio es que se van a una 
doctrina de las causas errada, de tal manera que ven en el de/
por quien: la materia, en el por medio de quien: el instrumento, y en 
quien: el tiempo o lugar43, de esta manera, llamándose a sí mismos 
cristianos, reducen al Demiurgo44 a «un término propio de una 
sierra o un martillo»45. La clave para luchar contra estos nos la da 
el mismo Basilio: «Efectivamente, el de quien no siempre indica la 
materia, como piensan ellos, sino al contrario, para la Escritura es 
más habitual aplicar esta expresión a la causa suprema»46. En esto 
es fundamental entender que la doctrina basiliana de las causas, 
como se señalaba antes, no supone bajo ningún punto de vista 
una variedad de naturalezas, como han extraído los seguidores de 
Aecio de los filósofos foráneos47. Basilio demuestra con facilidad 

42 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, V, 8, p. 115.
43 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, III, 5, pp. 109-110.
44 «Literalmente el “demiurgo” o creador; aunque esto se aplica primero al 

Padre, aquí se aplica al Hijo, quien, para Basilio, se caracteriza, como hipóstasis 
divina, por su actividad creadora. Precisamente los anomeos [seguidores de Aecio] 
querían dejar este título en exclusiva para el Padre» (B. Magno, El Espíritu Santo, II, 
4, p. 108, nota 31).

45 B. Magno, El Espíritu Santo, III, 5, p. 111.
46 B. Magno, El Espíritu Santo, IV, 6, p. 111.
47 Con la distinción foránea parece señalar Basilio a los filósofos paganos, 

aunque no a todos, no son pocas las veces que cita con autoridad a muchos de ellos. 
Para esta cuestión, véase: B. Magno, El Espíritu Santo, III, 5, p. 109.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 297

que la aplicación de estos vocablos no es unívoca tampoco, pues 
dice también el Apóstol refiriéndose al Hijo: «Porque de él y por 
medio de él y para él son todas las cosas»48. 

Efectivamente, de él es para los seres la causa del ser, según la 
voluntad de Dios Padre; por medio de él todas las cosas tienen 
la duración y la consistencia, por medio de él, que creó todas 
las cosas y además otorga a cada creatura lo necesario para su 
conservación. Por eso también a él se vuelven todas las cosas 
cuando, con cierto incontenible deseo y con afecto inefable, fina 
su mirada en el autor y mantenedor de la vida49.

Aunque verdaderamente Basilio centra su reflexión más que 
nada sobre el Hijo ásarkos (posiblemente porque está polemizando 
contra los arrianos y no docetistas), hacia el capítulo VIII de 
Sobre el Espíritu Santo, contrario a los arrianos, nos enseña que, 
«efectivamente, el Padre ama al Hijo y le muestra todo, de modo 
que todo cuanto el Padre tiene es del Hijo, no sobreviniéndole 
poco a poco, sino presentándosele todo de golpe», y que no 
le llega el conocimiento por hábito o ejercicio; «en cambio, la 
Sabiduría de Dios, el Hacedor de toda la creación, el siempre 
perfecto, el sabio sin haber aprendido» no necesita «de dirección 
especial que le defina el modo y la medida de sus acciones»50. 
También como bien sabemos por el Amado51: el que ha visto al 
Hijo ha visto al Padre, no es cuanto a forma o figura, que no le 
corresponde a la perfección de Dios, sino en cuanto a «la bondad 
de la voluntad que, por coincidir en la esencia, se considera que es 
semejante e igual, mejor aún, la misma, en el Padre y en el Hijo»52. 

48 Rm 11, 36, en B. Magno, El Espíritu Santo, V, 7, p. 113.
49 B. Magno, El Espíritu Santo, V, 7, p. 115.
50 Cf. B. Magno, El Espíritu Ssanto, VIII, 20, pp. 138-139.
51 Jn 14, 9, en B. Magno, El Espíritu Santo, VIII, 21, p. 139.
52 B. Magno, El Espíritu Santo, VIII, 21, p. 139.



298	 EMANUEL CLUR

Podemos reconocer aquí el papel revelador de la encarnación del 
Verbo, revela quién es Él y quién es su Padre.

2.3.  El Espíritu Santo

Centremos ahora la reflexión sobre la tercera persona de la 
Trinidad, el Espíritu Santo, llamado Paráclito, aunque debamos 
decir que este nombre no le es unívoco, puesto que se le aplica 
también al Hijo, como se deduce del Teólogo: «y yo rogaré al 
Padre, y Él os dará otro intercesor [ἄλλον παράκλητον], que 
quede siempre con vosotros» (Jn 14, 16). 

Para iniciar, resultan bellísimas las palabras del propio Basilio: 
«pues, ¿quién que haya oído los nombres del Espíritu no se eleva 
con el alma y no levanta su mente hacia la suprema naturaleza? 
Porque se le llama Espíritu de Dios, Espíritu de la verdad que procede 
del Padre53, Espíritu recto y Espíritu rector»54. Como afirmamos en la 
fe constantinopolitana: «Creo en el Espíritu Santo, Señor y dador 
de vida», es decir, que, si el Hijo era considerado el Demiurgo, 
el Espíritu será aquel que da la vida a todo cuanto tiene alma. 
La consideración sobre el Espíritu no es en ningún caso leve o 
menor, como sabemos bien de la boca de Jesucristo: «pero quien 
blasfemare contra el Espíritu Santo, no tendrá jamás perdón y es 
reo de eterno pecado» (Mc 3, 29; Mt 12, 31); en otras palabras, 
en la confesión del Espíritu nos jugamos la eternidad en una 
resurrección hacia la vida o hacia la muerte (cf. 2 M 7, 14). 

53 No corresponde ni al presente estudio ni a san Basilio responder a una 
controversia como lo es la del filioque/καὶ τοῦΥἱοῦ, que es en todo caso posterior. 
Con todo, cabe destacar que en san Basilio no se encuentra el así denominado 
patrimonismo (procede del Padre sólo). Cf. P. Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo 
en la tradición ortodoxa, Agape Libros, Buenos Aires, 2014.

54 B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 22, p. 141.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 299

El Capadocio es muy consciente de que para poder decir una 
palabra de verdad, ya sea sobre el Espíritu o sobre cualquier 
materia, debe de contar con la asistencia de Él porque, como dice el 
Apóstol: «de la misma manera también el Espíritu ayuda a nuestra 
flaqueza; porque no sabemos qué orar según conviene, pero el 
Espíritu está intercediendo Él mismo por nosotros con gemidos 
que son inexpresables» (Rm 8, 26). O también: «os hago saber, 
pues, que nadie que hable en el Espíritu de Dios, dice: “anatema 
sea Jesús”; y ninguno puede exclamar: “Jesús es el Señor”, si no 
es en Espíritu Santo» (1Cor 12, 3); y Jesucristo: «porque no sois 
vosotros los que habláis, sino que el Espíritu de vuestro Padre 
es quien habla en vosotros» (Mt 10, 20). Esto lo vemos con 
toda claridad en Sobre el Espíritu Santo: «por esto precisamente 
voy a pasar ya a la explicación por así decirlo, “con la ayuda del 
propio” Espíritu Santo»55. Como es evidente, puesto que «hacia 
él se vuelve todo lo que tiene necesidad de santificación»56, Él, al 
igual que decimos del Padre y del Hijo, no es necesitado de nada, 
Él es la perfección misma que conduce a los que se le acercan 
en dignidad hacia la perfección como nos propone el Hijo: «sed 
perfectos como vuestro Padre en los cielos es Perfecto» (Mt 5, 
48); o en términos del propio Basilio: «el asemejarnos a Dios, en 
cuanto le es posible a la naturaleza humana»57. Y no debemos 
creer que el acercarse al Paráclito consiste en localidades, sino 
en el apartamiento de las pasiones «purificándose, pues, de la 
fealdad adquirida por medio del vicio, remontándose a la belleza 
de la naturaleza y devolviendo a esa especie de imagen regia su 
forma primitiva mediante la purificación, únicamente así es como 
se acerca al Paráclito»58. 

55 B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 106.
56 B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 22, p. 142.
57 B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 103.
58 B. Magno, El Espíritu Santo, IX, 23, p. 143.



300	 EMANUEL CLUR

La tarea del Espíritu es reveladora por excelencia. Podemos 
decir que, mientras Jesucristo caminaba la Galilea, Él era el 
revelador del Espíritu; pero, una vez asunto a los cielos y tras el 
Pentecostés, el Espíritu es el que nos revela al Hijo y en el Hijo 
decimos que vemos la imagen del Padre59; o como lo expresa de 
un modo perfecto el teólogo ruso Pavel Evdokimov: «si el Hijo 
es la imagen del Padre y el Espíritu Santo la imagen del Hijo, el 
Espíritu, dicen los Padres, es el único en no tener su imagen en 
otra Persona, es esencialmente misterioso»60; o en boca de Simeón 
el Nuevo Teólogo: «tu nombre tan deseado, y constantemente 
proclamado, nadie sabría decir lo que es»61.

El Capadocio nos transmite la necesidad de no rechazar ni 
las Escrituras ni la tradición que nos ha llegado, frente a los que, 
«rechazando como si no tuviera importancia alguna el testimonio 
no escrito de los Padres»62, llegan a decir que no es correcto dar 
una misma gloria al Padre, al Hijo y al Espíritu, reduciendo a 
la tercera persona de la Trinidad a la condición servil63. Apunta 
inicialmente a la fórmula bautismal que es trinitaria, luego ¿cómo 
es posible que la rechacen?; o en lo que respecta a las tradiciones 
recibidas, sobre la profesión de fe nos dice: «¿voy, pues, a dejarme 
seducir por las argucias de esas gentes y a traicionar esta tradición 
que me introdujo en la luz, que me regaló el conocimiento de 

59 «Durante la misión terrena de Cristo, la relación de los hombres con el Espíritu 
no se producía más que por y en Cristo. Por el contrario, después de Pentecostés, es 
la relación con Cristo la que no se produce más que por y en el Espíritu Santo» (P. 
Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa, p. 102).

60 P. Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa, p. 100.
61 P. Evdokimov, Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa, p. 99-100. 
62 Basilio Magno, El Espíritu Santo, X, 25, p. 146.
63 Para Basilio la condición servil es la de las criaturas. Puntualmente, los 

pneumatómacos se la aplicaban al Espíritu como si fuera más próximo a un ángel 
que a Dios.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 301

Dios, y por la cual he sido hecho hijo de Dios, yo, su enemigo 
hasta entonces por causa del pecado?»64. 

El bautismo es necesario que sea siempre en el Espíritu, como 
dice Juan el Precursor: «Yo en verdad os bautizo en agua para 
conversión, pero el que viene detrás de mí es más poderoso 
que yo, cuyas sandalias no soy digno de llevar: él os bautizará en 
Espíritu y fuego» (Mt 3, 11); o ¿es que nos olvidamos de aquel 
episodio en la vida de Pablo que se nos narra en los Hechos, en el 
que unos pobres, al ser interrogados por el apóstol sobre si han 
sido bautizados en el Espíritu, no sabían ni que había un Espíritu? 
(cf. Hch 19, 1-7). ¿Por qué privarnos a nosotros mismos de la 
belleza, del amor, que es el mismo Espíritu Santo? 

[Es que] por medio del Espíritu Santo tenemos: el restableci-
miento en el paraíso, la subida al reino de los cielos, la vuelta a 
la adopción filial, la confiada libertad de llamar Padre nuestro a 
Dios, de participar en la gracia de Cristo, de ser llamada hijo de la 
luz, de tener parte en la gloria eterna y, en general, de estar en la 
plenitud de la bendición, en esta vida y en la futura, viendo como 
en un espejo la gracia de los bienes que nos reservan las prome-
sas, y de los que esperamos ansiosos disfrutar por la fe, como si 
ya estuviesen presentes65. 

Ante todo, lo que Él nos da, ¿cómo rechazarlo? ¿Cómo se 
puede ser tan vil de reducirlo a la condición servil? «No vamos 
nosotros a ensalzar en el más alto grado al que es divino por 
naturaleza, inabarcable por su grandeza, poderoso en sus obras y 
bueno en sus beneficios?»66. Pero si todo esto te parece poco: «si 
piensas en la creación, fue el Espíritu quien afianzó las potencias 

64 B. Magno, El Espíritu Santo, X, 26, p. 147.
65 B. Magno, El Espíritu Santo, XV, 36, p. 165.
66 B. Magno, El Espíritu Santo, XXIII, 54, p. 201.



302	 EMANUEL CLUR

de los cielos»67, como el propio Basilio aprendió de un sirio68: «“Se 
cernía”, según él [el sirio], significa que “calentaba y vivificaba” la 
sustancia de las aguas como el pájaro que empolla sus huevos y al 
calentarlos les da una cierta fuerza vivificante. […] Bastaría este 
pasaje para mostrar, a los que cuestionan, que el Espíritu Santo 
no es ajeno a la actividad creadora»69. Si piensas en la encarnación, 
«de ella es inseparable el Espíritu»70, o incluso «la redención de 
los pecados se da en la gracia del Espíritu»71, finalmente la misma 
«resurrección de entre los muertos, a la acción del Espíritu se 
debe, pues enviarás tu Espíritu y serán creados, y renovarás la faz de la 
tierra»72.

Es interesante prestar atención al lenguaje empleado por el 
Capadocio para la defensa de la fe sobre el Espíritu Santo, el cual 
no busca la misma polémica ni es tan duro en sus términos, como 
si no tuvieran problema el Niseno y el Teólogo en denunciar con 
una cruda dureza a los macedonios o el propio Basilio al hablar 
de los valentinianos, arrianos, etc. Es difícil saber con certeza lo 
que lo motivó. Nos inclinamos por la tesis de S. Hildebrand73, que 
considera a la obra un intento honesto de aproximar a este grupo 
a la fe ortodoxa. Con todo, habría que añadir que al mismo tiempo 
puede y logra exponer la fe sin detrimento de la verdad74, aunque 

67 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 189.
68 No dice quién sea, pero podemos suponer que es Eusebio de Samosata o 

Efrén el Sirio. A este respecto, consúltese: B. Magno, Hexameron, II, 6, p. 40, nota 2.
69 B. Magno, Hexameron, II, 6, pp. 40-41.
70 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 189.
71 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 189.
72 B. Magno, El Espíritu Santo, XIX, 49, p. 190.
73 Para un estudio detallado y reciente sobre este particular, remitimos a J. 

J. Whitty, «Reading Basil of  Caesarea’s On the Holy Spirit as Apology: Reassessing 
the Influence of  Eustathius of  Sebaste on the Treatise», Vigiliae Christianae, vol. 77, 
n.o 4 (2022), pp. 353-374, https://doi.org/10.1163/15700720-bja10056.

74 Para comprender en profundidad la defensa de la divinidad de la tercera 
persona en Basilio sugerimos el trabajo de Yanguas Sanz: «No obstante, poniéndose 



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 303

claro está, la ausencia del homousios sobre el Espíritu es llamativa, 
pero no lo es más llamativa que su ausencia en el propio símbolo 
constantinopolitano que vendría en el 38175. Al mismo tiempo 
encontramos fórmulas claras, no sólo con respecto a la igualdad 
de gloria de las tres personas, así como las sílabas aplicadas a cada 
una de ellas, sino también la afirmación de que debemos ensalzar 
«al que es divino por naturaleza»76.

3.  Conclusiones

Como afirmamos en el credo atanasiano: «quien quiera 
salvarse debe, sobre todo, mantener la fe Católica», a saber, que 
«nosotros adoramos a un Dios en la Trinidad y a la Trinidad en la 
Unidad». Hemos visto cómo, porqué y qué creer, en este sentido 
no debemos separarnos de la tradición de nuestros padres. 
Contra lo que Basilio luchó, allá en el siglo IV, nos puede ser muy 
actual.Al prestar atención a las herramientas empleadas por los 

en el esquema filosófico de sus adversarios, buscará hacerles ver que tanto el Padre 
como el Hijo y el Espíritu Santo tienen una misma naturaleza especifica. En efecto, 
aun siguiendo estrictamente el planteamiento macedonio, pronto se deja ver que 
el resultado favorece la tesis de Basilio, ya que “lo que se subdivide tiene la misma 
naturaleza que aquello que resulta después dividido”. Si la naturaleza divina es única 
e idéntica antes de la división, seguirá siendo divina aun después de la división en las 
tres Personas» (J. M.Yanguas Sanz, «La divinidad del Espíritu Santo en S. Basilio», 
p. 510).

75 De hecho, Gregorio el Teólogo, durante el período en el que presidió el 
segundo concilio ecuménico, encontró graves dificultades frente a la ausencia de 
una afirmación explícita de que el Espíritu es Dios o del propio homousios. Para un 
estudio breve sobre las teologías presentes en el s. IV sobre el Espíritu Santo: M. 
A. G. Haykin, «“The Lord, The Life-Giver”: Confessing The Holy Spirit In The 
Fourth Century», Journal ofthe Evangelical Theological Society, vol. 62, n.o 1 (2019), pp. 
65-80.

76 B. Magno, El Espíritu Santo, XXIII, 54, p. 201.



304	 EMANUEL CLUR

que polemizaron con él y al ver las utilizadas por algunos autores 
de hoy, podemos llegar a ver ciertas coincidencias. ¿Cómo? Con 
la idea de que hay que distinguir lo esencial de lo accidental. Es 
que, aunque por un momento aceptáramos tal cosa —que somos 
capaces de juzgar la verdad—, lo que viene después es aún más 
grave: que una vez juzgado qué es lo esencial —dicen— hay que 
eliminar lo accidental, de esta manera socaban la verdad y buscan 
cómplices aún inconscientes. Contra estos hay que recordar que 
no se es dueño de la verdad, sino colaborador de ella (cf. 3 Jn 
8). Por esto, el preservar la tradición sin innovaciones (como da 
ejemplos Basilio de la forma celebrativa77, la profesión de fe78, 
las doxologías79, etc.) nos da un espíritu de humildad que es 
propio del Espíritu Santo, vivimos en el amor del Padre que nos 
mantiene en comunión con la nube de testigos (cf. Hb 12, 1) que 
nos ha precedido y nos mantiene en la verdad (cf. Jn 14, 6), que 
es el mismo Cristo. Recordemos que esta tarea no es sencilla en 
ningún caso, pero puede servirnos de consolación el ver que la fe 
ortodoxa ha triunfado, incluso en el contexto tan nefando como 
el que nos describe el Capadocio:

¿Quién puede pasar ante esto sin llorar? Porque, ¿acaso no es 
evidente —tanto que hasta un niño lo comprendería— que los 
hechos presentes están preludiando la desaparición inminente 
de la fe? Lo indiscutible se ha vuelto dudoso. Creemos en el Es-
píritu, y guerreamos contra él con nuestras propias confesiones 
de fe. Somos bautizados, y de nuevo peleamos. Le invocamos 
como origen de la vida, y lo despreciamos como compañero de 

77 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, XXVII, 66, p. 220. Se trata quizás de uno de 
los testimonios más antiguos en los que se atribuye la orientación celebrativa a la 
era apostólica.

78 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, X, 26, p. 147.
79 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 3, p. 106.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 305

esclavitud. Lo hemos recibido con el Padre y con el Hijo, y lo 
menospreciamos como parte de la creación80. 

No se trata de llamar a una caza de brujas, sino, solamente, 
que aquellos que se experimenten identificados con él puedan 
decir ¡bendito sea Dios! Puesto que la prueba es motivo de 
alegría. A otros lectores, las aplicaciones actuales le resultarán 
más distantes. Pero en uno y otro caso no quisiera que aquello 
por lo que luchó el Padre Capadocio redunde en palabras vacías, 
sino que encontremos en él un testimonio de vivir y luchar por la 
regla de fe de la Iglesia.

Por otro lado, debemos volver a recordar que Basilio llega a 
estas afirmaciones aun antes del segundo concilio ecuménico, 
en el que podemos decir que se le fue dada en gran parte la 
razón. Leer a este Padre nos provee herramientas claras para los 
momentos de polémica en la vida de la Iglesia, donde no se trata 
de renuncias a la verdad, sino que una vez hallada es defendida 
y custodiada. La clave para transitar el tiempo arduo mientras la 
solidez doctrinal parece perecer, al punto de que ya los jóvenes 
ni saben de lo que han sido privados81, vendrá dada por el 
respeto a la tradición recibida, el amor a la fórmula bautismal, 
a la doxología, en el aprecio por las realidades creadas en las 
que, con toda claridad, al ojo creyente de la fe, se le presenta 
como testimonio silencioso de Dios. Pues Dios, contemplando 
la creación, ha dicho que es buena, no porque vea con ojos, sino 
porque la contempla en su inefable sabiduría82, así también el 
hombre, provisto de los ojos informados por la fe, ve, contempla 

80 B. Magno, El Espíritu Santo, XXVIII, 70, p. 227.
81 «CHURCH FATHERS: Letter 90 (St. Basil)», accedido 22 de febrero de 2025, 

https://www.newadvent.org/fathers/3202090.htm., 2.
82 Cf. B.Magno, Hexameron, IV, 6, pp. 70-71.



306	 EMANUEL CLUR

a la creación83, no en cuanto materia o forma, sino con la misma 
mirada de Dios, pues el hombre está llamado, en cuanto se lo 
permite su naturaleza humana, a asemejársele84. 

Podemos, ahora, decir con la bellísima oración de la Divina 
Liturgia85: «Hemos visto la verdadera luz, hemos recibido el 
Espíritu celestial, hemos encontrado la verdadera fe, adorando a 
la Trinidad indivisible: porque ella nos ha salvado»86. Y termino 
con el kontakio al Capadocio: «Oh Basilio: te mostraste cimiento 
firme de la Iglesia, dando a todos los habitantes de la tierra el 
buen dominio, sellándola con tus enseñanzas, revelador de las 
cosas celestiales»87.

Referencias bibliográficas

«Church Fathers: Against Heresies, V.6 (St. Irenaeus)». Accedido 
24 de febrero de 2025. https://www.newadvent.org/
fathers/0103506.htm.

«Church Fathers: Letter 90 (St. Basil)». Accedido 22 de febrero de 
2025. https://www.newadvent.org/fathers/3202090.htm.

Arnaert, B. L. «Huerta de Soto’s Hypostasis an Exploration of   the 
Role of  Theology in Economics». Revista Procesos de Mercado, 
vol. 21, n.º 2 (2024), pp. 167-210. https://doi.org/10.52195/
pm.v21i2.957.

Basilio Magno. El Espíritu Santo. Ciudad Nueva, Madrid, 2012.

83 Cf. B. Magno, Hexameron, I, 6, pp. 22-23.
84 Cf. B. Magno, El Espíritu Santo, I, 2, p. 103.
85 Aparece tanto en la de Basilio Magno como en la de Juan Crisóstomo.
86 B. Vasile Buda, I. Dumea y R. Mureşan, La Divina Liturgia: de san Juan Crisóstomo, 

de san Basilio, de los dones presantificados, BAC, Madrid, 2016, p. 74 y p. 137.
87 B. Vasile Buda, I. Dumea y R. Mureşan, La Divina Liturgia: de san Juan Crisóstomo, 

de san Basilio, de los dones presantificados, p. 143.



	 MENTE PATRÍSTICA: LA TRINIDAD DE BASILIO	 307

Basilio Magno. Hexameron. Homilías sobre los seis días de la Creación. 
Svetigora, Njegoseva, 2017.

Collins, F. S. The Language of  God: A Scientist Presents Evidence for Belief. 
Free Press, New York, 2006. http://archive.org/details/
francis-collins-language-of-god.

Evdokimov, P. Presencia del Espíritu Santo en la tradición ortodoxa. Agape 
Libros, Buenos Aires, 2014.

Florovsky, G. Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox View. 
Nordland Pub. Co, Belmont, 1972.

Fotineas, S. «The Letters of  Bishop Basil of  Caesarea: Instruments 
of  Communion». Thesis, Australian Catholic University, 2016. 
https://doi.org/10.4226/66/5a9cc83db0bce.

Haykin, M. A. G. «“The Lord, The Life-Giver”: Confessing The 
Holy Spirit InThe Fourth Century». Journal of  the Evangelical 
Theological Society, vol. 62, n.o 1 (2019), pp. 65-80.

Lim, R. «The Politics of  Interpretation in Basil of  Caesarea’s 
“Hexaemeron”». Vigiliae Christianae, vol. 44, n.º 4 (1990), pp. 
351-370. https://doi.org/10.2307/1583840.

Mira, M. «La noción de ley de la naturaleza en el In Hexaemeron de 
Basilio de Cesarea». Annales theologici, vol. 20, n.o 1 (2006), pp. 
59-86.

Mira, M. «Sobre la estructura del “De Spiritu Sancto” de Basilio de 
Cesarea». Scripta Theologica, vol. 40, n.o 1 (2008), pp. 65-88. 
https://doi.org/10.15581/006.40.10461.

Tomás de Aquino. Suma de teología. BAC, Madrid, 1994.
Vasile Buda, B., Dumea, I. y Mureşan, R. La Divina Liturgia: de San 

Juan Crisóstomo, de San Basilio, de los dones presantificados. BAC, 
Madrid, 2016.

Whitty, J. J. «Reading Basil of  Caesarea’s On the Holy Spirit as 
Apology: Reassessing the Influence of  Eustathius of  Sebaste 
on the Treatise». Vigiliae Christianae, vol. 77, n.o 4 (2022), pp. 
353-374. https://doi.org/10.1163/15700720-bja10056.



308	 EMANUEL CLUR

Yanguas Sanz, J. M. «La divinidad del Espíritu Santo en S. Basilio». 
ScriptaTheologica, vol. 9, n.o 2 (2018), pp. 485-539. https://doi.
org/10.15581/006.9.21876.




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



