
S A L A M A N C A

Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Núm. 2



estudios
trinitarios

Julio-Diciembre         2025           Vol. LIX - Núm. 2

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	193-195

ESTUDIOS

Di Ció, A. F., La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
	 Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental .........	199-241
Arfuch, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
	 pistas para el estudio hagiográfico del «concilio niceno de los 
	 318 santos padres» ...............................................................	243-278
Clur, E., Mente patrística: la Trinidad de Basilio ....................	279-308
Delgado, J. E., Aspectos pneumatológicos de la predicación 
	 agustiniana en la vigilia de Pentecostés ..................................	309-338
Serpe, V., El Misterio de Dios en el pensamiento de 
	 Bernhard Welte: de la fenomenología de la religión 
	 a la experiencia existencial ....................................................	339-367

Bibliografía ..........................................................................	369-389



ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 243-278

Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
pistas para el estudio hagiográfico del 

«Concilio niceno de los 318 santos padres»

Exploring new Trinitarian horizons: clues for the 
hagiographic study of the «Nicene Council of the 

318 Holy Fathers»

Diego E. Arfuch 
Pontificia Università San Tommaso d’Aquino

Angelicum (Roma)
arfuchdiego@hotmail.com

Orcid: 0009-0008-8119-5466

Fecha de recepción: 26 de agosto de 2025
Fecha de aceptación: 5 de noviembre de 2025

Resumen: Se analiza la construcción simbólica y ritual de la cifra 
paradigmática de los «318 santos padres» del Concilio de Nicea, 
entendida como una forma de canonización colectiva que trasciende los 
hechos históricos. A través de una revisión de las fuentes oficiales y del 
dossier hagiográfico y de la construcción anti-hagiográfica, se estudia 
cómo esta cifra, más que un dato histórico preciso, se convirtió en un 
emblema de autoridad y ortodoxia. Se abordan tres ejes principales: la 
génesis del número 318 y la identificación de sus portadores; el proceso 



244	 DIEGO E. ARFUCH 

de canonización individual y colectiva, junto con la creación de figuras 
opositoras o «anti-héroes»; y la inserción litúrgica de la festividad de los 
318 santos padres. Este análisis quiere abrir nuevas pistas de investigación 
en fuentes históricas menos consideradas por la crítica histórica.

Palabras claves: Anti-hagiografía, Canonización colectiva, Concilio de 
Nicea, Hagiografía, Ortodoxia.

Abstract: The symbolic and ritual construction of  the paradigmatic 
figure of  the «318 Holy Fathers» of  the Council of  Nicaea is analyzed, 
understood as a form of  collective canonization that transcends 
historical facts. Through a review of  official sources, as well as the 
hagiographic and anti-hagiographic dossiers, the study explores how 
this number, rather than being a precise historical datum, became an 
emblem of  authority and orthodoxy. The analysis focuses on three 
main axes: the genesis of  the number 318 and the identification of  its 
bearers; the process of  individual and collective canonization, along 
with the creation of  opposing figures or «anti-heroes»; and the liturgical 
incorporation of  the feast of  the 318 Holy Fathers. This study aims to 
open new avenues of  research into historical sources that have been less 
examined by traditional historiography.

Keywords: Anti-hagiography, Collective Canonization, Council of  
Nicaea, Hagiography, Orthodoxy.

1.  Estudiar Nicea desde otras fuentes

El número paradigmático de los 318 padres que participaron 
en el Concilio de Nicea recibió, desde la Antigüedad, una 
suerte de canonización colectiva, un proceso simbólico y ritual que 
se refleja incluso en la liturgia. Esta «canonización colectiva» 
puede entenderse como la construcción de un conjunto de 
figuras ejemplares que representan y legitiman la autoridad del 
concilio más allá de su historicidad estricta. 



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 245

En torno al concilio se ha desarrollado, a lo largo de los siglos 
y en diversas regiones geográficas, una hagiografía específica y 
compleja1.

En estas páginas, nos proponemos destacar algunas proble-
máticas que plantea la investigación histórica y hagiográfica, y 
proponer ciertas líneas de lectura para un dossier que sigue siendo 
objeto de estudio y que constituye un antes y un después en la 
especulación trinitaria a inicios del siglo IV. En efecto, en muchos 
manuales de historia del cristianismo o de teología trinitaria 
aún está la idea de la historiografía clásica, muy polarizada, que 
presenta la controversia como una lucha tajante entre «buenos y 
malos», «ortodoxos y herejes»: Arrio y sus seguidores, que habrían 
negado la divinidad de Cristo, y Atanasio, que habría defendido 
heroicamente la fe ortodoxa. Sin embargo, estudios recientes han 
mostrado cómo esta narrativa fue construida de manera polémica 
y parcial, especialmente a partir de las obras de Atanasio, quien 
actuó simultáneamente como sujeto y objeto de su relato. Por 
ello, consideramos necesario ampliar el corpus analítico incluyendo 
no sólo documentos oficiales como cartas episcopales, símbolos 
de fe, cánones y decretos imperiales, sino también el dossier 
hagiográfico, es decir, la producción literaria que canoniza 
colectivamente a los padres del concilio y a sus opositores2.

1 Hemos presentado estas pistas de investigación en el simposio internacional Nicaea 
2025. Event, Contexto, Reception, 2-5 April 2025, Augustinianum-Angelicum, Rome.

2 S. Fernández, «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the Evidence 
towards the Next Centenary of  Nicaea (325-2025)», Studia Patristica CXXIII (2021), 
pp. 289-302. D. M. Gwynn, The Eusebians. The Polemic of  Athanasius of  Alexandria and 
the Construction of  the ‘Arian Controversy’, Oxford 2007. Una revisión de los hechos es 
presentada por E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di Nicea», Studia 
Patavina, vol. 61, n.º 2 (2024), pp. 219-241. Sobre el desarrollo de los símbolos-
credos: W. Kinzig, A History of  Early Christian Creeds, ed. De Gruyter, Berlin-Boston, 
2024. Un instrumento fundamental para el estudio de las fuentes inmediatamente 
precedentes, contemporáneas y posteriores al concilio de Nicea: S. Fernández, 
Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contemporáneas para el estudio del Concilio de Nicea (304-



246	 DIEGO E. ARFUCH 

Nuestro análisis se articula en tres momentos principales: 
primero, la reconstrucción crítica del número y la identidad de 
los participantes, junto con la génesis del número místico 318; 
segundo, el estudio del proceso de canonización individual y 
colectiva de esos padres, sus cultos específicos y la construcción 
de «anti-héroes» de la fe; y tercero, el examen de la «fiesta de los 
318 santos padres», su origen, su lugar en la tradición litúrgica 
y hagiográfica, así como su recepción en Occidente y el uso 
epigráfico y cultual de esta iconografía santoral.

2.  Primera parte: las listas

Disponemos de algunos testimonios directos e indirectos 
pertenecientes a distintos géneros literarios. En general, las 
fuentes muestran un marcado interés doctrinal por presentar 
una determinada versión de los acontecimientos; los actores y 
transmisores de los hechos son, a la vez, sujetos y objetos de 
las vicisitudes narradas. Este tipo de historiografía presenta el 
concilio como un nuevo Pentecostés. En las obras de Eusebio 
(Vita Const. III, 7) y Atanasio (Apologia secunda 7, 2) se enfatiza la 
universalidad del concilio y el carácter ecuménico de la asamblea. 
Según Rufino, el debate sobre el arrianismo despertó un interés 
generalizado, y presenta las sesiones del concilio como si fueran 
procedimientos judiciales, en los cuales los participantes podían 
presentar libelos o acusaciones contra obispos o sacerdotes3.

337), ed. Sígueme, 2025 (hay una versión inglesa y otra italiana de la misma obra). 
Y del mismo autor: Nicaea 325. Reassessing the Contemporary Sources, Brill-Schöningh 
2025, en donde realiza una novedosa revalorización del rol y el pensamiento de 
Eusebio de Cesarea en la controversia arriana.

3 Según Sozómeno, Constantino, al abrir la asamblea, ordenó que todos los 
documentos que se le habían presentado fueran quemados (cf. HE I, 17).



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 247

2.1.  El número de participantes

En diversas ocasiones, Atanasio menciona el número de 
asistentes, redondeándolo en torno a los 3004. El número 
exacto aún no se había fijado, y su cálculo era, en la práctica, 
una estimación o una amplificación simbólica. Hacia los años 
377-379, Jerónimo todavía hablaba de «trecenti et eo amplius 
episcopi» (trescientos obispos o incluso más)5. En torno al año 
381, Timoteo de Beirut cita en una carta de Atanasio a Joviano 
el número de 3006. Juan Crisóstomo, en un Sermón contra los judíos 
pronunciado en Antioquía hacia 386-387, menciona «trescientos 
obispos y muchos más»7.

Como ha mostrado Aubineau, el número se precisa con Hilario 
de Poitiers hacia 358-359 (De synodis 86, PL 10, 538B), quien no 
fue testigo ocular del concilio8. En el De synodis ya hace referencia 
a los 318 siervos de Abraham y repite este número en otra obra 
escrita en Oriente y publicada tras la muerte de Constancio II (3 
de noviembre de 361)9. No sabemos exactamente de dónde tomó 
Hilario este número, pero sus obras se difundieron rápidamente 
en Germania, la Galia y Bretaña. Por otro lado, el número 
simbólico fue aceptado también con rapidez en el ámbito griego: 

4 Cf. Apologia contra Arianos 1, 2 Opitz, Athanasus Werke, t. II-1, p. 87, 16 PG 
XXV, 249A; De decretis Nicaenae synodi 3, 1 Opitz t. II-1, p. 3, 2 PG XXV, 428C; His-
toria Arianorum ad monachos 66, PG XXV, 772B, 773B; De synodis 43, PG XXVI 768D.

5 Altercatio Luciferiani et Orthodoxi 20, PL XXIII, 174c.
6 Hist. Eccle. Fragm. 182, en H. Lietzmann, Apollinaris von Laodicea und seine Schule, 

t. I, Tubinga, 1904, p. 282.
7 Adv. Judaeos III, 3, PG XLVIII, 865D.
8 Cf. M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le nombre 

des pères au Concile de Nicée», Revue d’histoire ecclésiastique 61(1966), pp. 5-43.
9 «Anathema tibi trecenti decem et octo convenientes apud Nicaeam episcopi 

sunt… Ipse quoque pridem jam mortuus anatema tibi pater tuus est, cui Nicaena 
synodus fuit curae, quam tu falsis opinionibus imfamatam perturbas» (Liber contra 
Constantium imperatorem, 27, PL X, 602B).



248	 DIEGO E. ARFUCH 

Basilio lo conoce y lo emplea en una carta al obispo Bosporio (cf. 
Epistola LI, 2; PG XXXII, 389CD), texto fechado al inicio de su 
episcopado, hacia el año 370.

Aubineau habla del nacimiento de una leyenda que sigue una 
marcha triunfal, documentando casi un centenar de testimonios 
entre el siglo IV y comienzos del XII. Esto demuestra la estabili-
dad de una tradición. Las fórmulas utilizadas resumen el modelo 
historiográfico de la ortodoxia: «sabéis que los 318 Padres, reuni-
dos sin espíritu de contienda, no hablaron sin la acción del Espíri-
tu Santo», como afirma Basilio (Epistola CXIV, PG XXXII, 529A).

Epifanio de Salamina, en el Panarion (hacia 374-376), resume 
los hechos de la siguiente manera: «el emperador convocó un 
concilio ecuménico en el que los nombres de los 318 obispos nos 
han llegado; ellos anatematizaron la fe de Arrio en la ciudad de 
Nicea y confesaron esta fe ortodoxa de los Padres, que no debe 
desviarse ni a un lado ni al otro, transmitida por los apóstoles 
y los profetas» (Panarion 69, 11, 1). Casi contemporáneamente, 
Ambrosio recoge la tradición en su De fide ad Gratianum (378), 
dirigida al joven emperador, desarrollando el simbolismo 
del número místico de los 318: el nombre de Jesús y la cruz, 
defendidos por los guardianes de la fe reunidos en Nicea (cf. De 
fide, I, prol. 3; 5; XVIII, 121; PL LXVI, 528; 529; 556)10.

La profecía contenida en este número místico será citada 
incesantemente y ya se encuentra «canonizada» en el primer canon 
del Concilio de Constantinopla del 381: «no debe suprimirse la 
fe de los 318 Padres reunidos en Nicea de Bitinia». Incluso antes 
de Nicea, el Pseudo-Bernabé (cf. IX, 7), Clemente de Alejandría (cf. 
Stromata VI, XI, 84, 1; GCS t. LII, p. 473) y el Pseudo-Cipriano (cf. 
De Pascha computus X; CSEL t. III-3, p. 257), ya habían reflexionado 

10 Cf. J. Rivière, «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique chez 
saint Ambroise», Recherches de Théologie ancienne et médiévale VI (1934), pp. 349-367.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 249

sobre el simbolismo del número 318 como número místico, en 
referencia a la victoria de Abraham gracias a su fe en la cruz y en 
el nombre de Jesús. Puede afirmarse, por tanto, que este número 
representa la victoria contra la herejía: Cristo venciendo a los 
detractores de su divinidad11.

A partir del siglo IV se lleva a cabo un gran esfuerzo por «celebrar 
la victoria de Nicea» y, por tanto, por canonizar e idealizar todo lo 
relativo al tiempo heroico del concilio y del «santo emperador 
Constantino». Comienza así la incorporación de todos los au-
tores significativos del siglo IV. Fausto de Riez sitúa a Macedonio 
junto a Arrio en Nicea (cf. De Spiritu Sancto I, 1; CSEL XXI, 102); 
los sinaxarios mencionan entre los 318 Padres a Gregorio el Ilu-
minador (†331), a Nicolás de Mira (sinaxario jacobita, 6 de diciem-
bre, PO III, p. 422; también el sinaxario etiópico, PO XV, p. 706; ya 
Teodoro el Lector había interpolado su nombre)12, y a Efrén el 
Sirio. Los compiladores, con el fin de alcanzar el número sagrado, 
añaden a sus listas todas las personalidades disponibles.

Sozómeno (cf. HE VI, XI, 2) y Sócrates (cf. HE IV, XII, 11) 
afirman que el papa Liberio impuso a tres obispos orientales 
(Eustaquio de Sebaste, Silvano de Tarso y Teófilo de Castábala) 
«esta fe católica, definida en el santo Concilio de Nicea, bajo el 
beato Constantino, por los 318 obispos», cuando estos le presen-

11 Con la tau griega se indica el número 300 y con la iota-eta el 18. En el nom-
bre de los 318 (símbolo del nombre de Jesús y de la Cruz) o en las leyendas más 
ingenuas (como aquella de los 318 y 319 padres, cuando asistía el Padre, o el Hijo 
o el Espíritu Santo a la reunión), aparece la certeza de la intervención de Dios en la 
asamblea. Así lo expresa también Constantino (o el teólogo que habla en su nom-
bre) y lo transmite Sócrates (HE, I, 9, 24): «Lo que ha sido aprobado por trescientos 
obispos no es otra cosa que la opinión de Dios, sobre todo cuando el Espíritu San-
to, que habita en los pensamientos de hombres tan extraordinarios, los ha iluminado 
sobre el designio divino» (SCh 477, p. 123).

12 Cf. E. Honigmann, «La liste originale des Pères de Nicée», Byzantinische 
Zeitschrift 14 (1939), pp. 17-76 y p. 60.



250	 DIEGO E. ARFUCH 

taron las conclusiones de un sínodo celebrado en Asia Menor, 
en Lámpsaco (año 364, actual Lapseki). Roma tendrá interés en 
mostrar su papel en el concilio; por ello, se afirmará que la con-
vocatoria hecha por Constantino fue ex sententia sacerdotum. Según 
Rufo (antes de que el Sinaxario rinda homenaje al papa Silvestre), 
se dice cum eius consensu o, en una segunda versión, cum eius prae-
ceptu. En los círculos simaquianos proliferan varios apócrifos que 
buscan legitimar la celebración de un concilio romano destinado 
a confirmar las decisiones de Nicea13.

Una interpretación curiosa es ofrecida por Gelasio de Cízico, 
quien, siguiendo a Sócrates y citando una carta de Constantino, 
da una lectura original del número 318: de ellos, 300 eran orto-
doxos, mientras que 17 apoyaban a Arrio (entre ellos, Eusebio de 
Nicomedia, Teógnis de Nicea, Maris de Calcedonia, Teodoro de 
Heraclea, Menofante de Éfeso, Patrófilo de Escitópolis, Narciso 
de Neroniana, Teonas de Marmárica, Segundo de Ptolemaida, 
además de otros ocho cuyos nombres no se indican). El propio 
Arrio estaría incluido en el número 318, ya que ocasionalmente 
se presentaba en las sesiones conciliares (cf. HE II, VII, 42-44; 
GCS XXVIII, p. 54; PG LXXXV, 1241C-1244A).

El Concilio de Nicea será invocado como la expresión de la 
«fe de los 318 Padres» incluso por quienes rechazan cualquier 
desarrollo posterior, como Timoteo Eluro, quien afirma que casi 
el doble de padres en Calcedonia llegaron con el impío deseo de 
eclipsar a sus predecesores de Nicea (cf. Extraits de Timothée Aelure, 
PO XIII, pp. 204-205; 222; 224-225). También será invocado por 
otros como el inicio de un modelo interpretativo paradigmático, 
que autoriza una concatenación coherente de la teología orto-
doxa: la cadena se prolonga sin rupturas, como sostenía Nicéforo 
de Constantinopla (†828).

13 Cf. M. Aubineau, Les 318 serviteurs d’Abraham…, p. 42.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 251

2.2.  El problema de las listas de participantes

Pero aún permanece la pregunta: ¿cuántos fueron y quiénes 
fueron los participantes? Ha pasado más de un siglo desde que se 
inició el trabajo de reconstrucción de las listas de los participantes 
en el Concilio de Nicea. Se transmiten en numerosos manuscri-
tos y en diversas lenguas. Las distintas versiones fueron editadas 
en 1898 por Heinrich Gelzer, Heinrich Hilgenfeld y Otto Cuntz 
en Patrum Nicaenorum nomina Latine, Graece, Coptice, Syriace, Arabice, 
Armeniace, obra que aún hoy constituye el texto fundamental para 
el estudio de las listas conciliares de Nicea14.

En latín, existen múltiples listas agrupadas por Turner en su 
obra Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima (1899) en cin-
co familias. Los manuscritos más relevantes son los conocidos 
bajo el nombre de Collectio Dionysio-Hadriana, entregada por el 
papa Adriano I a Carlomagno en el año 774, que completa la 
colección elaborada por el monje Dionisio el Exiguo y difundida 
en Roma durante las primeras décadas del siglo VI. Las listas 
latinas presentan una variación en el número de nombres, que 
oscila entre 195 y 217. En griego, Gelzer publicó dos listas: una 
de 212 nombres atribuida a Teodoro el Lector (primera mitad del 
siglo VI), derivada de Sócrates Escolástico; y otra de 165 nom-
bres conservada en el códice Vaticano gr. 44 (cuya parte final está 

14 Esta edición pionera vio la luz en Stutgart-Leipzig, en 1898. Una nueva 
edición fue presentada por C. Markschies, Stuttgart, 1995. Remitimos también a: A. 
Wikenhauser, «Zur frage nache der Existenz von nizänischen Synodalprotokollen», 
F. J. Dölger (ed.), Konstantin der Grosse un seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum 
Konstantins-Jubiläum 1913 und zum goldenen Priesterjubiläum von Mgr. Dr. A. de Waal, 
Freiburg im Breisgau, 1913, pp. 122-125. V. Ruggeri, «The IV Century Greek Epis-
copal Lists in the Mardin Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)», Orientalia Christiana 
Analecta 59 (1993), pp. 315-356. Para un status quaestionis sobre las listas: S. Deste-
phen, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, t. 3: Prosopographie du diocèse d’Asie (325-
641), 2008, p. 20.



252	 DIEGO E. ARFUCH 

incompleta). En 1950, Ernst Honigmann publicó una tercera lis-
ta, esta vez de 301 nombres, conservada en el códice Vaticano gr. 
1587. En lengua copta se ha transmitido sólo una lista fragmen-
taria de 162 nombres, derivada también de la de Teodoro el Lec-
tor, y conservada en un manuscrito del Museo Borgia de Roma. 
En lengua siríaca, Gelzer recoge dos listas: una de 218 nombres, 
traducción de un original griego realizada en Hierápolis en los 
años 501/502. Esta lista estaba conservada en un monasterio de 
Nitria, en Egipto. La segunda lista, de 221 nombres, es atribuida 
a Abdisho bar Berika (†1318), arzobispo nestoriano de Nísibe, y 
en parte coincide con la de Teodoro el Lector. A estas se suman 
otras tres listas siríacas: una grecosiríaca de 227 nombres (Mar-
din Orth. 309), publicada por Kaufhold y Ruggieri en 1993; una 
lista de 222 nombres procedente de la Crónica de Miguel el Sirio; 
y una de 214 nombres atribuida a san Maruta de Mayferqat. En 
árabe existe sólo una lista de los obispos nicenos, compuesta por 
318 nombres, conservada en el manuscrito 1628 de la Biblioteca 
Bodleiana de la Universidad de Oxford. Esta versión larga deriva 
de la lista griega. Finalmente, en lengua armenia se conoce una 
lista de 211 nombres, incluida en la colección canónica compilada 
por el Catolicós armenio Juan III el Filósofo (717-728).

El estudio de estas listas es arduo. Ciertamente, es posible aún 
estudiar las listas previas a la fijación del número místico de los 
318, así como las posteriores. En la mayoría de los casos, sólo lle-
gamos a identificar nombres de ilustres desconocidos. La pérdida 
o desaparición de las actas (en el caso de que hayan existido) es 
irreparable. Un enfoque complementario consiste en agrupar los 
participantes según sus regiones geográficas, tal como también 
se hace en algunas listas. Esto puede ayudar a establecer un cono-
cimiento más preciso de las sedes más remotas y de la sucesión 
episcopal en ciertas iglesias. Los resultados que ofrece este enfo-
que para una mejor comprensión de la geografía eclesiástica de la 
Antigüedad son valiosos, aunque limitados.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 253

3.  Hacia los padres de Nicea «santos»

Otra posibilidad, sin duda más rica en términos de resultados, 
consiste en elaborar un dossier de santidad de los participantes 
que fueron efectivamente venerados y tuvieron un culto15. En 
este sentido, es necesario establecer primero las coordenadas ha-
giográficas, es decir, los elementos que definen el contexto tem-
poral16, espacial17 y cultural18 dentro del cual se desarrolla la vida 
de un santo o mártir. Estas coordenadas permiten contextualizar 
la historia del santo, destacando su relación con el entorno y su 
inserción en la tradición cristiana.

Una opción metodológica podría consistir en elaborar una 
lista de los santos conocidos. En este marco, se pueden iden-
tificar aspectos sumamente interesantes desde dos ángulos. El 

15 Para cuestiones de método hagiográfico remitimos a los estudios de: R. Ai-
grain, L’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Bloud et Gay, Paris 1953 (es 
muy útil la reedición con bibliografía actualizada por R. Godding, Société des Bol-
landistes, Bruxelles 2000); R. Grégoire, Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura 
agiografica, Monastero S. Silvestro Abate, Fabriano 1987.

16 Se refiere al período histórico en el que vivió el santo o mártir. Esto incluye 
las fechas de nacimiento, vida, sufrimiento y muerte, frecuentemente vinculadas a 
la persecución de los cristianos o a acontecimientos históricos significativos de la 
época. La coordenada temporal es crucial, ya que las hagiografías presentan ha-
bitualmente a los santos como figuras que trascienden el tiempo, pero que están 
siempre situadas en un contexto histórico específico.

17 Hace referencia a los lugares donde el santo vivió, predicó o sufrió. Esto 
puede incluir la ciudad o región de nacimiento, los sitios donde desarrolló su misión 
y el lugar de su martirio. La localización geográfica suele estar cargada de simbolis-
mo y puede ser determinante para la identificación de la santidad del individuo (por 
ejemplo, si el santo padeció en un lugar emblemático para la fe cristiana).

18 Refleja el contexto social, político y religioso en el que vivió el santo. Las 
hagiografías suelen incluir descripciones del entorno cultural, como la relación del 
santo con otros miembros de la Iglesia, las persecuciones que sufrió por parte de 
las autoridades civiles o religiosas, y cómo su vida refleja las tensiones religiosas de 
su tiempo (por ejemplo, luchas contra herejías o enfrentamientos con autoridades 
paganas).



254	 DIEGO E. ARFUCH 

primero sería el estudio de los obispos ‘santos’ conocidos que 
participaron en Nicea y de la hagiografía construida en torno 
a uno o varios de ellos, o en la que ellos mismos intervinieron 
activamente. Podemos pensar, por ejemplo, en Alejandro de Ale-
jandría, Atanasio, Espiridión de Tremitunte, Nicolás de Mira, Hi-
pacio de Gangra, Eustaquio de Antioquía, Pafnucio de Egipto, 
Osio de Córdoba, entre otros19. Mencionamos estos nombres 
por su carácter emblemático, y cada uno presenta un problema 
historiográfico particular. Alejandro de Alejandría y Atanasio 
representan una versión concreta de los acontecimientos: son al 
mismo tiempo sujetos y objetos del debate y de la construcción 
hagiográfica. En particular, Atanasio desempeñó un papel activo 
en dicha construcción: su Vita Antonii fue un valioso vehículo 
para transmitir sus ideas sobre la fe nicena20.

Lo que sorprende es que, al buscar el dossier hagiográfico de 
Alejandro, nos encontramos ante un casi «minimalismo hagiográ- 
fico»: su culto se reduce a una conmemoración litúrgica en el 

19 Alejandro de Alejandría: en las Acta Sanctorum (Februari III, p. 639-644) hay 
una reconstrucción de su vida con extractos de Eusebio, Sócrates, Gelasio y Te-
odoreto. Hay, además, un fragmento de la vida metafrástica de Atanasio, que cuenta 
la infancia de Atanasio y cómo Alejandro lo encontró bautizando válidamente en 
la playa. No hay una hagiografía desarrollada en torno a su persona. Se desconoce 
la fecha de su muerte. Para los coptos es celebrado el 22 o 23 pharmuthi (barnudah), 
es decir, abril; para los griegos su fiesta era el 18 de enero, para otros el 1 de abril 
o el 26 de febrero. Cf. Atanasio de Alejandría: Synax. Constantinop. Coll. 647, n. 21 
(BHG 183-186i; BHO 112-117). Espiridón de Tremitunte: Martyrologium Romanum, 
p. 558. Hipazio de Gangres (o de Cilicia): Martyrologium Romanum, p. 515; Synax. 
Constantinop. Coll. 233, n. 2, 222-224. Eustaquio de Antioquía: Acta SS. Iulii, IV, Am-
beres 1725, pp. 130-144; Synax. Constantinop. Coll. 480, 732, 917. BHG 644-644e. 
Pafnucio de Egipto: el Synaxario Alejandrino lo conmemora el 9 de febrero. Cf. BHG 
2330-2330a; BHO 839-840. Nicolás de Mira (Bari): cf. BHG 1347-1364z. Al cual 
nos referiremos en breve.

20 La historiografía actual reconsidera el rol, la calidad de las fuentes y las narra-
ciones hechas por los paladines de la ortodoxia. Remitimos a los recientes estudios 
de A. Martin, E. Prinzivalli y S. Fernández para la reconstrucción de los hechos.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 255

sinaxario de Constantinopla (celebrado el 22 o 23 de abril según 
los coptos, el 18 de enero en el calendario griego, y en Occidente 
el 26 de febrero)21. No existe un desarrollo legendario en torno 
al paladín de Nicea. Si bien se atestigua un culto, no encontra-
mos otros elementos propios del «maximalismo hagiográfico» 
(escritos como vitae, passiones, leyendas; ni reliquias o santuarios). 
Habrá que esperar a Atanasio, «columna de la iglesia», «padre de 
la ortodoxia» -como lo llama la hagiografía- cuyo culto representa 
un momento culminante en la hagiografía nicena. De hecho, es 
uno de los primeros obispos no mártires en ser venerados, y su 
figura recorre la historia del cristianismo. La memoria de su «gran 
y apostólica alma», como la definía san Basilio (cf. Epistola 80, PG 
32, 456B), fue objeto de veneración y de una riquísima produc-
ción hagiográfica (en diversos sinaxarios orientales, el Martirologio, 
Meneos, vitae, epítomes, iglesias consagradas a él, reliquias y su trans-
latio, así como en la iconografía, como por ejemplo en Roma, en 
un fresco del siglo VIII ubicado en la nave izquierda de la iglesia 
de Santa María Antigua, donde aparece entre san Epifanio y san 
Nicolás)22.

Espiridón plantea otro problema. El santo pastor de Tremitunte, 
en Chipre, que había firmado las conclusiones del Concilio de 
Sérdica enviadas por Atanasio, aparece como un taumaturgo y 
modelo de santidad en las Historias eclesiásticas, pero no figura en 
las listas de participantes del Concilio de Nicea. Sin embargo, la 
hagiografía de Espiridón ciertamente lo presenta como asistente 
al Concilio ecuménico23. La duda es: ¿Espiridón confiere autori-

21 Cf. Bibliotheca sanctorum, vol. 1, pp. 768-770.
22 Cf. D. Stiernon, Atanasio, Bibliotheca Sanctorum, vol. 2 (1962), pp. 521-547 y W. De 

Grüneisen, Sainte-Marie-Antique, Roma 1911, tav. Icon. XXI-A, fig. 76, pp. 510-511.
23 Hemos estudiado esta cuestión en: D. Arfuch, Hagiographica et dogmatica Cypria. 

Estudio sobre el cristianismo chipriota del siglo V al VII en la consolidación de la autocefalía, 
Nerbini-Augustinianum SEA 158, Roma 2020, pp. 52-54 y pp.109-112.



256	 DIEGO E. ARFUCH 

dad a Nicea? ¿Por qué las fuentes lo presentan como uno de los 
santos padres ortodoxos anti-arrianos? ¿Sería demasiado banal 
pensar que la resistencia que suscitaba el homoousios niceno debía 
ser sostenida por personajes santos y carismáticos? La misma 
pregunta podría aplicarse al caso de san Pafnucio de Egipto, otro 
santo popular y que despertaba adhesión indiscutida como uno 
de los protagonistas del monacato egipcio.

Otro punto crítico en la historiografía es la participación de 
Nicolás de Mira o de Bari. El carismático santo, cuyo dossier 
hagiográfico es uno de los más ricos del Oriente cristiano, ha sus-
citado un notable interés y ha dividido a los historiadores entre 
quienes postulan su participación en el concilio del 325 y quienes 
consideran imposible tal asistencia. La duda en este caso sería: 
¿Nicea confiere autoridad a Nicolás, o es Nicolás quien la otorga 
a Nicea? El problema radica en que la vida (o vidas) de Nicolás 
son tardías, y el origen de su culto se remonta al siglo VI, cuando 
asistimos a un proceso de reescritura hagiográfica, en el que el 
interés principal parece ser aumentar las listas de los participantes 
del concilio24.

Una vez establecidos los posibles participantes canonizados 
como santos, el camino a seguir puede ser el estudio del dossier 
hagiográfico de cada uno de ellos, atendiendo a su irradiación 
cultual, geográfica, literaria y teológica. Los resultados de esta in-
vestigación pueden ofrecer aportes valiosos en distintos niveles: 
permiten comprender cómo se percibía Nicea en la época del 
hagiógrafo o del santo venerado, cómo fue recibida a nivel popu-
lar (e incluso monástico) en los diversos contextos de circulación 
de los textos sobre el Concilio. En otras palabras, permiten ob-

24 Cf. G. Cioffari, «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra filo-
logía, storia e agiografia», Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP. Domenicani, vol. 4, n.º 
3 (2018), pp. 7-80.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 257

servar cómo se divulgaban las problemáticas del arrianismo, del 
homoousios, de la doctrina del Logos, del monarquianismo, y de las 
posiciones de los llamados «ortodoxos», así como la sucesión de 
sutilezas teológicas expresadas y debatidas en sínodos, símbolos, 
epístolas, etc.

3.1.  La anti-hagiografía

Pero también podemos considerar otro camino muy común en 
la retórica antigua, que podríamos denominar anti-hagiografía. Se 
trata, por así decirlo, del reverso de la medalla hagiográfica: a través 
de la narración de las vidas o muertes de figuras opuestas a los 
valores cristianos, pone en evidencia las virtudes contrarias a las 
de la fe. En lugar de exaltar los sacrificios y la moral ejemplar de 
los santos, la anti-hagiografía se centra en los vicios y defectos de 
aquellos que se oponen a la fe o a la moral cristiana. Este tipo de 
literatura describe la arrogancia, la temeridad, la audacia destructi-
va, la maldad, el odio y la perfidia como rasgos dominantes de los 
perseguidores o de quienes, con sus acciones, traicionan los prin-
cipios fundamentales del cristianismo. Así como las hagiografías 
glorifican el sacrificio y la virtud, las anti-hagiografías hacen lo 
propio con la condena y el deshonor, retratando a los malhechores 
y opresores no sólo como figuras corruptas, sino como ejemplos 
de la perversidad contra la cual lucha el cristianismo.

El objetivo de la anti-hagiografía es, por tanto, mostrar la fra-
gilidad y la decadencia moral de los perseguidores, destacando la 
justicia divina que, tarde o temprano, alcanza a los responsables 
del mal. A través de estas narraciones se busca desmontar la 
imagen glorificada de los opresores, presentándolos en situa-
ciones de humillación y fracaso como castigo merecido por su 
enfrentamiento con los valores cristianos. De esta manera, este 
género literario no sólo contrapone el bien y el mal desde una 



258	 DIEGO E. ARFUCH 

perspectiva teológica, sino que también invita a reflexionar sobre 
el destino de quienes abrazan el vicio en lugar de las virtudes cris-
tianas, y sobre cómo la moral cristiana concibe la justicia como 
un principio que inevitablemente prevalecerá sobre la corrup-
ción. En este sentido, Arrio, Eusebio de Nicomedia, Patrófilo de 
Escitópolis y otros personajes defensores de la doctrina arriana 
o aliados de sus seguidores, fueron objeto del proceso típico de 
construcción hagiográfica inversa: para exaltar a un mártir o a un 
santo, es necesario oscurecer a su antagonista25.

Este enfoque puede abrir grandes líneas de investigación. Por 
razones de brevedad, presento concisamente dos testimonios 
significativos sobre la muerte de Arrio: uno de finales del siglo 
IV y otro del siglo X, a saber, Epifanio de Salamina y Severo de 
Aschmounain.

25 En obras como De Mortibus Persecutorum de Lactancio, Historia Ecclesiástica de 
Eusebio de Cesarea, Apología de Tertuliano y El Martirio de Policarpo, los persegui-
dores de los cristianos son presentados de manera despectiva, destacando sus vicios 
y la justicia divina que los alcanza. Lactancio describe la muerte humillante de em-
peradores como Diocleciano y Maximiano, mostrando cómo su crueldad hacia los 
cristianos los conduce a un destino de sufrimiento y desesperación. Eusebio retrata 
a Nerón como un emperador depravado y malvado, cuya caída refleja la justicia 
que Dios impone a los opresores. Tertuliano denuncia la maldad y la hipocresía de 
los gobernantes romanos que persiguen a los cristianos, mientras que El Martirio 
de Policarpo contrapone la arrogancia y la violencia del procónsul con la serenidad 
y la dignidad del mártir. Estos textos subrayan el contraste entre los vicios de los 
perseguidores, como el orgullo y la perfidia, y las virtudes cristianas, presentando 
la muerte de los opresores como un castigo merecido por su maldad. De Mortibus 
Persecutorum relata la muerte de los emperadores romanos que persiguieron a los 
cristianos, en particular aquellos que llevaron a cabo persecuciones severas, como 
Diocleciano. Lactancio utiliza estos relatos sobre la muerte de los perseguidores 
para ilustrar la justicia divina, mostrando cómo quienes intentaron destruir la fe cris-
tiana recibieron castigos terribles. Así, la obra refleja un enfoque de anti-hagiografía, 
en el cual no se glorifica a los perseguidos, sino que se pone de manifiesto el castigo 
infligido a los perseguidores, como una forma de vindicación. Cf. Lattanzio, Come 
muoiono i persecutori, ed. M. Spinelli, Roma, Città Nuova 2004.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 259

Epifanio, en el segundo libro del Panarion, en su implacable 
lucha contra los herejes, nos ofrece una versión muy particular de 
los hechos, coherente con su finalidad: la ortodoxia triunfa fácil-
mente sobre los errores diabólicos. «Un espíritu satánico -como 
dice la Escritura- se introdujo en Arrio», cuya herejía, afirma, per-
dura aún en su tiempo. La fe de Arrio es calificada como una «fe 
delirante, más aún, una falta de fe o, mejor, una mala fe». Epifanio 
presenta la doctrina arriana como «el veneno de sus expresiones 
blasfemas» (Pan. 7, 1). La actividad de Arrio es constantemente 
denunciada: «fomentaba en secreto su complot contra la Iglesia» 
(Pan. 9, 2)26.

Constantino escribe una carta a Arrio en la cual le expresa que:

un mal intérprete es, propiamente, una imagen y representación 
del diablo. [...] Tras una larga refutación basada en las divinas 
Escrituras, añadió también un verso de Homero, dirigiéndoselo 
al hereje a modo de severa recriminación. He considerado opor-
tuno reproducirlo aquí: “¡Vamos, Ares Ario, hacen falta escudos! 
Pero tú, por favor, no lo hagas. Al menos que te contenga la 
amistad de Afrodita” (Pan. 9, 4).

La autenticidad de este pasaje y de la carta ha sido puesta en 
duda, pero lo que aquí nos interesa es que, según la versión de 
Epifanio, el juego de palabras Ares-Areie resulta útil para reducir 
a Arrio a una doctrina alineada con las divinidades paganas. Así 
como Ares era el dios de la guerra, Arrio habría introducido el 
conflicto dentro de la Iglesia. Se narra la muerte de Arrio, quien 
estaba conspirando junto a Eusebio de Nicomedia para convocar 
un concilio en Constantinopla y convencer al emperador de que 

26 Epifanio di Salamina, Panarion (Libro secondo), ed. G. Pini, Morcelliana, 
Brescia 2016. 



260	 DIEGO E. ARFUCH 

lo respaldara. El obispo de la ciudad, Alejandro de Constantino-
pla, al conocer esta amenaza:

pasó un día y una noche enteros llorando y afligiéndose, orando 
a Dios para que tomara su alma y no permitiera que se con-
taminara por el contacto con Arrio, o bien que realizara algún 
milagro; y así fue. En efecto, Arrio, durante la noche, salió para 
satisfacer una necesidad corporal urgente, llegó a la letrina y se 
sentó: fue hallado jadeando y sin vida; se lo encontró allí, exha-
lando en ese lugar maloliente sus excrementos, del mismo modo 
que había difundido impuras doctrinas de fe (Pan. 10, 3).

Epifanio hace morir a Arrio antes del Concilio de Nicea con 
una intención claramente anti-hagiográfica; en otras palabras, la 
historia está al servicio de una construcción inversa a la hagiografía. 
De hecho, el relato del concilio prosigue con tonos de irenismo:

después de estos hechos, el emperador, que había puesto todo su 
empeño en favor de la Iglesia, debido a las ya numerosas divisiones 
entre sus miembros y a los cismas que se producían en su interior, 
convocó un concilio ecuménico con la participación de 318 obis-
pos, cuyos nombres aún conocemos hoy. En la ciudad de Nicea, 
ellos excomulgaron la doctrina de Arrio y confirmaron, mediante 
una confesión común, la fe ortodoxa de los padres, transmitida sin 
alteración por los apóstoles y los profetas (Pan. 11, 1).

Inmediatamente después, sigue una exposición muy abreviada 
de los acontecimientos y decisiones del concilio (como la fecha 
de la Pascua), presentando el conflicto arriano como una cuestión 
ya resuelta27. Al final de su presentación sobre Nicea, Epifanio re-

27 Como lo nota justamente E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di 
Nicea», pp. 219-241, aquí p. 223.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 261

toma la anti-hagiografía sobre Arrio: «Nuestro Arrio, entonces, 
fue inspirado por una fuerza diabólica y, arrastrado por la impru-
dencia de un lenguaje sin freno, alzó su lengua contra su Señor» 
(Pan. 12, 1), y expone la doctrina arriana en una clave fuertemente 
subordinacionista, siguiendo la exégesis de Proverbios 8, 22-25: 
«El Señor me creó como principio de sus caminos». Epifanio 
parece encontrarse en una posición comprometida, ya que por 
un lado presenta la muerte vergonzosa de Arrio como un castigo 
divino y la rápida resolución del conflicto en Nicea, pero luego 
se ve obligado a dedicar largos pasajes a las polémicas políticas y 
dogmáticas en torno a las decisiones tomadas en el concilio y a la 
interpretación de innumerables pasajes bíblicos de considerable 
extensión, lo que muestra claramente que el conflicto arriano no 
se resolvió de forma tan sencilla (13-80).

La presentación de la muerte de Arrio nos sitúa en el con-
texto de la anti-hagiografía: el relato describe un castigo divino 
que golpea al perseguidor de la fe, Arrio. El texto contrapone las 
virtudes de Alejandro de Constantinopla (profundamente angus-
tiado ante la amenaza representada por Arrio) con la humillación 
de la muerte de este último. En lugar de exaltar la figura del perse-
guido o del oprimido, como es típico en una hagiografía, aquí se 
presenta la muerte de Arrio de manera grotesca, casi vengativa, 
como si la justicia divina se manifestara de manera cruel pero 
justa ante el error del hereje. Alejandro se muestra profunda-
mente turbado, llorando y rogando a Dios para que su alma no 
se vea contaminada por el contacto con Arrio, cuyo pensamiento 
herético lo aterrorizaba. No busca una venganza personal, sino 
una intervención divina que lo libre de la «contaminación». Esto 
refleja el temor reverente y la pureza de Alejandro frente a la 
corrupción representada por Arrio.

Sin embargo, la muerte del heresiarca es descrita de forma 
humillante y ridícula: Arrio, el hombre que intentó corromper la 



262	 DIEGO E. ARFUCH 

fe cristiana, muere en una situación física degradante. La escena 
en la que muere sentado en la letrina, expulsando sus excremen-
tos, tiene una fuerte carga irónica: quien pretendía distorsionar 
las enseñanzas de Cristo termina de manera repugnante, como 
si el castigo divino lo obligara a expiar sus actos mediante la más 
elemental de las humillaciones. Además, la imagen de Arrio como 
propagador de «doctrinas impuras», hallado finalmente en un es-
tado igualmente impuro, refuerza la idea de que su muerte 
constituye una manifestación de la justicia celestial.

Esta visión de la muerte de Arrio no sólo lo priva de toda 
dignidad o heroicidad, sino que lo presenta como un anti-santo, 
cuya caída está marcada por la repulsión y la descomposición, 
tanto física como moral. Mientras que en una hagiografía tradi-
cional la muerte de un mártir se concibe como una transición 
hacia la gloria, en esta anti-hagiografía la muerte del heresiarca se 
transforma en un acto de justicia moral, una advertencia contra 
la falsedad y el error de quienes pretenden imponer doctrinas 
corrompidas.

El otro ejemplo notable es el de Severo, obispo de 
Aschmounaïn, principal representante de la Iglesia copta jacobita 
durante el siglo X. Fue uno de los primeros autores coptos en 
escribir en lengua árabe. En su Historia de los concilios, presenta los 
hechos desde una lectura teológico-salvífica, comenzando con 
el llamado y la obediencia de Abraham y el Éxodo de Egipto, 
pasando por los profetas hasta la llegada del Hijo del Hombre. 
En el segundo capítulo, expone la causa del concilio de forma 
sorprendente:

la paz no había dejado de extenderse a todos los pueblos, la bue-
na armonía y la concordia eran generales, tanto que «el león y 
el lobo se alimentaban del mismo alimento», «la pantera y los 
ciervos dormían en el mismo lugar», hasta que un hombre de la 
ciudad de Alejandría, llamado Arrio, que tomó en sus manos la 



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 263

causa de la herejía, [...] pronunció conceptos engañosos y ofreció 
interpretaciones erróneas; a sus propios ojos se consideraba un 
sabio: pretendía que el Verbo de Dios, por medio del cual existen 
el cielo y la tierra, había sido creado, y que la sabiduría que ha 
puesto orden en las criaturas y las ha delimitado según su natu-
raleza, también había sido creada28.

A siglos de distancia, las posiciones aparecen estereotipadas, 
pero se percibe el reflejo de una controversia interna dentro del 
clero alejandrino. Lo interesante es que sitúa el inicio de la dispu-
ta bajo el episcopado de «Pedro el Mártir, obispo de Alejandría». 
Es el «gran doctor» Pedro quien prohibió y advirtió que era el de-
monio quien hablaba por boca de Arrio. Pedro tuvo una visión:

El Señor Jesús se le presentó con un manto rasgado. Pedro le pre-
guntó: “Señor, ¿quién ha rasgado tu manto?”. Y él le respondió: 
“Ha sido Arrio quien lo ha rasgado”, y le ordenó que no lo re-
cibiera en la iglesia ni lo admitiera en la asamblea de los fieles. 
Pedro comunicó esta recomendación a sus discípulos Aquilas y 
al presbítero Alejandro29.

Según Severo, la llegada de Diocleciano, «el maldito», con su 
persecución, buscaba matar al santo Pedro, ya que en sus escritos 
había atacado el culto a los ídolos. «El primero en dar testimonio 
de su fe fue Timoteo, obispo de Roma, y el último fue el virtuoso 
Pedro, obispo de Alejandría». Tras el martirio de Pedro, Aqui-
las le sucedió en la sede episcopal sobre «la cátedra del apóstol 
Marcos». Arrio multiplicó sus súplicas para ser admitido. Aquilas 
aceptó, y de hecho, «su episcopado no duró mucho tiempo», sólo 

28 Sévère Ibn Al-Moquaffa’, Histoire des conciles, eds. L. Leroy ; S. Grébaut, PO 29 
(6.4), Brepols 1971, capítulo II, p. 478.

29 Cap. II, p. 480.



264	 DIEGO E. ARFUCH 

tres meses. «El anciano Alejandro le sucedió en la dignidad 
sacerdotal», «Arrio lo maldijo y continuó difundiendo su doctrina 
hasta los confines del mundo».

El capítulo III comienza con el elogio de Elena, «mujer piadosa 
y santa», y con la historia de la visión de Constantino antes de la 
batalla que lo transformó en emperador. En la pluma de Severo, 
cuando Constantino escuchó la doctrina de Arrio, convocó «una 
reunión general de obispos de todas las provincias»; asistieron 
«318 obispos reunidos en la ciudad de Nicea, en la provincia de 
Bitinia, en Asia, el día 17 de Harizan, en el año 637 de la era 
del rey Alejandro, 296 años después de la Ascensión de Nuestro 
Señor Jesucristo»30.

Elías-Ali ben-Obeid, obispo nestoriano de Damasco, afirmó 
que «fueron dos mil ochocientos cuarenta y ocho. Es una afir-
mación que no se encuentra en ningún otro libro, y yo no he 
encontrado ningún sabio que la haya transmitido de ese modo, a 
pesar de los numerosos detalles que ofrece y del relato pormeno-
rizado que presenta. No se menciona el número en absoluto», 
[...] «una prueba de su falsedad es que no encontramos ninguna 
alusión a un concilio distinto del de los 318». Severo muestra su 
preocupación por esos rumores que circulaban entre los fieles, 
pues, si realmente hubieran participado 2848 obispos y sólo 318 
hubieran sostenido la doctrina de Nicea, estos habrían constituido 
un grupo minoritario. Posteriormente, Severo aborda brevemente 
las diferencias en torno a las fechas del concilio (mes de julio 
o agosto, Harizan o Tamouz) y pasa a considerar las listas, los 
nombres y las ciudades de los participantes, reconociendo que de 
la mayoría ya no sabemos quiénes eran ni cuáles eran sus respec-
tivas sedes31.

30 Cap. II, pp. 483-484.
31 Cap. III, pp. 485-487.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 265

La lista está dividida por regiones, comenzando con Egipto, 
que cuenta con 15 participantes cuyas sedes, en tiempos de Seve-
ro, ya existían o habían sido destruidas y desaparecidas. Propor-
ciona el nombre y la sede de «19 de Palestina», «12 de Fenicia» 
y luego 8 de «otras provincias». «Se dice que Tomás, obispo de 
Mar’ach, estuvo presente en el concilio» y que:

sufrió un terrible suplicio por parte de los herejes, quienes le 
cortaron 25 partes del cuerpo. Pero no he podido verificar este 
hecho ni he encontrado ninguna mención en los anales eclesiásti-
cos ni en los Actos de los concilios. Quizá el autor lo encontró 
en los anales de la Iglesia de Oriente. Puedo, si quiero, demostrar 
que se trata de un error; la prueba de la falsedad de esta afir-
mación consiste en que los arrianos no tenían ningún poder ni 
influencia antes del Concilio de Nicea, no podían encarcelar a 
los obispos ni hacerles daño en ese período, porque eran apenas 
un puñado de personas. Sin embargo, su poder se fortaleció un 
poco después del Concilio, cuando murió el piadoso Constanti-
no y Constancio ascendió al trono, así como bajo el reinado del 
emperador Valente. Alejandro murió y Atanasio le sucedió32.

El relato retoma a los participantes, pero dado que los números 
no llegan a 318: «El número total de obispos de Occidente, es 
decir Egipto, Roma, Armenia siríaca, África y otras provincias 
que tomaron parte en este concilio fue de 224, mientras que los 
obispos orientales sumaban un total de 94»33. En el capítulo V se 
describe el desarrollo de la reunión presidida por Constantino:

cuando tomaban posesión de sus sedes, el número habitual era 
de 319 y cuando se retiraban eran 318. Examinaron la causa de 

32 Cap. IV, pp. 489-491.
33 Cap. IV, p. 491.



266	 DIEGO E. ARFUCH 

Arrio y concluyeron que se había apartado de los caminos de 
la verdad. Había estudiado los libros de Armhatis34 y seguido su 
doctrina, había introducido un lenguaje nuevo y una religión in-
ventada, pretendiendo que el Hijo de Dios, que es la figura de su 
sustancia y su imagen eterna, fuera una criatura y que hubo un 
tiempo en que él no existía35.

Tras el relato de la doctrina impía de Arrio, que hacía del Hijo 
y del Espíritu Santo dos criaturas, y el comentario a los cánones 
bajo las fórmulas habituales, se presenta la muerte de Arrio con 
algunas variantes36. El emperador pidió a Alejandro que acogiera 
a Arrio en su comunidad. Alejandro:

le respondió que se ajustaría a lo que se le pidiera el domingo 
siguiente: cuando fuésemos a la Iglesia de Dios y regresásemos a 
su servicio, oraríamos para saber si quería acoger a ese hombre, 
y le pediríamos que nos diera una señal a nosotros que somos 
sus servidores. Cuando llegó la hora de la oración, el venerable 
obispo Alejandro entró en el Santo de los Santos rodeado de 
sacerdotes, y no cesaba de humillarse ante Dios e invocarlo para 
que revelara la cuestión de Arrio. Al llegar el momento de leer el 
Evangelio, Arrio se preparó para mezclarse con los sacerdotes y 

34 En la versión en etíope de la Historia de los concilios, el texto transmite Argenes, lo 
que remite ciertamente a Orígenes. Arrio, además, habría «leído los libros de Platón 
sobre la anterioridad del Padre de todo al Creador. Profesó esta fe manifiestamente 
cuando hubo estudiado Platón y adoptó su sistema». Versión etiópica: PO 29, cap. 
V, p. 630. De más está recordar la influencia del medio-platonismo en la obra y exége-
sis de Orígenes. Esta presentación anti-hagiográfica de la escuela origeniana va en la 
línea de la interpretación de Samuel Fernández, en las obras ya mencionadas, sobre 
el conflicto arriano en el seno de la tradición alejandrina.

35 Cap. V, pp. 492-493.
36 En etíope la versión de los hechos es mucho más breve, concentrándose en 

las diferencias entre la formulación de los artículos del credo y en la versión de los 
adversarios: el autor los cataloga de «nestorianos».



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 267

hacer con ellos las oblaciones, pero sintió dolores en las entrañas y 
problemas intestinales; salió para ir a los lugares apropiados, pero 
sus entrañas y todo lo que había en su vientre cayeron al suelo, y 
quedó rígido, muerto. Cuando llegó la hora del sacrificio, el obis-
po lo buscó y no lo encontró. Envió a buscarlo y lo encontraron 
en el estado que hemos descrito. Tal fue el castigo extraordinario 
que lo golpeó y la maldad vengativa que lo devoró. La asamblea 
agradeció al Creador haber presenciado el castigo que golpeó al 
impostor debido a su deslealtad y sus malas intenciones, y que 
había manifestado la obediencia oculta y el mal hecho en el nom-
bre de Dios. El Teólogo transmite el castigo que golpeó a Arrio 
y dice en su homilía a los egipcios: “Las oraciones del sacerdote 
puro destruyeron al sacerdote desafortunado, y la invocación del 
piadoso prelado destruyó al sacerdote mentiroso”37.

Entre la muerte de Arrio presentada por Epifanio y la narrada 
y transmitida por Severo existen diferencias elocuentes. Severo 
interpreta al obispo Alejandro como si fuera el Alejandrino y no 
el homónimo obispo de Constantinopla. Para Severo, Arrio so-
brevive al concilio y busca ser readmitido en la iglesia de Ale-
jandría; por ello sitúa su muerte en un ámbito cultual. Con el 
paso de los siglos, el recurso anti-hagiográfico se vuelve aún más 
elocuente y enriquecido, pues, al celebrarse los santos misterios, 
se produce su trágico desenlace. Lo que permanece claro es que, 
pese al paso del tiempo, la polarización y problemática dentro 
del clero alejandrino se mantiene; así, Pedro, Aquilas y Alejandro 
están en conflicto directo con Arrio, conflicto que no es sólo 
teológico, sino también una lucha de fuerzas y popularidad den-
tro de la comunidad de la capital egipcia.

El abundante y perdido material, especialmente desde la parte 
arriana, y la correspondencia entre obispos previa a Nicea no nos 

37 Cap. V, pp. 499-500.



268	 DIEGO E. ARFUCH 

permiten comprender cómo se desarrollaban los acontecimientos, 
pero en los textos hagiográficos posteriores se encuentran alu-
siones y tópicos que podrían sugerir fragmentos de una historia 
perdida. Por ejemplo, el historiador ‘arriano’ Filostorgio afirma 
que la elección de Alejandro como metropolitano de Alejandría 
fue gracias al apoyo de Arrio (cf. Filostorgio, HE, I, 3), mientras 
que Teodoreto sostiene lo contrario, afirmando que Arrio pos-
tulaba su candidatura y se convirtió así en enemigo mortal de 
Alejandro (cf. HE I, 2, 8-11). Este dato nos habla de manera 
clara y contundente sobre la difícil situación en que se encon-
traba Alejandro tras afrontar el cisma meleziano en su extensa 
metrópoli y, al mismo tiempo, encontrar en Arrio un adversario 
carismático que podía opacarlo o causarle problemas de gobier-
no. Ciertamente, como concluye E. Prinzivalli, la polémica y el 
propio Concilio de Nicea tuvieron un importante componente 
político y humano-caracterial, pero fue una problemática de ín-
dole teológica38.

No creemos, sin embargo, que sea casual que las alusiones a 
la doctrina de Arrio como discípulo de Orígenes sean una simple 
denominación genealógica de herejías. El profesor M. Simonetti 
ya había señalado que la problemática arriana provocó una crisis 
entre los representantes de la Logostheologie39. Y los antiguos tam-
bién lo percibían así. Lo encontramos en los sínodos del siglo 
VII, en los Anales (cf. Liber XIII, PG CXXXIV, 1113A, 1112B) 
de Ioánnes Zonara (†1145), donde la herejía de Arrio se remon-
ta a Orígenes. Esto es interesante porque, más allá del tópico 
clásico heresiológico sobre la paternidad de las herejías y de una 
construcción anti-hagiográfica, la crisis entre los teólogos del Lo-
gos estuvo presente antes y después de Nicea.

38 Cf. E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di Nicea», pp. 219-241. 
39 Cf. M. Simonetti, La crisi ariana nel IV secolo, Roma, 1975 (SEA 11), passim.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 269

4.  La fiesta de los «santos» padres del Concilio de Nicea: 
los calendarios litúrgicos, los martirologios y la epigrafía

Otro camino es el estudio de la memoria litúrgica de la fiesta de 
los 318 santos Padres en la Iglesia Oriental. En la investigación, 
además de las fuentes utilizadas para reconstruir el evento de 
Nicea, deben considerarse también otras fuentes, como por ejem-
plo los calendarios litúrgicos, los sinaxarios y la producción epi-
gráfica. El proceso estudiado es ciertamente artificial, pues una 
canonización colectiva de todos los participantes es insostenible 
desde el punto de vista histórico, dado que la recepción de Nicea 
tardó casi un siglo en aclimatarse, y las disputas del periodo post-
Nicea muestran claramente el vivo desacuerdo que suscitó la 
confesión del homoousios.

La primera evidencia de la fiesta litúrgica parece ser el testimo-
nio de Severo de Antioquía en una homilía del 3 de noviembre de 
517, que conmemora a «Constantino, el emperador verdaderamente 
piadoso, y a los 318 santos padres y obispos»40. La fiesta parece 
haber ingresado al calendario bizantino en tiempos del Concilio 
de Calcedonia (451), en favor de una conmemoración de los 
primeros cuatro concilios (sin duda el 16 de julio de 518, durante 
una revuelta popular que buscaba la destitución de Severo de An-
tioquía, cf. el relato de los eventos en el concilio de 536: Mansi, 
VIII, col. 1058-1066). Posteriormente, en el VII Concilio (Nicea 
II en 787) se le asignó una fecha propia, como fiesta autónoma 
de los 318 padres, el 29 de mayo (Sinaxario, p. 716). Hoy en día, 
la fiesta se celebra el séptimo domingo de Pascua o el octavo de 
la Ascensión41.

40 Severo, Homilia CXII, PO XXV, p. 796. Cf. M. Aubineau, Les 318 serviteurs 
d’Abraham…, p. 40.

41 S. Salaville, «La fête du concile de Nicée et les fêtes de conciles dans le rite 
byzantin», Échos d’Orient XXIV (1925), pp. 445-470.



270	 DIEGO E. ARFUCH 

Las iglesias orientales celebran de manera especial la fiesta de 
Nicea, la «fiesta de los 318 santos Padres». En la tradición bizanti-
na, cae el séptimo domingo después de Pascua y también se cele-
bra en otra fecha, el domingo siguiente al 13 de julio, junto con 
la fiesta del Concilio de Calcedonia y de otros concilios ecuméni-
cos42. Quizás la fiesta litúrgica fue introducida en el calendario 
copto como reacción a la fiesta de Calcedonia establecida por los 
calcedonianos en 518. En el estudio de los menologios orientales 
se pueden considerar detalles que a primera vista pueden parecer 
menos importantes. Por ejemplo, en el Menologio siríaco, 3 de 
noviembre: «El Concilio de los 318 Padres y el emperador Teo-
dosio», es notable que se festeje a Teodosio como santo el mis-
mo día de la fiesta del concilio niceno, pues con Teodosio puede 
señalarse la victoria del neo-nicenismo, como lo denominamos 
hoy, de los padres capadocios y del Concilio de Constantinopla 
de 38143.

En el Typikon Constantinopolitano (Patm. 266) de los siglos IX-
XI aparece la mención de los «santos Padres del primer síno-
do de Nicea y del bienaventurado (makaríou) Alejandro, papa de 
Alejandría, y del impío (dysseboûs) Ario, iniciador de la herejía». 
Observamos que en los libros litúrgicos la hagiografía y la an-
ti-hagiografía ya están constituidas y en acto. Por su parte, el si-
naxario árabe-jacobita (redacción copta) nos transmite su deseo 
de exactitud histórica:

42 Este sinaxario tiene una datación que oscila del siglo V al VII. Por su parte, 
en la tradición armenia, la fiesta es el sábado que precede la semana de preparación 
a la exaltación de la Santa Cruz; en la iglesia siria el 29 de mayo; en la iglesia copta 
el 9 de noviembre (otros sinaxarios dan otras fechas fijas: 5 de noviembre, 16 de 
noviembre y 18 de septiembre)

43 Cf. Martyrologes et ménologes orientaux, I-XIII, F. Nau, 1974, p. 35.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 271

El noveno día del mes de Hatour» (es decir, el 5 de noviembre), 
«se reunieron los 318 padres en la ciudad de Nicea en tiempos 
del emperador Constantino; entre ellos estaban los jefes de las 
cuatro sedes patriarcales: Anbâ Alejandro, patriarca de Alejan-
dría; Jacinto (patriarca de Roma); Silvestre, patriarca de Constan-
tinopla, y (Eustaquio), patriarca de Antioquía. Este concilio fue 
convocado contra Arrio, un sacerdote de Alejandría. Él afirmaba 
que el Hijo es creado en cualquier caso. Estos santos eran Pa-
dres llenos de méritos. Entre ellos había quienes ocupaban un 
rango igual al de los Apóstoles: resucitaban a los muertos, cura-
ban enfermedades graves, sanaban heridas peligrosas. No había 
entre ellos ninguno que no hubiera sido sufrido tortura por la 
fe: a algunos les habían clavado las manos y los pies; a otros 
les habían arrancado las muelas, roto los dientes, arrancado las 
uñas, las costillas rotas. Entre ellos estaba el obispo de Mar’ach, 
llamado Tomás (Toumâ). Los maniqueos lo habían hecho pri-
sionero durante 20 años y lo habían torturado sin piedad; cada 
año le amputaban un miembro; le amputaron las manos y los 
pies; le rompieron las costillas y los dientes; le cortaron las orejas, 
la nariz y los labios; su cuerpo estaba negro por las quemaduras 
del fuego. Mucha gente lo creyó muerto y celebró conmemora-
ciones por él como por los mártires. El emperador Constantino 
preparó para ellos una gran sala de reuniones: colocó su trono en 
el centro, debajo de ellos, y comenzó con el obispo de Mar’ach; 
se arrodilló ante él y besó cada miembro mutilado. Luego le 
entregó su cetro, su espada y su anillo y les dijo: “Hoy pon-
go en vuestras manos la Iglesia y el Imperio; a quien vosotros 
queráis, lo mantendréis; a quien queráis, lo destituiréis”. Ellos 
establecieron cánones y reglas. Nuestro Señor el Mesías estaba 
entre ellos, porque muchos de ellos, cuyas mentes estaban ilu-
minadas, los contaron y encontraron 319, aunque en los asien-
tos visibles estaban sentados 318. Establecieron cánones para 
sacerdotes, laicos, reyes, ciudades, comerciantes, el pueblo y los 
artesanos. Luego proclamaron la santa fe, establecieron que el 



272	 DIEGO E. ARFUCH 

Hijo era igual al Padre y excluyeron a Arrio, y a cualquiera que 
profesara su doctrina o compartiera su fe. Esta es la copia de la 
fe que establecieron: sigue el credo44.

Otro camino que la investigación puede seguir es descubrir 
las influencias de la fiesta de los «318 santos padres» en el rito 
romano, en la celebración del domingo de la Santísima Trinidad, 
que se celebra después del tiempo pascual, el domingo siguiente a 
la fiesta de Pentecostés. En Oriente, la fiesta del concilio de Nicea 
está asociada a la memoria de otros concilios, en particular al de 
Calcedonia. De alguna manera, las divisiones en el período post-
Calcedonia definen la ortodoxia y la heterodoxia. Como dijimos, 
la fiesta del Cuarto Concilio Ecuménico se estableció el 16 de 
julio de 518. Después de la ascensión al trono de Justiniano I 
(9 de julio de 518), nació una fiesta poco después de la muerte 
del emperador anti-calcedoniano Anastasio y el exilio de Severo 
de Antioquía, quien sería proclamado como un «nuevo Judas», 
«aquel que insulta a la Trinidad». Los hechos son conocidos, 
porque el relato fue leído públicamente en el concilio de 536 (cf. 
Mansi VIII, col. 1059BC). La declaración solemne contiene en 
germen todo el desarrollo posterior de los sinaxarios, menologios 
y cánones litúrgicos45.

Los concilios se sitúan dentro de una cadena de tradición 
ortodoxa, y la mención de los concilios ortodoxos anteriores 
es un momento importante y nada banal en la confesión y en 

44 PO III, éd. R. Basset 1971, pp. 268-269.
45 En el sinaxario de Sirmond (ed. Delehaye), se celebra el 29 de mayo: «la me-

moria de los santos Padres que, en el primer sínodo, en Nicea, proclamaron al Hijo 
consustancial con Dios Padre y condenaron al impío Arrio, jefe de la herejía». Otras 
recensiones del sinaxario, de los siglos XII, XIII y XIV, sitúan la conmemoración 
el 26 o el 28 de mayo. Otros testimonios recuerdan que en julio había tres fiestas 
dominicales móviles: el recuerdo de la unión de 920; el Concilio de Calcedonia; y el 
Concilio del año 536.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 273

la auto-percepción de la ortodoxia (de manera análoga a la 
heresiología, con sus cadenas de herejes). Nicea se convierte en 
el prototipo de todo concilio, y el número 318 se repetirá en cada 
concilio ecuménico; Constantinopla será el Concilio de los 150 
Padres; Éfeso el de los 200 y Calcedonia el de los 630. La «cadena 
ininterrumpida» de la ortodoxia se encuentra en varios autores de 
los siglos VII-IX en sus epístolas sinodales (Sofronio de Jerusalén, 
Germán de Constantinopla [715-730], Juan Damasceno [antes 
del 753], Nicéforo al papa León III [811], Focio [mayo de 866])46.

Existe una serie de falsificaciones de carácter propagandístico 
romano, de la cancillería, que buscan promover y fortalecer la 
autoridad del obispo de Roma en la confirmación del concilio 
de 325, necesitando para ello la aprobación romana del mismo47.

4.1.  Epigrafía y uso apotropaico de los «318»

A los referentes litúrgicos se añaden las referencias a los 
anatemas en la epigrafía. Como una costumbre muy arraigada 
en el mundo antiguo, en forma de amuleto apotropaico para 
exorcizar y desalentar las profanaciones, el culto de los 318 santos 
padres adquiere también este uso y significado48. Encontramos 

46 El uso de los concilios a modo de «catecismo» bizantino fue puesto de relieve 
por G. Bady en su conferencia al Simposio sobre los manuscritos Berlín, Philipps 
1477 (73), s. 15/16, f. 235v-238; Sinait. Gr. 1755, s. 16-17, f. 18v-27v.

47 M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le nombre 
des pères au Concile de Nicée», pp. 33-34.

48 Cf. H. Leclercq, Nicée, DACL, vol. XII, 1, col. 1213-1214; F. Halkin, «Ins-
criptions grecques relatives à l’hagiographie», Analecta Bollandiana LXX (1952), pp. 
116-137, aquí p. 126 y p. 128; A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei pa-
dri di Nicea», La Civiltà cattolica 108 (1957), pp. 379-387. En 1312, el proedro de 
Lacedemonio, no contento de construir una iglesia, le asegura recursos y amenaza 
con la maldición de los 318 Padres de Nicea, quienquiera osare apropiarse de esta 
donación. El documento nos informa sobre la fundación que es grabada sobre una 



274	 DIEGO E. ARFUCH 

maldiciones en inscripciones griegas y latinas que testifican el uso 
del nombre emblemático de los padres de Nicea como anatema 
contra usurpadores, ladrones o profanadores.

Una inscripción métrica del año 1186, encontrada en 
Montolmo (hoy Coridonia), en la diócesis de Fermo y donada al 
abad de Velletri:

Y vosotros, queridos pastores, junto con los monjes,
miradme desde los huesos de otros,
el pobre Teosterito llamado por Teodoro,
último de la estirpe de los Pepagómenos.
Pero quien profane esta tumba, aunque pequeña,
quedará excluido de la posesión del paraíso,
y caerá bajo las maldiciones de los Padres,
y la mano vengadora de Dios lo alcance49.

El anatema también se escribía en los manuscritos, por 
ejemplo, contra quien se apropiara de los libros de las bibliotecas: 
«Este códice fue escrito en 1328 por cuidado del monje Ignacio, 
llamado Justo, en el célebre monasterio de las Guías y colocado 
en él. Quien luego quiera sacarlo de este monasterio atraiga sobre 
sí las maldiciones de los padres inspirados por Dios» (Codex 
Laurentianus, plut. XI, n. 1)50. El mismo anatema aparece en el 
Parisino griego 1531, escrito en el año 1112 por el monje Clemente: 
«Quienquiera que intente sacar este libro de este monasterio, con 
o sin razones…, primero incurrirá en el anatema y en la maldición 

columna. En una inscripción hallada en Esparta en el año 1027, colocada sobre un 
puente: «Si alguno de ellos no me obedece y trata de subvertir mis disposiciones, 
caiga sobre él el anatema de los santos apóstoles y de los 318 padres, y la maldición 
de Judas» (A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», pp. 381-
382).

49 A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», p. 381.
50 A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», pp. 382-383.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 275

de los santos padres inspirados por Dios, y luego su parte sea con 
Judas el traidor y los otros apóstatas»51.

5.  Para buscar nuevos senderos…

Con toda probabilidad, podemos pensar que no hubo exacta-
mente «318 padres» que participaron en el Concilio de Nicea, 
pero el número real de participantes dejó de ser un dato históri-
co central para la historia del concilio o su recepción posterior. 
Este número místico inició un proceso de canonización colec-
tiva paradigmático, que, a pesar de no contar con un soporte 
histórico original, se impuso rápida y sorprendentemente hasta 
convertirse en un dato sólido e indudable en la tradición cristiana.

Este proceso fue tanto un acto de celebración doctrinal como 
un modo efectivo para fortalecer la autoridad del Concilio y sus 
decisiones. La incorporación de nombres ilustres, a menudo san-
tos de fuerte carisma, como san Espiridión de Tremitunte, con-
firió prestigio y respaldo a una asamblea sinodal que enfrentó 
una resistencia considerable durante buena parte del siglo IV. 
Asimismo, la identificación y enumeración de los 318 padres fue 
un mecanismo para otorgar una imagen de unidad y legitimidad. 
En un movimiento inverso, es importante destacar que la autori-
dad del concilio niceno fue la que otorgó prestigio a ciertos pa-
dres o santos populares, como en el caso de san Nicolás de Mira, 
cuya supuesta participación en el concilio niceno contribuyó a 
fortalecer su figura como taumaturgo. Un proceso similar puede 
observarse en la inclusión de Efrén el Sirio.

En este proceso de canonización colectiva, el mecanismo de 
la anti-hagiografía -la construcción literaria de figuras consideradas 

51 A. Ferrua, «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», p. 383.



276	 DIEGO E. ARFUCH 

heréticas o antagónicas- jugó un papel fundamental en la 
conformación de un dossier de herejías. Este corpus se volverá 
un tópico recurrente en las epístolas sinodales y en la legislación 
canónica posterior. Así, el Concilio de Nicea comienza a ser 
interpretado como la piedra angular de una serie de concilios 
que marcan y celebran la ortodoxia. Interpretar las pistas de la 
construcción hagiográfica y anti-hagiográfica presentes en libros 
litúrgicos, leyendas, cánones, epístolas y epígrafes no sólo ayuda 
a reconstruir contextos y posiciones teológicas, sino que también 
permite descubrir cómo la recepción de la doctrina se concreta 
en la vida real de las comunidades cristianas. Este enfoque 
interdisciplinar abre caminos prometedores para investigaciones 
futuras en el ámbito de la historia de la recepción del dogma 
trinitario, que podrían ofrecer resultados originales y profundos 
al estudiar cada dossier hagiográfico, la producción y relecturas 
que se hicieron del Concilio de Nicea en cada tradición.

Referencias bibliográficas

Aigrain, R.  L’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire. Bloud et 
Gay, Paris, 1953.

Arfuch, D. Hagiographica et dogmatica Cypria. Estudio sobre el cristianismo 
chipriota del siglo V al VII en la consolidación de la autocefalía. Nerbi-
ni-Augustinianum, Roma, 2020.

Aubineau, M. «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le 
nombre des pères au Concile de Nicée». Revue d’histoire ecclésiastique, 
n.º 61 (1966), pp. 5-43.

Cioffari, G. «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra 
filología, storia e agiografia». Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP. 
Domenicani, vol. 4, n.º 3 (2018), pp. 7-80.



	 EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS	 277

Destephen, S. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire. T. 3. Prosopogra-
phie du diocèse d’Asie (325-641). Association des amis du Centre du 
Bas-Empire d’histoire et civilisation de Byzance, Paris, 2008.

Fernández, S. «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the 
Evidence towards the Next Centenary of  Nicaea (325-2025)». 
Studia Patristica, n.º 123 (2021), pp. 289-302.

Fernández, S. Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contemporáneas para el 
estudio del Concilio de Nicea (304-337). Sígueme, Salamanca, 2025.

Ferrua, A. «Antichità cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea». La 
Civiltà cattolica, n.º 108 (1957), pp. 379-387.

Grégoire, R. Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura agiografica. 
Monastero S. Silvestro abate, Fabriano, 1987.

Gwynn, D. M. The Eusebians. The Polemic of  Athanasius of  Alexandria 
and the Construction of  the «Arian Controversy». Oxford University 
Press, Oxford, 2007.

Halkin, F. «Inscriptions grecques relatives à l’hagiographie». Analecta 
Bollandiana, n.º 60 (1952), p. 116-137. 

Honigmann, E. «La liste originale des Pères de Nicée». Byzantinische 
Zeitschrift, n.º 14 (1939), pp. 17-76.

Kinzig, W. A History of  Early Christian Creeds. De Gruyter, Berlin-Bos-
ton, 2024.

Prinzivalli, E. «Quadro storico-teologico generale di Nicea». Studia 
Patavina, vol. 71, n.º 2 (2024), pp. 219-241.

Rivière, J. «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique 
chez saint Ambroise». Recherches de Théologie ancienne et médiévale, n.º 
6 (1934), pp. 349-367.

Ruggeri, V. «The IV Century Greek Episcopal Lists in the Mardin 
Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)». Orientalia Christiana Analecta, 
n.º 59 (1993), pp. 315-356.

Salaville, S. «La fête du concile de Nicée et les fêtes de conciles dans 
le rite byzantin». Échos d’Orient, vol. 24 (1925), p. 445-470.



278	 DIEGO E. ARFUCH 

Simonetti, M. La crisi ariana nel IV secolo. Institutum Patristicum Au-
gustinianum, Roma, 1975.

Wikenhauser, A. «Zur frage nache der Existenz von nizänischen Sy-
nodalprotokollen». En Dölger, F. J. (ed.). Konstantin der Grosse und 
seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum Konstantins-Jubiläum 1913 
und zum goldenen Priesterjubiläum von Mgr. Dr. A. de Waal. Herder, 
Freiburg im Breisgau, 1913.




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



