Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Nom. 2

ESTUDIOS
TRINITARIOS

SALAMANCA



qst}ldicgs
trinitarios

Julio-Diciembre 2025 Vol. LIX - Num. 2

SUMARIO

EDTTORIAL evviiieieeeeeeeeee ettt ettt et e eveesereeeseraee s 193-195

ESTUDIOS

D1 C10, A. E, La carne, el tiempo y las obras en los canones de
Nicea I. Una lectura a la luz, del principio sacramental ........ 199-241

ArvUcH, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios:
pistas para el estudio hagiogrdfico del «concilio niceno de los

318 5an10§ PAATE ..o 243-278
CLuR, E., Mente patristica: la Trinidad de Basilio ................... 279-308
DELGADO, J. E., Aspectos pneumatoligicos de la predicacion

agustiniana en la vigilia de Pentecostés ...............uvuueunne. 309-338

SEReE, V., E/ Misterio de Dios en el pensamiento de
Bernbard Welte: de la fenomenologia de la religion
a la experiencia existencial ................ieiieiiniiiiniinnnns 339-367

BIBLIOGRAFIA wevieteiieeeeeeeee ettt ettt eeseeeeeeeeesesanesesnes 369-389



ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 243-278

EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS:
PISTAS PARA EL ESTUDIO HAGIOGRAFICO DEL
«CONCILIO NICENO DE LOS 318 SANTOS PADRES»

EXPLORING NEW TRINITARIAN HORIZONS: CLUES FOR THE
HAGIOGRAPHIC STUDY OF THE «NICENE COUNCIL OF THE
318 Hory FATHERS»

Dieco E. ARFucH

Pontificia Universita San Tommaso d’Aquino
Angelicum (Roma)
arfuchdiego@hotmail.com

Orcid: 0009-0008-8119-5466

Fecha de recepcién: 26 de agosto de 2025
Fecha de aceptacion: 5 de noviembre de 2025

Resumen: Se analiza la construcciéon simbdlica y ritual de la cifra
paradigmatica de los «318 santos padres» del Concilio de Nicea,
entendida como una forma de canonizacion colectiva que trasciende los
hechos histéricos. A través de una revision de las fuentes oficiales y del
dossier hagiografico y de la construccion anti-hagiografica, se estudia
cémo esta cifra, mas que un dato historico preciso, se convirtié en un
emblema de autoridad y ortodoxia. Se abordan tres ejes principales: la
génesis del numero 318 y la identificacién de sus portadores; el proceso



244 DIEGO E. ARFUCH

de canonizacion individual y colectiva, junto con la creacion de figuras
opositoras o «anti-héroes»; y la insercion litargica de la festividad de los
318 santos padres. Este analisis quiere abrir nuevas pistas de investigacion
en fuentes historicas menos consideradas por la critica historica.

Palabras claves: Anti-hagiografia, Canonizacion colectiva, Concilio de
Nicea, Hagiograffa, Ortodoxia.

Abstract: The symbolic and ritual construction of the paradigmatic
figure of the «318 Holy Fathers» of the Council of Nicaea is analyzed,
understood as a form of collective canonization that transcends
historical facts. Through a review of official sources, as well as the
hagiographic and anti-hagiographic dossiers, the study explores how
this number, rather than being a precise historical datum, became an
emblem of authority and orthodoxy. The analysis focuses on three
main axes: the genesis of the number 318 and the identification of its
bearers; the process of individual and collective canonization, along
with the creation of opposing figures or «anti-heroes»; and the liturgical
incorporation of the feast of the 318 Holy Fathers. This study aims to
open new avenues of research into historical sources that have been less
examined by traditional historiography.

Keymwords:  Anti-hagiography, Collective Canonization, Council of
Nicaea, Hagiography, Orthodoxy.

1. Estudiar Nicea desde otras fuentes

El numero paradigmatico de los 318 padres que participaron
en el Concilio de Nicea recibid, desde la Antigiiedad, una
suerte de canonizacion colectiva, un proceso simbolico y ritual que
se refleja incluso en la liturgia. Esta «canonizacién colectivay
puede entenderse como la construcciéon de un conjunto de
figuras ejemplares que representan y legitiman la autoridad del
concilio mas alla de su historicidad estricta.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 245

En torno al concilio se ha desarrollado, a lo largo de los siglos
y en diversas regiones geograficas, una hagiografia especifica y
compleja’.

En estas paginas, nos proponemos destacar algunas proble-
maticas que plantea la investigacién historica y hagiografica, y
proponer ciertas lineas de lectura para un dossier que sigue siendo
objeto de estudio y que constituye un antes y un después en la
especulacion trinitaria a inicios del siglo IV. En efecto, en muchos
manuales de historia del cristianismo o de teologfa trinitaria
ain esta la idea de la historiografia clasica, muy polarizada, que
presenta la controversia como una lucha tajante entre «buenos y
malosy, «ortodoxos y herejes»: Arrio y sus seguidores, que habrian
negado la divinidad de Cristo, y Atanasio, que habria defendido
heroicamente la fe ortodoxa. Sin embargo, estudios recientes han
mostrado como esta narrativa fue construida de manera polémica
y parcial, especialmente a partir de las obras de Atanasio, quien
actué simultineamente como sujeto y objeto de su relato. Por
ello, consideramos necesario ampliar el corpus analitico incluyendo
no sélo documentos oficiales como cartas episcopales, simbolos
de fe, canones y decretos imperiales, sino también el dossier
hagiografico, es decir, la produccién literaria que canoniza
colectivamente a los padres del concilio y a sus opositores®.

! Hemos presentado estas pistas de investigacion en el simposio internacional Nicaea
2025. Event, Contexto, Reception, 2-5 April 2025, Augustinianum-Angelicum, Rome.

* 8. Fernandez, «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the Evidence
towards the Next Centenary of Nicaea (325-2025)», Studia Patristica CXXIII (2021),
pp. 289-302. D. M. Gwynn, The Eusebians. The Polemic of Athanasins of Alexandria and
the Construction of the ‘Arian Controversy’, Oxford 2007. Una revision de los hechos es
presentada por E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di Niceax, Studia
Patavina, vol. 61, n.° 2 (2024), pp. 219-241. Sobre el desarrollo de los simbolos-
credos: W. Kinzig, .4 History of Early Christian Creeds, ed. De Gruyter, Betlin-Boston,
2024. Un instrumento fundamental para el estudio de las fuentes inmediatamente
precedentes, contemporineas y posteriores al concilio de Nicea: S. Fernandez,
Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contemporineas para el estudio del Concilio de Nicea (304-



246 DIEGO E. ARFUCH

Nuestro analisis se articula en tres momentos principales:
primero, la reconstruccion critica del numero y la identidad de
los participantes, junto con la génesis del nimero mistico 318;
segundo, el estudio del proceso de canonizacion individual y
colectiva de esos padres, sus cultos especificos y la construccion
de «anti-héroes» de la fe; y tercero, el examen de la «fiesta de los
318 santos padres», su origen, su lugar en la tradicion litargica
y hagiografica, asi como su recepciéon en Occidente y el uso
epigrafico y cultual de esta iconografia santoral.

2. Primera parte: las listas

Disponemos de algunos testimonios directos e indirectos
pertenecientes a distintos géneros literarios. En general, las
fuentes muestran un marcado interés doctrinal por presentar
una determinada version de los acontecimientos; los actores y
transmisores de los hechos son, a la vez, sujetos y objetos de
las vicisitudes narradas. Este tipo de historiografia presenta el
concilio como un nuevo Pentecostés. En las obras de Eusebio
(Viita Const. 111, 7) y Atanasio (Apologia secunda 7, 2) se enfatiza la
universalidad del concilio y el caracter ecuménico de la asamblea.
Segun Rufino, el debate sobre el arrianismo despert6 un interés
generalizado, y presenta las sesiones del concilio como si fueran
procedimientos judiciales, en los cuales los participantes podian
presentar libelos o acusaciones contra obispos o sacerdotes’.

337), ed. Sigueme, 2025 (hay una version inglesa y otra italiana de la misma obra).
Y del mismo autor: Nicaea 325. Reassessing the Contemporary Sonrces, Brill-Schoningh
2025, en donde realiza una novedosa revalorizaciéon del rol y el pensamiento de
Eusebio de Cesarea en la controversia arriana.

* Segin Sozémeno, Constantino, al abrir la asamblea, ordené que todos los
documentos que se le habfan presentado fueran quemados (cf. HE I, 17).



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 247
2.1. El niimero de participantes

En diversas ocasiones, Atanasio menciona el numero de
asistentes, redondeindolo en torno a los 300* El numero
exacto aun no se habfa fijado, y su calculo era, en la practica,
una estimacion o una amplificaciéon simbolica. Hacia los afios
377-379, Jerénimo todavia hablaba de «trecenti et eo amplius
episcopi» (trescientos obispos o incluso mas)°. En torno al afio
381, Timoteo de Beirut cita en una carta de Atanasio a Joviano
el numero de 300°. Juan Criséstomo, en un Sermdn contra los judios
pronunciado en Antioquia hacia 386-387, menciona «trescientos
obispos y muchos mas»'.

Como ha mostrado Aubineau, el nimero se precisa con Hilario
de Poitiers hacia 358-359 (De synodis 86, PL 10, 538B), quien no
fue testigo ocular del concilio®. En el De synodis ya hace referencia
a los 318 siervos de Abraham y repite este nimero en otra obra
escrita en Oriente y publicada tras la muerte de Constancio 11 (3
de noviembre de 361)°. No sabemos exactamente de donde tom6
Hilario este numero, pero sus obras se difundieron rapidamente
en Germania, la Galia y Bretafia. Por otro lado, el numero
simbélico fue aceptado también con rapidez en el ambito griego:

* Cf. Apologia contra Arianos 1, 2 Opitz, Athanasus Werke, t. 11-1, p. 87, 16 PG
XXV, 249A; De decretis Nicaenae synodi 3, 1 Opitz t. 11-1, p. 3, 2 PG XXV, 428C; His-
toria Arianorum ad monachos 66, PG XXV, 772B, 773B; De synodis 43, PG XXVI 768D.

> Altercatio Luciferiani et Orthodoxi 20, PL. XXIII, 174c.

¢ Hist. Eccle. Fragm. 182, en H. Lietzmann, Apollinaris von Laodicea und seine Schule,
t. I, Tubinga, 1904, p. 282.

7 Ady. Judaeos 111, 3, PG XLVIII, 865D.

 Cf. M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., X1V, 14) et le nombre
des peres au Concile de Nicéew, Revue d’bistoire ecclésiastigue 61(1966), pp. 5-43.

? «Anathema tibi trecenti decem et octo convenientes apud Nicaeam episcopi
sunt... Ipse quoque pridem jam mortuus anatema tibi pater tuus est, cui Nicaena
synodus fuit curae, quam tu falsis opinionibus imfamatam perturbasy (Liber contra

Constantium imperatorem, 27, PLL X, 602B).



248 DIEGO E. ARFUCH

Basilio lo conoce y lo emplea en una carta al obispo Bosporio (cf.
Epistola 11, 2; PG XXXII, 389CD), texto fechado al inicio de su
episcopado, hacia el afio 370.

Aubineau habla del nacimiento de una leyenda que sigue una
marcha triunfal, documentando casi un centenar de testimonios
entre el siglo IV y comienzos del XII. Esto demuestra la estabili-
dad de una tradicién. Las férmulas utilizadas resumen el modelo
historiografico de la ortodoxia: «sabéis que los 318 Padres, reuni-
dos sin espiritu de contienda, no hablaron sin la acciéon del Espiri-
tu Santor, como afirma Basilio (Epistola CXIV, PG XXXII, 529A).

Epifanio de Salamina, en el Panarion (hacia 374-3706), resume
los hechos de la siguiente manera: «el emperador convoco un
concilio ecuménico en el que los nombres de los 318 obispos nos
han llegado; ellos anatematizaron la fe de Arrio en la ciudad de
Nicea y confesaron esta fe ortodoxa de los Padres, que no debe
desviarse ni a un lado ni al otro, transmitida por los apodstoles
y los profetasy (Panarion 69, 11, 1). Casi contemporaneamente,
Ambrosio recoge la tradicion en su De fide ad Gratianum (378),
dirigida al joven emperador, desarrollando el simbolismo
del nimero mistico de los 318: el nombre de Jesus y la cruz,
defendidos por los guardianes de la fe reunidos en Nicea (cf. De
Jfide, 1, prol. 3; 5; XVIII, 121; PL LXVI, 528; 529; 556)".

La profecia contenida en este numero mistico sera citada
incesantemente y ya se encuentra «canonizada» en el primer canon
del Concilio de Constantinopla del 381: «no debe suprimirse la
fe de los 318 Padres reunidos en Nicea de Bitinia». Incluso antes
de Nicea, el Psendo-Bernabé (cf. 1X, 7), Clemente de Alejandria (cf.
Stromata V1, X1, 84, 1; GCS t. L1I, p. 473) y el Pseudo-Cipriano (ct.
De Pascha computus X; CSEL t. 111-3, p. 257), ya habfan reflexionado

' Cf. J. Riviére, «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique chez
saint Ambroise», Recherches de Théologie ancienne et médiévale V1 (1934), pp. 349-367.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 249

sobre el simbolismo del nimero 318 como nimero mistico, en
referencia a la victoria de Abraham gracias a su fe en la cruz y en
el nombre de Jesus. Puede afirmarse, por tanto, que este nimero
representa la victoria contra la herejia: Cristo venciendo a los
detractores de su divinidad!!.

A partir del siglo IV se lleva a cabo un gran esfuerzo por «celebrar
la victoria de Nicea» y, por tanto, por canonizar e idealizar todo lo
relativo al tiempo heroico del concilio y del «santo emperador
Constantino». Comienza asi la incorporacion de todos los au-
tores significativos del siglo I'V. Fausto de Riez sitda a Macedonio
junto a Arrio en Nicea (cf. De Spiritu Sancto 1, 1; CSEL XX1, 102);
los sinaxarios mencionan entre los 318 Padres a Gregorio el Ilu-
minador (1331), a Nicolas de Mira (sinaxario jacobita, 6 de diciem-
bre, PO 111, p. 422; también el sinaxario etidpico, PO XV, p. 7006; ya
Teodoro el Lector habia interpolado su nombre)', y a Efrén el
Sirio. Los compiladores, con el fin de alcanzar el nimero sagrado,
afiaden a sus listas todas las personalidades disponibles.

Sozémeno (cf. HE VI, X1, 2) y Socrates (cf. HE IV, X1I, 11)
afirman que el papa Liberio impuso a tres obispos orientales
(Eustaquio de Sebaste, Silvano de Tarso y Teoéfilo de Castabala)
«esta fe catolica, definida en el santo Concilio de Nicea, bajo el
beato Constantino, por los 318 obisposy, cuando estos le presen-

" Con la tau griega se indica el nimero 300 y con la iota-cta el 18. En el nom-
bre de los 318 (simbolo del nombre de Jests y de la Cruz) o en las leyendas mas
ingenuas (como aquella de los 318 y 319 padres, cuando asistia el Padre, o el Hijo
o el Espiritu Santo a la reunion), aparece la certeza de la intervencién de Dios en la
asamblea. Asf lo expresa también Constantino (o el te6logo que habla en su nom-
bre) y lo transmite Sécrates (HE, 1, 9, 24): «Lo que ha sido aprobado por trescientos
obispos no es otra cosa que la opinién de Dios, sobre todo cuando el Espiritu San-
to, que habita en los pensamientos de hombres tan extraordinarios, los ha iluminado
sobre el designio divino» (SCh 477, p. 123).

? Cf. E. Honigmann, «la liste originale des Péres de Nicée», Byzantinische
Zeitschrift 14 (1939), pp. 17-76 y p. 60.



250 DIEGO E. ARFUCH

taron las conclusiones de un sinodo celebrado en Asia Menor,
en Lampsaco (afio 364, actual Lapseki). Roma tendrd interés en
mostrar su papel en el concilio; por ello, se afirmara que la con-
vocatoria hecha por Constantino fue ex sententia sacerdotum. Segin
Rufo (antes de que el S7naxario rinda homenaje al papa Silvestre),
se dice cum eius consensu o, en una segunda version, cum eius prae-
ceptn. En los circulos simaquianos proliferan varios apocrifos que
buscan legitimar la celebracion de un concilio romano destinado
a confirmar las decisiones de Nicea'.

Una interpretacion curiosa es ofrecida por Gelasio de Cizico,
quien, siguiendo a Sécrates y citando una carta de Constantino,
da una lectura original del nimero 318: de ellos, 300 eran orto-
doxos, mientras que 17 apoyaban a Arrio (entre ellos, Eusebio de
Nicomedia, Te6gnis de Nicea, Maris de Calcedonia, Teodoro de
Heraclea, Menofante de Efeso, Patrofilo de Escitopolis, Narciso
de Neroniana, Teonas de Marmarica, Segundo de Ptolemaida,
ademas de otros ocho cuyos nombres no se indican). El propio
Arrio estarfa incluido en el nimero 318, ya que ocasionalmente
se presentaba en las sesiones conciliares (cf. HE II, VII, 42-44;
GCS XXV, p. 54; PG LXXXYV, 1241C-1244A).

El Concilio de Nicea sera invocado como la expresion de la
«fe de los 318 Padres» incluso por quienes rechazan cualquier
desarrollo posterior, como Timoteo Eluro, quien afirma que casi
el doble de padres en Calcedonia llegaron con el impio deseo de
eclipsar a sus predecesores de Nicea (cf. Extraits de Timothée Aelure,
PO XIII, pp. 204-205; 222; 224-225). También sera invocado por
otros como el inicio de un modelo interpretativo paradigmatico,
que autoriza una concatenacion coherente de la teologfa orto-

doxa: la cadena se prolonga sin rupturas, como sostenia Nicéforo
de Constantinopla (1828).

3 Cf. M. Aubineau, Les 318 servitenrs d’Abraban. .., p. 42.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 251
2.2. El problema de las listas de participantes

Pero atn permanece la pregunta: scuantos fueron y quiénes
fueron los participantes? Ha pasado mas de un siglo desde que se
inici6 el trabajo de reconstruccion de las listas de los participantes
en el Concilio de Nicea. Se transmiten en numerosos manuscti-
tos y en diversas lenguas. Las distintas versiones fueron editadas
en 1898 por Heinrich Gelzer, Heinrich Hilgenfeld y Otto Cuntz
en Patrum Nicaenorum nomina Latine, Graece, Coptice, Syriace, Arabice,
Armeniace, obra que aun hoy constituye el texto fundamental para
el estudio de las listas conciliares de Nicea'*.

En latin, existen multiples listas agrupadas por Turner en su
obra Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima (1899) en cin-
co familias. Los manuscritos mas relevantes son los conocidos
bajo el nombre de Collectio Dionysio-Hadriana, entregada por el
papa Adriano I a Carlomagno en el ano 774, que completa la
coleccién elaborada por el monje Dionisio el Exiguo y difundida
en Roma durante las primeras décadas del siglo VI. Las listas
latinas presentan una variaciéon en el nimero de nombres, que
oscila entre 195 y 217. En griego, Gelzer publico dos listas: una
de 212 nombres atribuida a Teodoro el Lector (primera mitad del
siglo VI), derivada de Socrates Escolastico; y otra de 165 nom-
bres conservada en el codice Vaticano gr. 44 (cuya parte final esta

" Esta edicién pionera vio la luz en Stutgart-Leipzig, en 1898. Una nueva
edicién fue presentada por C. Markschies, Stuttgart, 1995. Remitimos también a: A.
Wikenhauser, «Zur frage nache der Existenz von nizidnischen Synodalprotokollen»,
E J. Dolger (ed.), Konstantin der Grosse un seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum
Konstantins-Jubilium 1913 und zum goldenen Priesterjubilium von Mgr. Dr. A. de Waal,
Freiburg im Breisgau, 1913, pp. 122-125. V. Ruggeri, «The IV Century Greek Epis-
copal Lists in the Mardin Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)», Oréentalia Christiana
Analecta 59 (1993), pp. 315-356. Para un status quaestionis sobre las listas: S. Deste-
phen, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, 1. 3: Prosopographie du diocese d’Asie (325-
641), 2008, p. 20.



252 DIEGO E. ARFUCH

incompleta). En 1950, Ernst Honigmann public6 una tercera lis-
ta, esta vez de 301 nombres, conservada en el codice Vaticano gt.
1587. En lengua copta se ha transmitido s6lo una lista fragmen-
taria de 162 nombres, derivada también de la de Teodoro el Lec-
tor, y conservada en un manuscrito del Museo Borgia de Roma.
En lengua sirfaca, Gelzer recoge dos listas: una de 218 nombres,
traduccion de un original griego realizada en Hierapolis en los
anos 501/502. Esta lista estaba conservada en un monasterio de
Nitria, en Egipto. La segunda lista, de 221 nombres, es atribuida
a Abdisho bar Berika (11318), arzobispo nestoriano de Nisibe, y
en parte coincide con la de Teodoro el Lector. A estas se suman
otras tres listas sirfacas: una grecosirfaca de 227 nombres (Mat-
din Orth. 309), publicada por Kaufhold y Ruggieri en 1993; una
lista de 222 nombres procedente de la Crdnica de Miguel el Sirio;
y una de 214 nombres atribuida a san Maruta de Mayferqat. En
arabe existe s6lo una lista de los obispos nicenos, compuesta por
318 nombres, conservada en el manuscrito 1628 de la Biblioteca
Bodleiana de la Universidad de Oxford. Esta version larga deriva
de la lista griega. Finalmente, en lengua armenia se conoce una
lista de 211 nombres, incluida en la coleccién candénica compilada
por el Catolicos armenio Juan IIT el Filésofo (717-728).

El estudio de estas listas es arduo. Ciertamente, es posible atin
estudiar las listas previas a la fijacién del numero mistico de los
318, asi como las posteriores. En la mayoria de los casos, sélo lle-
gamos a identificar nombres de ilustres desconocidos. La pérdida
o desaparicion de las actas (en el caso de que hayan existido) es
irreparable. Un enfoque complementario consiste en agrupar los
participantes segun sus regiones geograficas, tal como también
se hace en algunas listas. Esto puede ayudar a establecer un cono-
cimiento mas preciso de las sedes mas remotas y de la sucesion
episcopal en ciertas iglesias. Los resultados que ofrece este enfo-
que para una mejor comprension de la geografia eclesiastica de la
Antigtiedad son valiosos, aunque limitados.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 253

3. Hacia los padres de Nicea «santos»

Otra posibilidad, sin duda mas rica en términos de resultados,
consiste en elaborar un dossier de santidad de los participantes
que fueron efectivamente venerados y tuvieron un culto”. En
este sentido, es necesario establecer primero las coordenadas ha-
glograficas, es decir, los elementos que definen el contexto tem-
poral'®, espacial'” y cultural’ dentro del cual se desarrolla la vida
de un santo o martir. Estas coordenadas permiten contextualizar
la historia del santo, destacando su relacién con el entorno y su
insercion en la tradicién cristiana.

Una opciéon metodolégica podria consistir en elaborar una
lista de los santos conocidos. En este marco, se pueden iden-
tificar aspectos sumamente interesantes desde dos angulos. El

'S Para cuestiones de método hagiografico remitimos a los estudios de: R. Ai-
grain, I’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire, Bloud et Gay, Paris 1953 (es
muy util la reedicién con bibliografia actualizada por R. Godding, Société des Bol-
landistes, Bruxelles 2000); R. Grégoire, Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura
agiografica, Monastero S. Silvestro Abate, Fabriano 1987.

16 Se refiere al periodo histérico en el que vivié el santo o martir. Esto incluye
las fechas de nacimiento, vida, suftimiento y muerte, frecuentemente vinculadas a
la persecucion de los cristianos o a acontecimientos historicos significativos de la
época. La coordenada temporal es crucial, ya que las hagiografias presentan ha-
bitualmente a los santos como figuras que trascienden el tiempo, pero que estin
siempre situadas en un contexto histérico especifico.

' Hace referencia a los lugares donde el santo vivid, predicéd o suftié. Esto
puede incluir la ciudad o regién de nacimiento, los sitios donde desarrollé su mision
y el lugar de su martirio. ILa localizacion geografica suele estar cargada de simbolis-
mo y puede ser determinante para la identificacién de la santidad del individuo (por
ejemplo, si el santo padeci6 en un lugar emblematico para la fe cristiana).

'8 Refleja el contexto social, politico y religioso en el que vivié el santo. Las
hagiografias suelen incluir descripciones del entorno cultural, como la relacién del
santo con otros miembros de la Iglesia, las persecuciones que sufrié por parte de
las autoridades civiles o religiosas, y cémo su vida refleja las tensiones religiosas de
su tiempo (por ejemplo, luchas contra herejias o enfrentamientos con autoridades

paganas).



254 DIEGO E. ARFUCH

primero seria el estudio de los obispos ‘santos’ conocidos que
participaron en Nicea y de la hagiografia construida en torno
a uno o varios de ellos, o en la que ellos mismos intervinieron
activamente. Podemos pensar, por ejemplo, en Alejandro de Ale-
jandria, Atanasio, Espiridién de Tremitunte, Nicolas de Mira, Hi-
pacio de Gangra, Eustaquio de Antioquia, Pafnucio de Egipto,
Osio de Coérdoba, entre otros’. Mencionamos estos nombres
por su caracter emblematico, y cada uno presenta un problema
historiografico particular. Alejandro de Alejandria y Atanasio
representan una version concreta de los acontecimientos: son al
mismo tiempo sujetos y objetos del debate y de la construccion
hagiografica. En particular, Atanasio desempend un papel activo
en dicha construccion: su Vita Antonii fue un valioso vehiculo
para transmitir sus ideas sobre la fe nicena®.

Lo que sorprende es que, al buscar el dossier hagiografico de

Alejandro, nos encontramos ante un casi «minimalismo hagiogra-
ficon: su culto se reduce a una conmemoracion litdrgica en el

' Alejandro de Alejandtia: en las Aeta Sanctorum (Februari 111, p. 639-644) hay
una reconstruccion de su vida con extractos de Eusebio, Socrates, Gelasio y Te-
odoreto. Hay, ademas, un fragmento de la vida metafrastica de Atanasio, que cuenta
la infancia de Atanasio y cémo Alejandro lo encontré bautizando validamente en
la playa. No hay una hagiografia desarrollada en torno a su persona. Se desconoce
la fecha de su muerte. Para los coptos es celebrado el 22 o 23 pharmuthi (barnudah),
es decir, abril; para los griegos su fiesta era el 18 de enero, para otros el 1 de abril
o el 26 de febrero. Cf. Atanasio de Alejandria: Synax. Constantingp. Coll. 647, n. 21
(BHG 183-186i; BHO 112-117). Espiridén de Tremitunte: Martyrologinm Romanum,
p. 558. Hipazio de Gangtres (o de Cilicia): Martyrologium Romanum, p. 515; Synax.
Constantingp. Coll. 233, n. 2, 222-224. Eustaquio de Antioquia: Acta SS. Tulii, IV, Am-
beres 1725, pp. 130-144; Synax. Constantinop. Coll. 480, 732, 917. BHG 644-644e.
Pafnucio de Egipto: el Synaxario Alejandrinolo conmemora el 9 de febrero. Cf. BHG
2330-2330a; BHO 839-840. Nicolas de Mira (Bari): cf. BHG 1347-1364z. Al cual
nos referiremos en breve.

* La historiografia actual reconsidera el rol, la calidad de las fuentes y las narra-
ciones hechas por los paladines de la ortodoxia. Remitimos a los recientes estudios
de A. Martin, E. Prinzivalli y S. Fernandez para la reconstruccién de los hechos.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 255

sinaxario de Constantinopla (celebrado el 22 o 23 de abril segin
los coptos, el 18 de enero en el calendario griego, y en Occidente
el 26 de febrero)*'. No existe un desarrollo legendatio en torno
al paladin de Nicea. Si bien se atestigua un culto, no encontra-
mos otros elementos propios del «maximalismo hagiografico»
(escritos como vitae, passiones, leyendas; ni reliquias o santuarios).
Habra que esperar a Atanasio, «columna de la iglesia», «padre de
la ortodoxia» -como lo llama la hagiografia- cuyo culto representa
un momento culminante en la hagiografia nicena. De hecho, es
uno de los primeros obispos no martires en ser venerados, y su
figura recorre la historia del cristianismo. I.a memoria de su «gran
y apostolica almay, como la definfa san Basilio (cf. Epistola 80, PG
32, 456B), fue objeto de veneracion y de una riquisima produc-
cion hagiografica (en diversos sinaxarios otrientales, el Martirologio,
Meneos, vitae, epitomes, iglesias consagradas a €l, reliquias y su #rans-
latio, asi como en la iconografia, como por ejemplo en Roma, en
un fresco del siglo VIII ubicado en la nave izquierda de la iglesia
de Santa Maria Antigna, donde aparece entre san Epifanio y san
Nicolas)*.

Espiridon plantea otro problema. El santo pastor de Tremitunte,
en Chipre, que habia firmado las conclusiones del Concilio de
Sérdica enviadas por Atanasio, aparece como un taumaturgo y
modelo de santidad en las Historias eclesidsticas, pero no figura en
las listas de participantes del Concilio de Nicea. Sin embargo, la
hagiograffa de Espiridon ciertamente lo presenta como asistente
al Concilio ecuménico™. La duda es: ¢Espiridon confiere autoti-

' Cf. Bibliotheca sanctorum, vol. 1, pp. 768-770.

* Cf. D. Stiernon, Atanasio, Bibliotheca Sanctornm, vol. 2 (1962), pp. 521-547 y W. De
Gruneisen, Sainte-Marie-Antigune, Roma 1911, tav. Icon. XXI-A, fig, 76, pp. 510-511.

» Hemos estudiado esta cuestion en: D. Arfuch, Hagiographica et dogmatica Cypria.
Estudio sobre el cristianismo chipriota del siglo V" al VI en la consolidacion de la antocefalia,
Nerbini-Augustinianum SEA 158, Roma 2020, pp. 52-54 y pp.109-112.



256 DIEGO E. ARFUCH

dad a Nicea? ;Por qué las fuentes lo presentan como uno de los
santos padres ortodoxos anti-arrianos? ¢Serfa demasiado banal
pensar que la resistencia que suscitaba el homoousios niceno debia
ser sostenida por personajes santos y carismaticos? La misma
pregunta podria aplicarse al caso de san Pafnucio de Egipto, otro
santo popular y que despertaba adhesion indiscutida como uno
de los protagonistas del monacato egipcio.

Otro punto critico en la historiografia es la participacion de
Nicolas de Mira o de Bari. El carismatico santo, cuyo dossier
hagiografico es uno de los mas ricos del Oriente cristiano, ha sus-
citado un notable interés y ha dividido a los historiadores entre
quienes postulan su participacion en el concilio del 325 y quienes
consideran imposible tal asistencia. La duda en este caso serfa:
¢Nicea confiere autoridad a Nicolas, o es Nicolas quien la otorga
a Nicea? El problema radica en que la vida (o vidas) de Nicolas
son tardias, y el origen de su culto se remonta al siglo VI, cuando
asistimos a un proceso de reescritura hagiografica, en el que el
interés principal parece ser aumentar las listas de los participantes
del concilio™.

Una vez establecidos los posibles participantes canonizados
como santos, el camino a seguir puede ser el estudio del dossier
hagiografico de cada uno de ellos, atendiendo a su irradiacion
cultual, geografica, literaria y teolégica. Los resultados de esta in-
vestigacion pueden ofrecer aportes valiosos en distintos niveles:
permiten comprender como se percibia Nicea en la época del
hagiégrafo o del santo venerado, cémo fue recibida a nivel popu-
lar (e incluso monastico) en los diversos contextos de circulacion
de los textos sobre el Concilio. En otras palabras, permiten ob-

* Cf. G. Cioffari, «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra filo-
logfa, storia e agiografian, Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP. Domenicani, vol. 4, n.°

3 (2018), pp. 7-80.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 257

servar como se divulgaban las problematicas del arrianismo, del
homoousios, de la doctrina del Logos, del monarquianismo, y de las
posiciones de los llamados «ortodoxosy, asi como la sucesion de
sutilezas teoldgicas expresadas y debatidas en sinodos, simbolos,
epistolas, etc.

3.1. La anti-hagiografia

Pero también podemos considerar otro camino muy comun en
la retérica antigua, que podriamos denominar anti-hagiografia. Se
trata, por asi decitlo, del reverso de la medalla hagiografica: a través
de la narracién de las vidas o muertes de figuras opuestas a los
valores cristianos, pone en evidencia las virtudes contrarias a las
de la fe. En lugar de exaltar los sacrificios y la moral ejemplar de
los santos, la anti-hagiografia se centra en los vicios y defectos de
aquellos que se oponen a la fe o a la moral cristiana. Este tipo de
literatura describe la arrogancia, la temeridad, la audacia destructi-
va, la maldad, el odio y la perfidia como rasgos dominantes de los
perseguidores o de quienes, con sus acciones, traicionan los prin-
cipios fundamentales del cristianismo. Asi como las hagiograffas
glorifican el sacrificio y la virtud, las anti-hagiografias hacen lo
propio con la condena y el deshonor, retratando a los malhechores
y opresores no sélo como figuras corruptas, sino como ejemplos
de la perversidad contra la cual lucha el cristianismo.

El objetivo de la anti-hagiograffa es, por tanto, mostrar la fra-
gilidad y la decadencia moral de los perseguidores, destacando la
justicia divina que, tarde o temprano, alcanza a los responsables
del mal. A través de estas narraciones se busca desmontar la
imagen glorificada de los opresores, presentandolos en situa-
ciones de humillaciéon y fracaso como castigo merecido por su
enfrentamiento con los valores cristianos. De esta manera, este
género literario no sélo contrapone el bien y el mal desde una



258 DIEGO E. ARFUCH

perspectiva teoldgica, sino que también invita a reflexionar sobre
el destino de quienes abrazan el vicio en lugar de las virtudes cris-
tianas, y sobre cémo la moral cristiana concibe la justicia como
un principio que inevitablemente prevalecera sobre la corrup-
cion. En este sentido, Arrio, Eusebio de Nicomedia, Patréfilo de
Escitopolis y otros personajes defensores de la doctrina arriana
o aliados de sus seguidores, fueron objeto del proceso tipico de
construccion hagiografica inversa: para exaltar a un martir o a un
santo, es necesario oscurecer a su antagonista®.

Este enfoque puede abrir grandes lineas de investigacion. Por
razones de brevedad, presento concisamente dos testimonios
significativos sobre la muerte de Arrio: uno de finales del siglo
IV y otro del siglo X, a saber, Epifanio de Salamina y Severo de
Aschmounain.

% En obras como De Mortibus Persecutorum de Lactancio, Historia Ecclesidstica de
Eusebio de Cesarea, Apologia de Tertuliano y E/ Martirio de Policarpo, los persegui-
dores de los cristianos son presentados de manera despectiva, destacando sus vicios
y la justicia divina que los alcanza. Lactancio desctibe la muerte humillante de em-
peradores como Diocleciano y Maximiano, mostrando cémo su crueldad hacia los
cristianos los conduce a un destino de sufrimiento y desesperacion. Eusebio retrata
a Nerén como un emperador depravado y malvado, cuya caida refleja la justicia
que Dios impone a los opresores. Tertuliano denuncia la maldad y la hipocresfa de
los gobernantes romanos que persiguen a los cristianos, mientras que E/ Martirio
de Policarpo contrapone la arrogancia y la violencia del procénsul con la serenidad
y la dignidad del mértir. Estos textos subrayan el contraste entre los vicios de los
perseguidores, como el orgullo y la perfidia, y las virtudes cristianas, presentando
la muerte de los opresores como un castigo merecido por su maldad. De Mortibus
Persecutornm relata la muerte de los emperadores romanos que persiguieron a los
cristianos, en particular aquellos que llevaron a cabo persecuciones severas, como
Diocleciano. Lactancio utiliza estos relatos sobre la muerte de los perseguidores
pata ilustrar la justicia divina, mostrando cémo quienes intentaron destruir la fe cris-
tiana recibieron castigos terribles. Asi, la obra refleja un enfoque de anti-hagiografia,
en el cual no se glorifica a los perseguidos, sino que se pone de manifiesto el castigo
infligido a los perseguidores, como una forma de vindicacién. Cf. Lattanzio, Come
muoiono i persecntori, ed. M. Spinelli, Roma, Citta Nuova 2004.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 259

Epifanio, en el segundo libro del Panarion, en su implacable
lucha contra los herejes, nos ofrece una version muy particular de
los hechos, coherente con su finalidad: la ortodoxia triunfa facil-
mente sobre los errores diabdlicos. «Un espiritu satanico -como
dice la Escritura- se introdujo en Arriox, cuya herejia, afirma, per-
dura aun en su tiempo. La fe de Arrio es calificada como una «fe
delirante, mds aun, una falta de fe o, mejor, una mala fe». Epifanio
presenta la doctrina arriana como «el veneno de sus expresiones
blastemas» (Pan. 7, 1). La actividad de Arrio es constantemente

denunciada: «fomentaba en secreto su complot contra la Iglesia»
(Pan. 9, 2)*.

Constantino escribe una carta a Arrio en la cual le expresa que:

un mal intérprete es, propiamente, una imagen y representacion
del diablo. [...] Tras una larga refutacion basada en las divinas
Escrituras, afladié también un verso de Homero, dirigiéndoselo
al hereje a modo de severa recriminacion. He considerado opot-
tuno reproducitlo aqui: “Vamos, Ares Ario, hacen falta escudos!
Pero t4, por favor, no lo hagas. Al menos que te contenga la
amistad de Afrodita” (Pan. 9, 4).

La autenticidad de este pasaje y de la carta ha sido puesta en
duda, pero lo que aqui nos interesa es que, segun la version de
Epifanio, el juego de palabras Ares-Arese resulta util para reducir
a Arrio a una doctrina alineada con las divinidades paganas. Asi
como Ares era el dios de la guerra, Arrio habria introducido el
conflicto dentro de la Iglesia. Se narra la muerte de Arrio, quien
estaba conspirando junto a Eusebio de Nicomedia para convocar
un concilio en Constantinopla y convencer al emperador de que

* Epifanio di Salamina, Panarion (Libro secondo), ed. G. Pini, Morcelliana,
Brescia 2016.



260 DIEGO E. ARFUCH

lo respaldara. El obispo de la ciudad, Alejandro de Constantino-
pla, al conocer esta amenaza:

pas6 un dia y una noche enteros llorando y afligiéndose, orando
a Dios para que tomara su alma y no permitiera que se con-
taminara por el contacto con Arrio, o bien que realizara algin
milagro; y asi fue. En efecto, Arrio, durante la noche, sali6 para
satisfacer una necesidad corporal urgente, lleg6 a la letrina y se
sento: fue hallado jadeando y sin vida; se lo encontré alli, exha-
lando en ese lugar maloliente sus excrementos, del mismo modo
que habfa difundido impuras doctrinas de fe (Paz. 10, 3).

Epifanio hace morir a Arrio antes del Concilio de Nicea con
una intencién claramente anti-hagiografica; en otras palabras, la
historia esta al servicio de una construccion inversa a la hagiografia.
De hecho, el relato del concilio prosigue con tonos de irenismo:

después de estos hechos, el emperador, que habia puesto todo su
empeno en favor de la Iglesia, debido a las ya numerosas divisiones
entre sus miembros y a los cismas que se producian en su interior,
convoco un concilio ecuménico con la participacion de 318 obis-
pos, cuyos nombres atin conocemos hoy. En la ciudad de Nicea,
ellos excomulgaron la doctrina de Arrio y confirmaron, mediante
una confesion comun, la fe ortodoxa de los padres, transmitida sin
alteracion por los apostoles y los profetas (Pan. 11, 1).

Inmediatamente después, sigue una exposicion muy abreviada
de los acontecimientos y decisiones del concilio (como la fecha
de la Pascua), presentando el conflicto arriano como una cuestion
ya resuelta®’. Al final de su presentacion sobre Nicea, Epifanio re-

7 Como lo nota justamente E. Prinzivalli, «Quadro storico-teologico generale di

Nicear, pp. 219-241, aqui p. 223.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 261

toma la anti-hagiografia sobre Arrio: «Nuestro Arrio, entonces,
fue inspirado por una fuerza diabdlica y, arrastrado por la impru-
dencia de un lenguaje sin freno, alzé su lengua contra su Seflor»
(Pan. 12, 1),y expone la doctrina arriana en una clave fuertemente
subordinacionista, siguiendo la exégesis de Proverbios 8, 22-25:
«El Sefior me cre6 como principio de sus caminos». Epifanio
parece encontrarse en una posicion comprometida, ya que por
un lado presenta la muerte vergonzosa de Arrio como un castigo
divino y la rapida resolucién del conflicto en Nicea, pero luego
se ve obligado a dedicar largos pasajes a las polémicas politicas y
dogmaticas en torno a las decisiones tomadas en el concilio y a la
interpretaciéon de innumerables pasajes biblicos de considerable
extension, lo que muestra claramente que el conflicto arriano no
se resolvié de forma tan sencilla (13-80).

La presentacion de la muerte de Arrio nos sitia en el con-
texto de la anti-hagiografia: el relato describe un castigo divino
que golpea al perseguidor de la fe, Arrio. El texto contrapone las
virtudes de Alejandro de Constantinopla (profundamente angus-
tiado ante la amenaza representada por Arrio) con la humillacién
de la muerte de este ultimo. En lugar de exaltar la figura del perse-
guido o del oprimido, como es tipico en una hagiografia, aqui se
presenta la muerte de Arrio de manera grotesca, casi vengativa,
como si la justicia divina se manifestara de manera cruel pero
justa ante el error del hereje. Alejandro se muestra profunda-
mente turbado, llorando y rogando a Dios para que su alma no
se vea contaminada por el contacto con Arrio, cuyo pensamiento
herético lo aterrorizaba. No busca una venganza personal, sino
una intervencion divina que lo libre de la «contaminacién». Esto
refleja el temor reverente y la pureza de Alejandro frente a la
corrupcioén representada por Arrio.

Sin embargo, la muerte del heresiarca es descrita de forma
humillante y ridicula: Arrio, el hombre que intent6é corromper la



262 DIEGO E. ARFUCH

fe cristiana, muere en una situacion fisica degradante. La escena
en la que muere sentado en la letrina, expulsando sus excremen-
tos, tiene una fuerte carga irénica: quien pretendia distorsionar
las ensefianzas de Cristo termina de manera repugnante, como
si el castigo divino lo obligara a expiar sus actos mediante la mas
elemental de las humillaciones. Ademas, la imagen de Arrio como
propagador de «doctrinas impuras», hallado finalmente en un es-
tado igualmente impuro, refuerza la idea de que su muerte
constituye una manifestaciéon de la justicia celestial.

Esta vision de la muerte de Arrio no soélo lo priva de toda
dignidad o heroicidad, sino que lo presenta como un anti-santo,
cuya caida estd marcada por la repulsién y la descomposicion,
tanto fisica como moral. Mientras que en una hagiografia tradi-
cional la muerte de un martir se concibe como una transicion
hacia la gloria, en esta anti-hagiografia la muerte del heresiarca se
transforma en un acto de justicia moral, una advertencia contra
la falsedad y el error de quienes pretenden imponer doctrinas
corrompidas.

El otro ejemplo notable es el de Severo, obispo de
Aschmounain, principal representante de la Iglesia copta jacobita
durante el siglo X. Fue uno de los primeros autores coptos en
escribir en lengua arabe. En su Historia de los concilios, presenta los
hechos desde una lectura teoldgico-salvifica, comenzando con
el llamado y la obediencia de Abraham y el Exodo de Egipto,
pasando por los profetas hasta la llegada del Hijo del Hombre.
En el segundo capitulo, expone la causa del concilio de forma
sorprendente:

la paz no habia dejado de extenderse a todos los pueblos, la bue-
na armonia y la concordia eran generales, tanto que «el leén y
el lobo se alimentaban del mismo alimentow», «la pantera y los
ciervos dormian en el mismo lugar, hasta que un hombre de la
ciudad de Alejandria, llamado Arrio, que tomo en sus manos la



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 263

causa de la herejfa, [...] pronuncié conceptos engafiosos y ofrecio
interpretaciones erroneas; a sus propios ojos se consideraba un
sabio: pretendia que el Verbo de Dios, por medio del cual existen
el cielo y la tierra, habia sido creado, y que la sabiduria que ha
puesto orden en las criaturas y las ha delimitado segin su natu-
raleza, también habia sido creada®,

A siglos de distancia, las posiciones aparecen estereotipadas,
pero se percibe el reflejo de una controversia interna dentro del
clero alejandrino. Lo interesante es que sitda el inicio de la dispu-
ta bajo el episcopado de «Pedro el Martir, obispo de Alejandriax.
Es el «gran doctor Pedro quien prohibié y advirtié que era el de-
monio quien hablaba por boca de Arrio. Pedro tuvo una vision:

El Sefior Jesus se le presenté con un manto rasgado. Pedro le pre-
gunto: “Seflor, ¢quién ha rasgado tu manto?”. Y ¢él le respondio:
“Ha sido Arrio quien lo ha rasgado”, y le ordené que no lo re-
cibiera en la iglesia ni lo admitiera en la asamblea de los fieles.
Pedro comunicé esta recomendacién a sus discipulos Aquilas y
al presbitero Alejandro™.

Segun Severo, la llegada de Diocleciano, «el maldito», con su
persecucion, buscaba matar al santo Pedro, ya que en sus escritos
habia atacado el culto a los idolos. «El primero en dar testimonio
de su fe fue Timoteo, obispo de Roma, y el tltimo fue el virtuoso
Pedro, obispo de Alejandria». Tras el martirio de Pedro, Aqui-
las le sucedi6 en la sede episcopal sobre «la catedra del apostol
Marcosy». Arrio multiplicé sus suplicas para ser admitido. Aquilas
aceptd, y de hecho, «su episcopado no duré mucho tiempo, sélo

# Sévere Ibn Al-Moquaffa’, Histoire des conciles, eds. L. Leroy ; S. Grébaut, PO 29
(6.4), Brepols 1971, capitulo II, p. 478.
# Cap. 11, p. 480.



264 DIEGO E. ARFUCH

tres meses. «El anciano Alejandro le sucedié en la dignidad
sacerdotaly, «Arrio lo maldijo y continué difundiendo su doctrina
hasta los confines del mundoy.

El capitulo III comienza con el elogio de Elena, «mujer piadosa
y santa», y con la historia de la vision de Constantino antes de la
batalla que lo transformé en emperador. En la pluma de Severo,
cuando Constantino escuch6 la doctrina de Arrio, convoco «una
reuniéon general de obispos de todas las provinciasy; asistieron
«318 obispos reunidos en la ciudad de Nicea, en la provincia de
Bitinia, en Asia, el dia 17 de Harizan, en el afio 637 de la era
del rey Alejandro, 296 afios después de la Ascension de Nuestro
Sefior Jesuctistor™.

Elias-Ali ben-Obeid, obispo nestoriano de Damasco, afirmé
que «fueron dos mil ochocientos cuarenta y ocho. Es una afir-
maciéon que no se encuentra en ningun otro libro, y yo no he
encontrado ningin sabio que la haya transmitido de ese modo, a
pesar de los numerosos detalles que ofrece y del relato pormeno-
rizado que presenta. No se menciona el nimero en absolutow,
[...] «una prueba de su falsedad es que no encontramos ninguna
alusion a un concilio distinto del de los 318». Severo muestra su
preocupacion por esos rumores que circulaban entre los fieles,
pues, si realmente hubieran participado 2848 obispos y solo 318
hubieran sostenido la doctrina de Nicea, estos habrian constituido
un grupo minoritario. Posteriormente, Severo aborda brevemente
las diferencias en torno a las fechas del concilio (mes de julio
o agosto, Harizan o Tamouz) y pasa a considerar las listas, los
nombres y las ciudades de los participantes, reconociendo que de
la mayoria ya no sabemos quiénes eran ni cuales eran sus respec-
tivas sedes’.

N Cap. 11, pp. 483-484.
3 Cap. 111, pp. 485-487.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 265

La lista esta dividida por regiones, comenzando con Egipto,

que cuenta con 15 participantes cuyas sedes, en tiempos de Seve-
ro, ya existian o habian sido destruidas y desaparecidas. Propor-
ciona el nombre y la sede de «19 de Palestina», «12 de Fenicia»
y luego 8 de «otras provincias». «Se dice que Tomas, obispo de
Mar’ach, estuvo presente en el concilioy y que:

sufrié un terrible suplicio por parte de los herejes, quienes le
cortaron 25 partes del cuerpo. Pero no he podido verificar este
hecho ni he encontrado ninguna mencién en los anales eclesiasti-
cos ni en los Actos de los concilios. Quiza el autor lo encontrd
en los anales de la Iglesia de Oriente. Puedo, si quiero, demostrar
que se trata de un error; la prueba de la falsedad de esta afir-
macion consiste en que los arrianos no tenfan ningin poder ni
influencia antes del Concilio de Nicea, no podian encarcelar a
los obispos ni hacerles dafio en ese periodo, porque eran apenas
un pufado de personas. Sin embargo, su poder se fortalecié un
poco después del Concilio, cuando muri6 el piadoso Constanti-
no y Constancio ascendi6 al trono, asf como bajo el reinado del
emperador Valente. Alejandro murié y Atanasio le sucedié™.

El relato retoma a los participantes, pero dado que los numeros

no llegan a 318: «El nimero total de obispos de Occidente, es

decir Egipto, Roma, Armenia sirfaca, Africa y otras provincias

que tomaron parte en este concilio fue de 224, mientras que los
obispos otientales sumaban un total de 94»”. En el capitulo V se
describe el desarrollo de la reuniéon presidida por Constantino:

cuando tomaban posesion de sus sedes, el numero habitual era
de 319 y cuando se retiraban eran 318. Examinaron la causa de

2 Cap. 1V, pp. 489-491.
» Cap. 1V, p. 491.



266 DIEGO E. ARFUCH

Artio y concluyeron que se habia apartado de los caminos de
la verdad. Habia estudiado los libros de Armhatis** y seguido su
doctrina, habfa introducido un lenguaje nuevo y una religién in-
ventada, pretendiendo que el Hijo de Dios, que es la figura de su
sustancia y su imagen eterna, fuera una criatura y que hubo un
tiempo en que él no existia™.

Tras el relato de la doctrina impia de Arrio, que hacia del Hijo
y del Espiritu Santo dos criaturas, y el comentario a los canones
bajo las térmulas habituales, se presenta la muerte de Arrio con
algunas variantes™. El emperador pidi6 a Alejandro que acogiera
a Arrio en su comunidad. Alejandro:

le respondié que se ajustaria a lo que se le pidiera el domingo
siguiente: cuando fuésemos a la Iglesia de Dios y regresasemos a
su servicio, orarfamos para saber si querfa acoger a ese hombre,
y le pedirfamos que nos diera una sefial a nosotros que somos
sus servidores. Cuando lleg la hora de la oracion, el venerable
obispo Alejandro entr6 en el Santo de los Santos rodeado de
sacerdotes, y no cesaba de humillarse ante Dios e invocarlo para
que revelara la cuestién de Arrio. Al llegar el momento de leer el
Evangelio, Arrio se prepar6 para mezclarse con los sacerdotes y

* En la version en etiope de la Historia de los concilios, el texto transmite Argenes, 1o
que remite ciertamente a Origenes. Arrio, ademas, habria dleido los libros de Platon
sobre la anterioridad del Padre de todo al Creador. Profesé esta fe manifiestamente
cuando hubo estudiado Platén y adopté su sistemar. Version etiépica: PO 29, cap.
V, p. 630. De mas esta recordar la influencia del medio-platonismo en la obra y exége-
sis de Origenes. Esta presentacion anti-hagiografica de la escuela origeniana va en la
linea de la interpretacién de Samuel Fernandez, en las obras ya mencionadas, sobre
el conflicto arriano en el seno de la tradicion alejandrina.

» Cap. 'V, pp. 492-493.

* En etiope la version de los hechos es mucho mis breve, concentrandose en
las diferencias entre la formulacion de los articulos del credo y en la version de los
adversarios: el autor los cataloga de «nestorianosy.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 267

hacer con ellos las oblaciones, pero sintié dolores en las entrafas y
problemas intestinales; salié para ir a los lugares apropiados, pero
sus entrafias y todo lo que habia en su vientre cayeron al suelo, y
quedo rigido, muerto. Cuando llegd la hora del sacrificio, el obis-
po lo buscé y no lo encontré. Envié a buscatlo y lo encontraron
en el estado que hemos descrito. Tal fue el castigo extraordinario
que lo golped y la maldad vengativa que lo devoré. La asamblea
agradeci6 al Creador haber presenciado el castigo que golped al
impostor debido a su deslealtad y sus malas intenciones, y que
habfa manifestado la obediencia oculta y el mal hecho en el nom-
bre de Dios. El Tedlogo transmite el castigo que golped a Arrio
y dice en su homilia a los egipcios: “Las oraciones del sacerdote
puro destruyeron al sacerdote desafortunado, y la invocacion del
piadoso prelado destruyé al sacerdote mentiroso™’.

Entre la muerte de Arrio presentada por Epifanio y la narrada
y transmitida por Severo existen diferencias elocuentes. Severo
interpreta al obispo Alejandro como si fuera el Alejandrino y no
el homoénimo obispo de Constantinopla. Para Severo, Arrio so-
brevive al concilio y busca ser readmitido en la iglesia de Ale-
jandria; por ello sitia su muerte en un ambito cultual. Con el
paso de los siglos, el recurso anti-hagiografico se vuelve aun mas
elocuente y enriquecido, pues, al celebrarse los santos misterios,
se produce su tragico desenlace. Lo que permanece claro es que,
pese al paso del tiempo, la polarizacién y problematica dentro
del clero alejandrino se mantiene; asi, Pedro, Aquilas y Alejandro
estan en conflicto directo con Arrio, conflicto que no es sélo
teologico, sino también una lucha de fuerzas y popularidad den-
tro de la comunidad de la capital egipcia.

El abundante y perdido material, especialmente desde la parte
arriana, y la correspondencia entre obispos previa a Nicea no nos

7 Cap. 'V, pp. 499-500.



268 DIEGO E. ARFUCH

permiten comprender como se desarrollaban los acontecimientos,
pero en los textos hagiograficos posteriores se encuentran alu-
siones y topicos que podrian sugerir fragmentos de una historia
perdida. Por ejemplo, el historiador ‘arriano’ Filostorgio afirma
que la eleccién de Alejandro como metropolitano de Alejandria
fue gracias al apoyo de Arrio (cf. Filostorgio, HE, 1, 3), mientras
que Teodoreto sostiene lo contrario, afirmando que Artio pos-
tulaba su candidatura y se convirtié as{ en enemigo mortal de
Alejandro (cf. HE 1, 2, 8-11). Este dato nos habla de manera
clara y contundente sobre la dificil situaciéon en que se encon-
traba Alejandro tras afrontar el cisma meleziano en su extensa
metrépoli y, al mismo tiempo, encontrar en Arrio un adversario
carismatico que podia opacarlo o causarle problemas de gobier-
no. Ciertamente, como concluye E. Prinzivalli, la polémica y el
propio Concilio de Nicea tuvieron un importante componente
politico y humano-caracterial, pero fue una problematica de in-
dole teoldgica™.

No creemos, sin embargo, que sea casual que las alusiones a
la doctrina de Arrio como discipulo de Origenes sean una simple
denominacién genealdgica de herejias. El profesor M. Simonetti
ya habia sefialado que la problematica arriana provocé una crisis
entre los representantes de la Logostheologie”. Y los antiguos tam-
bién lo percibfan asi. Lo encontramos en los sinodos del siglo
VII, en los Anales (cf. Lzber X111, PG CXXXIV, 1113A, 1112B)
de Ioannes Zonara (11145), donde la herejia de Arrio se remon-
ta a Origenes. Esto es interesante porque, mas alla del topico
clasico heresiolégico sobre la paternidad de las herejias y de una
construccion anti-hagiografica, la crisis entre los te6logos del Lo-
gos estuvo presente antes y después de Nicea.

# Cf. E. Prinzivalli, «Quadro stotico-teologico generale di Nicear, pp. 219-241.
¥ Cf. M. Simonetti, La ¢risi ariana nel IV secolo, Roma, 1975 (SEA 11), passin.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 269

4. La fiesta de los «santos» padres del Concilio de Nicea:
los calendarios litirgicos, los martirologios y la epigrafia

Otro camino es el estudio de la memoria litargica de la fiesta de
los 318 santos Padres en la Iglesia Oriental. En la investigacion,
ademas de las fuentes utilizadas para reconstruir el evento de
Nicea, deben considerarse también otras fuentes, como por ejem-
plo los calendarios liturgicos, los sinaxarios y la produccion epi-
grafica. El proceso estudiado es ciertamente artificial, pues una
canonizacion colectiva de todos los participantes es insostenible
desde el punto de vista histérico, dado que la recepcion de Nicea
tard6 casi un siglo en aclimatarse, y las disputas del periodo post-
Nicea muestran claramente el vivo desacuerdo que suscité la
confesion del homoousios.

La primera evidencia de la fiesta litargica parece ser el testimo-
nio de Severo de Antioquia en una homilia del 3 de noviembre de
517, que conmemora a «Constantino, el emperador verdaderamente
piadoso, y a los 318 santos padres y obispos»*. La fiesta parece
haber ingresado al calendario bizantino en tiempos del Concilio
de Calcedonia (451), en favor de una conmemoracioén de los
primeros cuatro concilios (sin duda el 16 de julio de 518, durante
una revuelta popular que buscaba la destitucion de Severo de An-
tioquia, cf. el relato de los eventos en el concilio de 536: Mansi,
VIII, col. 1058-1066). Posteriormente, en el VII Concilio (Nicea
IT en 787) se le asign6 una fecha propia, como fiesta autbnoma
de los 318 padres, el 29 de mayo (Sinaxario, p. 716). Hoy en dia,
la fiesta se celebra el séptimo domingo de Pascua o el octavo de
la Ascension®.

¥ Severo, Homilia CXI1, PO XXV, p. 796. Cf. M. Aubineau, Les 318 serviteurs
d’Abrabam..., p. 40.
4§, Salaville, «I.a féte du concile de Nicée et les fétes de conciles dans le rite

byzantiny, Echos d’Orient XXIV (1925), pp. 445-470.



270 DIEGO E. ARFUCH

Las iglesias orientales celebran de manera especial la fiesta de
Nicea, la «fiesta de los 318 santos Padres». En la tradicion bizanti-
na, cae el séptimo domingo después de Pascua y también se cele-
bra en otra fecha, el domingo siguiente al 13 de julio, junto con
la fiesta del Concilio de Calcedonia y de otros concilios ecuméni-
cos*™. Quizas la fiesta litdrgica fue introducida en el calendario
copto como reaccion a la fiesta de Calcedonia establecida por los
calcedonianos en 518. En el estudio de los menologios orientales
se pueden considerar detalles que a primera vista pueden parecer
menos importantes. Por ejemplo, en el Menologio sirfaco, 3 de
noviembre: «El Concilio de los 318 Padres y el emperador Teo-
dosion, es notable que se festeje a Teodosio como santo el mis-
mo dia de la fiesta del concilio niceno, pues con Teodosio puede
sefialarse la victoria del neo-nicenismo, como lo denominamos
hoy, de los padres capadocios y del Concilio de Constantinopla
de 381%.

En el Typikon Constantinopolitano (Patm. 266) de los siglos IX-
XI aparece la mencion de los «santos Padres del primer sino-
do de Nicea y del bienaventurado (makarion) Alejandro, papa de
Alejandria, y del impio (dyssebosis) Ario, iniciador de la herejiar.
Observamos que en los libros litargicos la hagiografia y la an-
ti-hagiografia ya estan constituidas y en acto. Por su parte, el si-
naxario arabe-jacobita (redaccion copta) nos transmite su deseo
de exactitud historica:

* Este sinaxario tiene una datacién que oscila del siglo V al VII. Por su parte,
en la tradicién armenia, la fiesta es el sabado que precede la semana de preparacion
a la exaltacion de la Santa Cruz; en la iglesia siria el 29 de mayo; en la iglesia copta
el 9 de noviembre (otros sinaxarios dan otras fechas fijas: 5 de noviembre, 16 de
noviembre y 18 de septiembre)

B Cf. Martyrologes et ménologes orientanx, 1-X111, E. Nau, 1974, p. 35.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 271

El noveno dia del mes de Hatour» (es decir, el 5 de noviembre),
«se reunieron los 318 padres en la ciudad de Nicea en tiempos
del emperador Constantino; entre ellos estaban los jefes de las
cuatro sedes patriarcales: Anba Alejandro, patriarca de Alejan-
dria; Jacinto (patriarca de Roma); Silvestre, patriarca de Constan-
tinopla, y (Eustaquio), patriarca de Antioquia. Este concilio fue
convocado contra Arrio, un sacerdote de Alejandria. El afirmaba
que el Hijo es creado en cualquier caso. Estos santos eran Pa-
dres llenos de méritos. Entre ellos habfa quienes ocupaban un
rango igual al de los Apostoles: resucitaban a los muertos, cura-
ban enfermedades graves, sanaban heridas peligrosas. No habia
entre ellos ninguno que no hubiera sido sufrido tortura por la
fe: a algunos les habian clavado las manos y los pies; a otros
les habian arrancado las muelas, roto los dientes, arrancado las
ufias, las costillas rotas. Entre ellos estaba el obispo de Mar’ach,
llamado Tomas (Touma). Los maniqueos lo habian hecho pri-
sionero durante 20 afios y lo habian torturado sin piedad; cada
afio le amputaban un miembro; le amputaron las manos y los
pies; le rompieron las costillas y los dientes; le cortaron las orejas,
la nariz y los labios; su cuerpo estaba negro por las quemaduras
del fuego. Mucha gente lo creyé muerto y celebré conmemora-
ciones por él como por los martires. El emperador Constantino
prepard para ellos una gran sala de reuniones: colocé su trono en
el centro, debajo de ellos, y comenzé con el obispo de Mar’ach;
se arrodill6 ante ¢l y besé cada miembro mutilado. Luego le
entrego su cetro, su espada y su anillo y les dijo: “Hoy pon-
go en vuestras manos la Iglesia y el Imperio; a quien vosotros
querais, lo mantendréis; a quien querais, lo destituiréis”. Ellos
establecieron canones y reglas. Nuestro Sefior el Mesfas estaba
entre ellos, porque muchos de ellos, cuyas mentes estaban ilu-
minadas, los contaron y encontraron 319, aunque en los asien-
tos visibles estaban sentados 318. Establecieron canones para
sacerdotes, laicos, reyes, ciudades, comerciantes, el pueblo y los
artesanos. LLuego proclamaron la santa fe, establecieron que el



272 DIEGO E. ARFUCH

Hijo era igual al Padre y excluyeron a Arrio, y a cualquiera que
profesara su doctrina o compartiera su fe. Esta es la copia de la
fe que establecieron: sigue el credo™.

Otro camino que la investigacion puede seguir es descubrir
las influencias de la fiesta de los «318 santos padres» en el rito
romano, en la celebracion del domingo de la Santisima Trinidad,
que se celebra después del tiempo pascual, el domingo siguiente a
la fiesta de Pentecostés. En Oriente, la fiesta del concilio de Nicea
esta asociada a la memoria de otros concilios, en particular al de
Calcedonia. De alguna manera, las divisiones en el periodo post-
Calcedonia definen la ortodoxia y la heterodoxia. Como dijimos,
la fiesta del Cuarto Concilio Ecuménico se estableci6 el 16 de
julio de 518. Después de la ascension al trono de Justiniano I
(9 de julio de 518), naci6 una fiesta poco después de la muerte
del emperador anti-calcedoniano Anastasio y el exilio de Severo
de Antioquia, quien serfa proclamado como un «nuevo Judasy,
«aquel que insulta a la Trinidad». Los hechos son conocidos,
porque el relato fue leido publicamente en el concilio de 536 (cf.
Mansi VIII, col. 1059BC). La declaracion solemne contiene en
germen todo el desarrollo posterior de los sinaxarios, menologios
y canones litargicos®.

Los concilios se sitian dentro de una cadena de tradicion
ortodoxa, y la mencién de los concilios ortodoxos anteriores
es un momento importante y nada banal en la confesion y en

# PO 111, éd. R. Basset 1971, pp. 268-269.

* En el sinaxario de Sirmond (ed. Delehaye), se celebra el 29 de mayo: «la me-
moria de los santos Padres que, en el primer sinodo, en Nicea, proclamaron al Hijo
consustancial con Dios Padre y condenaron al impio Arrio, jefe de la herejfa». Otras
recensiones del sinaxatio, de los siglos XII, XIIT y XTIV, sitdan la conmemoracion
el 26 o el 28 de mayo. Otros testimonios recuerdan que en julio habia tres fiestas

dominicales méviles: el recuerdo de la unién de 920; el Concilio de Calcedonia; y el
Concilio del afio 536.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 273

la auto-percepcion de la ortodoxia (de manera analoga a la
heresiologfa, con sus cadenas de herejes). Nicea se convierte en
el prototipo de todo concilio, y el numero 318 se repetira en cada
concilio ecuménico; Constantinopla sera el Concilio de los 150
Padres; Efeso el de los 200 y Calcedonia el de los 630. La «cadena
ininterrumpida» de la ortodoxia se encuentra en varios autores de
los siglos VII-IX en sus epistolas sinodales (Sofronio de Jerusalén,
German de Constantinopla [715-730], Juan Damasceno [antes
del 753], Nicéforo al papa Ledn 11T [811], Focio [mayo de 866])*.

Existe una serie de falsificaciones de caracter propagandistico
romano, de la cancillerfa, que buscan promover y fortalecer la
autoridad del obispo de Roma en la confirmacién del concilio
de 325, necesitando para ello la aprobacién romana del mismo®’.

4.1. Epigrafia y uso apotropaico de los «318»

A los referentes liturgicos se anaden las referencias a los
anatemas en la epigraffa. Como una costumbre muy arraigada
en el mundo antiguo, en forma de amuleto apotropaico para
exorcizar y desalentar las profanaciones, el culto de los 318 santos
padres adquiere también este uso y significado®. Encontramos

* El uso de los concilios a modo de «catecismo» bizantino fue puesto de relieve
por G. Bady en su conferencia al Simposio sobre los manuscritos Berlin, Philipps
1477 (73), s. 15/16, f. 235v-238; Sinait. Gr. 1755, 5. 16-17, . 18v-27v.

Y M. Aubineau, «Les 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le nombre
des peres au Concile de Nicée», pp. 33-34.

*# Cf. H. Leclercq, Nicée, DACL, vol. XII, 1, col. 1213-1214; E Halkin, «Ins-
criptions grecques relatives a I’hagiographie», Analecta Bollandiana 1.XX (1952), pp.
116-137, aqui p. 126 y p. 128; A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei pa-
dri di Nicear, La Civilta cattolica 108 (1957), pp. 379-387. En 1312, el proedro de
Lacedemonio, no contento de construir una iglesia, le asegura recursos y amenaza
con la maldicién de los 318 Padres de Nicea, quienquiera osare apropiarse de esta
donacién. El documento nos informa sobre la fundacién que es grabada sobre una



274 DIEGO E. ARFUCH

maldiciones en inscripciones griegas y latinas que testifican el uso
del nombre emblematico de los padres de Nicea como anatema
contra usurpadores, ladrones o profanadores.

Una inscripcion métrica del afio 1186, encontrada en
Montolmo (hoy Coridonia), en la di6cesis de Fermo y donada al
abad de Velletri:

Y vosotros, queridos pastores, junto con los monjes,
miradme desde los huesos de otros,

el pobre Teosterito llamado por Teodoro,

ultimo de la estirpe de los Pepagémenos.

Pero quien profane esta tumba, aunque pequefia,
quedara excluido de la posesion del paraiso,

y caera bajo las maldiciones de los Padres,

y la mano vengadora de Dios lo alcance®.

El anatema también se escribfa en los manuscritos, por
ejemplo, contra quien se apropiara de los libros de las bibliotecas:
«BEste codice fue escrito en 1328 por cuidado del monje Ignacio,
llamado Justo, en el célebre monasterio de las Guias y colocado
en él. Quien luego quiera sacarlo de este monasterio atraiga sobre
si las maldiciones de los padres inspirados por Dios» (Codex
Launrentianus, plut. X1, n. 1)*. El mismo anatema aparece en el
FParisino griego 1531, escrito en el afio 1112 por el monje Clemente:
«Quienquiera que intente sacar este libro de este monasterio, con
o sin razones.. ., primero incurrira en el anatema y en la maldicion

columna. En una inscripcién hallada en Esparta en el afio 1027, colocada sobre un
puente: «Si alguno de ellos no me obedece y trata de subvertir mis disposiciones,
caiga sobre ¢él el anatema de los santos apdstoles y de los 318 padres, y la maldicion
de Judas» (A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», pp. 381-
382).

# A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea», p. 381.

0 A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicean, pp. 382-383.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 275

de los santos padres inspirados por Dios, y luego su parte sea con
Judas el traidor y los otros apdstatas»’'.

5. Para buscar nuevos senderos...

Con toda probabilidad, podemos pensar que no hubo exacta-
mente «318 padres» que participaron en el Concilio de Nicea,
pero el nimero real de participantes dej6 de ser un dato histori-
co central para la historia del concilio o su recepcién posterior.
Este nimero mistico inicié un proceso de canonizacién colec-
tiva paradigmatico, que, a pesar de no contar con un soporte
histérico original, se impuso rapida y sorprendentemente hasta
convertirse en un dato solido e indudable en la tradicion cristiana.

Este proceso fue tanto un acto de celebracion doctrinal como
un modo efectivo para fortalecer la autoridad del Concilio y sus
decisiones. La incorporaciéon de nombres ilustres, a menudo san-
tos de fuerte carisma, como san Espiridion de Tremitunte, con-
firi6 prestigio y respaldo a una asamblea sinodal que enfrento
una resistencia considerable durante buena parte del siglo IV.
Asimismo, la identificacién y enumeracion de los 318 padres fue
un mecanismo para otorgar una imagen de unidad y legitimidad.
En un movimiento inverso, es importante destacar que la autori-
dad del concilio niceno fue la que otorgd prestigio a ciertos pa-
dres o santos populares, como en el caso de san Nicolas de Mira,
cuya supuesta participacioén en el concilio niceno contribuy6 a
fortalecer su figura como taumaturgo. Un proceso similar puede
observarse en la inclusion de Efrén el Sirio.

En este proceso de canonizacion colectiva, el mecanismo de
la anti-hagiografia -la construccion literaria de figuras consideradas

' A. Ferrua, «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicear, p. 383.



276 DIEGO E. ARFUCH

heréticas o antagénicas- jugd un papel fundamental en la
conformacién de un dossier de herejias. Este corpus se volvera
un tépico recurrente en las epistolas sinodales y en la legislacion
canbnica posterior. Asi, el Concilio de Nicea comienza a ser
interpretado como la piedra angular de una serie de concilios
que marcan y celebran la ortodoxia. Interpretar las pistas de la
construccion hagiografica y anti-hagiografica presentes en libros
litargicos, leyendas, canones, epistolas y epigrafes no sélo ayuda
a reconstruir contextos y posiciones teolégicas, sino que también
permite descubrir como la recepcion de la doctrina se concreta
en la vida real de las comunidades cristianas. Este enfoque
interdisciplinar abre caminos prometedores para investigaciones
futuras en el ambito de la historia de la recepcién del dogma
trinitario, que podrian ofrecer resultados originales y profundos
al estudiar cada dossier hagiografico, la produccion y relecturas
que se hicieron del Concilio de Nicea en cada tradicion.

Referencias bibliograficas

Aigrain, R. L’Hagiographie. Ses sources, ses méthodes, son histoire. Bloud et
Gay, Paris, 1953.

Artuch, D. Hagiographica et dogmatica Cypria. Estudio sobre el cristianismo
chipriota del siglo V" al VI en la consolidaciin de la antocefalia. Nerbi-
ni-Augustinianum, Roma, 2020.

Aubineau, M. «LLes 318 serviteurs d’Abraham (Gen., XIV, 14) et le
nombre des péeres au Concile de Nicéer. Revue d’histoire ecclésiastique,

n.° 61 (1966), pp. 5-43.

Cioffari, G. «Il Concilio di Nicea: presenza e gesta di San Nicola tra
filologfa, storia e agiografian. Nicolaus. Rivista storico-teologica dei PP.
Domenicant, vol. 4, n.° 3 (2018), pp. 7-80.



EXPLORANDO NUEVOS HORIZONTES TRINITARIOS 277

Destephen, S. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire. 'T. 3. Prosopogra-
phie du diocése d’Asie (325-641). Association des amis du Centre du
Bas-Empire d’histoire et civilisation de Byzance, Paris, 2008.

Fernandez, S. «The Fourth-century Controversies. Reevaluating the
Evidence towards the Next Centenary of Nicaea (325-2025)».
Studia Patristica, n.° 123 (2021), pp. 289-302.

Fernandez, S. Fontes Nicaenae Synodi: Las fuentes contempordneas para el
estudio del Concilio de Nicea (304-337). Sigueme, Salamanca, 2025.

Ferrua, A. «Antichita cristiana. Gli anatemi dei padri di Nicea». La
Civilta cattolica, n.° 108 (1957), pp. 379-387.

Grégoire, R. Manuale di agiologia. Introduzione alla letteratura agiografica.
Monastero S. Silvestro abate, Fabriano, 1987.

Gwynn, D. M. The Eusebians. The Polemic of Athanasius of Alexandria
and the Construction of the «Arian Controversy». Oxford University
Press, Oxford, 2007.

Halkin, F. «Inscriptions grecques relatives a ’hagiographiex. Analecta
Bollandiana, n.° 60 (1952), p. 116-137.

Honigmann, E. «l.a liste originale des Peres de Nicéer. Byzantinische
Zeitschrift, n.° 14 (1939), pp. 17-76.

Kinzig, W. A History of Early Christian Creeds. De Gruyter, Berlin-Bos-
ton, 2024.

Prinzivalli, E. «Quadro storico-teologico generale di Nicea». Studia
Patavina, vol. 71, n.° 2 (2024), pp. 219-241.

Riviere, J. «Trois cent dix-huit. Un cas de symbolisme arithmétique
chez saint Ambroise». Recherches de Théologie ancienne et médiévale, n.°

6 (1934), pp. 349-367.

Ruggeri, V. «The IV Century Greek Episcopal Lists in the Mardin
Syriac. 7 (olim Mardin Orth. 309-9)». Orientalia Christiana Analecta,
n.° 59 (1993), pp. 315-356.

Salaville, S. «l.a féte du concile de Nicée et les fétes de conciles dans
le rite byzantiny. Echos d’Orient, vol. 24 (1925), p. 445-470.



278 DIEGO E. ARFUCH

Simonetti, M. La crisi ariana nel 11 secolo. Institutum Patristicum Au-
gustinianum, Roma, 1975.

Wikenhauser, A. «Zur frage nache der Existenz von nizinischen Sy-
nodalprotokollen». En Délger, F. . (ed.). Konstantin der Grosse und
seine Zeit. Gesammelte Studien. Festgabe zum Konstantins-Jubilanm 1913
und Zum goldenen Priesterjubilaum von Mgr. Dr. A. de Waal. Herder,
Freiburg im Breisgau, 1913.



ESTUDIOS
TRINITARIOS




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



