
S A L A M A N C A

Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Núm. 2



estudios
trinitarios

Julio-Diciembre         2025           Vol. LIX - Núm. 2

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	193-195

ESTUDIOS

Di Ció, A. F., La carne, el tiempo y las obras en los cánones de 
	 Nicea I. Una lectura a la luz del principio sacramental .........	199-241
Arfuch, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios: 
	 pistas para el estudio hagiográfico del «concilio niceno de los 
	 318 santos padres» ...............................................................	243-278
Clur, E., Mente patrística: la Trinidad de Basilio ....................	279-308
Delgado, J. E., Aspectos pneumatológicos de la predicación 
	 agustiniana en la vigilia de Pentecostés ..................................	309-338
Serpe, V., El Misterio de Dios en el pensamiento de 
	 Bernhard Welte: de la fenomenología de la religión 
	 a la experiencia existencial ....................................................	339-367

Bibliografía ..........................................................................	369-389



La carne, el tiempo y las obras en los cánones 
de Nicea I. Una lectura a la luz del principio 

sacramental

Flesh, Time and Works in the canons of Nicaea I. A 
Reading in the Light of the Sacramental Principle

Andrés F. Di Ció
Universidad Católica Argentina

andydicio@yahoo.com
Orcid: 0000-0001-7936-2036

Fecha de recepción: 16 de julio de 2025  
Fecha de aceptación: 29 de noviembre de 2025

Resumen: El concilio de Nicea promulgó 20 cánones, que son poco 
conocidos. En esas medidas disciplinares, asumidas sinodalmente, 
se ponen en juego núcleos dogmáticos que conviene identificar. El 
artículo ensaya una lectura a la luz del principio sacramental, donde 
queda en evidencia la importancia de la carne, el tiempo y las obras. 
Esa perspectiva no sólo nos habla de la auto-comprensión de la Iglesia 
antigua, sino que también nos ofrece pistas de reflexión y acción ante los 
desafíos contemporáneos. 

ESTUDIOS                              	 Est. Trin. Vol. 59 Núm. 2 (2025) 199-241



200	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Palabras clave: Cánones, Carne, Nicea, Obras, Sacramentalidad, 
Tiempo.

Abstract: The Council of  Nicaea promulgated 20 canons, which are 
little known. These disciplinary measures, adopted in a synodal way, 
safeguard dogmatic themes that deserve to be identified. This article 
attempts to interpret them in the light of  the sacramental principle, 
which highlights the importance of  flesh, time, and works. This 
perspective not only brings us closer to the self-understanding of  the 
early Church, but also offers us clues for reflection and action in the face 
of  contemporary challenges.

Keywords: Canons, Flesh, Nicaea, Sacramentality, Time, Works.

1.  Introducción

«El sacramento, por tanto, está anclado en la carne y el tiempo, 
elevando y dilatando el elemento, pero sin abandonarlo»1.

El concilio de Nicea (325) constituye un hito eclesial y teológico 
de primera magnitud. De allí que no sorprenda el renovado interés 
que ha despertado, con motivo de un aniversario tan significativo 
como el de los 1.700 años de su celebración. Esta contribución, 
que ciertamente se inscribe en ese marco festivo, no pretende 
simplemente evocar el pasado, sino también iluminar el presente 
y, por qué no, brindar alguna pista para el futuro. 

Basta conocer un poco de teología para identificar el primer 
concilio ecuménico con el término griego homoousios. Pero Nicea 
es más que eso; y no muchos lo saben. Este artículo quiere ofrecer 

1 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», en J. Granados 
y J. de D. Larrú (eds.), La perspectiva sacramental, Didaskalos, Madrid, 2017, p. 52.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 201

los resultados de una primera investigación sobre los cánones 
de Nicea2, leídos desde una perspectiva sacramental. Conviene 
recordar, a modo de marco, que un sínodo es la manifestación 
eclesial de una forma de entender el gobierno –no unilateral, sino 
colegiada–, que se inspira en la Santísima Trinidad3. Los obispos 
se reúnen para discernir juntos, a la luz del Espíritu Santo, cómo 
expresar mejor el Misterio del Padre revelado en el Hijo.

El plan de trabajo es el siguiente. Tras un breve informe de 
la tradición textual de los cánones (1), se recuerda el contexto 
histórico en el que surgieron (2). Luego se los presenta advirtiendo 
su diversidad temática (3), y se ensaya una lectura sistemática a la 
luz del principio teológico de la sacramentalidad (4). Finalmente 
se los pone en relación con nuestro tiempo, procurando mostrar 
que el aporte de Nicea excede la imprescindible cuestión del 
homoousios, garante de la divinidad de Jesucristo (5). 

2.  Tradición textual

Existen dos tipos de colecciones de cánones antiguos 
y medievales: históricas y sistemáticas. Mientras que en las 
primeras los cánones son presentados respetando la cronología 
y el marco de los concilios, en las segundas aparecen desgajados 
de su contexto original4. En el caso de los cánones de Nicea, el 

2 Cf. G. Alberigo, A. M. Ritter y L. Abramowski (eds.), Conciliorum Oecumicorum 
Generaliumque Decreta I: The oecumenical Councils. From Nicea I to Nicea II (325-387), 
Turnhout, Brepols, 2006, pp. 20-30.

3 Cf. Comisión Teológica Internacional, «La sinodalidad en la vida y en la misión 
de la Iglesia» (2018), n.º 116. 

4 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons of  the Council of  Nicaea», en Y. R. 
Kim The Cambridge companion to the Council of  Nicaea, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2021, p. 159.



202	 ANDRÉS F. DI CIÓ

texto griego original nos llega a través de dos colecciones: una 
netamente histórica (el Nomokanon de los 50 títulos) y otra que 
combina el criterio histórico con el sistemático (el Nomokanon de 
los 14 títulos)5. 

La traducción latina se encuentra en numerosas versiones, de 
las cuales la más antigua es la llamada versio Caeciliani, atribuida 
a Ceciliano, obispo de Cartago que participó del concilio6. Por 
su parte, Rufino de Aquilea insertó una versión abreviada en su 
traducción de la Historia Eclesiástica de Eusebio de Cesarea (cf. X,6).

3.  Contexto histórico

La Iglesia del siglo IV contaba con una experiencia considerable. 
Ya no era un grupo minoritario que daba sus primeros pasos a 
la sombra de Israel, sino una familia universal que crecía sobre la 
base de una doctrina sólida, una liturgia cautivante y una moral 
exigente, pero a la vez misericordiosa. Estas notas explican, al 

5 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 160. El Nomokanon de los 50 
títulos, a cargo de Juan Escolástico, compuesto probablemente hacia 570; y el 
Nomokanon de los 14 títulos, compuesto por un autor anónimo al que se identifica 
como Enantiófanes, durante el gobierno del emperador Heraclio, entre 629 y 640; 
cf. R. Potz, «Nomokanon» en W. Kasper y otros (eds.), Lexikon für Theologie und 
Kirche, Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2006, pp. 896-897; H.-G. Beck, «Die frühbyz-
antinische Kirche», en K. Baus y otros, Handbuch der Kirchengeschichte II/2: Die Kirche 
in Ost und West von Chalkedon bis zum Frühmittelalter (451-700), Herder, Freiburg-Basel-
Wien, 1975, pp. 77-78. «From the beginning of  this century on, a remarkable job 
has been carried out in establishing a critical edition of  ancient canonical collec-
tions» (P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils. The Disciplinary Work of  the First 
Four Ecumenical Councils, St. Vladimimir’s Seminary Press, Crestwood, 2000, p. 10).

6 Cf. C. H. Turner (ed.), Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima canonum. 
Canonum et conciliorum graecorum interpretationes latinae 1,1,2: Nicaeni Concilii Praefatio-
nes Capitulas Symbolum Canones, E. Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904, 
pp. 112-273.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 203

menos en parte, la fidelidad de tantos cristianos en medio de las 
persecuciones, aun a costa de la propia vida. 

Pero la integridad de la fe hasta el martirio no fue la única 
respuesta ante las persecuciones, que segaron vidas y confiscaron 
bienes. También hubo tibieza y deserción. De este modo se 
fue instalando en el seno de la Iglesia un reproche cargado de 
amargura, una división entre hermanos difícil de subsanar. 
¿Todo da igual? Era necesario poner luz entre dos miradas 
contrapuestas: la intransigencia y la banalización. No cabe duda 
de que problemas de este tipo exigían un fino discernimiento 
teológico-pastoral. Esta y otras polémicas fueron abordadas por 
Nicea de modo sinodal, según una práctica que ya era conocida7. 
La particularidad de este sínodo residió en su carácter ecuménico, 
en el sentido propio del término8. 

Los Padres de Nicea no llamaron a su asamblea “ecuménica”; más 
bien usaron con frecuencia la expresión “gran y santo concilio”. 
Tuvieron, sin embargo, la incuestionable seguridad de estar 
representando la conciencia moral de toda la Iglesia; esto quedó 
demostrado con claridad por la terminación del símbolo de la fe 
que trabajaron9.

7 «Pero en muchos aspectos, los cánones del Concilio de Nicea se hacían eco 
de algunas de las mismas preocupaciones abordadas por sínodos anteriores, como 
las reuniones de Arlés (314), Ancira (314) y Neocaesarea (315)» (D. G. Hunter, 
«Ancient and Modern Questions on the Canons of  the Council of  Nicaea I (325)», 
Annales Historiae Conciliorum, vol. 53 (2023), p. 161).

8 «… [el Concilio de Nicea] introdujo como precedente el concepto y la práctica 
de una reunión deliberativa y legislativa de la oecumene» (H. Hess, The Early Development 
of  Canon Law and the Council of  Serdica, OUP, Oxford, 2002, p. 46). 

9 P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, pp. 18-19. Cf. Comisión Teológi-
ca Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador. 1700º aniversario del Concilio 
Ecuménico de Nicea (325-2025)» (2025), n.º 101.



204	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Huelga decir que la polémica más conocida fue la referida a 
la crisis arriana, sobre la identidad de Jesús10. De allí que pueda 
sorprender el hecho de que nada de eso aparezca en ninguno de los 
veinte cánones, que se ocupan fundamentalmente de cuestiones 
disciplinares y litúrgicas. Pero, en realidad, era «bastante común 
que los cánones promulgados por un concilio difirieran de la 
causa de su convocatoria»11. Dicho esto, es necesario dejar en 
claro que los cánones de Nicea no son decisiones intrascendentes 
desde el punto de vista dogmático, sino que suponen una teología 
que merece ser reflexionada. Precisamente este es el propósito de 
la presente contribución. 

4.  Un elenco zigzagueante

Tal como ocurre hoy, las reuniones de obispos eran una buena 
ocasión para conversar sobre distintos desafíos propios del 
ministerio12. De allí que no sorprenda la variedad de cuestiones 
que abarcan los veinte cánones de Nicea. No obstante, sí llama 
un poco la atención que no se trate de un elenco ordenado, sino 
más bien de un listado errático. Por otra parte, la redacción es 
clara y precisa, puesto que su intención era zanjar disputas13. 

Los autores que estudian los cánones de Nicea ensayan 
distintas clasificaciones. Peter L’Huillier, por ejemplo, los agrupa 

10 Cf. M. Simonetti, La crisi ariana del IV secolo, Institum Patristicum «Augustinia-
num», Roma, 1975.

11 A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 159.
12 «Desde la segunda mitad del siglo II y principios del siglo III, particularmente 

en Asia Menor, el sínodo tomó un lugar cada vez más importante a la hora de de-
cidir cuestiones importantes de disciplina, culto y enseñanza» (Comisión Teológica 
Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador», n.° 98).

13 «Sin embargo, su forma literaria se asemeja a los edictos imperiales y las leyes 
romanas» (A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 159).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 205

en seis categorías: condiciones de ordenación; estructuras 
jerárquicas; vida y estado del clero; penitencia y reconciliación 
de los lapsi; modos de admisión a los disidentes; y disciplina 
litúrgica14. Andreas Weckwerth, por su parte, identifica cinco: 
disciplina y orden jerárquico del clero; organización del liderazgo 
eclesiástico; regulaciones de la penitencia pública; reconciliación 
de los miembros de grupos heterodoxos; y liturgia15. 

L’Huillier Weckwerth
Condiciones de ordenación: 
1, 2, 9 y 10.

Disciplina y orden jerárquico del 
clero: 1, 2, 3, 9, 10, 17 y 18.

Estructuras jerárquicas: 4, 5, 
6 y 7.

Organización del liderazgo 
eclesiástico y administración: 4, 5, 
6, 7, 15 y 16.

Vida y estado del clero: 3, 
15, 16 y 17.
Penitencia y reconciliación 
de los lapsi: 11, 12, 13 y 14.

Regulaciones de la penitencia 
pública: 11, 12, 13 y 14.

Modos de admisión a los 
disidentes: 8 y 19.

Reconciliación de los miembros 
de grupos heterodoxos: 8 y 9.

Disciplina litúrgica: 18 y 20. Liturgia: 20.

Sin nada que objetar a los mentados autores, se propone 
aquí otra clasificación que permita una mejor comprensión de 

14 Cf. P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, p. 30.
15 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 161, que sigue a H. Ohme, 

«Greek Canon Law to 691/2» en W. Hartmann y K. Pennington (eds.), The History 
of  Byzantine and Eastern Canon Law to 1500, The Catholic University of  America 
Press, Washington, 2012, pp. 24-114. Cf. R. Perșa, «Die Aktualität und Bedeutung 
der Kanones von Nizäa für die heutige theologische und ökumenische Debatte», 
Una sancta, vol. 79, n.º 3 (2024), pp. 192-193.



206	 ANDRÉS F. DI CIÓ

la teología que subyace a los cánones. El propósito es mostrar 
de manera más directa cuáles fueron los núcleos doctrinales que 
el concilio salvaguardó. Para eso, dejando de lado diferencias 
menores, parece razonable –aunque ciertamente discutible– 
agrupar los cánones de la siguiente forma: a) referidos a la carne: 
1, 6, 7, 8, 15, 16 y 20; b) referidos al tiempo: 2, 11, 12, 13 y 14; y c) 
referidos a las obras: 3, 4, 5, 9, 10, 17, 18 y 19. El siguiente apartado 
está destinado a fundamentar esta clasificación, mostrando a 
su vez la conciencia sacramental como hilo conductor de las 
distintas resoluciones.

5.  Lectura sistemática a la luz del principio sacramental 

El adjetivo sacramental suele asociarse a los siete sacramentos, 
lo cual es correcto, pero sería un error reducir la sacramentalidad 
a los siete signos sagrados. De hecho, los sacramentos sólo se 
entienden acabadamente en el contexto más amplio del misterio de 
Cristo y la Iglesia, a los que puede denominarse –respectivamente– 
como Ursakrament y Grundsakrament; algo así como sacramento 
originario y sacramento fundamental16. Esta doctrina encuentra 
confirmación en el número inicial de la constitución dogmática 

16 Cf. K. Rahner, «Para una teología del símbolo» en Id., Escritos de teología IV, 
Taurus, Madrid, 1962, p. 307 (esp. nota 14); Y. Congar, Un pueblo mesiánico. La Iglesia 
sacramento de salvación, Cristiandad, Madrid, 1976, pp. 37-39, 75; J. Alfaro, «Cristo, 
Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento de Cristo Glorificado», Grego-
rianum, vol. 48, n.º 1 (1967), pp. 5-27; M.-J. Le Guillou, «La sacramentalité de l’Égli-
se», La Maison-Dieu, vol. 93 (1968), pp. 9-38; Deutsche Bischofskonferenz, Katholis-
cher Erwachsener-Katechismus, Verband der Diözesen Deutschlands, Bonn, 1985-1989, 
Band I, nn.° 319-321; Band II, n.° 192; W. Kasper, «La Iglesia, sacramento universal 
de salvación», en Id., Teología e Iglesia, Herder, Barcelona, 1989, pp. 325-350; Comi-
sión Teológica Internacional, «La reciprocidad entre fe y sacramentos en la econo-
mía sacramental» (2019), nn.° 30 y 33.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 207

Lumen Gentium: «la Iglesia es en Cristo como un sacramento»17. 
Más allá de diferencias menores, lo decisivo es que la comunidad 
teológica concuerda en que la sacramentalidad es una noción 
analógica que tiene en Cristo su analogado principal. Ahora bien, 
dado que todo ha sido creado en, por y para Cristo (cf. 1 Co 
8,6; Col 1,16-17), no existe nada que no revista de algún modo 
carácter sacramental. 

Un primer nivel de verificación de esta verdad lo da la filosofía, 
por no decir la experiencia misma de todo hombre. Somos 
conscientes de que las cosas no se agotan en sus manifestaciones, 
sino que son más profundas de lo que parecen en primera 
instancia. La fenomenología, dice Ignacio de Ribera, es el discurso 
acerca del fenómeno que, partiendo de lo visible, llega a lo invisible, 
aunque igualmente real. Ella nos permite acceder a dimensiones 
no evidentes de la realidad, como si fuera una llave: «se abre lo 
que estaba cerrado, se des-cubre lo que estaba cubierto»18. Este 
des-entrañamiento, que va de lo patente a lo latente, supone «una 
visión positiva de las apariencias, que revelan verdaderamente lo 
que las cosas son, si bien no las agotan»19. La realidad no miente, 
sino que ofrece su verdad de manera velada, como quien custodia 
una riqueza que se sustrae a la mirada superficial. La persona 
inteligente es la que logra leer-dentro de la realidad, percibiendo 
el sentido oculto, pero profundo, de las cosas. Es importante 
subrayar que el pasaje en cuestión no consiste en ir de un lugar a 
otro, sino que, «cuando tenemos luz, vemos más realidad dentro 
de la realidad misma, no fuera de ella»20. La hondura espiritual 

17 Lumen Gentium 1 (= LG); cf. LG 9; 48; Sacrosanctum Concilium 5; 26; Gaudium 
et Spes 42; 45. 

18 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 43.
19 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 43.
20 I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 45.



208	 ANDRÉS F. DI CIÓ

no reniega de la materia, sino que la supone y la realza; por eso 
mismo cabe hablar de la sacramentalidad del ser. 

Esta comprensión de la realidad, esta ontología, es el pan 
de cada día de los artistas, cuya misión es mostrar la belleza 
escondida en lo ordinario. Paul Claudel lo expresó con una 
sencillez admirable: «Todo lo que existe es símbolo, todo lo que 
llega es parábola. La naturaleza no es ilusión, sino alusión»21. En 
este sentido, la mirada poética se parece mucho a la religiosa, 
que descubre en todo la mano del Dios creador; aun cuando no 
medie revelación alguna. Basta recordar lo que san Pablo escribe 
a los cristianos en Roma: «lo invisible de Dios, desde la creación 
del mundo, se deja ver a la inteligencia a través de sus obras» (Rm 
1,20). Y como la inteligencia no pertenece a unos pocos, sino a 
todos, nadie tiene excusa para no ver la dimensión espiritual en 
la dimensión material. Inspirado por este pensamiento paulino, 
Romano Guardini escribió un opúsculo programático que 
buscaba poner nuevamente en valor los sentidos como condición 
del conocimiento propiamente humano, aquel que no percibe 
meros fragmentos sino figuras o totalidades22. La clave reside en 

21 P. Claudel, Journal II, Gallimard, Paris, 1969, p. 412. «Nadie, mejor que estos 
pintores y poetas, ha comprendido la naturaleza y ha sabido mostrarla, no como los 
hindúes, como un caos de ilusiones, sino como un repertorio ordenado de alusiones» 
(P. Claudel, Adieu, Japon!, en Œuvres complètes XXI, Gallimard, Paris, 1963, p. 1153).

22 «En realidad, desde el primer momento, veo “figuras” (totalidades) en las que 
cada elemento es sostenido por todos los demás y en las que el todo resulta tan 
fundamental como la suma de las particularidades. Una figura de este tipo no es, 
empero, únicamente corpórea. Representa una ley de proporciones, un conjunto 
de funciones, una forma de evolución, una imagen esencial, una figura de valor; 
y todas estas cosas son tanto espirituales como materiales. La cosa meramente 
material no existe en absoluto. El cuerpo está de antemano determinado por el 
espíritu. Y esta realidad espiritual no se añade con posterioridad a lo visto por los 
sentidos, mediante la labor del entendimiento, por ejemplo, sino que es aprehendida 
inmediatamente por el ojo, aunque de manera imprecisa e imperfecta» (R. Guardini, 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 209

asumir que «el ojo ve desde el corazón»23, pues el hombre mismo 
es un misterio dual, es decir, un símbolo vivo24.

La teología ofrece un segundo nivel de verificación del 
carácter sacramental de la realidad. En esta materia, resulta 
natural evocar a san Juan Newman, quien en su Apologia describe 
el principio o sistema sacramental como «la doctrina de que los 
fenómenos materiales son a la vez tipos e instrumentos de cosas 
reales invisibles»25. Ya antes, en 1841, había expresado la misma 
convicción: «Todo lo que se ve –el mundo, la Biblia, la Iglesia, 
la sociedad civil, y el hombre mismo– son tipos, y, en su grado 
y lugar, representantes y órganos de un mundo invisible, más 
verdadero y elevado que ellos mismos»26. Es preciso resistir aquí 
la tentación de mostrar todo lo que Newman tiene para decir 
al respecto, pero no puede dejar de mencionarse uno de sus 

«El ojo y el conocimiento religioso» [1941], en Los sentidos y el conocimiento religioso, 
Cristiandad, Madrid, 1965, p. 26).

23 R. Guardini, «El ojo y el conocimiento religioso», p. 43. Cf. R. Guardini, «La 
imagen religiosa y el Dios invisible», en Los sentidos y el conocimiento religioso, pp. 98-
100.

24 «El alma se traduce físicamente (Körpeliche) en su cuerpo (Leib), en su “símbo-
lo” vivo» (R. Guardini, Liturgische Bildung, Deutsches Quickbornhaus, Burg Rothen-
fels am Main, 1923, p. 22).

25 J. H. Newman, Apologia pro vita sua, Sheed and Ward, London, 1989, p. 12. 
«La palabra [sistema] indica un ordenamiento (system) de la realidad, una estructura, 
que es sacramental. Es un hecho concreto y real que él constata en todo el universo 
creado» (F. M. Cavaller, Los principios del cristianismo. Una Teología Fundamental según 
Newman, Ágape, Buenos Aires, 2018, p. 35). «Según lo describe Newman, el prin-
cipio sacramental es una visión de la naturaleza extática de la realidad finita, una 
creencia de que la materia puede ser más que ella misma, que la naturaleza en su 
conjunto puede funcionar como una parábola y un instrumento de lo espiritual» (J. 
M. Ciraulo, «The sacramental principle», Communio USA vol. 50, n.º 1 (2023), p. 68).

26 J. H. Newman, «Milmans View of  Christianity» en Essays Critical and Historical 
2: XII,2 [p.193], acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/
works/essays/volume2/milman1.html



210	 ANDRÉS F. DI CIÓ

sermones más conocidos: El mundo invisible27. Por otra parte, debe 
destacarse que la sacramentalidad del oxoniense no es meramente 
natural, sino que responde en último término a la economía 
de la gracia, es decir, al modo en que Dios ha decidido salir al 
encuentro del hombre, lo cual pertenece al ámbito (sobrenatural) 
de la revelación28:

Por consiguiente, en todo lo que le suceda, [el cristiano] se 
esforzará por discernir y contemplar (por así decirlo) el rostro 
de su Salvador. Sentirá que la verdadera contemplación de ese 
Salvador reside en sus asuntos mundanos; que así como a Cristo 
se lo ve en los pobres, en los perseguidos y en los niños, también 
se lo ve en las ocupaciones que Él asigna a sus elegidos, sean 
cuales sean; que al atender a su propia vocación se encontrará 
con Cristo; que si la descuida, no disfrutará por ello más de su 
presencia, sino que, al desempeñarla, verá a Cristo revelado a su 
alma en medio de las acciones cotidianas, como en una especie de 
sacramento. Así, tomará sus asuntos mundanos como un regalo 
de Él y los amará como tales29.

De más está decir que la sacramentalidad teologal no se 
desmarca ni se confunde con la sacramentalidad creatural, sino 
que esta queda asumida y perfeccionada por aquella, según el 
conocido principio la gracia supone y perfecciona la naturaleza30. La 

27 J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons IV,13, Ignatius, San Francisco, 1997, 
pp. 860-868.

28 J. H. Newman, Apologia pro vita sua, p. 18; F. M. Cavaller, Los principios del cristia-
nismo, pp. 52-53.

29 J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons VIII,11.3, 1662. La cursiva es original.
30 Baste como ejemplo: «La religión revelada debería ser especialmente poética, 

y de hecho lo es. […] Con los cristianos una visión poética de las cosas es un deber; 
se nos manda colorear todas las cosas con los tonos de la fe, ver un significado divi-
no en cada acontecimiento, y una tendencia sobrehumana» (J. H. Newman, «Poetry, 
with reference to Aristotle’s Poetics» en Id., Essays Critical & Historical 1: I,6 [p.23], 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 211

perspectiva sacramental es constitutiva de nuestra fe, a tal punto 
que Karl-Heinz Menke habla de ella como «esencia y llaga del 
catolicismo». Con ello se alude a una «forma de pensamiento», es 
decir, una comprensión de la realidad, que distingue al cristianismo 
de otras cosmovisiones, y especialmente al cristianismo católico 
(y ortodoxo) del cristianismo protestante31. El acierto de Menke, 
junto con otros32, reside en insistir sobre este núcleo fundamental, 
advirtiendo a la vez las dificultades que surgen, incluso en la 
propia Iglesia, al momento de asumir de manera consecuente 
la lógica sacramental, que en el fondo es la lógica misma de la 
Encarnación (que culmina en la Pascua). La esencia es a la vez 
llaga, así como para Juan la elevación en cruz de Jesús no sólo es 
humillación sino también glorificación33.

Menke señala a Karl Rahner como un exponente calificado 
de la comprensión católica, en la que el carácter simbólico constituye 
el presupuesto natural de toda sacramentalidad34. «Todo lo que Rahner 
denomina “sacramento” se basa en la observación de que dos 
realidades distintas están unidas entre sí de tal manera que la 
segunda expresa a la primera en la medida en que ella es “ella 

acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/works/essays/
volume1/poetry.html)

31 Cf. K.-H. Menke, Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizismus, Friedrich 
Pustet, Regensburg, 20132, pp. 20-21.

32 Véanse las obras ya citadas: J. Granados y J. de D. Larrú (eds.), La perspectiva 
sacramental (especialmente pp. 11-16); J. M. Ciraulo, «The sacramental principle», pp. 
67-111.

33 Cf. Th. Söding, «Kreuzerhöhung. Zur Deutung des Todes Jesu nach Johan-
nes», Zeitschrift für Theologie und Kirche, vol. 103, n.º 1 (2006), pp. 2-25.

34 La sacramentalidad del ser queda mejor fundada en la propuesta teleológica 
de Ignacio de Ribera, que piensa la realidad desde su plenitud (telos) en la Encarna-
ción y los sacramentos: I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del 
Ser», pp. 52-56. Con esta perspectiva también se responde satisfactoriamente a las 
reservas de Alfonso Berlanga, «Sacramentalidad: balance y pedagogía de un con-
cepto en la Teología sacramentaria», Scripta Theologica, vol. 53 (2021), pp. 762-573.



212	 ANDRÉS F. DI CIÓ

misma”» 35. Esto, que se realiza en todo lo creado –precisamente 
por ser creado–, se realiza de manera superlativa en Cristo, la 
Palabra encarnada, donde «el Dios trinitario ya no se revela a 
través de la humanidad, sino como la humanidad de Jesús»36. 

Habiendo dejado en claro qué es el principio sacramental, 
corresponde ahora leer los cánones de Nicea desde esa perspectiva.

5.1.  La carne (cc. 1, 6, 7, 8, 15, 16 y 20)

Lo primero es evocar las decisiones de los Padres sinodales. 
El canon 1 establece que la autocastración impide permanecer 
o acceder al estado clerical. El canon 6 no sólo establece la 
precedencia de Alejandría respecto de las diócesis sufragáneas, 
aunque ya no existiera subordinación en el plano civil37, sino 
que confirma el criterio –enunciado en el canon 4– de que nadie 
puede ser obispo sin el consentimiento de su metropolita38. El 
canon 7 reconoce el honor debido al obispo de Aelia (Jerusalén), 
sin por ello negar la primacía correspondiente a la metrópolis de 
la cual dependía: Cesarea. El canon 8 establece que los cátaros, 
o puros, serán admitidos como clérigos, previa imposición 
de manos, en la medida que prometan por escrito seguir las 
decisiones de la Iglesia católica, especialmente la de comulgar con 

35 K.-H. Menke, Sakramentalität, p. 50.
36 K.-H. Menke, Sakramentalität, p. 51.
37 «La reforma de Diocleciano había cambiado profundamente el estatus polí-

tico y administrativo de Egipto al incorporarlo a la diócesis de Oriente e introducir 
el sistema provincial, pero la tradición de centralización de la Iglesia en torno a 
Alejandría estaba demasiado arraigada como para que la división en provincias ci-
viles tuviera muchas consecuencias en este ámbito» (P. L’Huillier, The Church of  the 
Ancient Councils, p. 47).

38 «Pero mientras que el canon 4 sólo formulaba el principio, aquí se especifica 
que quien procediera sin dicho consentimiento “no sería obispo”» (P. L’Huillier, The 
Church of  the Ancient Councils, p. 50).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 213

quienes habían defeccionado –contrayendo segundas nupcias 
o renegando de la fe en las persecuciones–, pero luego fueron 
reincorporados tras cumplir su proceso penitencial. Ejercerán 
como clérigos donde no haya sacerdotes católicos, pero en 
caso de coexistencia, los católicos tendrán precedencia sobre 
los que antes se autodenominaron puros. El concilio promueve 
la integración, pero disponiendo que en una misma ciudad no 
puede haber dos obispos (ejerciendo activamente el ministerio). 
El canon 15 prohíbe a los obispos, los presbíteros y los diáconos 
cambiar de ciudad: deben permanecer en la Iglesia para la cual 
fueron ordenados. El canon 16 establece que los clérigos que 
pretendan abandonar su ciudad, incumpliendo así lo estipulado 
en el canon 15, no deben ser recibidos en otra Iglesia, sino 
restituidos a su diócesis de origen; y si no lo consienten, deben 
ser excomulgados. Tampoco debe un obispo ordenar a quien está 
bajo la jurisdicción de otro obispo; si así ocurriera, la ordenación 
es nula. El canon 20 establece que los fieles oren de pie no sólo 
en días domingo, sino también durante todo el tiempo de Pascua, 
hasta Pentecostés.

En estos cánones se expresa, de distintas maneras, una 
comprensión sacramental de la carne como realidad que dice más 
de lo que una mirada literal puede captar. Los casos más claros 
son los de los cánones 1 y 20, que abren y cierran el elenco de 
disposiciones conciliares. El primero reprueba la automutilación 
o castración (ἑαυτὸν ἐξέτεμε), que atenta contra la obra buena 
del Creador. El cuerpo no es material de descarte, sino que es 
cosa sagrada: imagen de Dios. Él quiso imprimir su misterio 
en nuestra condición corporal-espiritual, de tal modo que no 
tenemos derecho a violentarlo. El concilio no está pensando 
en intervenciones médicas, excluidas de manera expresa, sino 
en mutilaciones innecesarias, aunque estuvieren motivadas por 
fines presuntamente evangélicos, como la práctica del celibato, 



214	 ANDRÉS F. DI CIÓ

u otros menos nobles, como la proximidad con las mujeres39. Es 
imposible no aludir aquí a la autocastración de Orígenes, referida 
por Eusebio de Cesarea en su Historia Eclesiástica40, que algunos 
estudiosos modernos niegan o ponen en duda. Lo cierto es que 
esa práctica tenía su arraigo, puesto que mereció la atención de los 
obispos. Daniel F. Caner sostiene que, «aunque los testimonios 
son escasos, las fuentes del siglo IV indican que para entonces 
la autocastración se había convertido en un verdadero problema 
en la Iglesia naciente»41. Y sus críticos asociaban esa decisión 
con una determinada concepción de Dios y de la materia en 
general42. Clemente de Alejandría, por ejemplo, resulta aquí más 
explícito que Tertuliano43: «No obstante, con el eufemismo de 
la continencia, otros cometen una especial impiedad contra la 
creación y el santo Creador»44. Esta referencia a los marcionitas 
completa otra crítica previa: «tendiendo al exceso, profesan una 
continencia que es efecto de impiedad y rencor»45. En la misma 
línea, las Constituciones Apostólicas prohíben el acceso al clero a 

39 Cf. D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early 
Christianity», Vigiliae Christianae, vol. 51, n.º 4 (1997), pp. 397-398, 409-414. Cf. R. 
P. Crossland Hanson, «A note on Origen’s self-mutilation», Vigiliae Christianae, vol. 
20 (1966), p. 81.

40 Eusebio de Cesarea, Historia Eclesiástica VI,8,1-5, BAC, Madrid, 2008, pp. 362-
363.

41 D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early Chris-
tianity», p. 397. Entre otros testimonios: Basilio, Liber de virginitate, 61-62, PG  30, 
795-798; Epifanio, De fide, 13,5 en F. Williams  (trad.), The Panarion of  Epiphanius of  
Salamis Books II and III. De Fide, Brill, Leiden-Boston, 2013, p. 671.

42 Cf. D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early 
Christianity», p. 404.

43 «Nega te nunc dementissimum, Marcion. Ecce legem tui quoque dei impu-
gnas. Nuptias non coniungit, coniunctas non admittit, neminem tingit nisi caelibem 
aut spadonem, morti aut repudio baptisma servat» (Tertuliano, Ad Marcionem 11,8).

44 Clemente de Alejandría, Stromata III, V, 40, 2, Ciudad Nueva, Madrid, 1998.
45 Clemente de Alejandría, Stromata III, VI, 45, 1. Cf. L. Ladaria, El Espíritu en 

Clemente Alejandrino: estudio teológico-antropológico, UPCM, Madrid, 1980, p. 33 (nota 39).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 215

quien se haya automutilado, «porque es homicida de sí mismo 
y enemigo de la creación de Dios»46. También Juan Crisóstomo 
rechaza la castración en nombre de la bondad de la materia: 

¿Dónde están los que se atreven a castrarse, y con esa actitud 
se arrastran hacia la maldición, denigran la creación de Dios y 
cooperan con los maniqueos? Dicen que el cuerpo es insidioso 
y que está formado de una materia malvada; aquéllos, con obras, 
dan consistencia a esas funestas doctrinas ya que mutilan sus 
órganos como si de algo enemigo e insidioso se tratara. [...] 
Cortemos, consiguientemente, todo: oídos, manos y nariz. Es, 
sin duda, un disparate exagerado y propio de una demencia 
satánica. [...] Todo lo anterior no ha sido dicho sin motivo, sino 
para que diligentemente detengamos algunas de estas disputas y 
refutemos a cuantos afirman que la creación de Dios es mala, y 
sin considerar la flaqueza del alma, arremeten contra el cuerpo y 
calumnian nuestra carne47.

Por otra parte, el canon 20 también se ocupa de la carne. El 
motivo es sin duda menos grave, pero revela a fin de cuentas la 
misma sacramentalidad en juego. Pues la postura corporal expresa 
la actitud interior de la persona; de allí que ella no sea en absoluto 
indiferente. Sobre esto no hace falta ahondar demasiado, aunque 
puede recordarse lo que Romano Guardini decía en relación con 
las actitudes propias de la liturgia. «El recogimiento posibilita la 

46 Les constitutions apostoliques VIII, 47,22, Sources Chrétiennes 336, Cerf, Paris, 1987, 
p. 281. Véase, también: VIII,47,23-24. Se usa aquí contra los cristianos un argu-
mento semejante al que Atenágoras usaba contra ciertos ángeles y ciertos paganos: 
«algunos [ángeles que se unieron a las mujeres: cf. Gn 6,1-5] ultrajaron tanto el fun-
damento de su naturaleza como su encargo»; los fornicadores «deshonran la obra 
bella (kalón) de Dios», Athénagore, Supplique au sujet des chrétiennes, XXIV, 5; XXXIV, 
2: Sources Chrétiennes 379, Cerf, Paris, 1992, pp. 164-165; 200-201.

47 Juan Crisóstomo, Comentario a los Gálatas V, 3-4, Ciudad Nueva, Madrid, 1996, 
pp. 150-152.



216	 ANDRÉS F. DI CIÓ

correcta postura externa. [...] Su “cuerpo” es él mismo, y su estar 
presente es un obrar viviente»48. El mismo autor subrayó en otro 
lugar que el estar de pie «es postura de libertad»49.

Conviene recordar aquí el adagio teológico lex orandi, lex 
credendi, pues la oración de la Iglesia consta tanto de palabras como 
de gestos50. Y, además, en la liturgia la Iglesia no sólo expresa su 
fe sino también su auténtica naturaleza, como enseña el Concilio 
Vaticano II51. El hecho de estar de pie durante la Eucaristía 
tiene un sentido (objetivo) que no se reduce a las resonancias 
(subjetivas) que pueda despertar en cada fiel52. Implica unirse a 
la liturgia del cielo, que Cristo Resucitado preside como Sumo 
Sacerdote de la Nueva Alianza (cf. Ap 5,6; 7,9; 20,12)53. En línea 
con el testimonio bíblico pueden leerse las actas del martirio de 
Fructuoso y sus compañeros: «¡Oh bienaventurados mártires, 
que merecieron morada digna en el cielo, de pie a la derecha 
de Cristo, bendiciendo a Dios Padre omnipotente y a nuestro 
Señor Jesucristo, hijo suyo!»54. Por su parte, Juan Crisóstomo 
afirma en una de sus homilías que «en la vida futura estaremos 
de pie delante de Cristo con gran confianza, y gozaremos de 

48 R. Guardini, Preparación para la celebración de la Santa Misa, San Pablo, Buenos 
Aires, 2008, p. 26. 

49 R. Guardini, Los signos sagrados, ELE, Barcelona, 1965, p. 28.
50 «Para promover la participación activa se fomentarán las aclamaciones del 

pueblo, las respuestas, la salmodia, las antífonas, los cantos y también las acciones o 
gestos y posturas corporales» (Sacrosanctum concilium 30. Cf. Dei verbum 2, 4, 14, 17).

51 Cf. Sacrosanctum concilium 2.
52 Cf. J. Grayland, «Standing, the Posture of  Participation in the Eucharistic 

Prayer», The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.º 3 (2004), pp. 336-350.
53 «Los vencedores están de pie, en una actitud que, a través de todo el Apocalip-

sis, caracteriza el triunfo» (A. Hamman, La oración, Herder, Barcelona, 1967, p. 369). 
Cf. Rm 14,10; Col 1,22; 2 Tim 2,15.

54 «Martirio de san Fructuoso, obispo, y de Augurio y Eulogio», trad. D. Ruiz 
Bueno, Actas de los Mártires, BAC, Madrid, 1968, p. 794.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 217

esas inefables bendiciones»55. Esta perspectiva escatológica, que 
es la de Nicea, parece remontarse al período apostólico. Así se 
desprende de una obra atribuida al pseudo-Justino o a Teodoreto 
de Ciro, pero que bien podría ser de Casiano56. 

Esta costumbre de no arrodillarse los domingos es un símbolo 
(σύµβολόν) de la resurrección, que nos liberó, por la gracia de 
Cristo, de los pecados y de la muerte impuesta por ellos. Ahora 
bien, esta costumbre se originó en los tiempos apostólicos, como 
declara el beato Ireneo, mártir y obispo de Lyon, en su tratado 
Sobre la Pascua, donde también menciona Pentecostés; en esta 
[fiesta] no nos arrodillamos, porque tiene el mismo significado 
que el día del Señor, por la razón ya alegada al respecto57.

55 Juan Crisóstomo, Homilías sobre las estatuas III, 21 (PG 49,60).
56 Cf. P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and 

Origenism in the Sixth Century, Brill, Leiden, 2012,  p. 38; Peter Toth, «New questions 
on old answers: towards a critical edition of  the “answers to the orthodox” of  
Pseudo-Justin», The Journal of  Theological Studies (New series) vol. 65, n.º 2 (2014), 
pp. 550-599.

57 «τὸ δὲ ἐν τῇ κυριακῇ µὴ κλίνειν γόνυ σύµβολόν ἐστι τῆς ἀναστάσεως, δι’ ἧς 
τῇ τοῦ Χριστοῦ χάριτι τῶν τε ἁµαρτηµάτων καὶ τοῦ ἐπ’ αὐτῶν τεταγµένου θανάτου 
ἐλυτρώθηµεν. ᾽Εκ τῶν ἀποστολικῶν δὲ χρόνων ἡ τοιαύτη συνήθεια ἔλαβε τὴν 
ἀρχήν, καθώς φησιν ὁ µακάριος Εἰρηναῖος ὁ µάρτυς καὶ ἐπίσκοπος Λουγδούνων ἐν 
τῷ περὶ τοῦ πάσχα λόγῳ,ἐν ᾧ µέµνηται καὶ περὶ τῆς πεντηκοστῆς,ἐν ᾗ οὐ κλίνοµεν 
γόνυ,ἐπειδὴ ἰσοδυναµεῖ τῇ ἡµέρᾳ τῆς κυριακῆς, κατὰ τὴν ῥηθεῖσαν περὶ αὐτῆς αἰτίαν» 
(Pseudo-Teodoreto de Ciro, «Quaestiones et Responsiones ad Orthodoxos», en A. 
Papadopoulos-Kerameus (ed.), εοδωρήτου ἐπισκόπου πόλεως Κύρου, ἑνὸς τῶν ἐν 
Χαλκηδόνι ξλ’ ἁγίων πατέρων, πρὸς τὰς ἐπενεχθείσας αὐτῷ ἐπερωτήσεις παρά τινος 
τῶν ἐξ Αἰγύπτου ἐπισκόπων ᾽Αποκρίσεις, Kirschbaum, St. Petersburg, 1895, p. 117 
[texto griego reproducido en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited, p. 38). Cf. 
«Fragments from the lost writings of  Irenaeus» VII, en A. Roberts y J. Donald-
son (eds.), The Ante-Nicene Fathers I: The Apostolic Fathers – Justin Martyr — Irenaeus, 
Charles Scribner’s Sons, New York, 1913, pp. 569-570. También Justino parece con-
firmar la antigüedad de esta práctica; cf. Apología I,67 (citado por el Catecismo de la 
Iglesia Católica, n.º 1345).



218	 ANDRÉS F. DI CIÓ

El mismo sentido escatológico aparece en Orígenes58, en 
Pedro de Alejandría59 y en Basilio de Cesarea:

De pie efectuamos nuestras oraciones el primer día de la semana, 
pero no todos sabemos la razón. Efectivamente, no sólo por 
haber resucitado con Cristo y porque debemos buscar las cosas 
de arriba, el día de la resurrección nos acordamos de la gracia que 
se nos dio, mediante la oración puestos de pie, sino porque de nos 
parece ser imagen (εἰκών) del siglo que esperamos. [...] Es, pues, 
necesario que la Iglesia enseñe a sus hijos a efectuar en ella sus 
oraciones puestos de pie, para que, con el recuerdo continuo de 
la vida sin fin, no descuidemos nuestras provisiones para aquella 
emigración60.

La importancia de la cuestión puede percibirse tanto en la 
insistencia de Basilio como en la alusión al mandato eclesial (de 
Nicea).

Y también el período de los cincuenta días es todo él un 
recordatorio de la resurrección que esperamos en el otro siglo, 
pues aquel día único y primero, multiplicado por siete, completa 
las siete semanas del sagrado Pentecostés. [...] En dicho período, 
las leyes de la Iglesia nos han enseñado a preferir la postura recta 

58 «τῆς πολυθρυ ήτου πεντηκοστῆς, λύσιν πόνων καὶ εὐφροσύνην σηµαινούσης. 
∆ιόπερ οὐδὲ νηστεύειν ἐν ταύταις κέκριται οὐδὲ κλίνειν γόνατα. Σύµβολα γὰρ ταῦτα 
µεγάλης πανηγύρεως ἀποκειµένης ἐν τοῖς µέ ουσιν» (Pseudo-Hippolytus, «Fragmen-
ta in Psalmos», IX: Orígenes, Sobre los 150 Salmos, en H. Achelis (ed.), Hippolyt’s 
kleinere exegetische und homiletische Schriften [GCS 1.2.], Hinrichs, Leipzig, 1897, p. 138).

59 «Τὴν γὰρ κυριακὴν χαρµοσύνης ἡµέραν ἄγοµεν διὰ τὸν ἀναστάντα ἐν αὐτῇ, ἐν 
ᾗ οὐδὲ γόνατα κλίνειν παρειλήφαµεν» (Pedro de Alejandría, De Paschate ad Tricentium, 
citado en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and 
Origenism in the Sixth Century, p. 38)

60 Basilio, Tratado del Espíritu Santo 27,66, Ciudad Nueva, Madrid, 2012, pp. 220-
221.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 219

para orar, y por ese evidente recordatorio, como si estuviéramos 
haciendo a nuestra mente transmigrar de las cosas presentes a las 
venideras. Y cada vez que nos arrodillamos, estamos mostrando 
de hecho que, por el pecado, hemos caído en tierra, y que, por el 
gran amor de nuestro Creador, hemos sido llamados nuevamente 
a los cielos61.

Queda clara la sacramentalidad en juego. La postura corporal 
conlleva un sentido espiritual que no todos conocen. En la 
visibilidad del gesto se expresa algo invisible, que la Iglesia 
no quiere dejar caer en el olvido. Estar de pie es un símbolo 
(σύµβολόν), una imagen (εἰκών) de la Iglesia toda y de cada 
cristiano en particular, que ya está resucitado con Cristo. En 
Él queda superada la disminución del pecado y resplandece 
la postura erguida, propia de los hijos que han recuperado su 
dignidad62.

5.2.  El tiempo (cc. 2, 11, 12, 13 y 14)

El canon 2 versa sobre los conversos: ellos no deben recibir la 
ordenación presbiteral o episcopal inmediatamente después del 
bautismo, sino que conviene dejar correr tiempo para un mejor 
discernimiento. Los cánones 11, 12, 13 y 14 se parecen mucho 
entre sí, ya que todos ellos prescriben un tiempo penitencial 
hasta la plena comunión. Sea que se trate de catecúmenos que 
abandonaron el proceso de iniciación cristiana con motivo de 

61 Basilio, Tratado del Espíritu Santo 27,66, pp. 221-222. Más testimonios en M. 
Righetti, Manuale di Storia liturgica I, Ancora, Milano, 1964, p. 67 y pp. 373-377.

62 «Kneeling is an outward sign of  inward reverence but so too is standing. And 
so, it is worth considering the two postures as expressions of  reverence rather than 
considering one reverent and one not» (https://churchlifejournal.nd.edu/articles/
the-reverence-of-standing/ [consulta 20 de septiembre de 2025]).



220	 ANDRÉS F. DI CIÓ

las persecuciones (c. 14), o de laicos que abjuraron de la fe sin 
presión de ningún tipo (c. 11), o de militares que retornaron al 
ejército mediante sobornos luego de haber dejado ese estilo de 
vida (c. 12), o de agonizantes que recuperaron la salud después 
de haber recibido la eucaristía in articulo mortis (c. 13), en todos 
esos casos se considera que el tiempo es necesario para que la 
herida del pecado cicatrice. Y no se trata de períodos breves, sino 
más bien largos: tres años para volver al catecumenado, diez años 
para la plena comunión de los militares que volvieron al ejército 
y doce años para la plena comunión de quienes abjuraron sin 
motivo.

El canon 2, que invoca a su favor el consejo que san Pablo 
da a Timoteo (cf. 1 Tim 3,6), no requiere mayor comentario. Se 
trata de una regla de sentido común: no confiar un cargo, mucho 
menos uno de liderazgo, a quien todavía no se ha asentado en la 
comunidad ni ha podido probar que cuenta con las cualidades 
necesarias. Mayor interés, en cambio, revisten los cánones 
referidos a la reconciliación luego de haber incurrido en faltas 
graves. En ellos asoma un importante capítulo de la Iglesia de 
los primeros siglos, en el que se revela un agudo sentido de la 
condición histórica del ser humano.

La doctrina penitencial que se consolida en el siglo IV debe 
mucho a Tertuliano y Cipriano, que se desempeñaron en el siglo III. 
Pues tanto la crisis montanista como las persecuciones de Decio 
y Valeriano dieron lugar a deserciones y arrepentimientos, que 
exigieron de los obispos africanos una respuesta misericordiosa, 
pero a la vez consciente de la herida infligida al cuerpo eclesial63. 

63 C. Vogel, Le pécheur et la pénitence dans l’Église ancienne, Cerf, Paris, 1983, p. 13.       
«… cuando, calmada la persecución, fue posible celebrar reuniones, nos congregamos 
gran número de obispos, [...] después de examinar largamente las Escrituras en uno 
y otro sentido, equilibramos las divergencias con saludable moderación, de modo 
que ni se negase totalmente a los lapsos la esperanza de la unión y de la paz, para 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 221

Con la paz de Constantino se mantiene básicamente el esquema 
previo: confesión o ingreso en la penitencia, estado penitencial de 
expiación y reconciliación formal con el obispo64. De este modo 
se ofrecía, por única vez en la vida, la posibilidad de retornar a la 
comunión a quienes habían pecado gravemente65. 

Nicea contempla un proceso penitencial de tres etapas: los 
que escuchan (audientes), los que se postran (substrati o genuflectentes) 
y los que permanecen (consistentes). En la primera etapa, los 
penitentes se ubican a la entrada del templo, en el nártex, junto 
con los catecúmenos que deben retirarse al término de la liturgia 
de la Palabra. En la segunda etapa, los penitentes se ubican entre 
la puerta y el ambón; una vez retirados los catecúmenos, ellos 
se postran para recibir la imposición de manos del obispo (y del 
clero), tras lo cual se retiran. Por último, en la tercera etapa, los 
penitentes permanecen durante la liturgia eucarística, aunque sin 
comulgar66. 

que no desfalleciesen aún más por la desesperación y, al cerrárseles la vuelta a la 
Iglesia, se diesen a una vida de paganos siguiendo el espíritu del siglo; ni por otra 
parte se faltase a la severidad evangélica concediéndoles temerariamente una rápida 
comunión, sino que se alargase la penitencia y se invocase con dolor el perdón del 
Padre y se considerasen las causas, las intenciones y las circunstancias de cada uno 
de ellos» (Cipriano, Ep., 55,6). Véase, también: Cipriano, Ep., 55,17-18.

64 Cf. D. Borobio, Reconciliación penitencial, Descleée de Brouwer, Bilbao, 1990, 
pp. 45-50.

65 Cf. Tertuliano, Sobre la penitencia VII,10; Catecismo de la Iglesia Católica 1447.
66 Otros testimonios dan cuenta de un proceso en cuatro etapas, anteponiendo 

una instancia –la de los flentes– en la que los penitentes permanecen fuera del tem-
plo, llorando sus pecados y pidiendo a los que ingresan que recen por ellos; cf. A. 
Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 168. Véase el monumental estudio en dos 
volúmenes de Hermann-Joseph Schmitz, Die Bussbücher und die Bussdiziplin der Kirche, 
F. Kirchheim, Mainz, 1883; Id., Die Bussbücher und das Kanonische Bussverfahren, L. 
Schwann, Düsseldorf, 1898.



222	 ANDRÉS F. DI CIÓ

canon11
apóstatas 

sin presión

canon 12
militares

canon 13
moribundos

canon  14
catecúmenos

audientes 3 años 3 años retoman 
donde

3 años y vuelven

substrati 7 años 7 años habían dejado al catecumenado
consistentes 2 años

Habría mucho para decir sobre esta disciplina, pero aquí la 
atención recae sobre los plazos impuestos –que ceden ante la 
inminencia de muerte. Si hoy los tiempos estipulados por Nicea 
resultan exagerados, debe recordarse que son más moderados 
que los propuestos por obispos como Basilio y Gregorio de Nisa, 
«para quienes los apóstatas sólo podían reconciliarse a las puertas 
de la muerte»67. El concilio, en línea con sínodos anteriores, quiso 
ofrecer cierta unidad ante la variedad de criterios de los obispos.

Los motivos de una disciplina tan severa nunca han sido 
esclarecidos del todo, pero no es difícil vincularla a convicciones 
de índole antropológica y cristológica.

En relación a la antropología, este régimen penitencial asume 
la condición temporal del hombre, en quien los procesos son 
fundamentales. Para entender la opción hecha en aquella época, 
no sólo conviene tener presentes algunos textos bíblicos68, sino 

67 P. L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, p. 65. «Parece ser que en el 
tiempo anterior se era menos severo»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T. 
Klauser (ed), Reallexikon für Antike und Christentum II, Hiersemann, Stuttgart, 1954, 
p. 807.  

68 Cf. Mt 16,19; 18,14-18; 1 Co 5,6.9-13; Hb 6,4-7. Cf. K. Rahner, «Das katholi-
sche Verständnis von Sünde und Sündenvergebung im Neuen Testament und in der 
Busspraxis del alten Kirche» (1958) en Id., Sämtliche Werke 11, Herder, Freiburg-Ba-
sel-Wien, 2005, pp. 358-374.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 223

también el hecho de que la Iglesia había logrado hacerse un lugar 
en la cultura greco-romana a base de una identidad bien definida, 
para lo cual discernía con mucho cuidado quiénes estaban en 
condiciones de recibir los sacramentos de iniciación. En la 
misma línea del catecumenado, la penitencia canónica o segunda 
penitencia se regía por la virtud de la paciencia69, estableciendo 
una readmisión lenta, a fin de garantizar la consistencia de la 
conversión, que siempre es un retorno a casa desde un país 
lejano (cf. Lc 15,11.20). Y retornar lleva su tiempo. Por decirlo 
de otro modo: la penitencia es una medicina70, y en toda sanación 
el tiempo juega un papel fundamental. Cipriano de Cartago lo 
explica así:

[...] los que suprimen la penitencia debida al delito cierran la 
puerta a toda reparación. [...] Pero vosotros [...] admitid la 
enorme gravedad de la culpa, abrid los ojos del corazón, para 
comprenderlo, sin desesperar de la misericordia del Señor, pero 
también sin reclamar un pronto perdón. A una llaga profunda 
le debe corresponder una medicina larga y eficaz; a un pecado 
enorme, una gran penitencia71.

Tratándose de pecados graves, una readmisión inmediata 
implicaría no tomar en serio el mal infligido, tanto a la comunidad 
como a sí mismo. Es más: sería confirmar una lógica de 
precipitación, de impaciencia, que dio lugar a la desobediencia 

69 A. Kreider, La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el imperio roma-
no, Sígueme, Salamanca, 2017, pp. 9-11 y pp. 26-55. El autor muestra la centralidad 
de esta virtud en la configuración del cristianismo naciente. 

70 Cf. Juan Crisóstomo, Homilías sobre la carta a los hebreos IX,4,2-5, Ciudad Nueva, 
Madrid, 2008, pp. 211-213.

71 Cipriano, «Los apóstatas de la fe» en J. A. Gil Tamayo (ed.), Obras completas de 
san Cipriano de Cartago II, BAC, Madrid, 2016, pp. 79-81. 



224	 ANDRÉS F. DI CIÓ

primera, prototipo de toda otra desobediencia72. El camino 
penitencial, en cambio, asume la gradualidad, que es una nota 
característica de la economía divina. Ireneo lo comprendió con 
claridad, especialmente en su polémica contra los gnósticos, para 
quienes el tiempo no era un don de Dios sino un pesado lastre del 
que zafar. En contraste con ellos, el obispo de Lyon enseña que 
lo propio del ser humano es madurar día a día, humildemente:

En esto difiere Dios del hombre: en que Dios hace, y el hombre 
es hecho. El que hace es siempre el mismo; lo que es hecho ha 
de tener por el contrario, principio, término medio, adición y 
aumento. Dios hace bien, mientras el hombre es bien hecho. Y 
Dios es en todo perfecto, igual y semejante a Sí, siendo como es 
todo Él luz y todo intelecto y todo substancia y fuente de todos 
los bienes. El hombre, en cambio, es capaz de adelanto y de 
incremento hacia Dios. Pues así como Dios es siempre el mismo, 
así también el hombre, a merced de Dios, progresará siempre 
hacia Dios. Porque ni Dios deja nunca de beneficiar y enriquecer 
al hombre, ni el hombre deja nunca de recibir beneficios y ser 
enriquecido por Dios73.

La reconciliación no puede darse vulnerando el orden 
querido por Dios, tanto en la creación como en la redención, 

72 «Para Ireneo de Lyon (Adversus Haereses IV,38,4) el pecado original es de im-
paciencia» (P. Gilbert, Metafísica. La paciencia del ser, Sígueme, Salamanca, 2008, p. 9). 
Tertuliano presenta toda la historia del pecado en clave de impaciencia; cf. La pa-
ciencia V,8-21, Ciudad Nueva, Madrid, 2018, pp. 39-45. «En la raíz del pecado de los 
orígenes, pero también en toda clase de pecados, puesto que el primero constituye 
su prototipo, su forma arquetípica, se encuentra la impaciencia. [...] En el pecado 
preferimos el instante al tiempo» (J. L. Brugues, «El arte de durar», Communio Arg., 
vol. 3, n.º 3 (1996), pp. 30-31).

73 Ireneo, Adversus haereses IV,11,2: traducción de Antonio Orbe en Teología de San 
Ireneo IV, Madrid, BAC, 1996, pp. 142-144. El papa León XIV ha dicho de Ireneo 
que fue un «cantor» de la carne de Jesús; Audiencia, 14 de junio de 2025.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 225

sino precisamente asumiéndolo en obediencia filial. Ese orden es 
histórico: Dios invita a un crecimiento paulatino, respetuoso de las 
distintas etapas, donde hay un tiempo conveniente para cada cosa 
(cf. Qo 3)74. Puede recordarse aquí cómo Clemente de Alejandría 
habló de Jesús como el divino pedagogo75. En la misma sintonía, 
Juan Antonio Granados propone una pedagogía sacramental, en 
que el tiempo se carga de sentido por su referencia a Dios Padre:

El hombre sin Dios dice “no tengo tiempo”. El hombre que vive 
sacramentalmente comprende que el tiempo genera algo nuevo 
alimentando la unidad con los otros en la trama de la amistad con 
Dios. La pedagogía sacramental es, por ello mismo, dramática. 
El crecimiento supone elegir ser fiel en la tarea y en la relación 
comprendiendo la responsabilidad que el don recibido comporta76.

Los plazos de la disciplina penitencial de la Iglesia antigua no 
sólo reciben luz de la antropología, sino también de la cristología. 
Independientemente de si hubiera o no conciencia, esa praxis 
asumía un elemento clave en la dinámica de la expiación: la carga 
del pecado. La remisión del pecado supone llevarlo fuera del 
campamento; y para eso hay que portarlo. Así ocurría en Israel 
durante la liturgia del Yom Kippur (cf. Lv 16,21), así ocurrió con 

74 Ireneo habla del aptus tempore (cf. AH IV,20,7); y A. Orbe comenta: «No se 
deifica ni eterniza al hombre de golpe. La incorruptela se le otorga al cabo de los 
días cósmicos indispensables para la plasis de la humana sarx» (Teología de san Ireneo 
IV, p. 142). «No le plasmó de golpe, dándole ya desde el principio la perfección de 
cuerpo y espíritu» (Teología de San Ireneo IV, p. 143).

75 Cf. Clemente de Alejandría, El pedagogo, I,7,53; I,11,97; III,12,87, Gredos, Ma-
drid, 1998. «Cuanto es dado a la naturaleza humana no debe suprimirse, sino más 
bien darle la justa medida y el tiempo oportuno» (Clemente de Alejandría, El peda-
gogo, II,5,46). «Su carácter no es excesivamente terrible, ni demasiado blando por su 
bondad» (Clemente de Alejandría, El pedagogo, I,12,98).

76 J. A. Granados, «Generar en otros una visión sacramental. Apuntes para una 
pedagogía sacramental» en La perspectiva sacramental, pp. 181-182. 



226	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Cristo, el Cordero de Dios (cf. Jn 1,29)77, y así ocurre con cada 
cristiano (cf. Hb 13,11-13). Norbert Hoffmann puso de relieve 
este elemento de la expiación, que nunca es totalmente vertical, 
sino que requiere siempre algún tipo de participación del culpable, 
aunque no sea más que de forma vicaria78. El ejemplo más claro 
es la figura del Siervo de Isaías, que sufre por otros. «Y con todo 
eran nuestras dolencias las que él llevaba y nuestros dolores los 
que soportaba» (Is 53,4; cf. 53,11). Lo que debe ser cargado no son 
únicamente «las consecuencias terrenales del pecado: la desdicha, 
las fatigas y todo tipo de disminución existencial», sino también 
las consecuencias teológicas: «la relación perturbada con Dios» 
experimentada como cólera divina, «la ruptura de la alianza» 
sentida como ocultamiento del rostro de Dios y el consiguiente 
dolor de esa distancia79. Ese, y no otro, es el contenido del cáliz 
que Jesús hubiera preferido no beber80, aunque acaba aceptando 
por amor81. Ese, y no otro, es el padecimiento último de su pasión, 
muerte y descenso a los infiernos. 

No obstante, debe recordarse que la expiación que Cristo nos 
regala no agota el proceso de redención. Él no excluye nuestro 
papel en la historia, sino que lo habilita. Por eso la pregunta a 
los hijos de Zebedeo: «¿Pueden beber el cáliz que yo beberé?» 

77 En Jn 1,29 se usa el verbo airo, que significa tomar o levantar (como revela su 
aplicación en Lc 19,22). En un sentido semejante la liturgia latina dice: «Agnus Dei, 
qui tollis peccata mundi».

78 Cf. N. Hoffmann, «Devoción al Corazón de Jesús y reparación menor. Ensayo 
de un esclarecimiento de su naturaleza a la luz del principio de “sustitución”», en L. 
Scheffczyk (ed.), Cristología y devoción a Cristo, Instituto Internacional del Corazón de 
Jesús, Bogotá, 1982, pp. 155-173; Kreuz und Trinität. Zur Theologie der Sühne, Johannes, 
Einseideln, 1982, pp. 23-28.

79 Cf. N. Hoffmann, Devoción al Corazón de Jesús y reparación menor, pp. 161-162.
80 Cf. Is 51,17.22; Jr 25,15; Ez 23,31-34; Mt 20,22-23; 26,39-42; Mc 10,38-39; 

14,36; Lc 22,42; Jn 18,11. 
81 «Das Wesen des “Tragens”: Liebe erfährt Sünde als Leid» (N. Hoffmann, 

Kreuz und Trinität, pp. 24-26).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 227

(Mt 10,22). La representación de Cristo no reemplaza nuestra 
libertad, sino que la emplaza a fin de que podamos consentir la 
renovada oferta de filiación. En el cristianismo corre la lógica de 
alianza, donde no cabe ningún tipo de mono-energismo salvífico. 
Se comprende así mejor el sentido de la penitencia eclesial, que 
no es un castigo extrínseco sino la aceptación filial, en Cristo, de 
las consecuencias de nuestras malas decisiones82. La expiación 
de Jesús no ahorra el proceso reparador, que es personalísimo; 
por eso dice: «el que quiera venir detrás de mí, que renuncie a sí 
mismo, que cargue con su cruz y me siga» (Mt 16,24).

También Adrienne von Speyr considera importante el tiempo 
en la dinámica de la reconciliación. En su obra La confesión sostiene 
que el penitente «debe ser llevado a adaptar su tiempo al tiempo 
de Dios», ya que no sólo puede empantanarse en la exposición 
de su pecado sino también pretender la absolución demasiado 
rápidamente. Sobre este último caso escribe lo siguiente:

Estos deben retardar su tiempo. Todo el proceso sacramental 
encierra un signo claro de que Dios conoce y toma a pecho 
nuestro tiempo y su medida, pero también de que, al hacerlo, Dios 
espera que nosotros tomemos a pecho su tiempo. [...] El penitente 
no puede decirle a Dios: “Actúa más rápido, ya estoy listo”, o 
“Espera un poco, aún no estoy preparado”. El penitente debe 
introducirse en la medida del tiempo objetivo del sacramento 
dada por la Iglesia83. 

82 «Sin embargo, mientras que en el bautismo el pecado es perdonado o concedi-
do sin más, en la penitencia el perdón debe ganarse con esfuerzo (Herm. M. 4,3,3); 
Clem. Alex. Strom. 2,55,6, Orig. In Ier. Hom. 16,5; 20,9; Tert. Paen. 7,10,14; Cypr. 
Ep. 55,22»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T. Klauser (ed), Reallexikon für 
Antike und Christentum II, pp. 805-806.

83 Adrienne von Speyr, La confesión, Saint John Publications, Madrid, 2025, pp. 
233-234.



228	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Para concluir, cabe mencionar que Karl Rahner, que estudió 
en profundidad el desarrollo de la penitencia en la Iglesia, advirtió 
la sacramentalidad característica de la praxis antigua, aunque 
no tanto por la extensión de los plazos, sino por su carácter 
institucional:

Sin embargo, la sacramentalidad de la penitencia eclesial está 
claramente presente en la conciencia, en la medida en que se 
enfatiza la necesidad de la penitencia pública-eclesiástica, la 
reconciliación con la Iglesia oficial se considera necesaria para la 
salvación incluso para los mártires, y la nueva entrega del Espíritu 
Santo se atribuye al rito de la reconciliación, no a la penitencia 
subjetiva84.

Este aspecto ya había sido sobriamente enunciado por 
Tertuliano: «la segunda y única penitencia [...] no ha de ser 
presentada sólo en la conciencia, sino que ha de ser cumplida 
también con alguna acción»85. Con todo, el gran acierto de la 
sacramentalidad no puede soslayar el hecho de que la «increíble 
severidad»86 de la penitencia canónica acabó frustrando el 
objetivo que ella misma perseguía: alentar a la conversión. Por el 
contrario, su exigencia y su excepcionalidad hicieron que muchos 
prefirieran postergar el uso de la «segunda tabla después del 
naufragio»87 hasta el momento próximo a morir.

84 Karl Rahner, «Stichwort “Bussgeschichte”» (1973), Sämtliche Werke 11, 383.
85 Tertuliano, La penitencia IX,1, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p. 139. Cf. A. 

Firey, «Penitence/Penance» en D. G. Hunter y otros (eds.), Brill Encyclopedia of  Early 
Christianity V, Brill, Leiden-Boston, 2024, p. 315.

86 P. de Clerck, «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux IIIème et IVème 
siècles» en Studia Patristica 20, Peeters, Leuven, 1989, p. 354.

87 Cf. Jerónimo, Ep. 84,6 [A Panmaquio y Océano], en Epistolario, BAC, Madrid, 
1993, 895. «Arrójate sobre la penitencia, abrázala como el náufrago [abraza] la se-
guridad de una tabla» (Tertuliano, La penitencia 4,2, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p. 
107). «El sexto [bautismo], verdaderamente trabajoso, es a través de la conversión 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 229

5.3.  Las obras (cc. 3, 4, 5, 9, 10, 17, 18 y 19)

El canon 3 ordena que ningún ministro ordenado –obispo, 
presbítero o diácono– conviva con una mujer, a menos que sea 
su madre, su hermana o una persona que no dé lugar a sospecha 
alguna. El canon 4 recuerda que conviene que los obispos sean 
consagrados por todos los obispos de la provincia; pero de no ser 
posible por razones de tiempo o distancia, deben hacerse presentes 
al menos tres de ellos, mientras que los restantes deberán dar 
su consentimiento por escrito. En una línea semejante, el canon 
5 manda que los cristianos excomulgados, tanto laicos como 
ministros, no sean admitidos por otro obispo; y cualquier duda al 
respecto –por ejemplo, sobre la pertinencia de la excomunión–, 
deberá resolverse en el concilio provincial bienal. El canon 9 
estipula que no corresponde ordenar presbíteros sin examen 
previo o pasando por alto los pecados confesados, puesto que la 
Iglesia exige que los candidatos sean irreprochables. En la misma 
línea, el canon 10 manda que se destituya a quienes, habiendo 
apostatado en tiempos de persecución, fueron de todos modos 
ordenados presbíteros. El canon 17 ordena que sean depuestos 
de su ministerio los presbíteros que practican la usura luego de ser 
publicado dicho canon. Por su parte, el canon 18 prescribe que 
los diáconos respeten la jerarquía eclesiástica, sin extralimitarse 
en sus funciones. Ellos no pueden administrar la eucaristía 
a los presbíteros, sino que la deben recibir del obispo o de un 
presbítero luego de que estos hayan comulgado. El canon 19 
decreta que los llegados del paulinismo –es decir, quienes fueron 
seguidores de Pablo de Samosata– deben ser rebautizados; y si 
en esa secta pertenecieron al clero, deberán ser examinados y 
hallados irreprochables antes de ser rebautizados y ordenados 

y las lágrimas» (Juan Damasceno, Exposición de la fe IV, 9, Ciudad Nueva, Madrid, 
2003, p. 248). 



230	 ANDRÉS F. DI CIÓ

presbíteros. Lo mismo cabe para quienes cumplían el rol de 
diaconisas (sin imposición de manos).

El canon 3 procura erradicar una costumbre extendida 
en la Iglesia de los primeros siglos. El problema no era el 
amancebamiento liso y llano de los ministros, sino algo más sutil: 
la convivencia con mujeres vírgenes o viudas que habían hecho 
voto de celibato88. En otras palabras: no se prohíbe el matrimonio 
de los diáconos o los presbíteros, sino que se busca evitar tanto 
las murmuraciones como las ocasiones de pecado con personas 
o entre personas que asumieron el compromiso de celibato. Ya 
Cipriano abordaba esta cuestión en una carta, con motivo de la 
consulta de Pomponio:

[...] no consientan que las vírgenes cohabiten con los hombres, 
no hablo ya de dormir juntos, sino ni siquiera convivan, porque 
la debilidad del sexo y la fogosidad todavía de la edad deben ser 
frenadas por todos los medios y gobernada por nosotros, para 
que no se dé ocasión al diablo, que está al acecho y deseoso de 
ensañarse, para perjudicar89.

Es notable, además, cómo Cipriano logra expresar en una sola 
oración que el obrar virtuoso (o pecaminoso) está directamente 
relacionado con la carne (espacio) y el tiempo: «Nadie puede 
creerse seguro largo tiempo si está cerca el peligro»90. Pero 
como no bastaron las advertencias puntuales, hicieron falta 
pronunciamientos sinodales. Primero fue el concilio de Antioquía 

88 En griego sineísaktos, epeísaktos o agapeté; en latín subintroducta. Consúltese: P. 
L’Huillier, The Church of  the Ancient Councils, pp. 34-36.

89 Cipriano, Ep. 4,II.1, en Juan Antonio Gil Tamayo (ed.), Obras completas de san 
Cipriano de Cartago I, BAC, Madrid, 2013, p. 389. Pomponio había excomulgado a un 
diácono y a las vírgenes que reconocieron haber dormido con él en el mismo lecho 
reiteradas veces, aunque alegaran que habían permanecido íntegras.

90 Cipriano, Ep. 4,II,2: Nemo diu tutus est periculo proximus.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 231

(268), luego el de Ancira (314) y finalmente el de Nicea (325)91. 
Décadas más tarde Basilio tuvo que insistir en la cuestión, 
reprendiendo a Paregorio, uno de sus presbíteros, que daba largas 
en obedecer su orden de no convivir con mujeres: 

He leído tu carta con toda paciencia y me ha sorprendido que 
tú, que podrías justificarte tan breve y fácilmente ante nosotros 
en los puntos en cuestión, te atrevas a mantener la irregularidad 
denunciada y trates de remediar esta situación irremediable 
con largos discursos. No somos ni los primeros ni los únicos, 
Paregorio, que hemos promulgado la ley de que las mujeres no 
deben convivir con hombres. Lee el canon establecido por nuestros 
santos padres en el Sínodo de Nicea, que prohíbe expresamente 
la convivencia con mujeres que no sean parientes. La dignidad de 
una vida célibe reside precisamente en la renuncia a la convivencia 
con una mujer. Por lo tanto, quien sólo profesa el celibato con la 
boca, pero en la práctica hace lo que corresponde a los casados, 
busca evidentemente la dignidad de la virginidad sólo de nombre, 
ya que no se abstiene del deseo indecoroso92.

Basilio procura no acusar a Paregorio de fornicar, pero sí 
lo acusa de ser imprudente, desobediente y de no poder tomar 
distancia de la mujer en cuestión93. Igual o más severo se muestra 

91 Cf. D. F. Caner, «The Practice and Prohibition of  Self-Castration in Early 
Christianity», pp. 411-414. Peter L’Huillier sostiene que el canon 33 del concilio 
de Elvira (306) es en realidad un agregado posterior; cf. The Church of  the Ancient 
Councils, p. 89 (nota 123). 

92 Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mauriner Ausgabe): An den Priester Pare-
gorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-2900/
versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.

93 «Por eso deberías haber aceptado nuestra propuesta, sobre todo porque dices 
estar libre de toda pasión sensual. No creo que un hombre de setenta años conviva 
apasionadamente con una mujer. Además, nuestra decisión no se basó en un hecho 
inadmisible, sino en las enseñanzas del apóstol, según las cuales no debemos dar 



232	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Jerónimo en una de sus cartas más célebres, cuando aconseja a 
Eustoquia, hija de Paula, acerca de la virginidad: 

Vergüenza me da hablar de ello: la cosa es lamentable, pero 
verdadera. ¿Por dónde se ha metido en las iglesias la peste de 
las “agapetas”? ¿De dónde viene ese nombre de esposas sin que 
medie casamiento? O mejor, ¿de dónde viene esa nueva clase de 
concubinas? Añadiré más: ¿De dónde esas rameras de un solo 
hombre? Conviven en la misma casa, en la misma alcoba, a veces 
también se acuestan en la misma cama, y si pensamos algo, nos 
llaman suspicaces. [...] A gentes de esta clase los reprende el Señor 
en los Proverbios de Salomón diciendo: ¿Puede uno meter fuego en su 
regazo sin que le ardan los vestidos? ¿O andar sobre las brasas sin que se le 
quemen los pies?94. 

La preocupación por esta costumbre depravada, que solía 
además presentarse como algo inocente, e incluso evangélico, 
continúa en Juan Crisóstomo, en el concilio Trullano (692) y en 
el II de Nicea (787)95. 

motivo de escándalo al hermano. Pero sabemos que lo que para algunos es normal, 
para otros es motivo de pecado. Por eso, siguiendo la ordenanza de los santos pa-
dres, te ordenamos que te separaras de la mujer. ¿Por qué, entonces, acusas al obis-
po y recuerdas una antigua enemistad? ¿Y por qué nos reprendes, como si fuéramos 
susceptibles a las calumnias, y no te reprendes a ti mismo, que no puedes evitar 
relacionarte con esa mujer? ¡Expúlsala de tu casa y envíala a un convento! Que esté 
con las vírgenes, y tú déjate servir por hombres, para que no se blasfeme el nombre 
de Dios por tu culpa. Mientras no lo hagas, las mil y mil palabras de tus cartas no te 
servirán de nada; más bien morirás como un moroso y tendrás que rendir cuentas 
al Señor por tu tibieza» (Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mauriner Ausgabe): An 
den Priester Paregorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unifr.ch/de/
works/cpg-2900/versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.). 

94 Jerónimo, Ep. 22,14 [A Eustoquia], en Epistolario, 219. Traducción corregida.
95 Trullo: canon 5;  Nicea II: cánones 18 y 22. Cf. P. L’Huillier, The Church of  the 

Ancient Councils, p. 35, 89.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 233

La sacramentalidad se revela aquí en el hecho de que la fe 
cristiana entraña una moral. Todo el Evangelio habla de ello, y 
muy claramente el apóstol Santiago en su conocida afirmación: 
«Muéstrame, si puedes, tu fe sin las obras. Yo, en cambio, por 
medio de las obras, te demostraré mi fe» (St 2,18). Nicea sintió la 
necesidad de poder ofrecer una palabra clara sobre asuntos que 
daban pie al escándalo, no sólo en el orden sexual o económico, 
sino también de sinodalidad episcopal, que supone caminar 
juntos en el respeto mutuo de las diversas jurisdicciones. 

6.  La vigencia de un legado (poco conocido)

Las decisiones de Nicea siguen siendo significativas, ante todo, 
por la teología en que se fundamentan. Los contextos cambian, 
pero las convicciones de fondo permanecen: lo creado por Dios 
es bueno, por eso la carne y el tiempo son una bendición; y la 
vida nueva en Cristo debe reflejarse en obras. Es importante 
sostener una comprensión de la realidad que perciba el orden 
sensible como transparencia del orden espiritual. Desde esta 
perspectiva sacramental, todo recibe una nueva densidad, incluso 
lo más insignificante. La fe cristiana no reniega de la materia, sino 
que la abraza desde Cristo, para que en Él encuentre su plenitud. 
Esta Buena Noticia debe ser anunciada una y otra vez, sobre todo 
en una época en que el gnosticismo vuelve a mostrar su fuerza 
de seducción96.

96 Cf. Congregación para la Doctrina de la Fe, Placuit Deo (2018); E. Romero 
Pose, La siembra de los Padres, Publicaciones de la Facultad de Teología «San Dáma-
so», Madrid, 2008, pp. 565-581: «La tentación de la gnosis ayer y hoy»; pp. 583-600: 
«Pensamiento teológico de san Ireneo de Lyon. El gnosticismo, madre de todas las 
sectas».



234	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Parece bueno concluir enumerando algunos casos del presente 
que muestran la actualidad de los cánones de Nicea. 

En lo referido a la carne, la ideología de género no percibe 
que el cuerpo sexuado sea, en cuanto tal, constitutivo de la 
identidad humana. Por eso intenta el cambio de sexo mediante 
intervenciones drásticas en la carne (mutilaciones o agregados) 
que contradicen la doctrina del canon 197. Tiene razón, entonces, 
Fabrice Hadjadj: la Iglesia es «el templo del Espíritu y se presenta 
cada vez más como la guardiana de la carne, del sexo, de la 
propia materia»98. Otro tanto cabría decir, sin duda en otro nivel, 
respecto de muchas cirugías estéticas no reparadoras. Por otra 
parte, convendría que el canon 20 fuera más conocido, ya que 
en muchos lugares los fieles no son conscientes del carácter 
simbólico de sus posturas en la liturgia; y si lo son, a menudo 
privilegian el sentir individual por sobre el sentir eclesial99. 

En lo referido al tiempo, se ha debilitado mucho la conciencia 
de la necesidad de un proceso reparador de la herida del pecado. 
Para muchos, todo el drama del pecado acaba con el perdón 
divino, sin duda fundamental, pero no suficiente para restablecer 
del todo la libertad perdida con la desobediencia. Esa lógica 

97 Cf. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, «Dignitas infinita: Declaración sobre la 
dignidad humana», 8 de agoto de 2024, nn.° 55-60.

98 F. Hadjadj, La suerte de haber nacido en nuestro tiempo, Rialp, Madrid, 2024, p. 34.
99 No parece casualidad que la Conferencia Episcopal de los Estados Unidos 

haya ofrecido en 2010 un recurso tendiente a subrayar la unidad de cuerpo y espí-
ritu en lo relativo a la oración: «Desde los primeros días de la Iglesia, esta postura 
[erguida] se ha entendido como la actitud de aquellos que han resucitado con Cristo 
y buscan las cosas de arriba. Cuando nos ponemos de pie para orar, asumimos nues-
tra plena estatura ante Dios, no con orgullo, sino con humilde gratitud por las cosas 
maravillosas que Dios ha hecho al crearnos y redimirnos a cada uno de nosotros» 
(United States Conference of  Catholic Bishops, «Praying with Body, Mind, and Voi-
ce» (Washington, D.C., 2010) en https://www.usccb.org/resources/praying-with-
body-mind-and-voice.pdf  [consulta 28 de agosto de 2025]).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 235

evidencia una mentalidad poco sensible a la naturaleza, cuya 
dinámica la gracia no anula, sino que asume respetuosamente100. 
Como se ve, no se trata de una cuestión menor, sino de uno de los 
meollos de la fe cristiana. De hecho, Cristo no redimió al género 
humano en un instante, sino recorriendo las distintas fases de la 
existencia humana. Y el misterio de su pasión, muerte y descenso 
a los infiernos muestra que Cristo salva al género humano 
cargando con el pecado hasta sus últimas consecuencias. Los 
cánones 11, 12, 13 y 14 nos recuerdan, por decirlo con el lenguaje 
de Trento, que no sólo existe la pena eterna, sino también la pena 
temporal101. Todo esto resulta crucial en el caso de pecados graves, 
y a nadie se le escapa el escándalo que significa –por ejemplo– 
que un ministro que haya abusado sexualmente de otros ejerza el 
ministerio sin un camino penitencial proporcionado.

En lo referido a las obras, Nicea sigue siendo actual en cuanto 
a no naturalizar los amancebamientos de los sacerdotes y a dejar 
que cada obispo decida en su diócesis lo que cree mejor, sin 
pretender inmiscuirse en otras jurisdicciones. El caso de no admitir 
unilateralmente en el propio territorio a quien fue excomulgado 
por su propio obispo da que pensar, sobre todo porque este año 
se dio una situación análoga de resonancia mundial: el obispo 
de Chicago (Blase Cupich) decidió distinguir con honores a un 

100 «[...] pertenece al proceso de la reconciliación la disponibilidad a la peniten-
cia, la disponibilidad a sufrir hasta el fondo por una culpa y a dejarse transformar. 
[...] Hoy debemos volver a aprender la capacidad de reconocer la culpa, debemos 
renunciar a la falsa convicción de que somos inocentes. Debemos aprender la capa-
cidad de hacer penitencia, de dejarnos transformar; de salir al encuentro del otro y 
de pedir a Dios que nos dé el valor y la fuerza para esa renovación. El hecho de que 
este sacramento en buena parte haya desaparecido de las costumbres existenciales 
de los cristianos es un síntoma de una pérdida de veracidad respecto a nosotros 
mismos y a Dios; una pérdida que pone en peligro nuestra humanidad y disminuye 
nuestra capacidad de paz» (Benedicto XVI, Discurso, 21 de diciembre de 2009).  

101 Cf. Concilio de Trento: Sesión 6°, Decreto sobre la justificación, Cap. XIV.



236	 ANDRÉS F. DI CIÓ

político (Richard Durbin) de la diócesis de Springfield, donde el 
obispo (Thomas Paprocki) le niega la eucaristía por su activismo 
pro-aborto (lo cual está dentro de sus facultades, según la 
Conferencia Episcopal de los Estados Unidos)102.

En resumen, los cánones de Nicea constituyen un valioso 
antecedente no sólo para la disciplina de la Iglesia, sino también 
para la reflexión dogmática. Y está claro que tiene sentido 
dedicarse a ellos para ganar perspectiva en relación a los desafíos 
del presente. Estas páginas pretenden contribuir al objetivo 
propuesto recientemente por David G. Hunter: «mostrar que los 
cánones del Concilio de Nicea merecen ser mejor conocidos y 
que ellos recompensan su examen minucioso»103.

Referencias bibliográficas

Achelis, H. (ed.). Hippolyt’s kleinere exegetische und homiletische Schriften 
[GCS 1.2.]. Hinrichs, Leipzig, 1897.

Alberigo, G., Ritter, A. M. y L. Abramowski, L. (eds.). Conciliorum 
Oecumicorum Generaliumque Decreta I: The oecumenical Councils. 
From Nicea I to Nicea II (325-387). Turnhout, Brepols, 2006.

Alfaro, J. «Cristo, Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento 
de Cristo Glorificado». Gregorianum, vol. 48, n.º 1 (1967), pp. 
5-27.

102 Cf. United States Conference of  Catholic Bishops, «Catholics in Political 
Life» (2004). El obispo de Springfield, Thomas Paprocki, señaló en un artículo 
que la decisión del cardenal Cupich no sólo va en contra de las orientaciones de 
la Conferencia Episcopal de Estados Unidos, sino también de lo asumido por la 
propia diócesis de Chicago: https://firstthings.com/sen-durbin-is-unfit-to-receive-
any-catholic-honor/

103 D. G. Hunter, «Ancient and Modern Questions», p. 179.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 237

Athénagore. Supplique au sujet des chrétiennes, Sources Chrétiennes 379. 
Cerf, Paris, 1992.

Basilio. Tratado del Espíritu Santo. Ciudad Nueva, Madrid, 2012.
Baus, K. et all. Handbuch der Kirchengeschichte II/2: Die Kirche in Ost 

und West von Chalkedon bis zum Frühmittelalter (451-700). Herder, 
Freiburg-Basel-Wien, 1975.

Berlanga, A. «Sacramentalidad: balance y pedagogía de un concepto 
en la Teología sacramentaria». Scripta Theologica, vol. 53 (2021), 
pp. 762-573.

Borobio, D. Reconciliación penitencial. Descleée de Brouwer, Bilbao, 
1990.

Brugues, J. L. «El arte de durar». Communio Arg., vol. 3, n.º 3 (1996), 
pp. 21-32.

Cavaller, F. M. Los principios del cristianismo. Una Teología Fundamental 
según Newman. Ágape, Buenos Aires, 2018.

Ciraulo, J. M. «The sacramental principle». Communio USA, vol. 50, 
n.º 1 (2023), pp. 67-111.

Claudel, P. Journal II. Gallimard, Paris, 1969. 
Claudel, P. Adieu, Japon! En Œuvres complètes XXI. Gallimard, Paris, 

1963.
Clemente de Alejandría. El pedagogo. Gredos, Madrid, 1998. 
Clemente de Alejandría. Stromata. Ciudad Nueva, Madrid, 1998.
Clerck, P. D. «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux IIIème 

et IVème siècles». Studia Patristica 20 (1989), pp. 352-374.
Comisión Teológica Internacional. «Jesucristo, Hijo de Dios, Salva-

dor. 1700° aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea (325-
2025)» (2025).

Comisión Teológica Internacional. «La reciprocidad entre fe y sacra-
mentos en la economía sacramental» (2019).

Comisión Teológica Internacional. «La sinodalidad en la vida y en la 
misión de la Iglesia» (2018).



238	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Congregación para la Doctrina de la Fe. «Placuit Deo» (2018).
Congar, Y. Un pueblo mesiánico. La Iglesia sacramento de salvación. Cristian-

dad, Madrid, 1976.
Crossland Hanson, R. P. «A note on Origen’s self-mutilation». Vigiliae 

Christianae, vol. 20 (1966), pp. 81-82.
Deutsche Bischofskonferenz, Katholischer Erwachsener-Katechismus, 

Bände I-II. Verband der Diözesen Deutschlands, Bonn, 1985-
1989.

Dicasterio para la Doctrina de la Fe. «Dignitas infinita: Declaración 
sobre la dignidad humana» (2024).

Eusebio de Cesarea. Historia Eclesiástica. BAC, Madrid, 2008. 
Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago I. BAC, 

Madrid, 2013.
Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago II.

BAC, Madrid, 2016.
Gilbert, P. Metafísica. La paciencia del ser. Sígueme, Salamanca, 2008. 
Granados J. y Larrú, J. de D. (eds.). La perspectiva sacramental. Didaska-

los, Madrid, 2017.
Grayland, J. «Standing, the Posture of  Participation in the Eucharistic 

Prayer». The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.º 3 (2004), 
pp. 336-350.

Guardini, R. Liturgische Bildung. Deutsches Quickbornhaus, Burg Ro-
thenfels am Main, 1923.

Guardini, R. Los sentidos y el conocimiento religioso. Cristiandad, Madrid, 
1965.

Guardini, R.  Los signos sagrados. ELE, Barcelona, 1965.
Guardini, R. Preparación para la celebración de la Santa Misa. San Pablo, 

Buenos Aires, 2008.  
Hadjadj, F. La suerte de haber nacido en nuestro tiempo. Rialp, Madrid, 

2024.
Hamman, A. La oración. Herder, Barcelona, 1967. 
Hartmann W. y Pennington, K.(eds.). The History of  Byzantine and 

Eastern Canon Law to 1500. The Catholic University of  Ameri-
ca Press, Washington, 2012.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 239

Hoffmann, N. Kreuz und Trinität. Zur Theologie der Sühne. Johannes, 
Einseideln, 1982.

Hunter, D. G. «Ancient and Modern Questions on the Canons of  the 
Council of  Nicaea I (325)». Annales Historiae Conciliorum, vol. 
53 (2023), pp. 159-180.

Hunter D. G. y otros (eds.). Encyclopedia of  Early Christianity. Brill, 
Leiden-Boston, 2024.

Jerónimo. Epistolario. BAC, Madrid, 1993.
Juan Crisóstomo. Homilías sobre la carta a los hebreos. Ciudad Nueva, 

Madrid, 2008.
Juan Crisóstomo. Comentario a los Gálatas. Ciudad Nueva, Madrid, 

1996. 
Juan Damasceno. Exposición de la fe. Ciudad Nueva, Madrid, 2003.
Kasper, W. Teología e Iglesia. Herder, Barcelona, 1989.
Kreider, A. La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el impe-

rio romano. Sígueme, Salamanca, 2017.
L’Huillier, P. The Church of  the Ancient Councils. The Disciplinary Work 

of  the First Four Ecumenical Councils. St. Vladimimir’s Seminary 
Press, Crestwood, 2000.

Ladaria, L. El Espíritu en Clemente Alejandrino: estudio teológico-antropológi-
co. UPCM, Madrid, 1980. 

Le Guillou, M.-J. «La sacramentalité de l’Église». La Maison-Dieu, vol. 
93 (1968), pp. 9-38.

Menke, K.-H. Sakramentalität. Wesen und Wunde des Katholizismus. Frie-
drich Pustet, Regensburg, 20132.

Metzger, M. (trad.). Les constitutions apostoliques, Sources Chrétiennes 336. 
Cerf, Paris, 1987.

Newman, J. H. Apologia pro vita sua. Sheed and Ward, London, 1989.
Newman, J. H. Parochial and Plain Sermons. Ignatius, San Francisco, 

1997. 
Orbe, A. Teología de san Ireneo IV. BAC, Madrid, 1996.
Perșa, R. «Die Aktualität und Bedeutung der Kanones von Nizäa für 

die heutige theologische und ökumenische Debatte». Una sanc-
ta, vol. 79, n.º3 (2024), pp. 190-200.



240	 ANDRÉS F. DI CIÓ

Poschmann, B. «Busse. B: Christlich». En Klauser, K. (ed), Reallexikon 
für Antike und Christentum II. Hiersemann, Stuttgart, 1954, pp. 
802-814.

Potz, R. «Nomokanon». En Kasper, W. y otros (eds.), Lexikon für 
Theologie und Kirche3. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2006, pp. 
896-897.

Rahner, K. «Para una teología del símbolo». En Escritos de teología IV. 
Taurus, Madrid, 1962, pp. 283-321.

Rahner, K. Sämtliche Werke 11. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2005.
Righetti, M. Manuale di Storia liturgica I. Ancora, Milano, 1964.
Roberts A. y Donaldson J. (eds.). The Ante-Nicene Fathers I: The Apos-

tolic Fathers – Justin Martyr – Irenaeus. Charles Scribner’s Sons, 
New York, 1913.

Romero Pose, E. La siembra de los Padres. Publicaciones de la Facultad 
de Teología «San Dámaso», Madrid, 2008. 

Ruiz Bueno, D.  (trad.). Actas de los Mártires. BAC, Madrid, 1968. 
Scheffczyk, L.  (ed.). Cristología y devoción a Cristo. Instituto Internacio-

nal del Corazón de Jesús, Bogotá, 1982.
Schmitz, H.-J. Die Bussbücher und die Bussdiziplin der Kirche. F. Kirchheim, 

Mainz, 1883.
Schmitz, H.-J. Die Bussbücher und das Kanonische Bussverfahren. L. 

Schwann, Düsseldorf, 1898. 
Simonetti, M. La crisi ariana del IV secolo. Institum Patristicum «Augus-

tinianum», Roma, 1975.
Söding, Th. «Kreuzerhöhung. Zur Deutung des Todes Jesu nach Jo-

hannes». Zeitschrift für Theologie und Kirche, vol. 103, n.º 1 (2006), 
pp. 2-25.

Speyr, A. von, La confesión. Saint John Publications, Madrid, 2025. 
Tertuliano. La paciencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2018.  
Tertuliano. La penitencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2011. 
Toth, P. «New questions on old answers: towards a critical edition of  

the “answers to the orthodox” of  Pseudo-Justin». The Journal 
of  Theological Studies, vol. 65, n.º 2 (2014), pp. 550-599.

Turner, C. H. (ed.). Ecclesiae Occidentalis monumenta iuris antiquissima 
canonum. Canonum et conciliorum graecorum interpretationes latinae 



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CÁNONES DE NICEA I                 241

1,1,2: Nicaeni Concilii Praefationes Capitulas Symbolum Canones. E 
Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904.

Tzamalikos, P. The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, 
and Origenism in the Sixth Century. Brill, Leiden, 2012.

Vogel, C. Le pécheur et la pénitence dans l’Église ncienne. Cerf, Paris, 1983.
Weckwerth, A. «The Twenty Canons of  the Council of  Nicaea». En 

Kim, Y. R. (ed.), The Cambridge companion to the Council of  Nicaea. 
Cambridge University Press, Cambridge, 2021.




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



