Julio - Diciembre 2025

Vol. LIX - Nom. 2

ESTUDIOS
TRINITARIOS

SALAMANCA



qst}ldicgs
trinitarios

Julio-Diciembre 2025 Vol. LIX - Num. 2

SUMARIO

EDTTORIAL evviiieieeeeeeeeee ettt ettt et e eveesereeeseraee s 193-195

ESTUDIOS

D1 C10, A. E, La carne, el tiempo y las obras en los canones de
Nicea I. Una lectura a la luz, del principio sacramental ........ 199-241

ArvUcH, D. E., Explorando nuevos horizontes trinitarios:
pistas para el estudio hagiogrdfico del «concilio niceno de los

318 5an10§ PAATE ..o 243-278
CLuR, E., Mente patristica: la Trinidad de Basilio ................... 279-308
DELGADO, J. E., Aspectos pneumatoligicos de la predicacion

agustiniana en la vigilia de Pentecostés ...............uvuueunne. 309-338

SEReE, V., E/ Misterio de Dios en el pensamiento de
Bernbard Welte: de la fenomenologia de la religion
a la experiencia existencial ................ieiieiiniiiiniinnnns 339-367

BIBLIOGRAFIA wevieteiieeeeeeeee ettt ettt eeseeeeeeeeesesanesesnes 369-389



ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 2 (2025) 199-241

LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES
DE NICEA 1. UNA LECTURA A LA LUZ DEL PRINCIPIO
SACRAMENTAL

FrLEsH, TIME AND WORKS IN THE CANONS OF NICAEA 1. A
READING IN THE LIGHT OF THE SACRAMENTAL PRINCIPLE

Anpries F D1 Cio
Universidad Catélica Argentina
andydicio@yahoo.com

Orcid: 0000-0001-7936-2036

Fecha de recepcién: 16 de julio de 2025
Fecha de aceptacion: 29 de noviembre de 2025

Resumen: El concilio de Nicea promulgd 20 canones, que son poco
conocidos. En esas medidas disciplinares, asumidas sinodalmente,
se ponen en juego nucleos dogmaticos que conviene identificar. El
articulo ensaya una lectura a la luz del principio sacramental, donde
queda en evidencia la importancia de la carne, el tiempo y las obras.
Esa perspectiva no sélo nos habla de la auto-comprension de la Iglesia
antigua, sino que también nos ofrece pistas de reflexién y accion ante los
desafios contemporaneos.



200 ANDRES E. DI CIO

Palabras clave: Canones, Carne, Nicea, Obras, Sacramentalidad,
Tiempo.

Abstract: The Council of Nicaea promulgated 20 canons, which are
little known. These disciplinary measures, adopted in a synodal way,
safeguard dogmatic themes that deserve to be identified. This article
attempts to interpret them in the light of the sacramental principle,
which highlights the importance of flesh, time, and works. This
perspective not only brings us closer to the self-understanding of the
early Church, but also offers us clues for reflection and action in the face
of contemporary challenges.

Keywords: Canons, Flesh, Nicaea, Sacramentality, Time, Works.

1. Introduccion

«El sacramento, por tanto, esta anclado en la carne y el tiempo,
elevando y dilatando el elemento, pero sin abandonatlo»'.

El concilio de Nicea (325) constituye un hito eclesial y teologico
de primera magnitud. De alli que no sorprenda el renovado interés
que ha despertado, con motivo de un aniversario tan significativo
como el de los 1.700 afios de su celebracién. Esta contribucion,
que ciertamente se inscribe en ese marco festivo, no pretende
simplemente evocar el pasado, sino también iluminar el presente
y, por qué no, brindar alguna pista para el futuro.

Basta conocer un poco de teologfa para identificar el primer
concilio ecuménico con el término griego homoousios. Pero Nicea
es mas que eso; y no muchos lo saben. Este articulo quiere ofrecer

' I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», en J. Granados
y J. de D. Larra (eds.), La perspectiva sacramental, Didaskalos, Madrid, 2017, p. 52.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 201

los resultados de una primera investigaciéon sobre los canones
de Nicea? leidos desde una perspectiva sacramental. Conviene
recordar, a modo de marco, que un sinodo es la manifestacién
eclesial de una forma de entender el gobierno —no unilateral, sino
colegiada—, que se inspira en la Santisima Trinidad’. Los obispos
se rednen para discernir juntos, a la luz del Espiritu Santo, cémo
expresar mejor el Misterio del Padre revelado en el Hijo.

El plan de trabajo es el siguiente. Tras un breve informe de
la tradicién textual de los canones (1), se recuerda el contexto
histérico en el que surgieron (2). Luego se los presenta advirtiendo
su diversidad tematica (3), y se ensaya una lectura sistematica a la
luz del principio teolégico de la sacramentalidad (4). Finalmente
se los pone en relacion con nuestro tiempo, procurando mostrar
que el aporte de Nicea excede la imprescindible cuestién del
homoousios, garante de la divinidad de Jesucristo (5).

2. Tradicion textual

Existen dos tipos de colecciones de canones antiguos
y medievales: histéricas y sistematicas. Mientras que en las
primeras los canones son presentados respetando la cronologia
y el marco de los concilios, en las segundas aparecen desgajados
de su contexto original®. En el caso de los cianones de Nicea, el

> Cf. G. Alberigo, A. M. Ritter y L. Abramowski (eds.), Conciliorun: Oecumicornm
Generalinmque Decreta 1: The oecumenical Councils. From Nicea I to Nicea I (325-387),
Turnhout, Brepols, 2006, pp. 20-30.

* Cf. Comisién Teoldgica Internacional, «La sinodalidad en la vida y en la mision
de la Iglesia» (2018), n.° 116.

* Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons of the Council of Nicaea», en Y. R.
Kim The Cambridge companion to the Council of Nicaea, Cambridge University Press,
Cambridge, 2021, p. 159.



202 ANDRES E. DI CIO

texto griego original nos llega a través de dos colecciones: una
netamente historica (el Nomokanon de los 50 titulos) y otra que
combina el criterio histérico con el sistematico (el Nomokanon de
los 14 titulos)®.

La traduccién latina se encuentra en numerosas versiones, de
las cuales la mas antigua es la llamada versio Caeciliani, atribuida
a Ceciliano, obispo de Cartago que participé del concilio®. Por
su parte, Rufino de Aquilea insert6 una version abreviada en su
traduccion de la Historia Eclesidstica de Eusebio de Cesarea (cf. X,0).

3. Contexto historico

Lalglesiadel sigloI'V contaba con una experiencia considerable.
Ya no era un grupo minoritario que daba sus primeros pasos a
la sombra de Israel, sino una familia universal que crecfa sobre la
base de una doctrina sélida, una liturgia cautivante y una moral
exigente, pero a la vez misericordiosa. Estas notas explican, al

> Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canonsy, p. 160. El Nomokanon de los 50
titulos, a cargo de Juan Escolastico, compuesto probablemente hacia 570; y el
Nomokanon de los 14 titulos, compuesto por un autor anénimo al que se identifica
como Enantiéfanes, durante el gobierno del emperador Heraclio, entre 629 y 640;
cf. R. Potz, «<Nomokanon» en W. Kasper y otros (eds.), Lexikon fiir Theologie nnd
Kirche, Herder, Freiburg-Basel-Wien, 20006, pp. 896-897; H.-G. Beck, «Die frithbyz-
antinische Kircher, en K. Baus y otros, Handbuch der Kirchengeschichte 11/ 2: Die Kirche
in Ost und West von Chalkedon bis zum Friihmittelalter (451-700), Herder, Freiburg-Basel-
Wien, 1975, pp. 77-78. «From the beginning of this century on, a remarkable job
has been carried out in establishing a critical edition of ancient canonical collec-
tionsy» (P. Huillier, The Church of the Ancient Councils. The Disciplinary Work of the First
Four Ecumenical Councils, St. Vladimimir’s Seminary Press, Crestwood, 2000, p. 10).

¢ Cf. C. H. Turner (ed.), Ecclesiae Occidentalis monumenta inris antiquissima canonum.
Canonum et conciliornm graecornm interpretationes latinae 1,1,2: Nicaeni Concilii Praefatio-
nes Capitulas Symbolum Canones, E. Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904,
pp. 112-273.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 203

menos en parte, la fidelidad de tantos cristianos en medio de las
persecuciones, aun a costa de la propia vida.

Pero la integridad de la fe hasta el martirio no fue la unica
respuesta ante las persecuciones, que segaron vidas y confiscaron
bienes. También hubo tibieza y deserciéon. De este modo se
fue instalando en el seno de la Iglesia un reproche cargado de
amargura, una division entre hermanos dificil de subsanar.
¢Todo da igual? Era necesario poner luz entre dos miradas
contrapuestas: la intransigencia y la banalizaciéon. No cabe duda
de que problemas de este tipo exigian un fino discernimiento
teologico-pastoral. HEsta y otras polémicas fueron abordadas por
Nicea de modo sinodal, segiin una practica que ya era conocida’.
La particularidad de este sinodo residié en su caracter ecuménico,
en el sentido propio del término®.

Los Padres de Nicea no llamaron a su asamblea “ecuménica’; mais
bien usaron con frecuencia la expresiéon “gran y santo concilio”.
Tuvieron, sin embargo, la incuestionable seguridad de estar
representando la conciencia moral de toda la Iglesia; esto quedd
demostrado con claridad por la terminacion del simbolo de la fe
que trabajaron’.

" «Pero en muchos aspectos, los cinones del Concilio de Nicea se hacian eco
de algunas de las mismas preocupaciones abordadas por sinodos anteriores, como
las reuniones de Arlés (314), Ancira (314) y Neocaesarea (315)» (D. G. Hunter,
«Ancient and Modern Questions on the Canons of the Council of Nicaea I (325)»,
Apnnales Historiae Conciliornm, vol. 53 (2023), p. 161).

¥ «... [el Concilio de Nicea] introdujo como precedente el concepto y la practica
de una reunion deliberativa y legislativa de la oecumenes (H. Hess, The Early Development
of Canon Law and the Council of Serdica, OUP, Oxford, 2002, p. 46).

° P. "Huillier, The Church of the Ancient Conncils, pp. 18-19. Cf. Comisién Teologi-
ca Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador. 1700° aniversario del Concilio
Ecuménico de Nicea (325-2025)» (2025), n.° 101.



204 ANDRES E. DI CIO

Huelga decir que la polémica mas conocida fue la referida a
la crisis arfriana, sobre la identidad de Jesus'. De alli que pueda
sorprender el hecho de que nada de eso aparezca en ninguno de los
veinte canones, que se ocupan fundamentalmente de cuestiones
disciplinares y litargicas. Pero, en realidad, era «bastante comuin
que los canones promulgados por un concilio difirieran de la
causa de su convocatoria»''. Dicho esto, es necesatio dejar en
claro que los canones de Nicea no son decisiones intrascendentes
desde el punto de vista dogmatico, sino que suponen una teologia
que merece ser reflexionada. Precisamente este es el proposito de
la presente contribucion.

4. Un elenco zigzagueante

Tal como ocurre hoy, las reuniones de obispos eran una buena
ocasiéon para conversar sobre distintos desafios propios del
ministerio'®. De alli que no sorprenda la variedad de cuestiones
que abarcan los veinte canones de Nicea. No obstante, si llama
un poco la atenciéon que no se trate de un elenco ordenado, sino
mas bien de un listado erratico. Por otra parte, la redaccion es
clara y precisa, puesto que su intencion era zanjar disputas’.

Los autores que estudian los canones de Nicea ensayan
distintas clasificaciones. Peter I”Huillier, por ejemplo, los agrupa

' Cf. M. Simonetti, La ¢risi ariana del IV secolo, Institum Patristicum «Augustinia-
numy», Roma, 1975.

" A. Weckwerth, «The Twenty Canonsy, p. 159.

2 «Desde la segunda mitad del siglo 11 y principios del siglo II1, particularmente
en Asia Menor, el sinodo tomé un lugar cada vez mas importante a la hora de de-
cidir cuestiones importantes de disciplina, culto y enseflanza» (Comision Teolbgica
Internacional, «Jesucristo, Hijo de Dios, Salvadom, n.® 98).

' «Sin embargo, su forma literaria se asemeja a los edictos imperiales y las leyes

romanas» (A. Weckwerth, «IT'he Twenty Canonsy, p. 159).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 205

en seis categorfas: condiciones de ordenacion; estructuras
jerarquicas; vida y estado del clero; penitencia y reconciliacion
de los /lapsi; modos de admision a los disidentes; y disciplina
liturgica'’. Andreas Weckwerth, por su parte, identifica cinco:
disciplina y orden jerarquico del clero; organizacion del liderazgo
eclesiastico; regulaciones de la penitencia publica; reconciliacion
de los miembros de grupos heterodoxos; y liturgia'.

I’Huillier Weckwerth
Condiciones de ordenacion: | Disciplina y orden jerarquico del
1,2,9y 10. clero: 1, 2,3,9,10,17 y 18.
Estructuras jerarquicas: 4, 5, | Organizacion del liderazgo
6y7. eclesiastico y administracion: 4, 5,

6,7,15y 16.

Vida y estado del clero: 3,
15,16y 17.

Penitencia y reconciliaciéon | Regulaciones de la penitencia
de los lapsi: 11, 12,13 y 14. | publica: 11, 12,13 y 14.

Modos de admision a los Reconciliacion de los miembros
disidentes: 8 y 19. de grupos heterodoxos: 8 y 9.
Disciplina litargica: 18 y 20. | Liturgia: 20.

Sin nada que objetar a los mentados autores, se propone
aqui otra clasificaciéon que permita una mejor comprension de

" Cf. P. L’Huillier, The Church of the Ancient Councils, p. 30.

5 Cf. A. Weckwerth, «The Twenty Canons», p. 161, que sigue a H. Ohme,
«Greck Canon Law to 691/2» en W. Hartmann y K. Pennington (eds.), The History
of Byzantine and Eastern Canon Law to 1500, The Catholic University of America
Press, Washington, 2012, pp. 24-114. Cf. R. Persa, «Die Aktualitit und Bedeutung
der Kanones von Nizia fir die heutige theologische und 6kumenische Debatte,
Una sancta, vol. 79, n.° 3 (2024), pp. 192-193.



206 ANDRES E. DI CIO

la teologia que subyace a los canones. El propdsito es mostrar
de manera mas directa cuales fueron los nucleos doctrinales que
el concilio salvaguardé. Para eso, dejando de lado diferencias
menores, parece razonable —aunque ciertamente discutible—
agrupar los canones de la siguiente forma: a) referidos a la carne:
1,6,7,8,15,16y 20; b) referidos al tiempo: 2,11,12,13y 14;y ¢)
referidos alas obras: 3,4, 5,9,10, 17,18 y 19. El siguiente apartado
esta destinado a fundamentar esta clasificacién, mostrando a
su vez la conciencia sacramental como hilo conductor de las
distintas resoluciones.

5. Lectura sistematica a la luz del principio sacramental

El adjetivo sacramental suele asociarse a los siete sacramentos,
lo cual es correcto, pero serfa un error reducir la sacramentalidad
a los siete signos sagrados. De hecho, los sacramentos sélo se
entienden acabadamente en el contexto mas amplio del misterio de
Cristo y la Iglesia, a los que puede denominarse —respectivamente—
como Ursakrament y Grundsakrament, algo asi como sacramento
otiginario y sacramento fundamental'’. Esta doctrina encuentra
confirmacién en el nimero inicial de la constitucion dogmatica

' Cf. K. Rahner, «Para una teologia del simbolo» en 1d., Eseritos de teologia 117,
Taurus, Madrid, 1962, p. 307 (esp. nota 14); Y. Congar, Un pueblo mesidnico. La Iglesia
sacramento de salvacion, Cristiandad, Madrid, 1976, pp. 37-39, 75; ]. Alfaro, «Cristo,
Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento de Cristo Glorificado», Grego-
rianum, vol. 48, n.° 1 (1967), pp. 5-27; M.-]. Le Guillou, «a sacramentalité de I’Egli—
sew, La Maison-Dien, vol. 93 (1968), pp. 9-38; Deutsche Bischofskonferenz, Katholis-
cher Erwachsener-Katechisnus, Verband der Diozesen Deutschlands, Bonn, 1985-1989,
Band I, nn.® 319-321; Band 11, n.° 192; W. Kasper, «La Iglesia, sacramento universal
de salvaciény, en 1d., Teologia e Iglesia, Herder, Barcelona, 1989, pp. 325-350; Comi-
si6n Teoldgica Internacional, «La reciprocidad entre fe y sacramentos en la econo-
mia sacramental» (2019), nn.® 30 y 33.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 207

Lumen Gentium: a Iglesia es en Cristo como un sacramenton»'’.
Mas alla de diferencias menores, lo decisivo es que la comunidad
teologica concuerda en que la sacramentalidad es una nocién
analdgica que tiene en Cristo su analogado principal. Ahora bien,
dado que todo ha sido creado en, por y para Cristo (cf. 1 Co
8,6; Col 1,16-17), no existe nada que no revista de algin modo
caracter sacramental.

Un primer nivel de verificacion de esta verdad lo da la filosofia,
por no decir la experiencia misma de todo hombre. Somos
conscientes de que las cosas no se agotan en sus manifestaciones,
sino que son mas profundas de lo que parecen en primera
instancia. La fenomenologia, dice Ignacio de Ribera, es el discurso
acerca del fendmeno que, partiendo de lo visible, llega a lo invisible,
aunque igualmente real. Ella nos permite acceder a dimensiones
no evidentes de la realidad, como si fuera una llave: «se abre lo
que estaba cerrado, se des-cubre lo que estaba cubierto»'®. Este
des-entrafilamiento, que va de lo patente a lo latente, supone «una
vision positiva de las apariencias, que revelan verdaderamente lo
que las cosas son, si bien no las agotan»'’. La realidad no miente,
sino que ofrece su verdad de manera velada, como quien custodia
una riqueza que se sustrae a la mirada superficial. La persona
inteligente es la que logra leer-dentro de la realidad, percibiendo
el sentido oculto, pero profundo, de las cosas. Es importante
subrayar que el pasaje en cuestiéon no consiste en ir de un lugar a
otro, sino que, «cuando tenemos luz, vemos mas realidad dentro
de la realidad misma, no fwera de ella»®. La hondura espiritual

" Lumen Gentinm 1 (= LG); cf. LG 9; 48; Sacrosanctum Concilinm 5; 26; Gandium
et Spes 42; 45.

'8 1. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser, p. 43.

1. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser, p. 43.

# 1. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del Ser», p. 45.



208 ANDRES E. DI CIO

no reniega de la materia, sino que la supone y la realza; por eso
mismo cabe hablar de la sacramentalidad del ser.

Esta comprension de la realidad, esta ontologia, es el pan
de cada dia de los artistas, cuya misiéon es mostrar la belleza
escondida en lo ordinario. Paul Claudel lo expresé con una
sencillez admirable: «Todo lo que existe es simbolo, todo lo que
llega es parabola. La naturaleza no es ilusion, sino alusion»*'. En
este sentido, la mirada poética se parece mucho a la religiosa,
que descubre en todo la mano del Dios creador; aun cuando no
medie revelacion alguna. Basta recordar lo que san Pablo escribe
a los cristianos en Roma: «lo invisible de Dios, desde la creacion
del mundo, se deja ver a la inteligencia a través de sus obras» (Rm
1,20). Y como la inteligencia no pertenece a unos pocos, sino a
todos, nadie tiene excusa para no ver la dimensién espiritual en
la dimensién material. Inspirado por este pensamiento paulino,
Romano Guardini escribi6 un opusculo programatico que
buscaba poner nuevamente en valor los sentidos como condicioén
del conocimiento propiamente humano, aquel que no percibe
meros fragmentos sino figuras o totalidades™. La clave reside en

' P. Claudel, Journal II, Gallimard, Paris, 1969, p. 412. «Nadie, mejor que estos
pintores y poetas, ha comprendido la naturaleza y ha sabido mostrarla, no como los
hinddes, como un caos de ilusiones, sino como un repertorio ordenado de alusiones»
(P. Claudel, Adien, Japon!, en QZuvres complétes XXI, Gallimard, Paris, 1963, p. 1153).

* «En realidad, desde el primer momento, veo “figuras” (totalidades) en las que
cada elemento es sostenido por todos los demas y en las que el todo resulta tan
fundamental como la suma de las particularidades. Una figura de este tipo no es,
empero, Unicamente corpérea. Representa una ley de propotciones, un conjunto
de funciones, una forma de evolucién, una imagen esencial, una figura de valor;
y todas estas cosas son tanto espirituales como materiales. I.a cosa meramente
material no existe en absoluto. El cuerpo esta de antemano determinado por el
espiritu. Y esta realidad espiritual no se afade con posterioridad a lo visto por los
sentidos, mediante la labor del entendimiento, por ejemplo, sino que es aprehendida
inmediatamente por el ojo, aunque de manera imprecisa e imperfecta» (R. Guardini,



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 209

asumir que «el ojo ve desde el corazén»™, pues el hombre mismo
es un misterio dual, es decir, un simbolo vivo?.

La teologia ofrece un segundo nivel de verificaciéon del
caracter sacramental de la realidad. En esta materia, resulta
natural evocar a san Juan Newman, quien en su Apologia describe
el principio o sistema sacramental como «la doctrina de que los
fenémenos materiales son a la vez tipos e instrumentos de cosas
reales invisibles»”. Ya antes, en 1841, habia expresado la misma
conviccion: «Todo lo que se ve —el mundo, la Biblia, la Iglesia,
la sociedad civil, y el hombre mismo— son tipos, y, en su grado
y lugar, representantes y 6rganos de un mundo invisible, mas

verdadero y elevado que ellos mismos»™

. Es preciso resistir aqui
la tentaciéon de mostrar todo lo que Newman tiene para decir

al respecto, pero no puede dejar de mencionarse uno de sus

«El ojo y el conocimiento religioso» [1941], en Los sentidos y el conocimiento religioso,
Cristiandad, Madrid, 1965, p. 20).

# R. Guardini, «El ojo y el conocimiento religioso», p. 43. Cf. R. Guardini, «L.a
imagen religiosa y el Dios invisible», en Los sentidos y el conocimiento religioso, pp. 98-
100.

* «El alma se traduce fisicamente (Karpeliche) en su cuerpo (Leib), en su “simbo-
lo” vivo» (R. Guardini, Liturgische Bildung, Deutsches Quickbornhaus, Burg Rothen-
fels am Main, 1923, p. 22).

» J. H. Newman, Apologia pro vita sua, Sheed and Ward, London, 1989, p. 12.
«lLa palabra [sistema] indica un ordenamiento (sysez) de la realidad, una estructura,
que es sacramental. Es un hecho concreto y real que €l constata en todo el universo
creado» (E. M. Cavaller, Los principios del cristianismo. Una Teologia Fundamental segin
Newman, Agape, Buenos Aires, 2018, p. 35). «Segun lo describe Newman, el prin-
cipio sacramental es una visién de la naturaleza extatica de la realidad finita, una
creencia de que la materia puede ser més que ella misma, que la naturaleza en su
conjunto puede funcionar como una parabola y un instrumento de lo espiritual» (J.
M. Ciraulo, «The sacramental principle», Communio USA vol. 50, n.° 1 (2023), p. 68).

% J. H. Newman, «Milmans View of Christianity» en Essays Critical and Historical
2: X11,2 [p.193], acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/
works/essays/volume2/milmanl.html



210 ANDRES E DI CIO

sermones mas conocidos: E/ mundo invisible””. Por otra parte, debe
destacarse que la sacramentalidad del oxoniense no es meramente
natural, sino que responde en ultimo término a la economia
de la gracia, es decir, al modo en que Dios ha decidido salir al
encuentro del hombre, lo cual pertenece al ambito (sobrenatural)
de la revelacion®:

Por consiguiente, en todo lo que le suceda, [el cristiano] se
esforzara por discernir y contemplar (por asi decirlo) el rostro
de su Salvador. Sentira que la verdadera contemplacién de ese
Salvador reside ez sus asuntos mundanos; que asi como a Cristo
se lo ve en los pobres, en los perseguidos y en los nifios, también
se lo ve en las ocupaciones que El asigna a sus elegidos, sean
cuales sean; que al atender a su propia vocacion se encontrara
con Cristo; que si la descuida, no disfrutara por ello mas de su
presencia, sino que, al desempenfarla, vera a Cristo revelado a su
alma en medio de las acciones cotidianas, como en una especie de
sacramento. Asi, tomara sus asuntos mundanos como un regalo
de El y los amari como tales?.

De mas esta decir que la sacramentalidad teologal no se
desmarca ni se confunde con la sacramentalidad creatural, sino
que esta queda asumida y perfeccionada por aquella, segun el
conocido principio /la gracia supone y perfecciona la naturaleza™. 1.a

" J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons IV,13, Ignatius, San Francisco, 1997,
pp. 860-868.

# 1. H. Newman, Apologia pro vita sua, p. 18; B M. Cavaller, Los principios del cristia-
nismo, pp. 52-53.

#J. H. Newman, Parochial and Plain Sermons VII1,11.3,1662. La cursiva es original.

3 Baste como ejemplo: «La religion revelada deberia set especialmente poética,

y de hecho lo es. [...] Con los cristianos una visién poética de las cosas es un deber;
se nos manda colorear todas las cosas con los tonos de la fe, ver un significado divi-
no en cada acontecimiento, y una tendencia sobrehumana» (J. H. Newman, «Poetry,
with reference to Aristotle’s Poetics» en 1d., Essays Critical & Historical 1: 1,6 [p.23],



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 211

perspectiva sacramental es constitutiva de nuestra fe, a tal punto
que Karl-Heinz Menke habla de ella como «esencia y llaga del
catolicismoy». Con ello se alude a una «forma de pensamiento, es
decir, una comprension de la realidad, que distingue al cristianismo
de otras cosmovisiones, y especialmente al cristianismo catélico
(y ortodoxo) del cristianismo protestante®. El acierto de Menke,
junto con otros™, reside en insistir sobre este nicleo fundamental,
advirtiendo a la vez las dificultades que surgen, incluso en la
propia Iglesia, al momento de asumir de manera consecuente
la 16gica sacramental, que en el fondo es la l6gica misma de la
Encarnaciéon (que culmina en la Pascua). La esencia es a la vez
llaga, asi como para Juan la elevacion en cruz de Jesis no sélo es
humillacién sino también glorificacion™.

Menke senala a Karl Rahner como un exponente calificado
de la comprension catdlica, en la que ¢/ cardcter simbdlico constituye
el presupuesto natural de toda sacramentalidad™. <Todo lo que Rahner
denomina “sacramento” se basa en la observacion de que dos
realidades distintas estan unidas entre si de tal manera que la
segunda expresa a la primera en la medida en que ella es “ella

acceso el 12 de agosto de 2025. https://www.newmanreader.org/works/essays/
volumel/poetry.html)

1 Cf. K.-H. Menke, Sakramentalitit. Wesen und Wunde des Katholizisnus, Friedrich
Pustet, Regensburg, 2013 pp. 20-21.

> Véanse las obras ya citadas: J. Granados y J. de D. Larru (eds.), La perspectiva
sacramental (especialmente pp. 11-106); J. M. Ciraulo, «The sacramental principle», pp.
67-111.

» Cf. Th. Soding, «Kreuzerhohung. Zur Deutung des Todes Jesu nach Johan-
nesy, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, vol. 103, n.° 1 (20006), pp. 2-25.

** La sacramentalidad del ser queda mejor fundada en la propuesta teleoldgica
de Ignacio de Ribera, que piensa la realidad desde su plenitud (7e/os) en la Encarna-
cion y los sacramentos: I. de Ribera, «Desvelar y Generar: La Sacramentalidad del
Ser, pp. 52-56. Con esta perspectiva también se responde satisfactoriamente a las
reservas de Alfonso Berlanga, «Sacramentalidad: balance y pedagogia de un con-

cepto en la Teologia sacramentariax, Secripta Theologica, vol. 53 (2021), pp. 762-573.



212 ANDRES E DI CIO

misma”» . Esto, que se realiza en todo lo creado —precisamente
por ser creado—, se realiza de manera superlativa en Cristo, la
Palabra encarnada, donde «el Dios trinitario ya no se revela «
través de la humanidad, sino o0 1a humanidad de Jests»™.

Habiendo dejado en claro qué es el principio sacramental,
corresponde ahoraleerlos canones de Nicea desde esa perspectiva.

5.1. La carne (cc. 1,6, 7,8, 15, 16 y 20)

Lo primero es evocar las decisiones de los Padres sinodales.
El canon 1 establece que la autocastracion impide permanecer
o acceder al estado clerical. El canon 6 no sélo establece la
precedencia de Alejandria respecto de las didcesis sufraganeas,
aunque ya no existiera subordinacion en el plano civil”’, sino
que confirma el criterio —enunciado en el canon 4— de que nadie
puede ser obispo sin el consentimiento de su metropolita®™. El
canon 7 reconoce el honor debido al obispo de Aelia (Jerusalén),
sin por ello negar la primacia correspondiente a la metrépolis de
la cual dependfa: Cesarea. El canon 8 establece que los cataros,
o puros, seran admitidos como clérigos, previa imposicion
de manos, en la medida que prometan por escrito seguir las
decisiones de la Iglesia catdlica, especialmente la de comulgar con

¥ K.-H. Menke, Sakramentalitit, p. 50.

% K.-H. Menke, Sakramentalitit, p. 51.

7 «lLa reforma de Diocleciano habfa cambiado profundamente el estatus poli-
tico y administrativo de Egipto al incorporatlo a la di6cesis de Oriente e introducir
el sistema provincial, pero la tradicién de centralizacién de la Iglesia en torno a
Alejandria estaba demasiado arraigada como para que la divisién en provincias ci-
viles tuviera muchas consecuencias en este ambito» (P. L’Huillier, The Church of the
Ancient Councils, p. 47).

¥ «Pero mientras que el canon 4 s6lo formulaba el principio, aqui se especifica
que quien procediera sin dicho consentimiento “no serfa obispo™ (P. L'Huillier, The
Chureh of the Ancient Councils, p. 50).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA 1 213

quienes habfan defeccionado —contrayendo segundas nupcias
o renegando de la fe en las persecuciones—, pero luego fueron
reincorporados tras cumplir su proceso penitencial. Ejerceran
como clérigos donde no haya sacerdotes catolicos, pero en
caso de coexistencia, los catdlicos tendran precedencia sobre
los que antes se autodenominaron puros. El concilio promueve
la integracion, pero disponiendo que en una misma ciudad no
puede haber dos obispos (ejerciendo activamente el ministerio).
El canon 15 prohibe a los obispos, los presbiteros y los didconos
cambiar de ciudad: deben permanecer en la Iglesia para la cual
fueron ordenados. El canon 16 establece que los clérigos que
pretendan abandonar su ciudad, incumpliendo asi lo estipulado
en el canon 15, no deben ser recibidos en otra Iglesia, sino
restituidos a su didcesis de origen; y si no lo consienten, deben
ser excomulgados. Tampoco debe un obispo ordenar a quien esta
bajo la jurisdiccién de otro obispo; si asi ocurriera, la ordenacion
es nula. El canon 20 establece que los fieles oren de pie no sélo
en dias domingo, sino también durante todo el tiempo de Pascua,
hasta Pentecostés.

En estos canones se expresa, de distintas maneras, una
comprension sacramental de la carne como realidad que dice mas
de lo que una mirada literal puede captar. Los casos mas claros
son los de los canones 1 y 20, que abren y cierran el elenco de
disposiciones conciliares. El primero reprueba la automutilacion
o castracion (éavtov €E€tepe), que atenta contra la obra buena
del Creador. El cuerpo no es material de descarte, sino que es
cosa sagrada: imagen de Dios. Fl quiso imptimir su misterio
en nuestra condicién corporal-espiritual, de tal modo que no
tenemos derecho a violentarlo. El concilio no esta pensando
en intervenciones médicas, excluidas de manera expresa, sino
en mutilaciones innecesarias, aunque estuvieren motivadas por
fines presuntamente evangélicos, como la practica del celibato,



214 ANDRES E. DI CIO

u otros menos nobles, como la proximidad con las mujeres™. Es
imposible no aludir aqui a la autocastraciéon de Origenes, referida
por Eusebio de Cesatrea en su Historia Eclesidstica®, que algunos
estudiosos modernos niegan o ponen en duda. Lo cierto es que
esa practica tenfa su arraigo, puesto que mereci6 la atencion de los
obispos. Daniel F. Caner sostiene que, «aunque los testimonios
son escasos, las fuentes del siglo IV indican que para entonces
la autocastracion se habia convertido en un verdadero problema
en la Iglesia naciente»'. Y sus criticos asociaban esa decision
con una determinada concepciéon de Dios y de la materia en
general”. Clemente de Alejandtia, por ejemplo, resulta aqui mas
explicito que Tertuliano®: «No obstante, con el eufemismo de
la continencia, otros cometen una especial impiedad contra la
creacion y el santo Creadom™. Esta referencia a los marcionitas
completa otra critica previa: «tendiendo al exceso, profesan una
continencia que es efecto de impiedad y rencor»®. En la misma
linea, las Constituciones Apostolicas prohiben el acceso al clero a

¥ Cf. D. E Caner, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Early
Christianity», Vigiliae Christianae, vol. 51, n.° 4 (1997), pp. 397-398, 409-414. Cf. R.
P. Crossland Hanson, «A note on Origen’s self-mutilation», Iigiliae Christianae, vol.
20 (1966), p. 81.

* Eusebio de Cesatea, Historia Eclesidstica V1,8,1-5, BAC, Madrid, 2008, pp. 362-
363.

' D. F. Canet, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Eatly Chris-
tianity», p. 397. Entre otros testimonios: Basilio, Liber de virginitate, 61-62, PG 30,
795-798; Epifanio, De fide, 13,5 en ¥ Williams (trad.), The Panarion of Epiphanins of
Salamis Books 11 and 111. De Fide, Brill, Leiden-Boston, 2013, p. 671.

2 Cf. D. E Caner, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Early
Christianity», p. 404.

# «Nega te nunc dementissimum, Marcion. Ecce legem tui quoque dei impu-
gnas. Nuptias non coniungit, coniunctas non admittit, neminem tingit nisi caelibem
aut spadonem, morti aut repudio baptisma setrvavs (Tertuliano, .Ad Marcionen 11,8).

* Clemente de Alejandtia, Stromata 111, V, 40, 2, Ciudad Nueva, Madrid, 1998.

* Clemente de Alejandtia, Stromata 111, V1, 45, 1. Cf. L. Ladaria, E/ Espéritn en
Clemente Alejandrino: estudio teoldgico-antropoldgico, UPCM, Madrid, 1980, p. 33 (nota 39).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 215

quien se haya automutilado, «porque es homicida de si mismo
y enemigo de la creacién de Dios»*. También Juan Criséstomo
rechaza la castracién en nombre de la bondad de la materia:

¢Dénde estan los que se atreven a castrarse, y con esa actitud
se arrastran hacia la maldicion, denigran la creaciéon de Dios y
cooperan con los maniqueos? Dicen que el cuerpo es insidioso
y que esta formado de una materia malvada; aquéllos, con obras,
dan consistencia a esas funestas doctrinas ya que mutilan sus
organos como si de algo enemigo ¢ insidioso se tratara. |[...]
Cortemos, consiguientemente, todo: oidos, manos y nariz. Es,
sin duda, un disparate exagerado y propio de una demencia
satanica. [...] Todo lo anterior no ha sido dicho sin motivo, sino
para que diligentemente detengamos algunas de estas disputas y
refutemos a cuantos afirman que la creaciéon de Dios es mala, y
sin considerar la flaqueza del alma, arremeten contra el cuerpo y
calumnian nuestra carne’.

Por otra parte, el canon 20 también se ocupa de la carne. El
motivo es sin duda menos grave, pero revela a fin de cuentas la
misma sacramentalidad en juego. Pues la postura corporal expresa
la actitud interior de la persona; de alli que ella no sea en absoluto
indiferente. Sobre esto no hace falta ahondar demasiado, aunque
puede recordarse lo que Romano Guardini decfa en relacién con
las actitudes propias de la liturgia. «El recogimiento posibilita la

6 Les constitutions apostoliques V111, 47,22, Sources Chrétiennes 336, Cerf, Paris, 1987,
p. 281. Véase, también: VIIL,47,23-24. Se usa aqui contra los cristianos un argu-
mento semejante al que Atenagoras usaba contra ciertos angeles y ciertos paganos:
«algunos [angeles que se unieron a las mujeres: cf. Gn 6,1-5] ultrajaron tanto el fun-
damento de su naturaleza como su encatgoy; los fornicadores «deshonran la obra
bella (kalén) de Dios», Athénagore, Supplique an sujet des chrétiennes, XXIV, 5; XXXIV,
2: Sources Chrétiennes 379, Cerf, Paris, 1992, pp. 164-165; 200-201.

47 Juan Criséstomo, Comentario a los Galatas V, 3-4, Ciudad Nueva, Madrid, 1996,
pp. 150-152.



216 ANDRES E. DI CIO

correcta postura externa. [...] Su “cuerpo” es él mismo, y su estar
presente es un obrar viviente»*. El mismo autor subray6 en otro
ugar que el estar de pie «es postura de libertad»®.

lugar 1 estar de pi tura de libertad»®

Conviene recordar aqui el adagio teologico flex orand:, lex
credends, pues la oracion de la Iglesia consta tanto de palabras como
de gestos™. Y, ademds, en la liturgia la Iglesia no sélo expresa su
fe sino también su auténtica naturaleza, como ensefa el Concilio
Vaticano II°'. El hecho de estar de pie durante la Eucaristia
tiene un sentido (objetivo) que no se reduce a las resonancias
(subjetivas) que pueda despertar en cada fiel”>. Implica unirse a
la liturgia del cielo, que Cristo Resucitado preside como Sumo
Sacerdote de la Nueva Alianza (cf. Ap 5,6; 7,9; 20,12)>. En linea
con el testimonio biblico pueden leerse las actas del martirio de
Fructuoso y sus compafieros: «Oh bienaventurados martires,
que merecieron morada digna en el cielo, de pie a la derecha
de Cristo, bendiciendo a Dios Padre omnipotente y a nuestro
Sefior Jesuctisto, hijo suyol™*. Por su parte, Juan Criséstomo
afirma en una de sus homilias que «en la vida futura estaremos
de pie delante de Cristo con gran confianza, y gozaremos de

* R. Guardini, Preparacién para la celebracion de la Santa Misa, San Pablo, Buenos
Aires, 2008, p. 26.

¥ R. Guardini, Los signos sagrados, ELE, Barcelona, 1965, p. 28.

0 «Para promover la participacion activa se fomentarin las aclamaciones del
pueblo, las respuestas, la salmodia, las antifonas, los cantos y también las acciones o
gestos y posturas corporalesy (Sacrosanctum concilinm 30. CE. Dei verbum 2, 4, 14, 17).

SUCE. Sacrosanctum concilinm 2.

2 Cf. J. Grayland, «Standing, the Posture of Participation in the Eucharistic
Prayer, The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.° 3 (2004), pp. 336-350.

> «LLos vencedores estan de pie, en una actitud que, a través de todo el Apocalip-
sis, caracteriza el triunfo» (A. Hamman, La oracidn, Herder, Barcelona, 1967, p. 369).
Cf. Rm 14,10; Col 1,22; 2 Tim 2,15.

> «Martirio de san Fructuoso, obispo, y de Augurio y Eulogion, trad. D. Ruiz
Bueno, Actas de los Mdrtires, BAC, Madrid, 1968, p. 794.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 217

esas inefables bendiciones»™. Esta perspectiva escatolégica, que
es la de Nicea, parece remontarse al periodo apostélico. Asi se
desprende de una obra atribuida al pseudo-Justino o a Teodoreto
de Ciro, pero que bien podtia ser de Casiano.

Esta costumbre de no arrodillarse los domingos es un simbolo
(oVvuPorov) de la resurreccion, que nos liberd, por la gracia de
Cristo, de los pecados y de la muerte impuesta por ellos. Ahora
bien, esta costumbre se originé en los tiempos apostdlicos, como
declara el beato Ireneo, martir y obispo de Lyon, en su tratado
Sobre la Pascna, donde también menciona Pentecostés; en esta
[fiesta] no nos arrodillamos, porque tiene el mismo significado
que el dia del Sefiot, por la razon ya alegada al respecto’’.

% Juan Criséstomo, Homilias sobre las estatuas 111, 21 (PG 49,60).

% Cf. P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and
Origenism in the Sixth Century, Brill, Leiden, 2012, p. 38; Peter Toth, «New questions
on old answers: towards a critical edition of the “answers to the orthodox” of
Pseudo-Justiny, The Journal of Theological Studies (New series) vol. 65, n.° 2 (2014),
pp. 550-599.

57«10 8¢ v Tf] Kuplaki] uf KAivety yovu oOpfordv €ott Tig dvaotdoews, S 1g
T T00 Xplotod Xdpitt TOV Te AUAPTNHATWY Kal ToD £ adT@V TeTaypévov Bavatov
Elvtpwlnuev. "Ek T@®V amootohik@v 8¢ xpoévwv 1) TotadTn ovviibeta EAafe TV
apxny, kabwg enotv 6 paxdaptog Eipnvaiog 0 pdptug kai émickomog AovySovvwy év
@ Tepl T0O mdoxa AOyw,év @ pépvitat Kai mepl Tfg TEVINKOOTGEV [) 00 KAivouev
YOvu,Emeldr| icoSuvapel Tfi Nuépa TG KupLakg, katd Ty pndeioay mept adTAG aitiav»
(Pseudo-Teodoreto de Ciro, «Quaestiones et Responsiones ad Orthodoxos», en A.
Papadopoulos-Kerameus (ed.), eodwprjtov €mokdmov nélewg Kopov, £vog TdVv €v
XaAkndovi EX” ayiwv matépwy, mpodg Tag énevexBeioag avTd EMepwToelg Tapd Tvog
@V ¢€ Aiydntov émokdénwy Anokpioelg, Kirschbaum, St. Petersburg, 1895, p. 117
[texto griego reproducido en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited, p. 38). Cf.
«Fragments from the lost writings of Irenacus» VII, en A. Roberts y J. Donald-
son (eds.), The Ante-Nicene Fathers I: The Apostolic Fathers — Justin Martyr — Irenaeus,
Charles Scribner’s Sons, New York, 1913, pp. 569-570. También Justino parece con-
firmar la antigiiedad de esta practica; cf. Apolggia 1,67 (citado por el Catecismo de la
Iglesia Catilica, n.° 1345).



218 ANDRES E. DI CIO

El mismo sentido escatolégico aparece en Origenes™, en
Pedro de Alejandtia® y en Basilio de Cesarea:

De pie efectuamos nuestras oraciones el primer dfa de la semana,
pero no todos sabemos la razén. Efectivamente, no sélo por
haber resucitado con Cristo y porque debemos buscar las cosas
de arriba, el dfa de la resurreccién nos acordamos de la gracia que
se nos dio, mediante la oracion puestos de pie, sino porque de nos
parece ser imagen (gikwv) del siglo que esperamos. [...] Es, pues,
necesario que la Iglesia ensefie a sus hijos a efectuar en ella sus
oraciones puestos de pie, para que, con el recuerdo continuo de
la vida sin fin, no descuidemos nuestras provisiones para aquella
emigracion®.

La importancia de la cuestion puede percibirse tanto en la
insistencia de Basilio como en la alusién al mandato eclesial (de
Nicea).

Y también el periodo de los cincuenta dias es todo ¢l un
recordatorio de la resurreccion que esperamos en el otro siglo,
pues aquel dia tnico y primero, multiplicado por siete, completa
las siete semanas del sagrado Pentecostés. [...] En dicho perfodo,
las leyes de la Iglesia nos han ensefiado a preferir la postura recta

% «Tfig moAvBpL fTOV TEVTNKOOTAG, AVGLV TOVWY Kal EDPPOGHYNV GTUALYOVONG.
Atomep 00d¢ vnotevely év TadTalg kékpirat ovde kAivery yovata. Zopfola yap tadta
peydAng mavnyvpewg dmoketuévng £v Toig pé ovov» (Pseudo-Hippolytus, «Fragmen-
ta in Psalmos», IX: Origenes, Sobre los 150 Salmos, en H. Achelis (ed.), Hippolyts
kleinere exegetische und homiletische Schriften [GCS 1.2.], Hinrichs, Leipzig, 1897, p. 138).

5 «THv Yap KUPLAKTV Xapproovvng frépav dyopev St TOV AvaotdvTa &v avTf, v
1 0082 yovata khivew mapethigapev» (Pedro de Alejandtia, De Paschate ad Tricentium,
citado en P. Tzamalikos, The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia, and
Origenism in the Sixth Century, p. 38)

9 Basilio, Tratado del Espiritu Santo 27,66, Ciudad Nueva, Madrid, 2012, pp. 220-
221.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 219

para orar, y por ese evidente recordatorio, como si estuviéramos
haciendo a nuestra mente transmigrar de las cosas presentes a las
venideras. Y cada vez que nos arrodillamos, estamos mostrando
de hecho que, por el pecado, hemos caido en tierra, y que, por el
gran amor de nuestro Creador, hemos sido llamados nuevamente
alos cielos®’.

Queda clara la sacramentalidad en juego. La postura corporal
conlleva un sentido espiritual que no todos conocen. En la
visibilidad del gesto se expresa algo invisible, que la Iglesia
no quiere dejar caer en el olvido. Estar de pie es un simbolo
(oV0pPoAdv), una imagen (eikwv) de la Iglesia toda y de cada
cristiano en particular, que ya esta resucitado con Cristo. En
El queda superada la disminucién del pecado y resplandece
la postura erguida, propia de los hijos que han recuperado su

dignidad®.

5.2. Eltiempo (cc. 2, 11,12, 13 y 14)

El canon 2 versa sobre los conversos: ellos no deben recibir la
ordenaciéon presbiteral o episcopal inmediatamente después del
bautismo, sino que conviene dejar correr tiempo para un mejor
discernimiento. Los canones 11, 12, 13 y 14 se parecen mucho
entre si, ya que todos ellos prescriben un tiempo penitencial
hasta la plena comunién. Sea que se trate de catecimenos que
abandonaron el proceso de iniciacién cristiana con motivo de

S Basilio, Tratado del Espiritu Santo 27,66, pp. 221-222. Mas testimonios en M.
Righetti, Mannale di Storia liturgica I, Ancora, Milano, 1964, p. 67 y pp. 373-377.

62 «Kneeling /s an outward sign of inward reverence but so too is standing. And
so, it is worth considering the two postures as expressions of reverence rather than
considering one reverent and one not» (https://churchlifejournal.nd.edu/articles/
the-reverence-of-standing/ [consulta 20 de septiembre de 2025]).



220 ANDRES E. DI CIO

las persecuciones (c. 14), o de laicos que abjuraron de la fe sin
presion de ningun tipo (c. 11), o de militares que retornaron al
ejército mediante sobornos luego de haber dejado ese estilo de
vida (c. 12), o de agonizantes que recuperaron la salud después
de haber recibido la eucaristia 7z articulo mortis (c. 13), en todos
esos casos se considera que el tiempo es necesario para que la
herida del pecado cicatrice. Y no se trata de periodos breves, sino
mas bien largos: tres afios para volver al catecumenado, diez afios
para la plena comuniéon de los militares que volvieron al ejército
y doce afos para la plena comunién de quienes abjuraron sin
motivo.

El canon 2, que invoca a su favor el consejo que san Pablo
da a Timoteo (cf. 1 Tim 3,6), no requiere mayor comentario. Se
trata de una regla de sentido comun: no confiar un cargo, mucho
menos uno de liderazgo, a quien todavia no se ha asentado en la
comunidad ni ha podido probar que cuenta con las cualidades
necesarias. Mayor interés, en cambio, revisten los canones
referidos a la reconciliacién luego de haber incurrido en faltas
graves. En ellos asoma un importante capitulo de la Iglesia de
los primeros siglos, en el que se revela un agudo sentido de la
condicién historica del ser humano.

La doctrina penitencial que se consolida en el siglo IV debe
mucho a Tertuliano y Cipriano, que se desempefiaron en el siglo I11.
Pues tanto la crisis montanista como las persecuciones de Decio
y Valeriano dieron lugar a deserciones y arrepentimientos, que
exigieron de los obispos africanos una respuesta misericordiosa,
pero a la vez consciente de la herida infligida al cuerpo eclesial®.

8 C. Vogel, Le pécheur et la pénitence dans /’Eg/z'ye ancienne, Cerf, Paris, 1983, p. 13.
«... cuando, calmadala persecucion, fue posible celebrar reuniones, nos congregamos
gran numero de obispos, [...] después de examinar largamente las Escrituras en uno
y otro sentido, equilibramos las divergencias con saludable moderacién, de modo
que ni se negase totalmente a los lapsos la esperanza de la unién y de la paz, para



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 221

Con la paz de Constantino se mantiene basicamente el esquema
previo: confesion o ingreso en la penitencia, estado penitencial de
expiacién y reconciliacién formal con el obispo®. De este modo
se ofrecia, por unica vez en la vida, la posibilidad de retornar a la
comunion a quienes habfan pecado gravemente®.

Nicea contempla un proceso penitencial de tres etapas: los
que escuchan (audientes), los que se postran (substrati o genuflectentes)
y los que permanecen (comsistentes). En la primera etapa, los
penitentes se ubican a la entrada del templo, en el nartex, junto
con los catecumenos que deben retirarse al término de la liturgia
de la Palabra. En la segunda etapa, los penitentes se ubican entre
la puerta y el ambon; una vez retirados los catecimenos, ellos
se postran para recibir la imposicion de manos del obispo (y del
clero), tras lo cual se retiran. Por ultimo, en la tercera etapa, los

penitentes permanecen durante la liturgia eucaristica, aunque sin

comulgar®.

que no desfalleciesen atin mds por la desesperacion vy, al cerrarseles la vuelta a la
Iglesia, se diesen a una vida de paganos siguiendo el espiritu del siglo; ni por otra
parte se faltase a la severidad evangélica concediéndoles temerariamente una rapida
comunién, sino que se alargase la penitencia y se invocase con dolor el perdén del
Padre y se considerasen las causas, las intenciones y las circunstancias de cada uno
de ellos» (Cipriano, Ep., 55,6). Véase, también: Cipriano, Ep., 55,17-18.

 Cf. D. Borobio, Reconciliacion penitencial, Descleée de Brouwer, Bilbao, 1990,
pp. 45-50.

% Cf. Tertuliano, Sobre la penitencia V11,10; Catecismo de la Iglesia Catdlica 1447.

5 Otros testimonios dan cuenta de un proceso en cuatro etapas, anteponiendo
una instancia —la de los flenfes— en la que los penitentes permanecen fuera del tem-
plo, llorando sus pecados y pidiendo a los que ingresan que recen por ellos; cf. A.
Weckwerth, «IT'he Twenty Canonsy, p. 168. Véase el monumental estudio en dos
volumenes de Hermann-Joseph Schmitz, Die Bussbiicher und die Bussdiziplin der Kirche,
F. Kirchheim, Mainz, 1883; Id., Die Bussbiicher und das Kanonische Bussverfabren, 1.
Schwann, Diusseldorf, 1898.



222 ANDRES E. DI CIO

canonll canon 12 canon 13 canon 14
apoOstatas | militares | moribundos catecimenos
sin presion
aundientes 3 afios 3 aflos retoman 3 afios y vuelven
donde
substrati 7 aflos 7 afios | habian dejado  al catecumenado

consistentes 2 afios |

Habria mucho para decir sobre esta disciplina, pero aqui la
atencion recae sobre los plazos impuestos —que ceden ante la
inminencia de muerte. Si hoy los tiempos estipulados por Nicea
resultan exagerados, debe recordarse que son mas moderados
que los propuestos por obispos como Basilio y Gregorio de Nisa,
«para quienes los apodstatas sélo podian reconciliarse a las puertas
de la muerte»®’. El concilio, en linea con sinodos antetiores, quiso
ofrecer cierta unidad ante la variedad de criterios de los obispos.

Los motivos de una disciplina tan severa nunca han sido
esclarecidos del todo, pero no es dificil vincularla a convicciones
de indole antropoldgica y cristologica.

En relacién a la antropologia, este régimen penitencial asume
la condicién temporal del hombre, en quien los procesos son
fundamentales. Para entender la opcién hecha en aquella época,
no so6lo conviene tener presentes algunos textos biblicos®, sino

7 P. L’Huillier, The Church of the Ancient Conncils, p. 65. «Parece ser que en el
tiempo anterior se era menos severo»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T.
Klauser (ed), Reallexikon fiir Antike nnd Christentum 11, Hiersemann, Stuttgart, 1954,
p. 807.

% Cf. Mt 16,19; 18,14-18; 1 Co 5,6.9-13; Hb 6,4-7. Cf. K. Rahner, «Das katholi-
sche Verstindnis von Stinde und Stindenvergebung im Neuen Testament und in der
Busspraxis del alten Kirche» (1958) en Id., Samtliche Werke 11, Herder, Freiburg-Ba-
sel-Wien, 2005, pp. 358-374.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 223

también el hecho de que la Iglesia habia logrado hacerse un lugar
en la cultura greco-romana a base de una identidad bien definida,
para lo cual discernia con mucho cuidado quiénes estaban en
condiciones de recibir los sacramentos de iniciacion. En la
misma linea del catecumenado, la penitencia canénica o segunda
penitencia se regfa por la virtud de la paciencia®, estableciendo
una readmision lenta, a fin de garantizar la consistencia de la
conversion, que siempre es un retorno a casa desde un pais
lejano (cf. Le 15,11.20). Y retornar lleva su tiempo. Por decirlo
de otro modo: la penitencia es una medicina™, y en toda sanacién
el tiempo juega un papel fundamental. Cipriano de Cartago lo
explica asi:

[..] los que suprimen la penitencia debida al delito cierran la
puerta a toda reparacion. [..] Pero vosotros [..] admitid la
enorme gravedad de la culpa, abrid los ojos del corazon, para
comprenderlo, sin desesperar de la misericordia del Sefor, pero
también sin reclamar un pronto perdén. A una llaga profunda
le debe corresponder una medicina larga y eficaz; a un pecado
enorme, una gran penitencia’.

Tratandose de pecados graves, una readmision inmediata
implicarfa no tomar en serio el mal infligido, tanto a la comunidad
como a si mismo. Es mas: serfa confirmar una logica de
precipitacion, de impaciencia, que dio lugar a la desobediencia

% A. Kreider, La paciencia. El sorprendente fermento del eristianismo en el imperio roma-
o, Sigueme, Salamanca, 2017, pp. 9-11 y pp. 26-55. El autor muestra la centralidad
de esta virtud en la configuracién del cristianismo naciente.

0 Cf. Juan Cris6stomo, Homilias sobre la carta a los hebreos 1X,4,2-5, Ciudad Nueva,
Madrid, 2008, pp. 211-213.

! Cipriano, «LLos apdstatas de la fe» en J. A. Gil Tamayo (ed.), Obras completas de
san Cipriano de Cartago 1T, BAC, Madrid, 2016, pp. 79-81.



224 ANDRES E. DI CIO

ptimera, prototipo de toda otra desobediencia™. El camino
penitencial, en cambio, asume la gradualidad, que es una nota
caracteristica de la economia divina. Ireneo lo comprendié con
claridad, especialmente en su polémica contra los gnésticos, para
quienes el tiempo no era un don de Dios sino un pesado lastre del
que zafar. En contraste con ellos, el obispo de Lyon ensefia que
lo propio del ser humano es madurar dia a dfa, humildemente:

En esto difiere Dios del hombre: en que Dios hace, y el hombre
es hecho. El que hace es siempre el mismo; lo que es hecho ha
de tener por el contrario, principio, término medio, adiciéon y
aumento. Dios hace bien, mientras el hombre es bien hecho. Y
Dios es en todo petfecto, igual y semejante a Si, siendo como es
todo Fl luz y todo intelecto y todo substancia y fuente de todos
los bienes. El hombre, en cambio, es capaz de adelanto y de
incremento hacia Dios. Pues asi como Dios es siempre el mismo,
asi también el hombre, a merced de Dios, progresara siempre
hacia Dios. Porque ni Dios deja nunca de beneficiar y enriquecer
al hombre, ni el hombre deja nunca de recibir beneficios y ser
enriquecido por Dios”.

La reconciliacion no puede darse vulnerando el orden
querido por Dios, tanto en la creacién como en la redencion,

72 «Para Ireneo de Lyon (Adversus Haereses IV,38,4) el pecado original es de im-
paciencia» (P. Gilbert, Metafisica. La paciencia del ser, Sigueme, Salamanca, 2008, p. 9).
Tertuliano presenta toda la historia del pecado en clave de impaciencia; cf. La pa-
ctencia V,8-21, Ciudad Nueva, Madrid, 2018, pp. 39-45. «En la raiz del pecado de los
origenes, pero también en toda clase de pecados, puesto que el primero constituye
su prototipo, su forma arquetipica, se encuentra la impaciencia. [...] En el pecado
preferimos el instante al tiempo» (J. L. Brugues, «El arte de duram, Communio Atg.,
vol. 3, n.° 3 (1996), pp. 30-31).

™ Ireneo, Adversus haereses IV,11,2: traduccion de Antonio Otbe en Teolygia de San
Ireneo IV, Madrid, BAC, 1996, pp. 142-144. El papa Leén XIV ha dicho de Irenco
que fue un «cantom de la carne de Jesus; Audiencia, 14 de junio de 2025.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 225

sino precisamente asumiéndolo en obediencia filial. Ese orden es
histérico: Dios invita a un crecimiento paulatino, respetuoso de las
distintas etapas, donde hay un tiempo conveniente para cada cosa
(cf. Qo 3)™. Puede recordarse aqui como Clemente de Alejandtia
hablé de Jests como el divino pedagogo™. En la misma sintonfa,
Juan Antonio Granados propone una pedagogia sacramental, en
que el tiempo se carga de sentido por su referencia a Dios Padre:

El hombre sin Dios dice “no tengo tiempo”. El hombre que vive
sacramentalmente comprende que el tiempo genera algo nuevo
alimentando la unidad con los otros en la trama de la amistad con
Dios. La pedagogia sacramental es, por ello mismo, dramatica.
El crecimiento supone elegir ser fiel en la tarea y en la relacion

comprendiendo la responsabilidad que el don recibido comporta™.

Los plazos de la disciplina penitencial de la Iglesia antigua no
solo reciben luz de la antropologia, sino también de la cristologfa.
Independientemente de si hubiera o no conciencia, esa praxis
asumia un elemento clave en la dinamica de la expiacion: la carga
del pecado. La remision del pecado supone llevarlo fuera del
campamento; y para eso hay que portarlo. Asi ocurria en Israel
durante la liturgia del Yom Kippur (cf. Lv 16,21), asf ocurrié con

" Ireneo habla del aptus tempore (cf. AH 1V,20,7); y A. Orbe comenta: «No se
deifica ni eterniza al hombre de golpe. La incorruptela se le otorga al cabo de los
dias cosmicos indispensables para la plasis de la humana sarx» (Teologia de san Ireneo
117, p. 142). «No le plasmé de golpe, dandole ya desde el principio la perfeccion de
cuerpo y espiritu» (Teologia de San Ireneo IV, p. 143).

> Cf. Clemente de Alejandria, E/ pedagogo, 1,7,53; 1,11,97; 111,12,87, Gredos, Ma-
drid, 1998. «Cuanto es dado a la naturaleza humana no debe suprimirse, sino mas
bien darle la justa medida y el tiempo oportuno» (Clemente de Alejandria, E/ peda-
gogo, 11,5,46). «Su caracter no es excesivamente terrible, ni demasiado blando por su
bondad» (Clemente de Alejandria, E/ pedagogo, 1,12,98).

" J. A. Granados, «Generar en otros una vision sacramental. Apuntes para una
pedagogia sacramentaly en La perspectiva sacramental, pp. 181-182.



226 ANDRES E. DI CIO

Cristo, el Cordero de Dios (cf. Jn 1,29)", y asi ocurre con cada
cristiano (cf. Hb 13,11-13). Norbert Hoffmann puso de relieve
este elemento de la expiacion, que nunca es totalmente vertical,
sino que requiere siempre algtn tipo de participacion del culpable,
aunque no sea mas que de forma vicaria’. El ejemplo mas claro
es la figura del Siervo de Isafas, que sufre por otros. «Y con todo
eran nuestras dolencias las que ¢l llevaba y nuestros dolores los
que soportaba» (Is 53,4; cf. 53,11). Lo que debe ser cargado no son
unicamente «las consecuencias terrenales del pecado: la desdicha,
las fatigas y todo tipo de disminucién existencial», sino también
las consecuencias teolégicas: «la relacion perturbada con Diosy»
experimentada como colera divina, «a ruptura de la alianza»
sentida como ocultamiento del rostro de Dios y el consiguiente
dolor de esa distancia”. Ese, y no otro, es el contenido del ciliz
que Jesus hubiera preferido no beber®, aunque acaba aceptando
por amor®. Ese, y no otro, es el padecimiento ultimo de su pasion,
muerte y descenso a los infiernos.

No obstante, debe recordarse que la expiacién que Cristo nos
regala no agota el proceso de redencién. El no excluye nuestro
papel en la historia, sino que lo habilita. Por eso la pregunta a
los hijos de Zebedeo: «;Pueden beber el caliz que yo beberé?»

"7 En Jn 1,29 se usa el verbo airo, que significa tomar o levantar (como revela su
aplicacion en Le 19,22). En un sentido semejante la liturgia latina dice: «Agnus Dei,
qui Zollis peccata mundi».

8 Cf. N. Hoffmann, «Devocion al Corazon de Jesus y reparacion menor. Ensayo
de un esclarecimiento de su naturaleza a la luz del principio de “sustitucion™», en L.
Scheffezyk (ed.), Cristologia y devocion a Cristo, Instituto Internacional del Corazon de
Jesus, Bogota, 1982, pp. 155-173; Krenz und Trinitit. Zur Theologie der Siihne, Johannes,
Einseideln, 1982, pp. 23-28.

" Cf. N. Hoffmann, Devocidn al Corazén de Jesiis y reparacion menor, pp. 161-162.

8 Cf. Is 51,17.22; Jr 25,15; Ez 23,31-34; Mt 20,22-23; 26,39-42; Mc 10,38-39;
14,36; Lc 22,42; Jn 18,11.

81 «Das Wesen des “Tragens”: Liebe erfihrt Stinde als Leid» (N. Hoffmann,
Krenz und Trinitdt, pp. 24-26).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 227

(Mt 10,22). La representaciéon de Cristo no reemplaza nuestra
libertad, sino que la emplaza a fin de que podamos consentir la
renovada oferta de filiaciéon. En el cristianismo corre la 16gica de
alianza, donde no cabe ningin tipo de mono-energismo salvifico.
Se comprende asi mejor el sentido de la penitencia eclesial, que
no es un castigo extrinseco sino la aceptacion filial, en Cristo, de
las consecuencias de nuestras malas decisiones®. La expiacion
de Jesus no ahorra el proceso reparador, que es personalisimo;
por eso dice: «el que quiera venir detras de mi, que renuncie a sf
mismo, que cargue con su cruz y me siga» (Mt 16,24).

También Adrienne von Speyr considera importante el tiempo
enla dindmica de la reconciliacion. En su obra La confesidn sostiene
que el penitente «debe ser llevado a adaptar su tiempo al tiempo
de Dios», ya que no sélo puede empantanarse en la exposicion
de su pecado sino también pretender la absolucién demasiado
rapidamente. Sobre este ultimo caso escribe lo siguiente:

Estos deben retardar su tiempo. Todo el proceso sacramental
encierra un signo claro de que Dios conoce y toma a pecho
nuestro tiempo y su medida, pero también de que, al hacerlo, Dios
espera que nosotros tomemos a pecho su tiempo. [...] El penitente
no puede decirle a Dios: “Actia mas rapido, ya estoy listo”, o
“Espera un poco, aun no estoy preparado”. El penitente debe
introducirse en la medida del tiempo objetivo del sacramento
dada por la Iglesia®.

¥ «Sin embargo, mientras que en el bautismo el pecado es perdonado o concedi-
do sin mas, en la penitencia el perdén debe ganarse con esfuerzo (Herm. M. 4,3,3);
Clem. Alex. Strom. 2,55,6, Orig. In ler. Hom. 16,5; 20,9; Tert. Paen. 7,10,14; Cypr.
Ep. 55,22»; B. Poschmann, «Busse. B: Christlich» en T. Klauser (ed), Reallexikon fiir
Antike und Christentum 11, pp. 805-806.

¥ Adrienne von Speyt, La confesion, Saint John Publications, Madrid, 2025, pp.
233-234.



228 ANDRES E. DI CIO

Para concluir, cabe mencionar que Karl Rahner, que estudid
en profundidad el desarrollo de la penitencia en la Iglesia, advirtio
la sacramentalidad caracteristica de la praxis antigua, aunque
no tanto por la extensiéon de los plazos, sino por su caracter
institucional:

Sin embargo, la sacramentalidad de la penitencia eclesial esta
claramente presente en la conciencia, en la medida en que se
enfatiza la necesidad de la penitencia publica-eclesiastica, la
reconciliacion con la Iglesia oficial se considera necesaria para la
salvacion incluso para los martires, y la nueva entrega del Espiritu
Santo se atribuye al rito de la reconciliacién, no a la penitencia
subjetiva®.

Este aspecto ya habfa sido sobriamente enunciado por
Tertuliano: «la segunda y tdnica penitencia [...] no ha de ser
presentada sélo en la conciencia, sino que ha de ser cumplida
también con alguna acciéon»®. Con todo, el gran acierto de la
sacramentalidad no puede soslayar el hecho de que la «increible
severidad»® de la penitencia candnica acabd frustrando el
objetivo que ella misma perseguia: alentar a la conversion. Por el
contrario, su exigencia y su excepcionalidad hicieron que muchos
prefirieran postergar el uso de la «segunda tabla después del
naufragio»®” hasta el momento préximo a morit.

# Karl Rahner, «Stichwort “Bussgeschichte™ (1973), Samtliche Werke 11, 383.

¥ Tertuliano, La penitencia 1X,1, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p. 139. Cf. A.
Firey, «Penitence/Penance» en D. G. Hunter y otros (eds.), Brill Encyclopedia of Early
Christianity V, Brill, Leiden-Boston, 2024, p. 315.

% P. de Clerck, «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux IITI°™ et IV™
sieclesy en Studia Patristica 20, Peeters, Leuven, 1989, p. 354.

¥ Cf. Jerénimo, Ep. 84,6 [A Panmaquio y Océano), en Epistolario, BAC, Madrid,
1993, 895. «Arrdjate sobre la penitencia, abrazala como el ndufrago [abraza] la se-
guridad de una tabla» (Tertuliano, La penitencia 4,2, Ciudad Nueva, Madrid, 2011, p.

107). «El sexto [bautismo], verdaderamente trabajoso, es a través de la conversion



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 229
5.3. Las obras (cc. 3,4, 5,9,10,17,18 y 19)

El canon 3 ordena que ningin ministro ordenado —obispo,
presbitero o diacono— conviva con una mujer, a menos que sea
su madre, su hermana o una persona que no dé lugar a sospecha
alguna. El canon 4 recuerda que conviene que los obispos sean
consagrados por todos los obispos de la provincia; pero de no ser
posible por razones de tiempo o distancia, deben hacerse presentes
al menos tres de ellos, mientras que los restantes deberan dar
su consentimiento por escrito. En una linea semejante, el canon
5 manda que los cristianos excomulgados, tanto laicos como
ministros, no sean admitidos por otro obispo; y cualquier duda al
respecto —por ejemplo, sobre la pertinencia de la excomunién—,
debera resolverse en el concilio provincial bienal. El canon 9
estipula que no corresponde ordenar presbiteros sin examen
previo o pasando por alto los pecados confesados, puesto que la
Iglesia exige que los candidatos sean irreprochables. En la misma
linea, el canon 10 manda que se destituya a quienes, habiendo
apostatado en tiempos de persecucion, fueron de todos modos
ordenados presbiteros. El canon 17 ordena que sean depuestos
de su ministerio los presbiteros que practican la usura luego de ser
publicado dicho canon. Por su parte, el canon 18 prescribe que
los diaconos respeten la jerarquia eclesiastica, sin extralimitarse
en sus funciones. Ellos no pueden administrar la eucaristia
a los presbiteros, sino que la deben recibir del obispo o de un
presbitero luego de que estos hayan comulgado. El canon 19
decreta que los llegados del paulinismo —es decir, quienes fueron
seguidores de Pablo de Samosata— deben ser rebautizados; y si
en esa secta pertenecieron al clero, deberan ser examinados y
hallados irreprochables antes de ser rebautizados y ordenados

y las lagrimas» (Juan Damasceno, Exposicidn de la fe IV, 9, Ciudad Nueva, Madrid,
2003, p. 248).



230 ANDRES E. DI CIO

presbiteros. Lo mismo cabe para quienes cumplian el rol de
diaconisas (sin imposiciéon de manos).

El canon 3 procura erradicar una costumbre extendida
en la Iglesia de los primeros siglos. El problema no era el
amancebamiento liso y llano de los ministros, sino algo mas sutil:
la convivencia con mujeres virgenes o viudas que habian hecho
voto de celibato®. En otras palabras: no se prohibe el matrimonio
de los diaconos o los presbiteros, sino que se busca evitar tanto
las murmuraciones como las ocasiones de pecado con personas
o entre personas que asumieron el compromiso de celibato. Ya
Cipriano abordaba esta cuestion en una carta, con motivo de la
consulta de Pomponio:

[..] no consientan que las virgenes cohabiten con los hombres,
no hablo ya de dormir juntos, sino ni siquiera convivan, porque
la debilidad del sexo y la fogosidad todavia de la edad deben ser
frenadas por todos los medios y gobernada por nosotros, para
que no se dé ocasion al diablo, que esta al acecho y deseoso de
ensafiarse, para perjudicar™.

Es notable, ademas, como Cipriano logra expresar en una sola
oracion que el obrar virtuoso (o pecaminoso) esta directamente
relacionado con la carne (espacio) y el tiempo: «Nadie puede
creerse seguro largo tiempo si estd cerca el peligron™. Pero
como no bastaron las advertencias puntuales, hicieron falta
pronunciamientos sinodales. Primero fue el concilio de Antioquia

% En griego sineisaktos, epeisaktos o agapeté; en latin subintroducta. Consultese: P.
L’Huillier, The Church of the Ancient Councils, pp. 34-36.

¥ Cipriano, Ep. 4,11.1, en Juan Antonio Gil Tamayo (ed.), Obras completas de san
Cipriano de Cartago I, BAC, Madrid, 2013, p. 389. Pomponio habia excomulgado a un
didcono y a las virgenes que reconocieron haber dormido con él en el mismo lecho
reiteradas veces, aunque alegaran que habifan permanecido integras.

% Cipriano, Ep. 4,11,2: Nemo diu tutus est periculo proxinus.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 231

(268), luego el de Ancira (314) y finalmente el de Nicea (325)"".
Décadas mas tarde Basilio tuvo que insistit en la cuestion,
reprendiendo a Paregorio, uno de sus presbiteros, que daba largas
en obedecer su orden de no convivir con mujeres:

He leido tu carta con toda paciencia y me ha sorprendido que
td, que podrias justificarte tan breve y facilmente ante nosotros
en los puntos en cuestion, te atrevas a mantener la irregularidad
denunciada y trates de remediar esta situacién irremediable
con largos discursos. No somos ni los primeros ni los unicos,
Paregorio, que hemos promulgado la ley de que las mujeres no
deben convivir con hombres. Lee el canon establecido por nuestros
santos padres en el Sinodo de Nicea, que prohibe expresamente
la convivencia con mujeres que no sean parientes. La dignidad de
una vida célibe reside precisamente en la renuncia a la convivencia
con una mujet. Por lo tanto, quien sélo profesa el celibato con la
boca, pero en la practica hace lo que corresponde a los casados,
busca evidentemente la dignidad de la virginidad sélo de nombre,
ya que no se abstiene del deseo indecoroso™.

Basilio procura no acusar a Paregorio de fornicar, pero si
lo acusa de ser imprudente, desobediente y de no poder tomar
distancia de la mujer en cuestion®. Igual o mas severo se muestra

' Cf. D. E Caner, «The Practice and Prohibition of Self-Castration in Eatly
Christianity», pp. 411-414. Peter I’Huillier sostiene que el canon 33 del concilio
de Elvira (306) es en realidad un agregado posterior; cf. The Church of the Ancient
Councils, p. 89 (nota 123).

%2 Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mautiner Ausgabe): An den Priester Pare-
gorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-2900/
versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.

% «Por eso deberfas haber aceptado nuestra propuesta, sobre todo porque dices
estar libre de toda pasién sensual. No creo que un hombre de setenta afios conviva
apasionadamente con una mujer. Ademas, nuestra decisiéon no se basé en un hecho
inadmisible, sino en las ensefianzas del apdstol, segin las cuales no debemos dar



232 ANDRES E. DI CIO

Jerénimo en una de sus cartas mas célebres, cuando aconseja a
Eustoquia, hija de Paula, acerca de la virginidad:

Vergtienza me da hablar de ello: la cosa es lamentable, pero
verdadera. ¢Por donde se ha metido en las iglesias la peste de
las “agapetas”? ¢:De dénde viene ese nombre de esposas sin que
medie casamiento? O mejor, ¢de donde viene esa nueva clase de
concubinas? Afadiré mas: ;De dénde esas rameras de un solo
hombre? Conviven en la misma casa, en la misma alcoba, a veces
también se acuestan en la misma cama, y si pensamos algo, nos
llaman suspicaces. [...] A gentes de esta clase los reprende el Sefior
en los Proverbios de Salomoén diciendo: s Puede uno meter fuego en su
regazo sin que le ardan los vestidos? ;O andar sobre las brasas sin que se le
quemen los pies?”?.

La preocupacion por esta costumbre depravada, que solia
ademas presentarse como algo inocente, e incluso evangélico,
continua en Juan Criséstomo, en el concilio Trullano (692) y en
el T de Nicea (787).

motivo de escandalo al hermano. Pero sabemos que lo que para algunos es normal,
pata otros es motivo de pecado. Por eso, siguiendo la ordenanza de los santos pa-
dres, te ordenamos que te separaras de la mujer. ¢Por qué, entonces, acusas al obis-
po y recuerdas una antigua enemistad? ¢Y por qué nos reprendes, como si fuéramos
susceptibles a las calumnias, y no te reprendes a ti mismo, que no puedes evitar
relacionarte con esa mujer? {Expulsala de tu casa y enviala a un convento! Que esté
con las virgenes, y ti déjate servir por hombres, para que no se blasfeme el nombre
de Dios por tu culpa. Mientras no lo hagas, las mil y mil palabras de tus cartas no te
serviran de nada; mas bien morirds como un moroso y tendras que rendir cuentas
al Sefior por tu tibieza» (Basilius von Caesarea, Epistulae 55 (Mautiner Ausgabe): An
den Priester Paregorius, acceso el 30 de octubre de 2025. https://bkv.unift.ch/de/
works/cpg-2900/versions/ausgewahlte-briefe-bkv/divisions/86.).

% Jerénimo, Ep. 22,14 [A Eustoquia], en Epistolario, 219. Traduccion corregida.

% Trullo: canon 5; Nicea II: canones 18 y 22. Cf. P. I’Huillier, The Church of the
Ancient Councils, p. 35, 89.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 233

La sacramentalidad se revela aqui en el hecho de que la fe
cristiana entrafia una moral. Todo el Evangelio habla de ello, y
muy claramente el apdstol Santiago en su conocida afirmacion:
«Muéstrame, si puedes, tu fe sin las obras. Yo, en cambio, por
medio de las obras, te demostraré mi fe» (St 2,18). Nicea sinti6 la
necesidad de poder ofrecer una palabra clara sobre asuntos que
daban pie al escandalo, no so6lo en el orden sexual o econémico,
sino también de sinodalidad episcopal, que supone caminar
juntos en el respeto mutuo de las diversas jurisdicciones.

6. La vigencia de un legado (poco conocido)

Las decisiones de Nicea siguen siendo significativas, ante todo,
por la teologfa en que se fundamentan. Los contextos cambian,
pero las convicciones de fondo permanecen: lo creado por Dios
es bueno, por eso la carne y el tiempo son una bendicién; y la
vida nueva en Cristo debe reflejarse en obras. Es importante
sostener una comprension de la realidad que perciba el orden
sensible como transparencia del orden espiritual. Desde esta
perspectiva sacramental, todo recibe una nueva densidad, incluso
lo mas insignificante. La fe cristiana no reniega de la materia, sino
que la abraza desde Cristo, para que en El encuentre su plenitud.
Esta Buena Noticia debe ser anunciada una y otra vez, sobre todo
en una época en que el gnosticismo vuelve a mostrar su fuerza
de seduccion®.

% Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Placuit Deo (2018); E. Romero
Pose, La siembra de los Padres, Publicaciones de la Facultad de Teologfa «San Dama-
so», Madrid, 2008, pp. 565-581: «La tentacién de la gnosis ayer y hoy»; pp. 583-600:
«Pensamiento teolégico de san Ireneo de Lyon. El gnosticismo, madre de todas las
sectas».



234 ANDRES E. DI CIO

Parece bueno concluir enumerando algunos casos del presente
que muestran la actualidad de los canones de Nicea.

En lo referido a la carne, la ideologia de género no percibe
que el cuerpo sexuado sea, en cuanto tal, constitutivo de la
identidad humana. Por eso intenta el cambio de sexo mediante
intervenciones drasticas en la carne (mutilaciones o agregados)
que contradicen la doctrina del canon 177. Tiene razon, entonces,
Fabrice Hadjadj: la Iglesia es «el templo del Espiritu y se presenta
cada vez mas como la guardiana de la carne, del sexo, de la
propia materia»’. Otro tanto cabria decit, sin duda en otro nivel,
respecto de muchas cirugfas estéticas no reparadoras. Por otra
parte, convendria que el canon 20 fuera mas conocido, ya que
en muchos lugares los fieles no son conscientes del caracter
simbolico de sus posturas en la liturgia; y si lo son, a menudo
privilegian el sentir individual por sobre el sentir eclesial”.

En lo referido al tiempo, se ha debilitado mucho la conciencia
de la necesidad de un proceso reparador de la herida del pecado.
Para muchos, todo el drama del pecado acaba con el perdéon
divino, sin duda fundamental, pero no suficiente para restablecer
del todo la libertad perdida con la desobediencia. Esa logica

7 Cf. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, «Dignitas infinita: Declaracion sobre la

dignidad humanay, 8 de agoto de 2024, nn.® 55-60.

% ¥. Hadjadj, La suerte de haber nacido en nuestro tiempo, Rialp, Madrid, 2024, p. 34.

? No parece casualidad que la Conferencia Episcopal de los Estados Unidos
haya ofrecido en 2010 un recurso tendiente a subrayar la unidad de cuerpo y espi-
ritu en lo relativo a la oracion: «Desde los primeros dias de la Iglesia, esta postura
[erguida] se ha entendido como la actitud de aquellos que han resucitado con Cristo
y buscan las cosas de artiba. Cuando nos ponemos de pie para orar, asumimos nues-
tra plena estatura ante Dios, no con orgullo, sino con humilde gratitud por las cosas
maravillosas que Dios ha hecho al crearnos y redimirnos a cada uno de nosotros»
(United States Conference of Catholic Bishops, «Praying with Body, Mind, and Voi-
ce» (Washington, D.C., 2010) en https://www.usccb.org/resources/praying-with-
body-mind-and-voice.pdf [consulta 28 de agosto de 2025]).



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 235

evidencia una mentalidad poco sensible a la naturaleza, cuya
dindmica la gracia no anula, sino que asume respetuosamente'”.
Como se ve, no se trata de una cuestion menor, sino de uno de los
meollos de la fe cristiana. De hecho, Cristo no redimié al género
humano en un instante, sino recorriendo las distintas fases de la
existencia humana. Y el misterio de su pasion, muerte y descenso
a los infiernos muestra que Cristo salva al género humano
cargando con el pecado hasta sus ultimas consecuencias. Los
canones 11, 12,13 y 14 nos recuerdan, por decirlo con el lenguaje
de Trento, que no sélo existe la pena eterna, sino también la pena
temporal'’’. Todo esto resulta crucial en el caso de pecados graves,
y a nadie se le escapa el escandalo que significa —por ejemplo—
que un ministro que haya abusado sexualmente de otros ejerza el
ministerio sin un camino penitencial proporcionado.

En lo referido a las obras, Nicea sigue siendo actual en cuanto
a no naturalizar los amancebamientos de los sacerdotes y a dejar
que cada obispo decida en su didcesis lo que cree mejor, sin
pretenderinmiscuirse en otras jurisdicciones. El caso de no admitir
unilateralmente en el propio territorio a quien fue excomulgado
por su propio obispo da que pensar, sobre todo porque este afio
se dio una situaciéon analoga de resonancia mundial: el obispo
de Chicago (Blase Cupich) decidi6 distinguir con honores a un

1 «...] pertenece al proceso de la reconciliacion la disponibilidad a la peniten-

cia, la disponibilidad a suftir hasta el fondo por una culpa y a dejarse transformar.
[...] Hoy debemos volver a aprender la capacidad de reconocer la culpa, debemos
renunciar a la falsa conviccién de que somos inocentes. Debemos aprender la capa-
cidad de hacer penitencia, de dejarnos transformar; de salir al encuentro del otro y
de pedir a Dios que nos dé el valor y la fuerza para esa renovacién. El hecho de que
este sacramento en buena parte haya desaparecido de las costumbres existenciales
de los cristianos es un sintoma de una pérdida de veracidad respecto a nosotros
mismos y a Dios; una pérdida que pone en peligro nuestra humanidad y disminuye
nuestra capacidad de paz» (Benedicto XVI, Discurso, 21 de diciembre de 2009).
"1 Cf. Concilio de Trento: Sesién 6°, Decreto sobre la justificacion, Cap. XIV.



236 ANDRES E. DI CIO

politico (Richard Durbin) de la di6cesis de Springfield, donde el
obispo (Thomas Paprocki) le niega la eucaristia por su activismo
pro-aborto (lo cual estd dentro de sus facultades, segin la

Conferencia Episcopal de los Estados Unidos)'*.

En resumen, los canones de Nicea constituyen un valioso
antecedente no sélo para la disciplina de la Iglesia, sino también
para la reflexion dogmatica. Y esta claro que tiene sentido
dedicarse a ellos para ganar perspectiva en relacion a los desafios
del presente. Estas paginas pretenden contribuir al objetivo
propuesto recientemente por David G. Hunter: «mostrar que los
canones del Concilio de Nicea merecen ser mejor conocidos y
que ellos recompensan su examen minucioso»'”.

Referencias bibliograficas

Achelis, H. (ed.). Hippolyts kleinere exegetische und homiletische Schriften
[GCS 1.2.]. Hinrichs, Leipzig, 1897.

Alberigo, G., Ritter, A. M. y L. Abramowski, L. (eds.). Conciliorum
Occunicornm Generalinmaue Decreta 1: The oecumenical Councils.
From Nicea I to Nicea Il (325-387). Turnhout, Brepols, 2006.

Alfaro, J. «Cristo, Sacramento de Dios Padre: La Iglesia, Sacramento
de Cristo Glorificadoy. Gregorianum, vol. 48, n.° 1 (1967), pp.
5-27.

12 Cf. United States Conference of Catholic Bishops, «Catholics in Political
Life» (2004). El obispo de Springfield, Thomas Paprocki, sefial6 en un articulo
que la decision del cardenal Cupich no sélo va en contra de las orientaciones de
la Conferencia Episcopal de Estados Unidos, sino también de lo asumido por la
propia di6eesis de Chicago: https://firstthings.com/sen-durbin-is-unfit-to-receive-
any-catholic-honot/

' D. G. Hunter, «Ancient and Modern Questions», p. 179.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 237

Athénagore. Supplique an sujet des chrétiennes, Sources Chrétiennes 379.
Cerf, Paris, 1992,

Basilio. Tratado del Espiritu Santo. Ciudad Nueva, Madrid, 2012.

Baus, K. et all. Handbuch der Kirchengeschichte 11/ 2: Die Kirche in Ost
und West von Chalkedon bis zum Friihmittelalter (457-700). Herder,
Freiburg-Basel-Wien, 1975.

Berlanga, A. «Sacramentalidad: balance y pedagogia de un concepto
en la Teologia sacramentaria». Scripta Theologica, vol. 53 (2021),
pp. 762-573.

Borobio, D. Reconciliacion penitencial. Descleée de Brouwer, Bilbao,
1990.

Brugues, J. L. «El arte de durar». Communio Arg., vol. 3, n.° 3 (1996),
pp. 21-32.

Cavaller, E. M. Laos principios del cristianismo. Una Teologia Fundamental
segiin Newman. Agape, Buenos Aires, 2018.

Ciraulo, J. M. «The sacramental principle». Communio USA, vol. 50,
n.° 1 (2023), pp. 67-111.

Claudel, P. Journal 1. Gallimard, Paris, 1969.

Claudel, P. Adieu, Japon! En Euvres completes XXI. Gallimard, Paris,
1963.

Clemente de Alejandria. E/ pedagogo. Gredos, Madrid, 1998.
Clemente de Alejandtia. Stromata. Ciudad Nueva, Madrid, 1998.

Clerck, P. D. «Pénitence seconde et conversion quotidienne aux ITI*™
et IVe™ sieclesy. Studia Patristica 20 (1989), pp. 352-374.
Comision Teologica Internacional. «Jesucristo, Hijo de Dios, Salva-
dor. 1700° aniversario del Concilio Ecuménico de Nicea (325-
2025)» (2025).

Comision Teologica Internacional. «lLa reciprocidad entre fe y sacra-
mentos en la economia sacramental» (2019).

Comision Teoldgica Internacional. «lLa sinodalidad en la vida y en la
mision de la Iglesia» (2018).



238 ANDRES E. DI CIO

Congregacion para la Doctrina de la Fe. «Placuit Deo» (2018).

Congar, Y. Un pueblo mesidnico. 1a Iglesia sacramento de salvacion. Cristian-

dad, Madrid, 1976.

Crossland Hanson, R. P. «A note on Origen’s self-mutilation». [7giliae
Christianae, vol. 20 (1966), pp. 81-82.

Deutsche Bischofskonfetrenz, Katholischer Erwachsener-Katechismus,
Binde I-11. Vetband der Didzesen Deutschlands, Bonn, 1985-
1989.

Dicasterio para la Doctrina de la Fe. «Dignitas infinita: Declaracion
sobre la dignidad humana» (2024).

Eusebio de Cesatrea. Historia Eclesidstica. BAC, Madrid, 2008.

Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago 1. BAC,
Madrid, 2013.

Gil Tamayo, J. A. (ed.), Obras completas de san Cipriano de Cartago 1.
BAC, Madrid, 2016.

Gilbert, P. Metafisica. 1a paciencia del ser. Sigueme, Salamanca, 2008.

Granados J. y Larrq, |. de D. (eds.). La perspectiva sacramental. Didaska-
los, Madrid, 2017.

Grayland, J. «Standing, the Posture of Participation in the Eucharistic
Prayer». The Australasian Catholic Record, vol. 81, n.° 3 (2004),
pp- 336-350.

Guardini, R. Liturgische Bildung. Deutsches Quickbornhaus, Burg Ro-
thenfels am Main, 1923.

Guardini, R. Los sentidos y el conocimiento religioso. Cristiandad, Madrid,
1965.

Guardini, R. Los signos sagrados. ELE, Barcelona, 1965.

Guardini, R. Preparacion para la celebracion de la Santa Misa. San Pablo,
Buenos Aires, 2008.

Hadjadj, E. La suerte de haber nacido en nuestro tiempo. Rialp, Madrid,
2024.

Hamman, A. La oracidn. Herder, Barcelona, 1967.

Hartmann W. y Pennington, K.(eds.). The History of Byzantine and
Eastern Canon Law to 1500. The Catholic University of Ameri-
ca Press, Washington, 2012.



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 239

Hoftmann, N. Kreuz und Trinitit. Zur Theologie der Siibne. Johannes,
Einseideln, 1982.

Hunter, D. G. «Ancient and Modern Questions on the Canons of the
Council of Nicaea I (325)». Annales Historiae Conciliorum, vol.
53 (2023), pp. 159-180.

Hunter D. G. y otros (eds.). Encyclopedia of Early Christianity. Brill,
Leiden-Boston, 2024.

Jerénimo. Epistolario. BAC, Madrid, 1993.

Juan Criséstomo. Homilias sobre la carta a los hebreos. Ciudad Nueva,
Madrid, 2008.

Juan Criséstomo. Comentario a los Gdlatas. Ciudad Nueva, Madrid,
1996.

Juan Damasceno. Exposicion de la fe. Ciudad Nueva, Madrid, 2003.

Kasper, W. Teologia e Iglesia. Herder, Barcelona, 1989.

Kreider, A. La paciencia. El sorprendente fermento del cristianismo en el impe-
rio romano. Sigueme, Salamanca, 2017.

’Huillier, P. The Church of the Ancient Councils. The Disciplinary Work
of the First Four Ecumenical Councils. St. Vladimimir’s Seminary
Press, Crestwood, 2000.

Ladaria, L. E/ Espiritu en Clemente Alejandrino: estudio teoldgico-antropoldgr-
co. UPCM, Madrid, 1980.

Le Guillou, M.-J. «la sacramentalité de 'Eglise». I.a Maison-Dien, vol.
93 (1968), pp. 9-38.

Menke, K.-H. Sakramentalitat. Wesen und Wunde des Katholizismus. Frie-
drich Pustet, Regensburg, 2013°.

Metzger, M. (trad.). Les constitutions apostoliques, Sources Chrétiennes 336.
Cerf, Paris, 1987.

Newman, J. H. Apologia pro vita sua. Sheed and Ward, London, 1989.

Newman, J. H. Parochial and Plain Sermons. Ignatius, San Francisco,
1997.

Orbe, A. Teologia de san Ireneo I17. BAC, Madrid, 1996.

Persa, R. «Die Aktualitit und Bedeutung der Kanones von Nizia fiir
die heutige theologische und 6kumenische Debattey. Una sanc-
ta, vol. 79, n.°3 (2024), pp. 190-200.



240 ANDRES E. DI CIO

Poschmann, B. «Busse. B: Christlich». En Klauser, K. (ed), Reallexifon
Siir Antike und Christentum 11. Hiersemann, Stuttgart, 1954, pp.
802-814.

Potz, R. «Nomokanon». En Kasper, W. y otros (eds.), Lexikon fiir
Theologie und Kirche’. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2006, pp.
896-897.

Rahner, K. «Para una teologfa del simbolo». En Escritos de teologia I1.
Taurus, Madrid, 1962, pp. 283-321.

Rahner, K. Samtliche Werke 11. Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2005.

Righetti, M. Mannale di Storia liturgica 1. Ancora, Milano, 1964.

Roberts A. y Donaldson . (eds.). The Ante-Nicene Fathers I: The Apos-
tolic Fathers — Justin Martyr — Irenaens. Charles Scribner’s Sons,
New York, 1913.

Romero Pose, E. La siembra de los Padres. Publicaciones de la Facultad
de Teologia «San Damaso», Madrid, 2008.

Ruiz Bueno, D. (trad.). Actas de los Martires. BAC, Madrid, 1968.

Scheffezyk, L. (ed.). Cristologia y devocion a Cristo. Instituto Internacio-
nal del Corazén de Jesus, Bogota, 1982.

Schmitz, H.-J. Die Bussbiicher und die Bussdiziplin der Kirche. F. Kirchheim,
Mainz, 1883.

Schmitz, H.-]. Die Bussbiicher und das Kanonische Bussverfabren. 1.
Schwann, Diusseldorf, 1898.

Simonetti, M. La crisi ariana del I secolo. Institum Patristicam «Augus-
tinianumy», Roma, 1975.

Soding, Th. «Kreuzerhéhung, Zur Deutung des Todes Jesu nach Jo-
hannes». Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, vol. 103, n.° 1 (2000),
pp. 2-25.

Speyt, A. von, La confesion. Saint John Publications, Madrid, 2025.

Tertuliano. La paciencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2018.

Tertuliano. La penitencia. Ciudad Nueva, Madrid, 2011.

Toth, P. «<New questions on old answers: towards a critical edition of
the “answers to the orthodox” of Pseudo-Justiny. The Journal
of Theological Studies, vol. 65, n.° 2 (2014), pp. 550-599.

Turner, C. H. (ed.). Eclesiae Occidentalis monumenta inris antiquissima
canonum. Canonum et conciliornm graecorum interpretationes latinae



LA CARNE, EL TIEMPO Y LAS OBRAS EN LOS CANONES DE NICEA I 241

1,1,2: Nicaeni Concilii Praefationes Capitulas Symbolum Canones. E
Typographeo Clarendoniano, Oxonii, 1904.

Tzamalikos, P. The Real Cassian Revisited: Monastic Life, Greek Paideia,
and Origenism in the Sixth Century. Brill, Leiden, 2012.

Vogel, C. Le péchenr et la pénitence dans I'Eglise ncienne. Cexf, Paris, 1983,

Weckwerth, A. «The Twenty Canons of the Council of Nicaea». En
Kim, Y. R. (ed.), The Cambridge companion to the Council of Nicaea.
Cambridge University Press, Cambridge, 2021.



ESTUDIOS
TRINITARIOS




	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada
	Vol 59, nº 2 (2025)_Definitivo_Imprenta.pdf
	Vol 59, nº 2 (2025)_Portada.pdf



