
S A L A M A N C A

Enero - Junio 2025

Vol. LIX - Núm. 1



estudios
trinitarios

Enero-Junio               2025             Vol. LIX - Núm. 1

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	 7-10

ESTUDIOS

Montes Peral, L. Á., La primacía del amor en una teología 
	 trinitaria inspirada en el Tratado sobre la Trinidad 
	 de Tomás de Aquino ............................................................	 13-48
Vallejo Gavonel, Mª. E., Francisco Pacheco e l’Arte de la Pintura:
	 contributi all’iconografia trinitaria post-tridentina 
	 nell’area ispanica ..................................................................	 49-91
Salazar García, L. M., Libertad y persona. Rahner y 
	 Zizioulas, dos acercamientos desde el concepto de libertad 
	 entendido como autodeterminación ...................................... 	 93-119
Jakosalem, J., Climate Justice: The Moral Imperative in the 
	 Eco-theology of  Pope Francis in Contemporary Climate
	 Negotiations and Struggles ...................................................	121-173

Bibliografía ........................................................................... 	175-184



Libertad y persona. Rahner y Zizioulas, dos 
acercamientos desde el concepto de libertad 

entendido como autodeterminación

Freedom and person. Rahner and Zizioulas, 
two approaches from the concept of freedom 

understood as self-determination

Luis María Salazar García
Departamento de Teología 

Universidad Loyola Andalucía 
lsalazar@uloyola.es

Orcid: 0000-0002-7355-4982

Fecha de recepción: 14 de enero de 2025
Fecha de aceptación: 25 de marzo de 2025

Resumen: Libertad y persona son dos conceptos complejos y muy 
cercanos. Los dos autores elegidos, K. Rahner y I. D. Zizioulas, presentan 
la libertad, entendida como autodeterminación y no sólo como libre 
albedrío, como el elemento central de su concepto «persona». Parece 
interesante explorar, aunque sea inicialmente, cuáles son las semejanzas 
y las diferencias, sus respectivas presentaciones concepto de libertad 

ESTUDIOS                              	  Est. Trin. Vol. 59 Núm. 1 (2025) 93-119



94	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

entendida como autodeterminación, tanto en su antropología como en 
su teología trinitaria.

Palabras clave: Antropología teológica, Concupiscencia, Libertad, 
Ontología trinitaria, Persona, Teología trinitaria.

Abstract: Freedom and Person are two complex and closely related 
concepts. The two authors chosen, K. Rahner and I. D. Zizioulas, 
freedom, understood as self-determination and not merely as free will, 
is presented as the central element of  their concept of  “person.” It 
seems worthwhile to explore, even if  only initially, the similarities and 
differences in their respective presentations of  the concept of  freedom 
understood as self-determination, both in their anthropology and in 
their Trinitarian theology.

Keywords: Concupiscence, Freedom, Person, Theological Anthropo-
logy, Trinitarian ontology, Trinitarian Theology.

1.  Introducción

Cuando analizamos el concepto de persona, encontramos 
varias dimensiones que se implican mutuamente: la dignidad, 
la identidad, la relación y, no menos importante, la libertad. No 
resulta extraño encontrar la definición de persona como “ser 
inteligente y libre”. Esta importancia de la libertad para la realidad 
personal no sólo afecta a la persona creada, sino que es en cierto 
modo aplicable a las personas divinas1. 

1 Para un acercamiento a la discusión contemporánea sobre la relación entre 
libertad y persona en la Trinidad es muy útil la lectura de E. J. Justo Domínguez, 
«Un amor creativo. La libertad de las Personas divinas», Estudios trinitarios, 48 
(2014), pp. 549-579.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   95

Existen dos teólogos que han hecho de la libertad la clave 
para la interpretación del concepto de persona: K. Rahner y I. D. 
Zizioulas. Para ambos, la libertad es fundamental para entender 
la condición personal. Sin embargo, sus planteamientos tienen 
algo de contrastante, puesto que mientras Rahner sitúa la libertad 
como la cualidad clave del ser humano, entendido como persona, 
Zizioulas centrará su reflexión en la libertad del Padre, la cual 
está en el mismo origen de la Trinidad. Desde ambas orillas del 
concepto persona, el trinitario y el humano, se puede realizar 
un cierto salto analógico, pero con consecuencias diferentes. 
Mientras que el concepto moderno de persona no sería aplicable, 
según Rahner, a cada una de las personas de la Trinidad, sino 
a la Trinidad misma, el concepto trinitario de persona es para 
Zizioulas la posibilidad de la existencia de la persona humana en 
sentido pleno.

En nuestro ensayo intentaremos abordar ambas posiciones, 
mostrando, a partir de la comparación de ambos autores, algunos 
elementos conclusivos que, a su vez, nos sirvan de punto de 
partida para ulteriores investigaciones.

2.  La libertad como rasgo de la persona en Rahner

No parece necesario hacer una presentación del teólogo de 
Friburgo. Considerado como uno de los autores más influyentes 
en la transformación de la teología acontecida durante el s. XX, 
fue perito del Concilio Vaticano II y, a pesar del medio siglo 
trascurrido desde su muerte en 1984, sus posiciones teológicas 
siguen siendo referencia obligada de la teología católica, bien para 
aceptarlas, bien para oponerse a ellas o recibirlas críticamente.

Su mayor aportación en el contexto específico de la teología 
trinitaria es el llamado «axioma fundamental»: «La Trinidad 



96	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

económica es la Trinidad inmanente, y viceversa». Este principio, 
con matices en la terminología y en la cuestión del ‘viceversa’, 
aglutina hoy el consenso de toda la comunidad teológica2.

También es conocida su posición respecto al uso del concepto 
persona en la Trinidad3. Siguiendo la estela del teólogo reformado 
Karl Barth, al que cita expresamente, considera que el concepto 
de persona como hipóstasis, utilizado por la patrística griega 
y por el magisterio, no se corresponde adecuadamente con el 
concepto moderno de persona, que él denomina existencial. La 
hipóstasis funciona algo así como el soporte del ser, mientras que 
el concepto moderno de persona se plantea fundamentalmente 
como autodeterminación, vinculada a la autoconciencia y la 
libertad. Nos dirá: 

Si hablamos hoy de persona en plural, dada la comprensión ac-
tual del término, casi nos vemos obligados a pensar en varios 
centros espirituales de actividad, en varias subjetividades y liber-
tades espirituales. Sin embargo, en Dios no se dan tres centros 
de actividad ni tres subjetividades o libertades4.

2 Cf. K. Rahner, «El Dios trino como principio y fundamento trascendente 
de la historia de la salvación», en J. Feiner y M Löhrer, Mysterium Salutis. Manual de 
Teología como Historia de la salvación, t. II, Cristiandad, Madrid, 1992, pp. 269-338. Para 
la formulación del axioma fundamental, véase concretamente las páginas 277 y si-
guientes. A propósito de un análisis de la discusión en torno al axioma fundamental, 
consúltese: L. F. Ladaria, La Trinidad, Misterio de comunión, Secretariado Trinitario, 
Salamanca, 2002, pp. 11-64.

3 Su exposición sobre esta cuestión lleva el significativo título de «La aporía del 
concepto de “persona” en la doctrina sobre la Trinidad», y se encuentra publicada 
dentro de su exposición de teología trinitaria («Dios como principio y fundamento 
de la historia de la salvación») en Mysterium Salutis II, pp. 324-331. La posición de 
Rahner ha sido agudamente analizada por L. F. Ladaria, La Trinidad, Misterio de co-
munión, pp. 98-106.

4 K. Rahner, «El Dios trino como principio y fundamento trascendente de la 
historia de la salvación», p. 326. Nótese la acotación «hoy» en cursiva en el original.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   97

Encontramos aquí claramente expresada la vinculación entre 
el concepto «actual» de persona y la libertad. Para encontrar 
un desarrollo más amplio de esta vinculación, tendremos que 
acercarnos a su antropología5. 

Para Rahner, «el ser uno que es el hombre experimenta, pese 
a su unidad, una peculiar tensión entre lo que es como realidad 
dada y lo que quiere ser como posibilidad por realizar. Rahner 
conceptualiza los dos polos de esta tensión con los términos de 
“naturaleza” y “persona”»6. Por ejemplo, al hablar del concepto 
teológico de concupiscencia, nos dirá: «Siempre existirá y de 
manera esencial, una tensión entre lo que el hombre es como 
realidad simplemente dada (como “naturaleza”) y lo que él quiere 
hacer de sí mismo, por decisión de su libertad (como “persona”); 
entre lo que el hombre es en su dimensión meramente pasiva y el 
que él activamente se propone ser»7. 

El concepto «naturaleza», que nos aparece como el partenaire 
del de «persona», no es una realidad estática, sino dinámica y en 
permanente modulación. No hay una naturaleza humana definida 

5 Para el marco general de la antropología de K. Rahner, seguiremos los análisis 
de J. L. Ruiz de la Peña. Estos siguen siendo válidos, a pesar del tiempo transcurrido. 
Los podemos encontrar en J. L. Ruiz de la Peña, «Espíritu en el mundo. La antropo-
logía de Karl Rahner», en J. de S. Lucas, Antropologías del s. XX, Sígueme, Salamanca, 
1976, pp. 180-201. Aunque centradas sobre la cuestión de la muerte, también son 
muy útiles J. L. Ruiz de la Peña, «Karl Rahner: La muerte, fin y consumación», en 
El hombre y su muerte. Antropología Teológica actual, Aldecoa, Burgos, 1971, pp. 217-268; 
y la incluida en el homenaje realizado por la Universidad Pontificia Comillas a K. 
Rahner en su 70 cumpleaños: J. L. Ruiz de la Peña, «La muerte-acción en la teoría 
de la opción final y en K. Rahner» en A. Vargas Machuca (ed.), Teología y mundo 
contemporáneo. Homenaje a K. Rahner en su 70 cumpleaños, Cristiandad, Madrid, 1975, 
pp. 545-564.

6 J. L. Ruiz de la Peña, «Espíritu en el mundo. La antropología de K. Rahner», 
p. 190.

7 K. Rahner, «Sobre el concepto teológico de concupiscencia», en Escritos de 
Teología, t. I, Cristiandad, Madrid, 2000, p. 364.



98	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

estable y atemporal, sino que la naturaleza de cada ser humano 
abarca todas las condiciones previas a su decisión. La naturaleza 
en este sentido es todo lo que el ser humano es como realidad 
dada previa a su decisión personal.

En este sentido podríamos pensar en elementos que en su 
momento fuesen decisiones libres (propias o ajenas), pero que, una 
vez tomadas, se incorporan a la naturaleza, es decir, entran a formar 
parte de las condiciones previas de las futuras decisiones libres 
(personales). Estos elementos son los que podemos denominar 
«existenciales». Un existencial es básicamente un acto de la libertad 
que pasa a condicionar todas las decisiones futuras. El más famoso 
de todos es lo que se llama el «existencial sobrenatural», que podemos 
interpretar como la llamada a la comunión con Dios. En su origen, 
se trata de una decisión absolutamente libre por parte de Dios; pero, 
una vez que se produce, pasa a ser una condición insoslayable de 
todo ser humano, el cual ya no puede existir como si esta oferta 
no se hubiera producido. Todo ser humano será siempre un ser 
convocado y, por tanto, activamente inclinado a esa comunión con 
Dios. Es lo que vino a denominarse «potencia obediencial activa».

Muy vinculado al anterior está el llamado «existencial de 
pecado» (pecado original), que supone el rechazo histórico de esa 
llamada a la comunión por parte de la humanidad. Este rechazo 
tiene un carácter libre en su origen, pero se convierte para todas 
las generaciones posteriores en una condición que no puede 
ignorarse. Ha de ser superada, redimida.

Unido a esta realidad, a la que hemos llamado «naturaleza», 
el ser humano debe responder a todos estos condicionamientos 
mediante su decisión libre. Una libertad que podemos descubrir 
en varios niveles. Un primer nivel lo denominaremos «libertad 



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   99

electiva»8, en el que el ser humano toma sus decisiones a partir de 
las posibilidades de su naturaleza (entendida esta dinámicamente). 
Este nivel de libertad podemos situarlo en lo que clásicamente se 
denomina «libre albedrío». Sin embargo, este no es el nivel más 
profundo de la libertad, sino que esta se despliega en un conjunto 
de decisiones para constituir una decisión sobre nosotros mismos, 
la «libertad entitativa». Esta libertad entitativa es una decisión 
entendida como autodeterminación de nuestra existencia. En 
palabras del mismo Rahner: «Libertad es la capacidad de hacerse 
uno a sí mismo de una vez para todas, capacidad que concierne 
por su esencia a la definitividad del sujeto realizada libremente»9. 
Dicho de otro modo, en cada una de nuestras decisiones, lo 
verdaderamente significativo no es si hacemos esto o aquello, 
sino algo mucho más profundo: decidimos quiénes somos. 
Mientras que las realidades infrapersonales pueden ser definidas, 
la persona se autodefine a lo largo de su vida en un proceso 
unitario que abarca todas sus decisiones en una única decisión, 
que nos configura definitivamente. Para Rahner, esta decisión 
libre, personal, es siempre una decisión frente a Dios.

Nuestra condición encarnada hace que esta única decisión 
se despliegue históricamente10, en un proceso que dura toda la 
existencia. En él, si bien no podemos borrar el pasado, sí podemos 
modular su significado. De la misma manera que, en el proceso 
activo de generación de palabras del idioma alemán, en las 
palabras compuestas todos los componentes tienen un carácter 

8 Un desarrollo de su concepto de libertad lo podemos encontrar en K. Rahner, 
«Teología de la libertad», en Escritos de Teología, t. VI, Cristiandad, Madrid, 2007, pp. 
193-213. La idea de una libertad electiva como «elección categorial libre» la encon-
tramos en la p. 197.

9 K. Rahner, «Teología de la libertad», p. 200.
10 Un análisis de la historicidad en la obra de Rahner puede consultarse en: J. 

L. Ruiz de la Peña, «Espíritu en el mundo. La antropología de K. Rahner», p. 195.



100	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

adjetivo salvo el último, que adquiere carácter sustantivo, así, en la 
vida de la persona, todas nuestras acciones quedan configuradas 
por la última, que tendrá un carácter sustantivo. Rahner tratará 
precisamente de esta cuestión en su famosa Teología de la muerte, en 
la que postula la muerte no sólo como un proceso natural, sino 
también como un proceso personal en el que el ser humano tiene 
un papel protagonista de su propia muerte (muerte-acción)11.

Pues bien, cuando K. Rahner analiza el uso del concepto 
persona en la Trinidad, sostiene que se ha producido un 
desplazamiento del concepto desde la persona como hipóstasis 
hasta la persona entendida como autoconciencia y como libertad. 
Por tanto, al hablar de tres personas en la Trinidad existe el riesgo 
de que pensemos que se trata de tres autoconciencias, de tres 
libertades que se autodeterminan, cayendo en un triteísmo12. 
Siguiendo la estela de K. Barth, al que cita expresamente, pero de 
un modo más prudente, propone que en su aplicación a la Trinidad 
se use el concepto de «persona» modulándolo con una acotación: 
«“Distintas formas de subsistencia” sería el concepto explicativo, 
no para la persona, que significa el subsistente diferenciado, 
sino para la personalitas»13, lo que según su argumentación se 
encontraría mucho más próximo al concepto de persona como 
hipóstasis usado por el magisterio. 

11 Cf. K. Rahner. Zur Theologie des Todes. Mit einem Exkurs über das Martyrium, 
Herder, Friburgo, 1958.

12 Que el pensamiento de tres libertades en Dios derive hacia una posición tri-
teísta no es en absoluto evidente y dependerá mucho del concepto de libertad que 
manejemos. Un análisis de esta cuestión desde la libertad entendida como creati-
vidad en E. J. Justo Domínguez, «Un amor creativo. La libertad de las Personas 
divinas», 557s.

13 K. Rahner, «El Dios trino como principio y fundamento trascendente de la 
historia de la salvación», p. 328.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   101

Lo interesante es que nuestro autor no renuncia al uso 
de persona en su «sentido existencial», pero aplicándolo a 
Dios Trinidad. Para él, «la subsistencia como tal no es por sí 
misma “personal”, si entendemos por “personal” lo que suele 
entenderse en nuestros días a partir del concepto moderno de 
persona. “Lo que distingue” a las personas no está constituido 
por una distinción de subjetividades con conciencia, ni tampoco 
la incluye. Esta distinción es consciente. Pero no es consciente 
a partir de tres subjetividades, sino que el ser consciente de esta 
distinción se da en una sola conciencia real»14. En una nota añade 
pudorosamente: «Esta única conciencia constituiría una única 
persona (absoluta) sólo para aquel que presupusiera de nuevo en 
toda esta cuestión el concepto moderno de persona y que de esa 
manera no haría sino sembrar confusiones en este problema»15. 
Y en la página siguiente, ya sin pudor, insistirá: «La “persona” 
única [en Dios] sería en ese caso Dios existiendo y saliendo a 
nuestro encuentro en esas formas determinadas y distintas de 
subsistencia»16.

Podríamos decir, con las debidas cautelas, que el Dios único 
sería una persona absoluta en el sentido existencial de la palabra. 
Una única autoconciencia y una única autodeterminación. 
Una única libertad capaz de autodeterminarse totalmente. 
Dios es Trinidad libremente, Dios es amor libremente, Dios 
se autocomunica libremente, Dios convoca al ser humano 
libremente. Decir que Dios es «persona» en sentido existencial es 
decir que todo lo que Dios es, lo es fruto de su decisión libre. Una 

14 K. Rahner, «El Dios trino como principio y fundamento trascendente de la 
historia de la salvación», p. 327.

15 K. Rahner, «El Dios trino como principio y fundamento trascendente de la 
historia de la salvación», p. 327, nota 116.

16 K. Rahner, «El Dios trino como principio y fundamento trascendente de la 
historia de la salvación», p. 328.



102	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

decisión libre que no necesita desplegarse en el tiempo, y que no 
necesita vencer ni asumir ninguna naturaleza previa. Que Dios 
sea un Dios personal significa que su existencia está totalmente 
determinada por su libertad.

De hecho, eso es lo que conocemos de Dios en la economía 
de la salvación: un Dios que libremente crea, ama, elige y libera 
a su pueblo, que libremente se encarna en su Logos y nos unge 
en su Espíritu. Esa libertad, manifestada en la historia salutis, sería 
entonces expresión de la libertad con la que Dios mismo es. La 
Trinidad económica es la Trinidad inmanente.

Sin embargo, el propio Rahner no extrae esta consecuencia 
y vuelve al lenguaje esencialista, afirmando que «la divinidad 
concreta existe necesariamente en estas tres formas de subsistencia»17.

3.  La libertad de Dios en Zizioulas

Ioannes Zizioulas, también conocido como Juan de Pérgamo, 
es un teólogo ortodoxo contemporáneo, fallecido en el año 2024, 
de gran proyección en el mundo occidental. Ha publicado una 
parte significativa de su obra en inglés, y además se encuentra 
muy implicado en el movimiento ecuménico. Esta voluntad de 
diálogo con el cristianismo católico es algo intencional. De hecho, 
algunas de sus obras más conocidas y traducidas en español tienen 
como destinatarios reconocidos a los cristianos católicos, no a 
aquellos que se acercan a la ortodoxia como algo exótico que 
quieren conocer, sino a quienes «buscan en la teología ortodoxa 
la dimensión creyente de los Padres griegos. […] Se dirigen al 
cristiano occidental que se siente, por así decirlo, “amputado” 

17 K. Rahner, «El Dios trino como principio y fundamento trascendente de la 
historia de la salvación», p. 330.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   103

desde que Oriente y Occidente siguen sus distintos caminos de 
forma autónoma»18. Dicho de otra manera, Zizioulas escribe 
una teología ortodoxa para católicos con espíritu ecuménico. 
Este planteamiento favorece la recepción de su teología en el 
mundo católico, aunque el carácter provocativo de algunas de sus 
afirmaciones no deja de producir cierta controversia19.

Si para establecer la conexión entre el concepto de persona 
y la libertad en el pensamiento de Rahner hemos tenido que 
hacer un recorrido por su antropología y, desde ahí, pasar al Dios 
trinitario, cuando nos aceramos al pensamiento de Zizioulas, el 
recorrido lo encontramos ya realizado. En su teología trinitaria 
encontramos expresamente afirmada la atribución al Padre de 
esta libertad personal entendida como autodeterminación20, 
y que él denominará libertad ontológica, diferenciándola de la 
libertad moral, que podría ser conectada con el libre albedrío. 
Después podemos extraer con él algunas conclusiones para la 
antropología.

Para nuestro recorrido, nos centraremos fundamentalmente 
en dos textos muy conocidos. El primero lleva por título 
«Personeidad y ser» y se encuentra publicado en 200321. En 
este texto, nuestro autor presenta su visión del surgimiento del 

18 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, Sígueme, Salamanca, 2003, p. 39.
19 Como, por ejemplo, las críticas que realiza a la teología trinitaria que sigue la 

estela de Agustín de Hipona y que denomina «esencialista». También parece discu-
tible una cierta simplificación de la terminología patrística del s. III.

20 Para una comprensión de la relación entre persona en la obra de Zizioulas, 
resulta muy útil el estudio publicado por D. Chiapetti, «La libertà di Dio è la libertà del 
Padre». Uno studio sull’ontologia personalista trinitaria di Ioannis Zizioulas, Biblioteca fran-
ciscana, Milán, 2021. Un resumen del contenido de este texto puede encontrarse en 
D. Chiapetti, «Il Padre, la libertà di Dio. Una lettura (sintetica) della riflessione di 
Ioannis Zizioulas», Vivens Homo, n.º 32 (2021), pp. 171-195.

21 Cf. I. D. Zizioulas, El ser eclesial, pp. 41-78.



104	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

concepto persona a partir de las discusiones trinitarias para 
extraer a continuación algunas consecuencias eclesiológicas.

El segundo texto se titula «El Padre como causa. La persona 
que genera alteridad», y fue publicado en España en 2009 dentro 
del volumen Comunión y alteridad. Persona e Iglesia. En este segundo 
texto, además de retomar ideas presentadas en el artículo 
anterior, Zizioulas responde a alguna de las críticas recibidas, 
abundando en la defensa de la teología de los Padres Capadocios, 
de la cual nuestro autor se considera intérprete y defensor22. Sitúa 
esta teología frente a una lectura de la Trinidad, que denomina 
esencialista, que atribuye a la tradición occidental y a la que dedica 
críticas muy contundentes.

El hilo conductor de su presentación, en lo que se refiere 
a la relación entre libertad y persona, es la gran revolución 
auspiciada por el cristianismo a la hora de establecer la identidad 
entre hipóstasis y persona23. Esta revolucionaria vinculación, 
desconocida para la filosofía anterior, lleva asociada la prioridad 
de la persona sobre la esencia, es decir, la prioridad de la libertad, 
que él denomina ontológica, sobre cualquier realidad esencial, 
incluido el ser de Dios24.

En su artículo «Personeidad y ser», comienza Zizioulas 
mostrando la dificultad de la filosofía griega para reconocer 
la realidad personal: desde la búsqueda del arché hasta el 

22 Cf. I. D. Zizioulas, Comunión y alteridad. Persona e Iglesia, Sígueme, Salamanca 
2009, pp. 159ss. Esta autopercepción del autor no significa que su interpretación sea 
neutral. Es más, no faltan quienes consideran que su lectura de la tradición patrística 
está confesionalmente polarizada. Para un acercamiento desde la perspectiva católi-
ca, puede leerse con mucho provecho el texto de D. García Guillén, Padre es nombre 
de relación: Dios Padre en la teología de Gregorio Nacianceno, Volumen 308 de Analecta 
Gregoriana, Gregorian & Biblical Press, Roma 2010.  

23 Cf. I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 50 y p. 52.
24 Cf. I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 55.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   105

hilemorfismo aristotélico, pasando por la teoría platónica de las 
ideas, lo prioritario es la esencia de las cosas. En cambio, en el 
pensamiento cristiano emerge la realidad de la persona como 
reino de la libertad que vence sobre la necesidad que representan 
los pensamientos esencialistas. El mundo griego es «cosmos», 
pero «en ese mundo no hay lugar para que ocurra lo imprevisto 
o para que la libertad actúe como una reivindicación absoluta e 
ilimitada de la existencia»25.

En la tragedia clásica, precisamente donde, según él, nace el 
término prósopon, se pone en juego precisamente cuál es el papel 
del ser humano en este mundo armónico: «Es el marco en el 
que se desarrollan de forma dramática los conflictos entre la 
libertad humana y la necesidad racional de un mundo unificado 
y armonioso. […] Es precisamente en el teatro donde el hombre 
lucha por llegar a ser una “persona”»26. Sin embargo, es también 
en la tragedia donde el hombre «aprende constantemente […] 
que no puede ni escapar definitivamente al destino, ni continuar 
mostrando hybris a los dioses sin castigo»27. En el mundo griego, 
en definitiva, la libertad del hombre está limitada, o más bien no 
tiene libertad y, por tanto, su persona no es más que una “máscara”, 
algo que no tiene relación con su verdadera “hipóstasis”, algo 
sin contenido ontológico. La máscara permite al hombre gustar, 
aunque sólo sea un momento de la libertad: «Gracias a la máscara 
[…] se ha convertido en una persona, aunque haya sido por poco 
tiempo, y ha aprendido lo que significa vivir como una entidad 
libre, única e irrepetible. La máscara tiene relación con la persona, 
pero la relación es trágica»28.

25 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 44.
26 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, pp. 45ss. Esta etimología del término prósopon es 

bastante discutible.
27 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 46.
28 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 47.



106	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

Según Zizioulas, en la Roma antigua, la personeidad «no 
tiene ningún contenido ontológico», puesto que «el latín persona 
expresa a la vez la negación y la afirmación de la libertad humana: 
como persona, el hombre puede subordinar su libertad al todo 
organizado, pero simultáneamente se asegura de un medio, de 
una posibilidad de gustar la libertad, de afirmar su identidad. 
El estado, o un todo organizado, garantizan y proporcionan la 
identidad»29.

En resumen, «hasta aquí llegó la idea de persona en el mundo 
antiguo grecorromano. La gloria de este mundo consiste en que 
mostró al hombre una dimensión de la existencia que puede 
ser llamada personal. Su limitación radica en el hecho de que su 
marco cosmológico no permitió dotar a esta dimensión de una 
justificación ontológica»30. 

Para saltar esta limitación, eran necesarias dos premisas:

Un cambio radical en la cosmología, que liberara al mundo y 
al hombre de la necesidad ontológica, y una visión ontológica 
del hombre que uniese la persona con el ser del hombre. […] 
Sólo el cristianismo con su perspectiva bíblica podía satisfacer 
la primera premisa. La segunda sólo podía ser alcanzada por el 
pensamiento griego con su interés en la ontología. Los Padres 
griegos fueron precisamente aquellos capaces de unir los dos31. 

Este cambio que permitió el nacimiento del «concepto 
persona en su sentido ontológico nació históricamente a partir 
del proyecto de la Iglesia de dar una expresión ontológica a su 
fe en el Dios trino»32. En este proceso se llevó a cabo lo que 

29 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 48.
30 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 49.
31 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 49.
32 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 49.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   107

nuestro autor denomina una revolución, la cual «se expresa 
históricamente mediante una identificación: la identificación de 
la “hipóstasis” con la “persona”»33, lo cual no había ocurrido 
nunca en la filosofía griega, en la que estos términos nunca 
habían tenido relación, puesto que, en ella, el vínculo estaba entre 
sustancia e hipóstasis, lo que ocasionó «todas las dificultades y 
discusiones en torno a la Santísima Trinidad». Si en Occidente se 
hablaba de tres personas (Tertuliano), esto era leído en Oriente 
en sentido sabeliano. Si en Oriente se habla de tres hipóstasis, 
esto es interpretado en Occidente en sentido triteísta. Hipólito 
había usado para evitarlo el término prósopon, a imitación del latín, 
pero con un significado débil34.

En este cúmulo de tensiones, nuestro autor presenta la 
«revolucionaria» identificación entre hipóstasis y persona como 
la expresión de una doble tesis: por un lado, la persona no es 
un añadido a un ser; una categoría que añadimos a una entidad 
concreta es en sí misma la hipóstasis del ser. Por otro lado, las 
entidades no deben su ser al ser mismo, sino a la persona.

Esta doble afirmación necesita del concurso previo de dos 
fermentaciones, ocurridas precisamente en el campo de la 
teología patrística. La primera es la afirmación de que el mundo 
no es ontológicamente necesario, sino que es creación, es decir, 
«un producto de la libertad»; la segunda, y estamos llegando al 
núcleo de nuestro análisis, es que «el ser de Dios mismo fue 
identificado con la persona»35.

A partir de aquí, nuestro autor rechaza que la fe trinitaria, 
formulada como una sustancia y tres personas, pueda ser 

33 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 53.
34 Esta secuencia, sostenida por Zizioulas, es difícilmente compatible con la 

cronología de las obras de Hipólito y Tertuliano.
35 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 53.



108	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

interpretada simplistamente como si la unidad de Dios, su 
ontología, fuese debida a la sustancia de Dios. Esto, nos dirá, «nos 
devolvería a la antigua ontología griega: Dios primero es Dios, su 
sustancia o naturaleza, su ser, y luego existe como Trinidad, es 
decir, como personas»36. Zizioulas atribuye esta interpretación 
a la teología occidental y lamenta que la dogmática ortodoxa 
moderna haya entrado por estos mismos caminos.

¿Cuál sería entonces la que él considera una correcta 
interpretación? 

Entre los Padres griegos, la unidad de Dios, el Dios uno, y el 
“principio” o “causa” ontológica del ser y de la vida de Dios 
no consistía en la sustancia una de Dios, sino en la hipóstasis, es 
decir, la persona del Padre. El Dios uno no es la sustancia una, sino 
el Padre, que es la “causa” tanto de la generación del Hijo como 
de la procesión del Espíritu. Consecuentemente, el “principio” 
ontológico de Dios depende, de nuevo, de la persona37. 

La consecuencia que extrae nuestro autor de esta interpretación 
de la teología patrística entra de lleno en el motivo de nuestro 
análisis: la primacía de la libertad sobre la esencia, no sólo en la 
creación sino en Dios mismo. Veámoslo con sus palabras:

Cuando decimos que Dios “es”, no atamos la libertad personal 
de Dios –el ser de Dios no es una “necesidad” ontológica o 
una mera “realidad para Dios”–, sino que adscribimos el ser de 
Dios a su libertad personal. De una forma más analítica, esto 
significa que Dios, como Padre y no como sustancia, perpetua-
mente confirma mediante el “ser” su libre voluntad de existir. 

36 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 54.
37 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 55.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   109

Y es precisamente su existencia trinitaria la que constituye esta 
confirmación: el Padre, por amor –es decir, libremente–, en-
gendra al Hijo y espira al Espíritu. Si Dios existe, existe porque 
existe el Padre, es decir, Aquel que por amor libremente engen-
dra al Hijo y espira al Espíritu. Así, Dios como persona –como 
la hipóstasis del Padre– hace que la sustancia divina una sea lo 
que es: el Dios uno. La sustancia no existe jamás en un estado 
de “desnudez”, o sea, sin hipóstasis, sin un modo de existencia, 
y la una sustancia divina es consecuentemente el ser de Dios 
sólo porque tiene estos tres modos de existencia, que debe no 
a la sustancia sino a la persona del Padre. Al margen de la Tri-
nidad no hay Dios, es decir, no hay sustancia divina, porque el 
principio ontológico de Dios es el Padre. La existencia personal 
de Dios (el Padre) constituye su sustancia, la hace hipóstasis. El 
ser de Dios es identificado con la persona38.

Y una vez más: «Lo que resulta importante en la teología 
trinitaria es que Dios “existe” gracias a una persona, el Padre, y 
no gracias a una sustancia»39.

En el análisis de esta afirmación, aborda la cuestión de la 
libertad en su relación con la persona. Nos dirá: 

El reto definitivo a la libertad de la persona es la “necesidad” 
de la existencia. El sentido moral de la libertad, al que nos ha 
acostumbrado la filosofía occidental, queda satisfecho con el 
libre arbitrio. […] Pero esta “libertad” está ya atada por la “ne-
cesidad” de estas posibilidades. Y para el hombre, la definitiva 
y más coartadora de estas “necesidades” es la existencia misma: 

38 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 55.
39 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 55.



110	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

¿cómo puede ser considerado absolutamente libre un hombre 
que no puede hacer otra cosa que aceptar su existencia?40.

Después de alguna consideración sobre la cuestión del suicidio 
a partir de la obra de Dostoievski El poseso, nuestro autor entra 
de lleno en el anhelo de trascender la necesidad presente en la 
realidad personal. Veámoslo con sus palabras:

La trascendencia de la necesidad de la existencia, la posibilidad 
de afirmar su existencia no como el reconocimiento de algo 
dado, de una “realidad”, sino como el producto de su libre 
consentimiento y autoafirmación. Esto y sólo esto es lo que el 
hombre busca al ser una persona. Pero, en el caso del hombre, 
esta búsqueda entra en conflicto con su creaturidad: como cria-
tura no puede escapar de la “necesidad” de su existencia41.

Y de esto sacará nuestro autor una consecuencia lapidaria: 

La persona, por lo tanto, no puede ser realizada como una rea-
lidad intramundana o completamente humana, […] porque la 
persona auténtica, como libertad ontológica absoluta, debe ser 
“increada”, es decir, no limitada por cualquier “necesidad”, in-
cluida su propia existencia. Si esa persona no existe en la reali-
dad, el concepto de persona es un sueño presuntuoso. Si Dios 
no existe, la persona no existe42.

Zizioulas insistirá sobre este punto mostrando cómo una 
afirmación absoluta de la libertad humana como negación de 
la existencia (suicidio) llevaría la afirmación de la persona al 

40 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 56.
41 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 56.
42 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, pp. 56s.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   111

nihilismo, lo cual genera una «alarma existencial» tan seria «que 
en el fondo debe ser considerada como la responsable de la 
relativización del concepto persona», cuya consecuencia es que 
«el humanismo se manifiesta incapaz de afirmar la personeidad»43.

Pero esta limitación no afecta a Dios:

El hombre no puede ejercer su libertad ontológica de modo 
absoluto, porque está atado por su creatureidad, por la nece-
sidad de su existencia, mientras que Dios, por ser “increado”, 
no experimenta esta limitación; pero el fundamento por el que 
Dios escapa a esta limitación no está en su naturaleza, lo que 
impediría definitivamente que el ser humano llegase a ser una 
persona en el sentido en que lo es Dios, sino en su modo de 
existencia. Y esto es lo que da al ser humano la esperanza de 
llegar a ser una persona auténtica44.

En el texto de 2009, bajo el título «El Padre como causa», 
Zizioulas retomará la cuestión de la libertad del Padre como 
generadora de la Trinidad. Para ello, parte del análisis de los 
credos primitivos y de la vinculación entre el Dios uno y la 
paternidad, así como la conexión de esta con el poder creador. A 
continuación, expondrá la posición de los Padres Capadocios que, 
al contrario de Agustín, mantuvieron la equivalencia bíblica entre 
el Dios único y la persona del Padre, describiendo en términos 
causales la relación entre el Dios uno y la Trinidad. Aquí es donde 
encontramos la referencia a la libertad, objeto de nuestro estudio. 

«La paternidad, como noción personal, supone la libertad»45. 
Esto aparece ya en Máximo el Confesor y en Atanasio, quien, 

43 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 57.
44 I. D. Zizioulas, El ser eclesial, p. 58.
45 I. D. Zizioulas, Comunión y alteridad, p. 156.



112	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

incluso frente a la acusación arriana de que, al haber introducido 
el homoousios, había convertido en necesaria la generación del Hijo, 
insistió en que la generación del Hijo es voluntaria y libre. Las 
dificultades lógicas que ofrecía el lenguaje sustancialista fueron 
superadas por la recuperación por parte de los Capadocios del 
lenguaje personal:

San Gregorio Nacianceno contribuyó a la solución al distinguir 
entre el “querer” y “aquel que quiere”: el querer es común a las 
tres personas de la Trinidad; el Hijo comparte esta voluntad 
divina que es común a las tres personas. […] Con todo, no hay 
querer al margen de aquel que quiere, como tampoco puede 
hablarse de ousía sin hipóstasis. “El que quiere” es una persona, 
y como tal ha de considerarse al Padre antes que a nadie. La 
única voluntad divina compartida igualmente por las tres per-
sonas y que está tras la creación del mundo, según Atanasio y 
Nicea, no surge por generación automática y espontánea, sino 
que tiene su origen en una persona llamada Padre, que es “quien 
quiere”46.

De esta manera, queda salvaguardada la unidad en la voluntad 
trinitaria sin atribuirla a la esencia, sino manteniéndola vinculada 
a la persona, originariamente la persona del Padre. Por otra parte,

la libertad en este sentido es ontológica, no moral, es decir, 
brota del modo de consistencia de las hipóstasis, siendo la per-
sona del Padre la iniciadora tanto del ser personal como de la 
libertad, esto es, de la alteridad ontológica en la Trinidad; esto 
es así si la libertad se entiende ontológicamente, es decir, liber-
tad para ser uno mismo, particularmente único y no como li-

46 I. D. Zizioulas, Comunión y alteridad, pp. 156ss.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   113

bertad de “elección”, que en todo caso resulta inapropiada para 
la Trinidad47.

Continúa el texto disipando las dudas que pudieran generarse 
cuando se hace equivaler la personeidad con la individualidad. 
En la Trinidad, la relacionalidad es primaria y no posterior al 
individuo, y esto evita tener que pensar en tres individuos.

Nuestro autor dedicará algunas páginas a defender la posición 
de los Capadocios frente a los acercamientos esencialistas, 
tanto estáticos, que hacen equivaler la divinidad a la ousía, como 
dinámicos, que la vinculan a la comunión. Para ello defenderá 
la noción de «causa» en su compatibilidad con la comunión y la 
taxis trinitaria.

Más adelante, Zizioulas mostrará que este modo de entender 
la Trinidad tiene unas consecuencias para la antropología, 
siempre y cuando quede claro que el analogatum princeps de 
lo personal no puede ser el ser humano, sino el modo de ser 
de Dios. De esta analogía descendente, nuestro autor extraerá 
algunas consecuencias. Primero, «una persona es siempre un don 
que proviene de otro», «las personas son donantes y receptoras 
de identidad personal. La causalidad en la existencia trinitaria 
nos revela un ser personal constituido por amor»48. Segundo, 
«estamos obligados a atribuir nuestra existencia personal a 
una persona y no a una naturaleza, ya sea humana o divina»49. 
Tercero, «la alteridad personal no es simétrica, sino asimétrica»50. 
Añadirá al final nuestro autor algunas consecuencias de la noción 

47 I. D. Zizioulas, Comunión y alteridad, p. 157.
48 I. D. Zizioulas, Comunión y alteridad, p. 181.
49 I. D. Zizioulas, Comunión y alteridad, p. 181.
50 I. D. Zizioulas, Comunión y alteridad, p. 183.



114	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

de «causa» expresada por los Capadocios para la eclesiología y 
para el monoteísmo, cristianamente entendido.

4.  Algunas conclusiones parciales a modo                              
de nuevas hipótesis de trabajo 

Después de este breve recorrido por la cuestión de la libertad en 
su relación con la persona, podemos obtener algunas reflexiones, 
a modo de conclusiones parciales, sin perjuicio de que cada una 
de ellas esté reclamando un estudio más exhaustivo de cada uno 
de los autores, tanto en extensión, ampliando a otras obras, como 
en profundidad, intentando detectar matices que hayan quedado 
difuminados en este primer acercamiento.

4.1.  La libertad como una nota fundamental de la persona

La primera cuestión que podemos señalar es que, para ambos 
autores, la libertad se encuentra muy vinculada al concepto de 
persona. No se trata de una libertad meramente electiva (Rahner) 
ni en sentido moral (Zizioulas), que podríamos identificar con 
el libre albedrío, sino la libertad en sentido entitativo (Rahner) u 
ontológico (Zizioulas). Es decir, la libertad que podemos vincular 
con el concepto persona es la capacidad de autodeterminarse, de 
decidir voluntariamente sobre el propio ser.

En Rahner, esta libertad entitativa está vinculada claramente 
con la condición personal del ser humano. En su antropología, 
libertad y persona prácticamente se identifican. Todas las 
elecciones que vamos realizando a lo largo de nuestra vida van 
configurándose en una única decisión sobre nosotros mismos 
que, en su sentido más profundo, es una decisión frente a Dios.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   115

Sin embargo, este vínculo entre libertad y persona parece 
desvanecerse cuando hablamos de Dios mismo. Por un lado, cada 
una de las personas de la Trinidad debe entenderse como «modos 
de existencia» y no como autoconciencia, que él considera única 
en Dios. Si hay una única autoconciencia, poseída de modo 
diferente por el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, si hay una única 
voluntad en Dios, que es la voluntad trinitaria, parece obligado 
pensar en una única libertad en Dios. Libertad que no estaría 
vinculada, por tanto, con el concepto trinitario de persona.

Como el mismo autor alemán afirma, el modo moderno de 
entender la persona, en el que la libertad tiene un papel clave, sería 
aplicable en todo caso a Dios como Dios personal (tripersonal en 
el sentido de modos de existencia). Sin embargo, es aquí donde 
el vínculo entre la libertad entitativa y la persona se quiebra, 
puesto que, aunque podríamos reconocer una libertad en Dios 
por lo que se refiere a la creación, a la encarnación, a la llamada 
del ser humano a la comunión con él, esta libertad no alcanzaría 
al ser mismo de Dios, que es «necesariamente» trinitario. En 
este sentido podríamos hablar de una libertad de Dios ad extra 
(¿análoga a lo que en el ser humano hemos denominado libertad 
electiva?), mientras reconocemos en Dios mismo una primacía 
de lo esencial sobre su propia existencia. Dios es como es 
«necesariamente».

En este sentido, la posición de Zizioulas resulta, a primera 
vista, más consistente puesto que, manteniendo el origen del 
ser de Dios en la persona del Padre, mantiene la primacía de lo 
personal sobre lo esencial. O lo que es lo mismo, la primacía de 
la libertad ontológica sobre el reino de la necesidad. Queda claro, 
para el autor ortodoxo, que la condición personal del Padre está 
ligada a la libertad ontológica y una identidad extática ejercida 
como amor.



116	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

El vínculo entre libertad entitativa y persona queda dificultado, 
sin embargo, en el caso de las otras dos personas. La distinción 
que él toma de los Capadocios entre el querer, único en Dios, y el 
que quiere, que es siempre la persona del Padre, mantiene además 
la unidad de voluntad en Dios, pero deja en penumbra cómo esta 
libertad es participada en el caso del Hijo y del Espíritu.

Quedaría, empero, por dilucidar si, y cómo, esta vinculación 
radical entre personeidad y libertad ontológica se articulan en el 
Hijo y en el Espíritu Santo. Parece claramente deducible de la 
posición de Zizioulas que el Hijo y el Espíritu reciben su condición 
personal del Padre; pero cabe preguntarse cómo participan ellos 
dos de esa libertad ontológica.

Aunque no hemos encontrado el modo en que se produce, 
esta participación en la libertad del Padre por parte del Hijo (y 
del Espíritu Santo) ha de considerarse un hecho, puesto que la 
personeidad como un don recibido es una clave de la antropología 
de Zizioulas, que él extrae de su propia teología trinitaria. El 
modo de ser persona del Hijo sería el modelo para la personeidad 
del ser humano.

En el ser humano hay una libertad de aceptación, que podemos 
entender como obediencia. Dicha aceptación libre da lugar a 
un cierto modo de personeidad, el que se producen en el «ser 
eclesial» y que no está condicionado por la creaturidad, puesto 
que en este ser eclesial del ser eclesial se produce una verdadera 
primacía de la libertad sobre la necesidad de la existencia.

4.2.  La limitación de la libertad en la antropología

Otra cuestión que merecería un ulterior análisis es la 
comparación entre el concepto de creaturidad en Zizioulas y 
el de concupiscencia en Rahner. Ambos conceptos aparecen 



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   117

como limitaciones de la libertad en cuanto dificultan que el 
ser humano pueda disponer radicalmente de sí mismo. Para 
Zizioulas, la creaturidad impide a la persona, como identidad 
biológica, disponer de su propia existencia, una limitación radical 
para el ejercicio de la libertad ontológica. En cuanto creatura, el 
ser humano debe aceptar su existencia. Ni siquiera el suicida, al 
que nuestro autor se refiere utilizando la obra de Dostoievski, 
puede hacerse desaparecer. Lo que podemos llamar la «falacia del 
suicida» es pensar que, al morir, deja de existir. Sin embargo, eso 
no es así, pues sigue existiendo como cadáver y como desgarro 
en las personas que lo conocen y lo aman. En última instancia, 
para Zizioulas, el ser humano en su existencia biológica debe 
aceptar la primacía de lo esencial, que recibe por su condición de 
creatura, sobre lo personal.

Para Rahner esta limitación de la libertad entitativa es la 
dificultad radical (¿imposibilidad?) de asumir totalmente lo que 
somos como naturaleza en nuestra decisión personal. Ese es el 
concepto de concupiscencia que él propone. También en este caso 
supone una limitación de la libertad en su sentido más profundo, 
es decir, una primacía de la naturaleza sobre la persona (¿sería 
correcto decir aquí también: de lo entitativo sobre lo personal?).

Como vemos, tal y como son descritas por sus autores, las dos 
limitaciones no son equivalentes, pero no por ello podemos decir 
que sean absolutamente independientes. En caso de ser capaces 
de establecer una conexión más precisa, encontraríamos un 
camino para situar el concepto de concupiscencia en la teología 
de la ortodoxia.

Llegados a este punto del recorrido, a pesar de la insatisfacción 
que produce lo provisional de nuestras conclusiones, podemos 
establecer algunos puntos de anclaje para una ulterior 
profundización: por un lado, en los dos autores se reconoce un 
sentido de la libertad que va más allá del mero libre albedrío, 



118	 LUIS MARÍA SALAZAR GARCÍA

para entenderse como la capacidad de disponer de sí mismo y 
configurar la propia existencia. Por otro lado, también en ambos 
autores este segundo tipo de libertad experimenta limitaciones 
profundas en el caso del ser humano que sólo pueden ser 
superadas por la gracia.

Referencias bibliográficas

Chiapetti, D. «Il Padre, la libertà di Dio. Una lettura (sintetica) 
della riflessione di Ioannis Zizioulas». Vivens Homo, n.º 32 
(2021), pp. 171-195.

Chiapetti, D. «La libertà di Dio è la libertà del Padre». Uno studio 
sull›ontologia personalista trinitaria di Ioannis Zizioulas. Biblioteca 
franciscana, Milán, 2021. 

García Guillén, D. Padre es nombre de relación: Dios padre en la teología de 
Gregorio Nacianceno, Volumen 308 de Analecta Gregoriana, 
Gregorian & Biblical Press, Roma 2010.

Justo Domínguez, E. J. «Un amor creativo. La libertad de las 
Personas divinas», Estudios trinitarios, 48 (2014) 549-579.

Ladaria L. F. La Trinidad, Misterio de Comunión. Secretariado 
Trinitario, Salamanca, 2002.

Rahner K. «Teología de la libertad». En Escritos de Teología, t. VI. 
Cristiandad, Madrid, 2007.

Rahner, K. «Dios como principio y fundamento trascendente 
de la historia de la salvación». En Feiner J. y Löhrer, M. 
Mysterium Salutis. Manual de Teología como Historia de la 
salvación. Cristiandad, Madrid, 1992.



    LIBERTAD Y PERSONA                                                   119

Rahner, K. «Sobre el concepto teológico de concupiscencia». En 
Escritos de Teología, t. I. Cristiandad, Madrid, 2000.

Ruiz de la Peña, J. L. «Espíritu en el mundo. La antropología de 
Karl Rahner». En Lucas Hernández, J. de S. Antropologías del 
s. XX. Sígueme, Salamanca, 1976, pp. 180-201.

Ruiz de la Peña, J. L. El hombre y su muerte. Antropología Teológica 
actual, Aldecoa, Burgos, 1971.

Ruiz de la Peña, J. L. «La muerte-acción en la teoría de la opción 
final y en K. Rahner». En A. Vargas Machuca (ed.). Teología y 
mundo contemporáneo. Homenaje a K. Rahner en su 70 cumpleaños, 
Cristiandad, Madrid, 1975, 545-564.

Zizioulas, I. D. Comunión y alteridad. Persona e Iglesia. Sígueme, 
Salamanca, 2009 (Original inglés: Communion and Otherness. 
Further Studies in Personhood and the church, Londres 2006).

Zizioulas, I. D. El ser eclesial. Sígueme, Salamanca, 2003 (Original 
Inglés: Being as communion. Studies in Personhood and the Church, 
New York 1985, 20024). El artículo citado («Personeidad y 
ser») se publicó por primera vez en griego en 1977. 




	4. Luis María Salazar.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada.pdf

	Vol 59, nº 1 (2025)_OJS - copia.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada




