Vol. LIX - Nom. 1

ESTUDIOS
TRINITARIOS

SALAMANCA



qst}ldicgs
trinitarios

Enero-Junio 2025 Vol. LIX - Num. 1

EDITORIAL evvviiiiieeeeeeee ettt ettt sraee e 7-10
ESTUDIOS

MonTEs PERAL, L. A., La primacia del amor en una teologia

trinitaria inspirada en el Tratado sobre la Trinidad

de Tomds de AGUINO ..., 13-48
VALLEJO GAVONEL, M*. E., Francisco Pacheco ¢ I’Arte de la Pintura:

contributi all’iconografia trinitaria post-tridentina

NELAYEA ISPANTCA .. 49-91
SALAZAR GARCIA, L. M., Libertad y persona. Rabner y

Zizioulas, dos acercamientos desde el concepto de libertad

entendido como antodererminacion ..............coceeeenenene. 93-119

JAKOSALEM, J., Climate Justice: The Moral Imperative in the
Eco-theology of Pope Francis in Contemporary Climate
Negotiations and Struggles ..........oeevvvvevinivccnennnne, 121-173

BIBLIOGRAFIA ceviiiieiiiiceiee ettt ettt ee e eeeate e saae e s 175-184



ESTUDIOS Est. Trin. Vol. 59 Num. 1 (2025) 49-91

Francisco PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA:
CONTRIBUTI ALL’ICONOGRAFIA TRINITARIA POST-
TRIDENTINA NELL’AREA ISPANICA

Francisco PACHECO AND THE ARTE DE 1.4 PINTURA:
CONTRIBUTIONS TO POST-TRIDENTINE TRINTTARIAN
IcONOGRAPHY IN THE HispANIC WORLD

MARiA ESTHER VALLEJO GAVONEL
Sapienza Universita di Roma
Pontificia Universita Gregoriana

vallejogavonel@gmail.com
Orcid: 0009-0004-6994-7152

Fecha de recepcion: 4 de febrero de 2025
Fecha de aceptacion: 18 de abril de 2025

Sintesi: 12articolo propone una panoramica sulla figura di Francisco
Pacheco nel contesto culturale spagnolo della prima eta moderna,
evidenziandone il ruolo nella definizione della sensibilita artistica del S7g/
de Oro e la funzione di mediatore tra sapere umanistico, pratica d’officina
e controllo della rappresentazione dell’immagine sacra. In particolare,
Iarticolo si concentra sull’operadi maggiore rilievo dell’autore, 1Are
de la Pintura, esaminandone fonti, contesto storico e struttura interna.
L’opera si configura come un trattato capace di integrare le istanze



50 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

dottrinali post-tridentine e di rielaborare, in modo semplificato ma
operativamente efficace per il proprio pubblico di artisti, le riflessioni
di Gabriele Paleotti e Johannes Molanus entro un quadro normativo
coerente destinato alla formazione e alla regolamentazione della prassi
pittorica. La sezione conclusiva approfondisce le prescrizioni di Pacheco
per la rappresentazione della Santissima Trinita, ricostruendo modelli,
criteri formali e limiti iconografici volti a garantire chiarezza teologica
e decoro visivo, e illustrando tali indicazioni con immagini pertinenti ai
temi iconografici analizzati, tratti da contesti precedenti, contemporanei
e successivi, sia europei sia ispano-americani.

Parole chiavi: Francisco Pacheco, Arte de la pintura, Siglo de Oro,
iconografia post-tridentina, iconograffa trinitaria, arte ispano-americana.

Abstract: The paper provides an overview of the figure of Francisco
Pacheco within the cultural context of eatly modern Spain, highlighting
his role in shaping the artistic sensibility of the Spanish Golden
Age and his function as a mediator between humanistic knowledge,
workshop practice, and the regulation of sacred imagery. In particular,
the article focuses on the author’s most significant work, Arze de la
Pintura, examining its sources, historical context, and internal structure.
The treatise emerges as a work capable of integrating post-Tridentine
doctrinal concerns and of reworking, in a simplified yet operationally
effective manner for its intended audience of artists, the reflections of
Gabriele Paleotti and Johannes Molanus within a coherent normative
framework aimed at the education and regulation of painting practice.
The concluding section examines Pacheco’s prescriptions for the
representation of the Holy Trinity, reconstructing the models, formal
criteria, and iconographic limits he proposed to ensure both theological
clarity and visual decorum, and illustrating these guidelines with images
pertinent to the iconographic themes discussed, drawn from preceding,
contemporary, and subsequent contexts, both European and Ibero-
American.

Keymwords: Francisco Pacheco, Arte de la pintura, Spanish Golden Age,
Post-Tridentine iconography, Trinitarian iconography, Ibero-American
art.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 51

1. Introduzione

Il presente articolo si propone di offrire, in uno schema
tripartito, una panoramica sulla figura di Francisco Pacheco
nel contesto culturale spagnolo della prima eta moderna,
concentrandosi sulla sua principale opera scritta, ’Arte de la
Pintura, e dedicando la parte conclusiva all’analisi delle indicazioni
dell’autore relative alla corretta rappresentazione iconografica
della Trinita. Vengono delineati, in termini generali, il contesto
storico, la struttura del trattato e il suo lascito culturale,
con particolare attenzione alle implicazioni iconografiche e
iconologiche. L articolo esamina le direttive fornite da Pacheco
in relazione alla rappresentazione trinitaria, corredando 'analisi
con esempi provenienti dall’Europa, con uno specifico focus
sull'Ttalia, sulla Spagna e sull’area ispano-americana. I.’obiettivo
¢ promuovere una comprensione dei criteri e delle indicazioni
iconografiche adottate dall’autore, collocandole in dialogo con
passaggi selezionati delle trattazioni del cardinale Gabriele Paleotti
e del teologo Johannes Molanus, dedicate al disciplinamento e
al controllo dell’'uso delle immagini, al fine di garantire fedelta
dottrinale, decoro ed efficacia catechetica'.

2. Francisco Pacheco e la cultura artistica ibetica
nell’epoca della Riforma

Francisco Pacheco del Rio (1564-1644) occupa una posizione
di rilievo nel panorama artistico, umanistico e religioso

! Per ulteriori approfondimenti sull’autore e sull'opera E/ Arte de la Pintura, si
rimanda all’edizione critica di tale volume: F. Pacheco, Arte de la pintura, ed. con
introduzione e note di B. Bassegoda i Hugas, Catedra, Madrid, 1990.



52 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

della Spagna del Szglo de Oro. Pittore, scrittore e intellettuale
seicentesco, egli rappresenta un nodo cruciale nella definizione
del rapporto tra arte, fede e dottrina nella cultura iberica della
Controriforma. Nato a Sanlicar de Barrameda, presso Cadice, e
formatosi a Siviglia —allora centro nevralgico della vita culturale e
commerciale, nonché crocevia dei legami con ’America ispanica—
Pacheco divenne un punto di riferimento non solo per la pratica
pittorica, ma anche per la riflessione teorica sull'immagine sacra e
sul ruolo del pittore come mediatore della verita teologica®

La sua figura si caratterizza per la duplice identita di artista e
censore ecclesiastico: oltre a essere maestro di bottega e mentore
di Diego Velazquez, ricopti incarico di veedor de pinturas per
I'Inquisizione di Siviglia, assumendo la responsabilita del controllo
dottrinale delle immagini sacre’. Tale posizione lo colloca al
centro dei processi di regolamentazione figurativa della Spagna
cinquecentesca: Pacheco si configura infatti come interprete —e
spesso difensore— delle direttive elaborate dal Concilio di Trento e
dei criteri definiti dal cardinalee arcivescovo di Bologna Gabriele
Paleotti (Discorso intorno alle immagini sacre e profane, 1582) e dal
teologo fiammingo Johannes Molanus (De picturis et imaginibussacris,
1570), ai quali egli attinge e che rielabora nel quadro della cultura
figurativa sivigliana del primo Seicento. La sua opera, tanto
pittorica quanto teorica, rivela un intento sistematico che fonde
prassi d’officina, sensibilita umanistica e ortodossia cattolica in un
quadro disciplinare, seppur limitato, coerente.

La formazione di Pacheco si svolse in un ambiente artistico
segnato dal classicismo italiano e dall’emergente naturalismo

* Cf. ]. Brown, Painting in Spain 1500-1700, Yale University Press, New Haven-
London, 1998, pp. 102-105.

* Cf. M. Kinkead, «Pacheco and the Inquisition», The Art Bulletin, vol. 66, n.° 1
(1984), pp. 57-68.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 53

spagnolo. Le sue prime opere rivelano I'influenza del Manierismo
toscano e romano, mediata da contatti indiretti con modelli
raffaelleschi e michelangioleschi diffusi tramite stampe e
reinterpretati dai pittori andalusi®. Parallelamente, la tradizione
fiamminga esercito un’influenza significativa sull’arte figurativa,
soprattutto nella cura minuziosa del dettaglio e nella ricercata
sensibilita cromatica, aspetti riconducibili alla forte presenza di
quel mercato pittorico nella Siviglia della prima eta moderna’.

Nonostante la sua formazionee costante impegno lavorativo,
I'opera pittorica di Pacheco ¢ stata sovente giudicata dalla critica
come piu normativa che innovativa. Il suo stile —fortemente
condizionato dal ruolo istituzionale di censore— privilegia la
chiarezza teologica e il decoro iconografico rispetto alla ricerca
formale oallaliberta creativa. Ne derivano opere dalla composizione
calibrata, gestualita contenuta ed emotivita sorvegliata, in cui la
dimensione dottrinale sembra prevalere su quella espressiva.
Come osserva Jonathan Brown, le sue pitture appaiono corrette
e attente all’ortodossia, ma raramente suscitano nello spettatore
un’autentica tensione visiva o emotiva®.

Tra le opere piu rappresentative del suo catalogo —significative
piu per la funzione normativa che per la qualita pittorica e formale—
si ricordano La Inmaculada della cattedrale di Siviglia (1619), La
Sflagelacion dell’Universita di Siviglia e la Santa Teresa del convento
di San Alberto’. Questi dipinti riflettono Pequilibtio tra rigore
teologico e moderato naturalismo che caratterizza la sua maturita

* Cf. D. Angulo iﬁiguez, Historia de la pintura espaiiola. Pintura del Siglo de Oro,
Alianza, Madrid, 1978, pp. 215-220.

> Cf. F. Checa Cremades, E/ arte en la Espaiia del Siglo de Oro, Catedra, Madrid,
1999, pp. 54-59.

¢ Cf. J. Brown, Painting in Spain 1500-1700, pp. 110-111.

" Cf. J. Portas, Pintura y pensamiento en la Esparia del Siglo de Oro, Museo del Prado,
Madrid, 2001, pp. 87-96.



54 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

artistica. Tuttavia, il confronto con i principali artisti sivigliani della
sua epoca mettein evidenza 1 limiti del suo linguaggio figurativo.

Juan de Roelas, ad esempio, rappresenta una figura decisiva
nellintroduzione di un naturalismo dinamico, marcato da
una sensibilita nuova nei confronti degli effetti luministici, 1
quali conferiscono alle sue composizioni un vibrante senso
di immediatezza percettiva. Tale orientamento, radicato nel
dialogo con le esperienze venete e con la tradizione coloristica
d’ascendenza tizianesca, costituisce un elemento di rinnovamento
rispetto al linguaggio ancora fondamentalmente normativo della
bottega sivigliana®.

Contestualmente, Francisco de Zurbaran elaboro una sintesi
del tutto originale tra austerita monastica —che informa la sua
cultura visiva e spirituale— e intensita mistica, ottenuta attraverso
un uso altamente selettivo della luce e una calibrata costruzione
volumetrica delle figure. La sua pittura, caratterizzata da una
rarefatta concentrazione meditativa, si distingue per la capacita di
elevare la quotidianita a rivelazione trascendente’.

Entrambi questi aspetti risultano quasi del tutto assenti
nell’opera di Pacheco, la cui produzione rimane saldamente
ancorata a un ideale controriformato di controllo iconografico
e di moderazione espressiva'’. Sebbene Pacheco assuma un ruolo
centrale tramite le sue opere letterarie —in particolare attraverso
il Libro de Retratos™ e V' Arte de la pintura— la sua prassi pittorica

¢ Cf. Sull’influenza veneta su Roelas, si veda: E. Valdivieso, Historia de la pintura
sevillana, Guadalquivir Ediciones, Sevilla, 1992.

? Per un’analisi complessiva dell’estetica di Zurbaran, si timanda a: O. Delenda,
Zurbardn. Los conjuntos y el obrador, Fundacion de Apoyo a la Historia del Arte
Hispanico-Wildenstein Institute, Madrid, 2010.

' Cf. E Pacheco, Arte de la pintura, pp. 11-45.
" Cf. F.Pacheco, Libro de descripcion de verdaderos retratos de ilustres y memorables
varones, Sevilla, 1605.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 55

appare distante dalle soluzioni innovative di Roelas e Zurbaran,
evidenziando la pluralita dei linguaggi che caratterizzano la Escuela
Sevillana nei primi decenni del XVII secolo.

I1 divario risulta ancora piu evidente rispetto al piu celebre dei
suoi allievi, Diego Velazquez, il quale, pur avendo ricevuto nella
bottega del maestro una solida preparazione tecnica e teorica,
se ne distacco rapidamente, orientandosi verso un naturalismo
vibrante e una profondita psicologica senza precedenti nel
contesto ispanico. Studi recenti hanno sottolineato come
I'insegnamento di Pacheco abbia fornito a Velazquez una base
concettuale indispensabile, ma non un modello stilistico da
imitare'. 1 temi dell’Inmaculada e della Coronacion de la 1irgen,
frequentemente affrontati da lui e dai suoi contemporanei, mettono
in luce, accanto ai limiti della sua perizia pittorica, il ruolo eminente
da lui esercitato quale garante di una corretta interpretazione
iconografica. Ne consegue che la rilevanza e il contributo di
Pacheco sono oggi principalmente riconosciuti nell’ambito
della divulgazione dellateoria artisticae della recensione della
normazione iconografica post-tridentina in ambito ispanico,
piuttosto che nello sviluppo formale della pittura seicentesca.

Rilevante fu anche la sua attivita didattica nella bottega
sivigliana, nella quale formo piu generazioni di artisti, insistendo
sulla centralita dello studio del disegno, dell’anatomia e della
prospettiva, nonché sull’'importanza dell’etica cristiana del pittore.
II metodo di insegnamento, fondato sulla pratica sistematica
della copia, sulla verifica dottrinale dei soggetti e su una rigorosa
supervisione delle scelte iconografiche, si sviluppava all'interno
della cosiddetta Academia de Pacheco —pur non configurandosi
come un’accademia in senso formale—, dove discussioni di
carattere intellettuale, teologico e letterario contribuivano a

"2 Cf. E Matias, Velizquez. Pintory criado del rey, Nerea, Madrid, 1999, pp. 45-48.



56 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

definire un contesto di formazione privilegiato per gli artisti
attivi nell’ambiente sivigliano”. In tale quadro, emerge un
orientamento verso I'ideale del pictortheologus, versato nella piu alta
cultura umanistica italiana, ma radicato in una sensibilita culturale
specificamente ispanica, caratterizzata da austerita, introspezione
e da una concezione dell'immagine sacra come strumento dotato
di una funzione teologica e soteriologica.

Nel vivace ambiente sivigliano della prima meta del Seicento,
Pacheco non si distinse né come genio artistico né come
innovatore teorico; si configurd piuttosto come osservatore
acuto e rigoroso, appassionato della cultura e dei personaggi colti,
instancabile lavoratore e bibliofilo, con profonda curiosita per
la letteratura sacra e discreta familiarita con i trattati artistici del
Rinascimento italiano'. Leon Battista Alberti, LLeonardo e Vasari
ricorrono costantemente nelle sue pagine, spesso impiegati per
conferire autorevolezza alle esigenze normative della cultura post-
tridentina. Nel corso dei suoi ottant’anni di vita, Pacheco svolse
un’intensa attivita letteraria eterogenea: fu compilatore ed editore
di autori come Fernando de Herrera, Francisco de Rioja, Baltasar
del Alcazar e Pablo Céspedes; compose poemi encomiastici e
poesie, dedicandosi anche a opere di maggior impegno, come il
Libro de Retratos o V' Arte de la Pintura. Quest’ultimo, costituisce la
sintesi piu matura della sua riflessione, in cui coniuga in modo
originale dottrina cristiana, estetica e pratica pittorica®.

'3 Sull’accademia si Pacheco, si veda: E Pacheco, Arte de la pintura, pp. 20-31.
' Cf. EPacheco, Arte de la pintura, pp. 11-12.
15 Cf. EPacheco, Arte de la pintura, pp. 11-20.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 57

3. Arte de la pintura: contesto, influenze,
struttura e contributi

Il trattato, pubblicato postumo nel 1649 per volonta del
genero Diego Velazquez e del suo discepolo Francisco de Rioja,
si configura come un’opera teorico-pratica che affronta la pittura
non solo come disciplina artistica, ma come attivita intellettuale
e morale, strettamente subordinata ai principi dottrinali della
Chiesa cattolica secondo criteri di decoro, verita e ortodossia.
In tale prospettiva, 'opera si inserisce pienamente nel dibattito
controriformato sull'immagine sacra, instaurando un dialogo
con la trattatistica normativa elaborata a seguito del Decretum de
imaginibus del Concilio di Trento e attingendo in modo significativo
ai trattati di Gabriele Paleotti e di Joannes Molanus', i quali si
collocano all’interno di una tradizione regolativa di lunga durata,
le cui radici risalgono al Concilio di Nicea IT".

Dal punto di vista letterario, a differenza dei trattati di Paleotti
e di Molanus —ecclesiastici dotati di solida formazione teologica—
V' Arte de la pintura presenta una struttura ibrida, a meta tra trattato
tecnico, manuale devozionale e cronaca d’arte. La prosa alterna
descrizioni minuziose a riflessioni morali, includendo citazioni
tratte da Plinio, Vasari e san Tommaso d’Aquino, nonché ampi
passaggil desunti dai due trattati post-tridentini menzionati.
Tale eterogeneita non produce tuttavia un discorso astratto o
disorganico, ma funzionale alla formazione di un pubblico di
artisti, ai quali vengono trasmesse norme, modelli e un preciso
ethos professionale, con lintento di nobilitare la pitturae di

' Cf. E Valdivieso, Francisco Pacheco (1564-1644), Caja San Fernando, Sevilla,
1990, p. 75.

7 Per ulteriori informazioni si rimanda alla lettura del volume: I.. Salviucci
Insolera (a cutra di). Immagini ¢ Arte Sacra nel Concilio di Trento. «Per istruire, ricordare,
meditare e trarne fruttiv, Artemide, Roma, 2016.



58 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

riaffermarne la dignita di arte liberale, nonché la sua funzione di
scienza morale'®,

Per Pacheco, l'arte non costituisce un’attivita meramente
estetica, ma un autentico ministero intellettuale e spirituale: «el
pintor debe ser hombre de bien y cristiano, porque su arte sirve a
la verdad y a la devocién»'. In questa prospettiva, 'artista assume
il ruolo di catechista dei sensi e la pittura si configura come una
forma di teologia visiva. I’opera svolge cosi una funzione di
mediazione tra eredita rinascimentale e sensibilita barocca: da un
lato, recepisce la centralita del disegno e la dignita intellettuale
dell’artista proprie dell'umanesimo italiano; dall’altro, assimila la
spiritualita controriformata del Barocco, concependo luce, gesto e
teatralita come strumenti capaci di rendere percepibile il mistero
divino®.

11 classicismo temperato e la rigorosa morale che informano la
riflessione di Pacheco si pongono tuttavia in netto contrasto con
le tendenze piu dinamiche e sensuali della pittura seicentesca, di
cui 'autore diffida apertamente. L’arte deve rifuggire la curiositas,
poiché I'invenzione disordinata e la pittura indecente tendono a
confondere piu che a istruire®'. In tale equilibrio tra una calibrata
liberta creativa e disciplina teologica risiede una delle peculiarita
del trattato, che si propone non solo come manuale tecnico, ma
come modello educativo complessivo.

Dal punto di vista della genesi e delle caratteristiche materiali,
UArte de la pintura si presenta come un’opera aperta, elaborata

'8 Cf. E Pacheco, Arte de la pintura, pp. 11-45.

' F. Pacheco, Arte de la pintura, prologo e Libro Primo.

» Cf. C. Vincent-Cassy, «l.a honra y acierto de la pintura. Sobre el “glorioso
remate” del Arte de la pintura y las adiciones a algunas imagenes de Francisco
Pachecow, Atlante, n.° 20 (2024).

I Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, prologo e Libro Primo.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 59

progressivamente nel corso dellintera vita dell’autore. Alcune
sezioni risultano gia compiute intorno al 1620, mentre la struttura
definitiva si consolida trail 1634 e il 1638, periodo in cui si registrano
significative aggiunte e riformulazioni. Cio spiega Ialternanza tra
passaggi dottrinalmente rigorosi e inattese aperture nei confronti
di artisti come Caravaggio, Ribera, Guido Reni e Artemisia
Gentileschi. I’opera fu probabilmente conclusa nel gennaio 1638,
sottoposta a censura nel 1641 e data alle stampe solo nel 1649%.

La struttura del trattato sembra derivare, almeno in parte, da una
riflessione sull'impianto sistematico del Trattato dell’arte della pittura
di Giovanni Paolo Lomazzo®, dal quale Pacheco mutua una certa
scansione tematica, ma anche un modello compositivo di matrice
neo-aristotelica e dichiaratamente didascalica, particolarmente
funzionale alla formazione teorica degli artisti nella Penisola
Iberica. Il Prologo —assente nell’editio princeps e reintrodotto
postumo grazie al ritrovamento effettuato dagli editori della
seconda edizione— assolve a una duplice funzione: da un lato,
giustificare la necessita della trattazione nel contesto della cultura
artistica spagnola, giudicata dall’autore priva di un fondamento
teorico sistematico comparabile a quello italiano; dall’altro,
esplicitare le finalita normative, pedagogiche e devozionali che ne
otientano I'impianto™.

I’opera presenta una struttura tripartita, cui si affianca un
ampio apparato di Adiciones e Aprobaciones, che ne accresce la
portata documentaria e lautorita normativa. Tale architettura
non risponde a una logica meramente aggregativa, ma riflette la
coerenza di un progetto intellettuale unitario, volto a integrare
istanze umanistiche, prescrizioni tecnico-procedurali e un

> Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, pp. 43-49.
» Cf. G. P. Lomazzo, Trattato dell'arte della pittura, Milano, 1584.
* Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, pp. 43-45.



60 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

impianto normativo riconducibile alle esigenze della cultura
religiosa post-tridentina. In questo contesto, la pratica artistica
viene sottratta alla sfera puramente artigianale e sottoposta a un
regime di regolamentazione dottrinale e iconografica.

Il Primo Libro si presenta come un compendio di cultura
umanistica, volto a dimostrare 'antichita e la nobilta della pittura,
collocandola entro una genealogia che risale ai grandi maestri
dell’antichita classica e della tradizione italiana rinascimentale.
Attraverso il ricorso ai trattati di Plinio, Alberti, Vasati e Lomazzo,
nonché alla retorica encomiastica della letteratura artistica
spagnola del Seicento, Pacheco mira a elevare il prestigio sociale
e morale del pittore, distinguendolo dall’artigiano meccanico e
attribuendogli competenze intellettuali e responsabilita®. Centrale
¢ 'enfasi sull’utilita spirituale dell’'immagine sacra, concepita come
strumento catechetico capace di rendere visibile Iinvisibile e
di guidare i fedeli nella comprensione dei misteri cristiani. Tale
prospettiva rispecchia sia le indicazioni del Concilio di Trento
sia le controversie teologiche contemporanee e anticipa la
funzione regolatrice che I'autore assumera nelle sezioni successive
dell’opera®.

II Secondo Libro affronta in modo piu sistematico la teoria
della pittura, concentrandosi sui principi del disegno e del
colore, della composizione e della prospettiva. La distinzione tra
disegno e colorito, pur risentendo delle polemiche italiane del
Cinquecento, ¢ reinterpretata alla luce della tradizione iberica e
della sensibilita personale dell’autore: il disegno ¢ fondamento
razionale e misura della rappresentazione, mentre il colore assume

» Cf. V. Carducho, Didlogos de la pintura. Su defensa, origen, esencia, definicion, modos
y diferencias, edicién critica a cura di F. Calvo Serraller, Ediciones Turner, Madrid,
1979, pp. 34-41.

% Cf. B. Bassegoda i Hugas, Francisco Pacheco. Tedrico de la pintura y censor de
imagineria, Universidad de Sevilla, Sevilla, 2011, pp. 45-58.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 61

un ruolo armonico ma subordinato. Le riflessioni su decoro,
verosimiglianza e imitazione della natura sono costantemente
filtrate attraverso una prospettiva etico-dottrinale, che subordina
la correttezza formale alla funzione morale dell'immagine. La
teoria non ¢ mai separata dalla funzione morale: una corretta
rappresentazione richiede conoscenza teologica, prudenza e
capacita di discernimento, qualita che 'autore rivendica come
essenziali per il pittore cristiano®’.

11 Terzo Libro, spesso considerato il piu originale, ¢ dedicato
agli aspetti tecnici, materiali e operativi della pittura. Qui Pacheco
elabora una vera e propria precettistica di bottega, descrivendo i
procedimenti relativi alla preparazione delle tavole e delle tele, ai
pigmenti, alle vernici, alle dorature, alla macinazione dei colori,
ai leganti e ai mediunr™®. 1l lessico diventa piu specialistico e il
discorso tende alla manualistica professionale, pur conservando
la cornice morale e normativa che caratterizza lintero trattato.
L’autore non si limita a registrare tecniche e materiali: li discute,
li valuta e li collega alla corretta resa iconografica dell'immagine
sacra, integrando considerazioni pratiche e criteri devozionali. Cio
conferisce al Terzo Libro una dimensione unica nella trattatistica
iberica del periodo, poiché fonde osservazione empirica, esperienza
personale e prescrizioni ecclesiastiche in un corpus coerente e
operativo®.

Alle tre Parti precedenti seguono le Adiciones, che costituiscono
il nucleo normativo dell’'opera. Esse sono direttamente influenzate
da Paleotti e Molanus e affrontano la rappresentazione iconografica
delle immagini sacre e la loro correttezza dottrinale. Le Adiciones si

7 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, Secondo Libro.

* Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, Terzo Libro.

# Cf. A. E. Pérez Sanchez, Pintura barroca en Esparia (1600-1750), Catedra, Madrid,
1992, pp. 112-119.



62 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

configurano come una forma di commento esteso, raccogliendo
materiali eruditi, testimonianze oculari e pareri di autorita religiose,
con P'obiettivo di costruire un quadro coerente della pittura intesa
come strumento teologico. Questa struttura cumulativa riflette sia
la metodologia umanistica sia 'impostazione controriformistica,
volta a garantire una rappresentazione del sacro univoca e
rigorosamente controllata.

Le successive _Aprobaciones raccolgono le approvazioni
ecclesiastiche relative alle opere dell’autore, documentano il suo
costante impegno per il decoro e la correttezza iconografica.
Attraverso 'uso innovativo di un modello censorio —detivato
dal controllo dottrinale esercitato sui testi, ma applicato
volontariamente all’arte figurativa— esse concorrono a conferire
alla pratica pittorica una compiuta dimensione discorsiva,
promuovendo un dibattito non tanto tecnico-stilistico quanto
teologico e normativo.

Un’articolazione centrale del pensiero di Pacheco emerge nelle
Aldiciones, in cui Pautore manifesta una chiara affinita intellettuale
conigesuiti,aderendo alloroideale di pittura «<semplice e maestosa»
e allineandosi alla concezione educativa e dottrinale propria della
Compagnia. In questo contesto, Pacheco si pone in continuita
con il progetto pedagogico di Martin de Roa, rivolgendosi a un
pubblico spesso inesperto e illustrando gli errori iconografici da
evitare. L’autore cita ripetutamente figure come lo stesso Roa e
Juan de Soria per convalidare I'impianto iconografico delle sue
proposte e si rivolge altresi a gesuiti come Feliciano de Figueroa,
Antonio de Quintanaduenas, Alonso Florez, Diego Meléndez,
Diego de Granada e Juan de Pineda, cercando un’autorita non
reperibile nella letteratura gia pubblicata sull'iconografia sacra. Le
Aldiciones st inseriscono, in senso largo, nel pit ampio progetto
gesuitico di controllo delle immagini sacre, richiamando autori
come Possevino, Bellarmino e Richeome e impiegando esempi



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 63

concreti al fine di trasformare la pittura in una forma efficace di
teologia visiva™.

Di particolare rilievo per le immagini sacre, e strettamente
legato al contesto teologico e programmatico della Compagnia, ¢
il concetto di valentia —onnipresente nell’Arte de la Pintura— inteso
come capacita del pittore di rendere visivamente appropriata,
efficace e teologicamente corretta una rappresentazione,
distinguendo nettamente tra valore tecnico e valore sacro. Le
immagini miracolose e devozionali superano la pura abilita
artistica, divenendo strumenti di meditazione teologica e santita.
Pacheco insiste sulla necessita di ritratti «veri» dei santi, a conferma
della pittura come mediazione sacra, pienamente coerente con la
sensibilita gesuitica.

Nel contesto peninsulare, UArte de la Pintura fu recepito
principalmente come testo di autorita normativa, piu che
come manuale destinato alla pratica quotidiana di bottega,
contribuendo in modo significativo alla definizione di un
linguaggio figurativo conforme ai dettami post-tridentini®’.
Particolarmente influenti furono le prescrizioni iconografiche
relative ai soggetti teologicamente piu sensibili —come la Trinita,
I'Immacolata Concezione e i misteri cristologici— che esercitarono
un ruolo centrale nel dibattito artistico spagnolo del XVII secolo.

* Per ulteriori approfondimenti sul rapporto tra Pacheco e la Compagnia di
Gesu, si rimanda a: C. Vincent-Cassy, «la honra y acierto de la pintura. Sobre el
“glorioso remate” del Arte de la pintura y las adiciones a algunas imédgenes de
Francisco Pacheco». Atlante, n.° 20 (2024).

U Ct. J. Brown, Painting in Spain 1500-1700, pp. 61-67.



64 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

4. L’iconografia della Santissima Trinita
nell’Arte de la Pintura

In continuita con quanto precedentemente esposto, questo
paragrafo si concentra sull’iconografia trinitaria —tema che apre
le Adiciones e si conclude con la rappresentazione di San Ignacio
de Loyola— soggetto di particolare complessita e potenziale
conflittualita all'interno del cristianesimo. Pacheco lo affronta
in maniera concisa e quasi didascalica, ma efficace, funzionale a
fornire agli artisti spagnoli dell’epoca una guida normativa per la
corretta rappresentazione delle immagini sacre.

Il discorso si fonda principalmente sull’autorita dottrinale di
Johannes Molanus, integrata dalle riflessioni di teologi gesuiti
quali Martin de Roa e Feliciano de Figueroa™. La scelta delle fonti
riflette chiaramente I'intento dell’autore: stabilire criteriiconografici
volti a prevenire, nella prassi figurativa, rischi teologici considerati
delicati o addirittura eretici dalla cultura post-tridentina.

Nelle pagine seguenti verra proposta una ricognizione
sistematica delle diverse raffigurazioni trinitarie affrontate da
Pacheco, articolandole secondo una progressione che va dalle
forme condannate e sconsigliate, passando per quelle tollerate
e ammissibili, fino alle rappresentazioni pienamente legittime e
coerenti con la dottrina cattolica. Oltre alla dimensione descrittiva
e normativa del testo, verranno presentate alcune immagini
significative, esemplificative delle diverse iconografie trattate,
con particolare attenzione ai contesti italiano, spagnolo e ispano-
americano.

** Sulla centralita del contributo gesuitico nella definizione dei criteri iconografici
post-tridentini, si veda in particolare: J. W. O’Malley, The Jesuits: A History from Ignatins
to the Present, Rowman & Littlefield, Lanham, 2014, pp. 87-115.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 65
4.1. Iconografie condannate e sconsigliate

Il testo si apre con una condanna esplicita dell’iconografia
comunemente designata come Trinitas triformis o trifrons, descritta
come «hombre con tres rostros, o cabezas, a la manera de Jano
o Gerién, con que se escandaliza la gente cuerda y hace errar a
los ignorantes»”. La critica a questo tema precede la trattatistica
post-tridentina, emergendo gia in ambito spagnolo in autori
come Diego Cabranes™, e testimonia una certa consapevolezza
dei problemi legati a questo modello anche tra gli artisti, come
dimostra il processo inquisitoriale contro lo scultore Esteban
Jamete®.

Nel contesto della normativa tridentina sull'immagine
sacra, Johannes Molanus e Gabriele Paleotti condannarono
esplicitamente I'iconografia trifronte, considerandola ingannevole
e teologicamente impropria. Molanus giunse a qualificarla una
«diabolica invenzione», in aperto contrasto con la correttezza
dottrinale®™. In modo analogo, Paleotti espose come tali
immagini possano generare errore e confusione nei fedeli, poiché
contraddicono la distinzione delle Persone divine e violano i
principi della decenza e verita religiosa®. Entrambi gli autori posero
'accento sulla necessita di subordinare la fantasia iconografica alla

» F Pacheco, Arte de la pintura, p. 562. C£. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et
Picturarum, lib. 11, cap. 4, p. 37.

* Per ulteriori approfondiment, si veda: F. Checa Cremades, «Clasicismo, men-
talidad religiosa e imagen artistica: Las ideas estéticas de Diego de Cabralesy, Revista
de Ideas Estéticas, n.° 145 (1979), pp. 51-60.

» Per approfondire la questione si timanda a: J. Dominguez Bordona, Proce-
soinquisitorial contra elescultor Esteban Jamete, Madrid, 1933.

* Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, lib. 11, cap. 4, p. 37.

7 Cf. G. Paleotti, «Discorso intorno alle immagini sacre e profane(1582)», in P.
Barocchi (a cura di), Trattati d’arte del Cinguecento, vol. 2, Bari, 1961, lib. 11, cap. 3; J.
Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, pp. 87-89.



66 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

chiarezza teologica, evitando invenzioni formalmente seducenti
ma dottrinalmente fuorvianti.

Benché la Trinita trifronte fosse gia oggetto di contestazioni
nel tardo Medioevo e da parte dei trattatisti del periodo
controriformistico, la condanna di Papa Urbano VIII nel 1628 ne
sanci la definitiva esclusione dal repertorio iconografico cattolico
europeo. Nonostante cio, sopravvivono esempi tardivi, come il
dipinto nell’abside quattrocentesca della chiesa di San Nicolao a
Seregno o 'opera di Jerénimo Césida per il monastero cistercense
di Tulebras, in Navarra®,

Nel periodo tardo-settecentesco e ottocentesco, la Trinita
trifronte continuo a comparire nei viceregni d’oltremare, dove
la tradizione locale mostrava maggiore flessibilita rispetto ai
divieti europei, soprattutto nelle aree piu lontane dai centri di
potere. Si possono citare esempi come la versione attribuita a
Gregorio Vasquez de Arce y Ceballos, pittore neo-granadino
attivo a Bogota nel tardo Seicento, nonché diverse versioni sul
tema riconducibili alla Escuela Cuzqguena, distribuiti in tutta I'area
andina (figg. 1-2). In questi casi, la rappresentazione trifronte
sopravvisse come rielaborazione devozionale piuttosto che come
manifesto teologico, rientrando in un processo di adattamento
e circolazione di immagini in cui modelli tardo medievali e
rinascimentali venivano reinterpretati nelle botteghe locali®.

Il riferimento alla Trinita incarnata nel grembo di Maria
nell’opera di Pacheco ¢ estremamente limitato. Tale immagine,
pur radicata nella pieta tardo-medievale, puo indurre a una lettura
erronea del dogma «como si todas las tres divinas Personas se

% Sullatavola di Jerénimo Césida a Tulebras, si veda: . Yarza Luaces, La iconografia
de la Santisima Trinidad en Espaiia, Alianza, Madrid, 1983, pp. 112-115.

¥ Per ulterioreapprofondimenti si rimanda a: M. Sartor, «La Trinidad Heterodoxa
en América Latinay, Procesos: Revista Ecunatoriana de Historia, n.° 25 (2007), pp. 9-43.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 67

hubieran vestido de nuestra carne»®. Analogamente, Molanus
denuncia ’assenza di fondamento nella Scrittura e nella Tradizione
dei Padri, definendo I'immagine «priva di bellezza e di religione» e
potenzialmente generatrice di errore e impieta*'. Un atteggiamento
simile si desume dal trattato del Paleotti, benché non ne faccia
riferimento esplicito, che condanna tutti quegli «abusi» iconografici
non conformi alla verita rivelata o capaci di fuorviare i fedeli, in
linea con linsegnamento tridentino sulla funzione didattica e
ortodossa dell’arte sacra*.

La brevita del riferimento da parte di Pacheco e dello stesso
Molanus riflette probabilmente la limitata diffusione, all’epoca,
di questo modello iconografico. Rare sono, infatti, le opere della
prima eta moderna che raffigurano la Trinita nel grembo di Maria,
sia nel contesto europeo sia in quello americano.

4.2. Iconografie tollerate

Pacheco dedica un paragrafo alla Trinita triandrica, descrivendola
come «tres figuras sentadas con un traje y edad, con coronas en las
cabezas y cetros en las manos, con que se pretende manifestar la
igualdad y distincion de las Divinas Personas»®. L’autore mette in
collegamento questo tema alla raffigurazione nota come I'Ospitalita
di Abramo: «Y parece que estid favorecida esta imagen en la
aparicion de los angeles en forma de peregrinos al santo Patriarca
Abraham, cuando viendo tres, adoro solo uno»*. Sebbene Pacheco,

' F Pacheco, Arte de la pintura, p. 562. Cf. ]. Molanus, De Historia SS. Imaginun et
Picturarnm, 1ib. 11, cap. 4, p. 37.

1 Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, lib. 11, cap. 4, pp. 36-37.

¥ Cf. G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, pp. 221-229.

 E Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.

*F Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.



68 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

citando P. Martin de Roa, riconosca che 'immagine possa essere
ammissibile «por significar la Divinidad solamente»®, egli stesso
ne resta insoddisfatto, ammettendone tuttavia la liceita sotto
forte controllo teologico e con chiara distinzione degli attributi®.
Tuttavia, il testo non affronta i nodi teologici fondamentali che
distinguono profondamente le due iconografie.

Al riguardo, Paleotti sottolinea I'importanza della chiarezza
teologica nelle immagini sacre, insistendo sulla necessita che la
Trinita sia rappresentata in modo tale che lo spettatore possa
riconoscere le tre Persone distinte ma unitarie*’. Analogamente,
Molanus esorta a evitare soluzioni figurative suscettibili di generare
ambiguita sul piano dottrinale. Egli ammette la raffigurazione
triandrica solo se la loro distinzione iconografica non compromette
laffermazione della consustanzialita trinitaria; in caso contrario,
essa rischia di suggerire una separazione sostanziale tra le Persone,
imponendo cautela nell’'uso di modelli antropomorfi plurimi®.

La rappresentazione triandrica espone infatti il rischio di
percepire tre soggetti divini separati, malgrado lintenzione
di affermare I'unita di sostanza. Tale difficolta emerge gia nel
confronto con le letture patristiche della teofania di Genesi
18: Ireneo interpreta la visione come manifestazione triadica
di un’unica presenza divina «tres tamen unum sunt’’, mentre
Agostino ne sottolinea 'unita operativa delle Persone™. In questo
contesto, 1 tre angeli funzionano come segno analogico, non come
rappresentazione diretta della Trinita. Infatti, nelle tradizioni
bizantine e ortodosse, gli angeli restano creature, agendo come

 F Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.

% Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.

Y1 Cf. G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre ¢ profane, p. 124.

* Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, 1ib. 11, cap. 4; 42.
* Ireneo, Ady. Haer. 1V, 20, 1.

% Cf. Agostino, De Trin. 11, 11-15.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 69

figure simboliche della consustanzialita divina, in linea con
I'imperativo apofatico di non dare forma visibile alla natura divina,
secondo un principio gia latente nella teologia dei Padri®.

Diversa ¢ tuttavia la traiettoria occidentale: tra XIV e XVI
secolo la Trinita triandrica si afferma come rappresentazione
diretta della divinita, con tre figure umane identiche, generalmente
cristomorfe, sedute o in gloria. I’identita visiva intende esprimere
'assoluta uguaglianza delle Persone, ma genera una contradizione
percettiva: I'immagine appare come una triade di individui,
non come una sola sostanza in tre ipostasi’®. Il passaggio dalla
mediazione narrativa alla rappresentazione diretta dell’essenza
divina segna il punto critico che portera, tra XVII e XVIII secolo,
alla progressiva esclusione dell'immagine triandrica nell’arte
occidentale®.

In ambito ispanico —e piu in generale europeo— questa
iconografia rimane in uso almeno fino agli inizi del XVI secolo,
come attestano casi ben documentati nell’area aragonese, tra
cui le opere di Miguel Ximénez dove la persistenza di schemi
tardo-medievali convive con le prime istanze rinascimentali®.
La diffusione di tale schema iconografico non si limita alla
Penisola Iberica, ma interessa anche I’Italia settentrionale, con una
particolare concentrazione nell’area piemontese e lombarda: un
esempio significativo ¢ la trinita triandrica cristomorfa affrescata

' Cf. B. Uspenskij, Teologia dell’icona, L.a Casa di Matriona, Milano, 1995, pp. 165-
182; E. Sendler, L%cona, immagine dell’invisibile, San Paolo, Cinisello Balsamo,
2007, pp. 97-115.

2 Cf. H. Belting, Likeness and Presence, University of Chicago Press, Chicago,
1994, pp. 265-278.

> Cf. E. Panofsky, Studies in Iconology, Harper & Row, New York, 1939, pp. 48-53.

> Sulla persistenza di modelli iconografici tardogotici nell’area iberica tra XV e
XVI secolo, si timanda a: E. Marias, E/ largo siglo XV/1. Los usos artisticos del Renacimiento
espariol, Taurus, Madrid, 1989, pp. 45-67; J. Yarza Luaces, Arte y espiritualidad en la
Espaiia medieval, Catedra, Madrid, 2001, pp. 311-325.



70 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

nella Pieve di Soncino, presso Cremona, testimone della durata di
queste formule visive in contesti periferici rispetto ai grandi centri
artistici®.

La Trinita triandrica ¢ documentata anche in ambito ibero-
americano, dove godette di notevole fortuna. Numerosi dipinti nel
viceregno del Peru, databili lungo tutto il XVIII secolo, attestano
la persistenza e I'adattamento di questo modello iconografico
nei contesti devozionali locali, non sempre in dialogo con le
prescrizioni post-tridentine e con le specificita della cultura visiva
andina. Diversi studi suggeriscono che la permanenza di questa
iconografia potesse trovare terreno fertile in un immaginario
religioso locale gia predisposto a concezioni triadiche: pur non
esistendo un rapporto diretto fra la Trinita cristiana e le divinita
indigene preispaniche, la diffusione simbolica del «tre» nelle
cosmologie andine puo aver facilitato la ricezione —reinterpretata—
delliconografia triandrica e trifronte®. Tale continuita non va
interpretata come un fenomeno di mera sopravvivenza arcaizzante,
ma piuttosto come espressione della flessibilita semantica di un
repertorio figurativo capace di rispondere a esigenze teologiche,
didattiche e devozionali differenti®” (figg. 2-3).

> Per una panoramica sulla diffusione delle iconografie trinitarie nell’Italia
settentrionale, si rimanda a: M.Boskovits, «Iconografia della Trinita tra Medioevo
e Rinascimentow, Arte Cristiana, vol. 78 (1990), pp. 215-232; G. Romano, Pittura in
Lombardia tra Gotico ¢ Rinascimento,Electa, Milano, 1985, pp. 198-201.

% Cf. C. Dean, Inka Bodies and the Body of Christ, Duke University Press, Durham-
London, 1999, pp. 133-148.

%7 Per la persistenza delle immagini trinitarie eterodosse nei viceregni ispanici
americani si rimanda a: M. Sartor, «l.a Trinidad Heterodoxa en América Latinay,
Procesos: Revista Ecnatoriana de Historia, n.° 25 (2007), pp. 9-43. Per la discussione sulla
capacita dei repertori figurativi di integrarsi e rinnovarsi nel passaggio tra contesti
culturali diversi, si veda: M. Boskovits, «Iconografia della Trinita tra Medioevo e
Rinascimentow, Arte Cristiana, vol. 78 (1990), pp. 215-232.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 71

4.3. Iconografie ammissibili e pienamente legittime

La maggior parte del testo dedicato alla rappresentazione
trinitaria riguarda tre principali modelli iconografici che, pur
condividendo la modalita con cui le Tre Persone vengono
caratterizzate, Dio Padre anziano, il Figlio giovane —in gloria,
crocifisso o deposto— e lo Spirito Santo come colomba, si
differenziano per collocazione, composizione e pathos. Tali
differenze hanno implicazioni teologiche e scritturali rilevanti,
in grado di orientare le preferenze dei principali trattati post-
tridentini sulle immagini sacre e, di conseguenza, dello stesso
Pacheco.

Tra le soluzioni considerate piu equilibrate figura 'iconografia
nota come Thronum Gratiae, proposta in due varianti, entrambe
giudicate dall’autore come adeguate: «los cuales parecen decentes
a la pintura de este misterion™. La prima variante ¢ cosi descritta:

También se pinta al Padre Eterno sentado como venerable an-
ciano, que tiene delante de si a Cristo, nuestro Sefior, crucifica-
do y muerto, puestas las manos en los brazos de la Cruz, como
manifestando el amor con que dio al mundo y el Espiritu Santo
sobre la cabeza, o en el pecho, en forma de paloma™.

Tale rappresentazione trova autorevoli antecedenti nella
tradizione tardogotica, come testimonia la tavola centrale del
trittico di Mariotto di Nardo, la cui costruzione compositiva
a geometria triangolare —tratto distintivo di questa soluzione
iconografica— offre una sintesi armonica e simbolicamente

8 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.
" F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.



72 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

pregnante del dogma trinitario®

fortuna nella prima eta moderna, trovando esiti di assoluto rilievo
in opere qualil’affresco di Masaccio nella basilica fiorentina di Santa
Maria Novella: un’opera fondativa della sensibilita rinascimentale,
in cui 'impiego rigoroso della prospettiva lineare brunelleschiana
conferisce profondita e razionalita alla scena, trasformando lo
spazio pittorico in un’autentica architettura prospettica, coerente
con le idee rinascimentali di ordine cosmico e armonia divina®
(figg. 5). Un ulteriore esempio di interesse ¢ rappresentato dallo
Stendardo della Santissima Trinita di Raffaello, nel quale la Trinita ¢
inserita in un contesto naturalistico, enfatizzando la corporeita
delle figure e la loro armonica integrazione con lI'ambiente
circostante. In eta barocca, il tema conosce nuovi sviluppi, come
dimostra la Trinita di Guido Reni sull’altare maggiore della chiesa
romana di Trinita dei Pellegrini, dove la monumentalita della
scena e eleganza della composizione attestano la persistenza
e la rielaborazione del repertorio iconografico all’interno di un
rinnovato contesto devozionale®.

. Questaiconografia godra diampia

La seconda variante riconducibile all’iconografia del Trono di
Grazia, richiamata da Pacheco attraverso la celebre incisione di
Diirer, ¢ invece descritta nei termini seguenti:

Y, tal vez, se suele figurar la sacrosanta Persona del Padre con
tiara y traje de Pontifice sumo, sentado sobre nubes y, en una
sabana blanca, tiene a su Hijo muerto, como cuando lo baxaron
de la Cruz, con sus cardenales y llagas, y la tercera persona en

% Per ulteriori approfondimenti sull’opera di Mariotto di Nardo, si veda: G.
Catli, Mariotto di Nardo e la pittura fiorentina tardogotica, Electa, Milano, 1987, pp. 88-92.

6! Per approfondire, si veda: S. Dianich, T. Verdon, (a cura di), La Trinita di
Masaccio: arte e teologia, EDB, Bologna, 2004.

62 Cf. M. Bacci, Guido Reni e la pittura barocca a Roma, Gangemi, Roma, 2002, pp.
112-115.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 73

figura de paloma, y angeles con los instrumentos de la pasion.
Los cuales dos modos parecen decentes a la pintura deste mis-
terio. Asi lo vemos en estampa de Alberto Durero®.

Tra le due varianti iconografiche, sembra aver goduto di
maggiore diffusione in ambito ispanico e ispano-americano
quest’ultima variante, ampiamente attestata nei repertori
germanici e fiamminghi. Esempi emblematici sono rappresentati
dalla pala del Retablo Mayor di Santo Domingo el Antiguo, oggi
conservata al Museo del Prado, nonché dal celebre dipinto di
José de Ribera, preceduto dalla Trinidad di Luis Tristan, nei quali
I'intensificazione barocca della resa drammatica contribuisce ad
accentuare il pathos teologico insito nel soggetto (figg. 6)**.

In ambito ispano-americano, opere riconducibili a questa
tipologia sono documentate gia a partire dal XVI secolo in
entrambi i viceregni spagnoli, sebbene oggi se ne conservino
esempi relativamente esigui, prevalentemente provenienti dai
principali centri di potere politico ed ecclesiastico dei Viceregni
della Nuova Spagna e del Pert. Tra questi si possono segnalare
diversi oli su tela, spesso anonimi, due dei quali conservati presso
il Museo Pedro de Osma di Lima e il Museo della Cattedrale di
Sucre.

Il modello europeo conobbe tuttavia trasformazioni profonde
nei territori andini e, in particolare, a Cuzco, uno dei piu
importanti centri artistici del Vicereame del Peru. Qui la Escuela
Cuzquena, attiva tra XVII e XVIII secolo, adotto e rielaboro le
diverse iconografie trinitarie di matrice europea, adeguandole
a un linguaggio ornamentale di forte impronta locale. Le figure

M. Bacci, Guido Reni ¢ la pittura barocca a Roma, Gangemi, Roma, 2002, pp. 112.
% Per approfondire il tema iconografico nell’opera di Ribera, si timanda a: N.
Spinosa, Rébera. 1. opera completa, Electa, Napoli, 2003.



74 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

divine assumono posture piu rigide e simmetriche, 1 contorni
risultano maggiormente definiti e semplificati, mentre lo sfondo
si arricchisce di fondi dorati, motivi floreali ed elementi decorativi
di ascendenza indigena. L’'immagine del Cristo, pur mantenendo
la sua posizione centrale, appare spesso meno segnata dal dolore
e dalla componente patetica tipica dei modelli europei, a favore di
una resa piu idealizzata e ieratica. Tale attenuazione degli aspetti
piu cruenti risulta coerente con la tendenza della cultura visiva
andina a privilegiare una spiritualita di carattere prevalentemente
contemplativo, piuttosto che drammatico®.

Tuttavia, I'iconografia che sembra aver conosciuto maggiore
fortuna nel’America meridionale —tra le rappresentazioni
prossime al Thronum Gratiae— appare riconducibile soprattutto
all’'ultima tipologia descritta da Pacheco, la Trnitas in Gloria.
Allo stato attuale degli studi, mancano indagini sistematiche che
consentano di valutare con precisione leffettiva diffusione di tali
soluzioni iconografiche nel periodo della dominazione spagnola
nei territori ameticani.

Tornando all’opera di Pacheco, risulta imprescindibile
collocare le sue indicazioni entro il piu ampio quadro teorico
delineato dalla trattatistica precedente, poiché il riferimento
diretto a tali autorita risulta talora circoscritto e insufficiente a
chiarire pienamente le motivazioni teologiche e dottrinali che
sottendono le sue posizioni.

Uno dei nodi centrali della riflessione riguarda la raffigurazione
antropomorfa di Dio Padre. Paleotti non considera tale soluzione
intrinsecamente illecita, bensi inevitabile e pertanto suscettibile
di regolamentazione, purché adottata con la necessaria prudenza.
I1 suo atteggiamento, di carattere prevalentemente pastorale e

% Cf. 'T. Cummins, Toast with the Inca. Andean Abstraction and Colonial Images on
Qunero Vessels, University of Michigan Press, Ann Arbor, 2002, pp. 195-210.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 75

pragmatico piuttosto che rigidamente prescrittivo, privilegia il
critetio dell’wtilitas spiritualis®. Pienamente consapevole dei limiti
teologici di questo tipo di rappresentazione, Paleotti introduce una
distinzione decisiva tra verita teologica e necessita figurativa: cio
che non ¢ letteralmente vero in Dio puo essere legittimamente
espresso nell'immagine, purché sia chiaro che si tratta di un
adattamento figurativo destinato alla comprensione dei fedeli
semplici. A tale proposito, risulta particolarmente illuminante un
passo del primo libro:

Ma noi diciamo che in due modi, cioé¢ con due intenzioni, si
possono formare le immagini degli spiriti beati e sostanze celesti:
I'una per isprimere la divinita come ¢ in sé stessa, e questa saria
pazzia, non essendo capace materia alcuna di simile espressione,
né sendo la divinita cosa che si possa ritrarre; 'altra ¢ per figura-
re quelle cose ne le forme che ritroviamo nella sacra Scrittura o
che dai santi nostri Padri a noi sono state lasciate, come seria il
dipingere lo Spirito Santo in forma di colomba, et Iddio Padre
con faccia di vecchio, e gli angeli giovini et alati col diadema o
altri misteri che se li convengono®.

La rappresentazione antropomorfa di Dio Padre —e, piu in
generale, degli spiriti beati e delle sostanze celesti— ¢ concepita
da Paleotti come una mediazione pedagogica necessariamente
imperfetta, ma al contempo utile e legittima, in quanto finalizzata
alla comprensione del divino da parte dei fedeli: essa risponde
all’esigenza di rendere intelligibili realta invisibili e trascendenti
attraverso forme sensibili e familiari, «<acciocché dalla significazione
et imitazione di queste cose visibili, a noi note, ascendessimo alla

5 Cf. G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre ¢ profane, lib. 1, cap. XXX.
7 G. Paleott, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, 1ib. 1, cap. XXX, p. 246.



76 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

meditazione delle invisibili»*®. Paleotti fonda su questo principio

la giustificazione dell'impiego di tali immagini, argomentandone la
validita e Iutilita pastorale nei termini che seguono:

E parimente scritto che Iddio onnipotente si mostrd in varie
figure alcune volte ai profeti, e particolarmente a Daniele, in
forma antiqui dierum sedentis in thronoeun: vestimento candido sicutnix,
et capillis tanquam lana munda. Per lo che, si come da’ profeti fu
descritta la figura sua in quella maniera, non ¢ da credere che
anco gli artefici non la potessero rappresentare o non la rappre-
sentassetro allora al popolo nell’istesso modo®.

In questa prospettiva, il riferimento al profeta Daniele fornisce
una base scritturistica ritenuta sufficiente, a condizione che essa
sia interpretata in senso rigorosamente simbolico. L'immagine
pittorica, pur traducendo in forma sensibile cio che appartiene
all’ordine dell’intelligibile, non pretende infatti di raffigurare
I’essenza divina, ma si limita ad alludere visivamente alla maesta,
all’eternita e alla distinzione delle Persone™.

A differenza di Paleotti, Molanus giudica la rappresentazione
antropomorfa di Dio Padre teologicamente problematica e,
in linea di principio, da superare in nome di una piu rigorosa
adesione alla Scrittura e alla tradizione patristica’. Egli insiste sul
fatto che 'immagine possiede una intrinseca funzione didattica e
che cio che essa mostra viene inevitabilmente recepito come reale
dai fedeli. D1 conseguenza, raffigurare il Padre come un anziano

8 G. Paleott, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, 1ib. 1, cap. XXX, p. 246.

% G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, lib. 1, cap. XVII, p. 205;
Dn 7,9: Antiquus dierum.

" Cf. P. Prodi, Ricerche sulla teologia dell’inimagine nella Controriforma, Bologna,
1967, pp. 112-118.

"' Cf. E Pacheco, Arte de la pintura, p. 565.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 77

comporta il rischio di introdurre categorie antropomorfiche,
temporalita e persino una gerarchia impropria allinterno della
Trinita, suggerendo una priorita del Padre sul Figlio in senso
cronologico™.

Pur riconoscendo che alcune immagini antropomorfe del Padre
siano divenute comuni e, in certi casi, tollerate, Molanus ribadisce
che Dio Padre non dovrebbe essere rappresentato in forma umana
naturale, bensi evocato attraverso simboli di potenza, luce e voce.
La sua posizione puo essere efficacemente sintetizzata nella sua
allusione al verso di san Paolino: «Pleno coruscat Trinitas mysterio,
Stat Christus amne, Vox Patris caelotonat, et per columbam
Spititus Sanctus fluity”.

Per quanto riguarda le altre due Persone della Trinita, entrambi
1 trattatisti concordano nel ritenere che il Figlio, in quanto
incarnato, sia legittimamente rappresentabile. D’altro canto, la
colomba non costituisce un simbolo arbitrario, ma una forma
storicamente attestata della manifestazione dello Spirito Santo, la
cui raffigurazione ¢ pertanto lecita esclusivamente entro i limiti
stabiliti dalla Scrittura e dalla tradizione ecclesiastica™.

Tali considerazioni risultano pienamente applicabili anche
all’'ultima iconografia esaminata da Pacheco, nota come Trinitas in
Gloria: da pintura mas usada y mas clara deste sagrado mistetion”,

> Cf. J. Molanus, «Depicturis et imagini bussacrisy, in F. Beespflug, O. Christin e
B. Tassel (a cura di), Traité des saintes images, Cerf, Paris, 1996, pp. 243-252.

7 E Pacheco, Arte de la pintura, p. 565. Cf. ]. Molanus, De Historia Sanctarum
Imaginum et Picturarum, Lovanio, 1594, lib. 11, cap. 3, p. 33.

™ «Pater non accipiat formam hominis naturalis, sed potentiam et lucem per
symbola indicetur; Christus solus incarnetur, Spiritus Sanctus ut columba appareat»
(J. Molanus, De Historia Sanctarum Imaginum et Picturarnm, Libro 11, cap. 42). Cf. G.
Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, lib. 1, cap. XXX, p. 246.

5 E. Pacheco, E/ arte de la pintura, p. 565.



78 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

in quanto fondata sulle modalita attraverso cui Dio si manifesta
nella Sacra Scrittura:

[...] ]a mas recibida pintura de la Santisima Trinidad ha de ser
pintar al Padre Eterno en figura de un grave y hermoso ancia-
no, no calvo, antes con cabello largo y venerable barba, y uno y
otro blanquisimo, sentado con gran majestad, como se aparecio
a Daniel, profeta, con alba que tenga los claros blancos y los
oscuros columbinos, y manto de brocado, o de otro color grave,
como la tanica azul claro, y el manto de morado alegre; y, a su
mano derecha, sentado, Cristo nuestro Sefior, como lo dice Da-
vid y lo afirma la Santa Iglesia en el Credo (aunque los doctos
saben como se ha de entender en Dios esto de la mano derecha,
en la pintura se ha de ejecutar como suena). Pintese de 33 afios
de edad, con hermosisimo rostro y bellisimo desnudo, con sus
llagas en manos, pies y costado, con manto rojo, arrimado a la
cruz; que ambos sostienen el mundo y bendicen los hombres;
y, en lo alto, en medio, el Espiritu Santo en forma de paloma™.

Pacheco integra, infine, una serie di suggerimenti di carattere
personale, formulate con chiarezza sistematica e con un esplicito
intento didattico, adottando un registro costantemente orientato
a garantire una comprensione immediata e¢ operativa da parte
degli artisti, ai quali il volume ¢ esplicitamente destinato:

Yo afiado a toda esta pintura una luz que sale del pecho del
Padre Eterno, y otra del pecho del Salvador, que paran en el
Espiritu Santo, para significar que procede de ambas Personas.
Puédese, a la redonda, hacer un circulo perfecto de resplan-
dor, que denota que Dios no tiene principio ni fin. El triangulo
formado por tres lineas iguales que se pone por diadema en la

" F. Pacheco, E/ arte de la pintura, p. 565.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 79

cabeza de Dios Padre (a diferencia de las potencias de Cristo)
es también simbolo de la Santisima Trinidad, como lo aplicé,
ingeniosamente, el Maestro Francisco de Medina en su mismo
epitafio”’.

11 paragrafo dedicato alla Trinita si conclude con un richiamo
critico alle aggiunte improprie al tema iconografico, ritenute
suscettibili di alterarne il significato dottrinale e di condurre a
esiti figurativi eterodossi. In particolare, Pacheco condanna
'inserimento improprio delle piaghe del Figlio sul corpo del Padre,
una pratica che —come egli osserva richiamandosi all’autorita
del gesuita Petrus Thyraecus— compromette in modo sostanziale
lortodossia dell’immagine, poiché suggerisce implicitamente
concezioni di tipo modalista e confonde la distinzione reale delle
Persone divine all’interno dell’unica sostanza trinitaria’®.

LLa descrizione proposta —ricca di riferimenti cromatici, gestuali
e simbolici— si inserisce all'interno di un modello iconografico
di straordinaria fortuna a partire dal Cinquecento, adottato, tra
gli altri, da Hendrik van Balen, Juan de Valdés Leal e Mariano
Salvador Maella. In alcune varianti, la sfera celeste ¢ collocata ai
piedi delle figure divine o interposta tra il Padre e il Figlio, come
attestano le opere di Anthonis van Dyck, Antonio de Pereda
y Salgado e Francisco Caro, fino a giungere alle riprese tardo-
settecentesche nella pittura ispano-americana, quali quelle del
cubano José Nicolas de Escalera Tamariz.

Opere come la Trinita del messicano Cristobal de Villalpando
rappresentano in modo esplicito le suggestioni di Francisco
Pacheco, in particolare I'impiego dei raggi di luce quali elementi
di connessione visiva e simbolica tra le tre Persone e I'uso del

T E. Pacheco, E/ arte de la pintura, p. 565.
"8 Cf. F. Pacheco, E/ arte de la pintura, p. 565.



80 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

triangolo e del cerchio come diademi rispettivamente del Padre e
del Figlio, funzionali al rafforzamento della simbologia trinitaria
e alla chiarezza dottrinale dell'immagine (figg. 7-8).

In ambito italiano si segnalano inoltre le celebri interpretazioni
di Tiziano e del Guercino che, pur raffigurando entrambe la
Trinitas in Gloria, si distinguono nettamente per I'impostazione
compositiva: nel primo caso prevalgono un’inquadratura verticale
ascendente, una marcata molteplicita di figure e un pronunciato
dinamismo scenico; nel secondo, invece, emerge un’atmosfera
piu raccolta, contemplativa e pacata.

Numerose ulteriori varianti del tema attestano I'ampia
diffusione di questo modello iconografico. Si va dalla Trinita
con l'arcangelo Gabriele incisa nel frontespizio del Messale Romano
stampato a Roma nel 1662 su disegno di Pietro da Cortona,
alle molteplici declinazioni su tela in ambito italiano, spagnolo
e ispano-americano —come la versione del pittore messicano
José de Pdez— fino alle numerose attestazioni, spesso anonime,
documentate nell’area limense e piu in generale nel contesto
andino.

Particolare fortuna conobbe, infine, la Trnitas in Gloria
associata alla Vergine e ai santi, tipologia che si inserisce
pienamente nel linguaggio devozionale della prima eta moderna.
A titolo esemplificativo si ricordano il dipinto murale e il disegno
preparatorio di Francesco Solimena, detto I’Abate Ciccio,
raffiguranti la Trinita in gloria con san Filippo Neri e santa Francesca
Romana, nonché le numerose rappresentazioni dell’Incoronazione
della Vergine. In ambito spagnolo spicca il celebre capolavoro
di Diego Velazquez, che mantiene un significativo legame con
I'insegnamento del maestro Francisco Pacheco, come documenta
ancheildisegno preparatorio conservato presso ilMuseo del Prado
(figg. 9-10). Il medesimo tema fu inoltre affrontato da Bernardo
Bitti e dalla sua cerchia: il gesuita italiano, attivo nel Viceregno



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 81

del Pert nel corso del XVI secolo, rappresentd una figura di
riferimento essenziale per la formazione delle principali scuole
pittoriche regionali e per la diffusione di modelli iconografici
pienamente conformi alla sensibilita post-tridentina”.

5. Conclusione

L’ Arte de la Pintura, si colloca a meta strada tra la trattatistica
artistica, la percezione estetica della pittura e il mondo della
teologia, in particolare quella gesuita, nella cui tradizione di
teologia dellimmagine, Pacheco si inserisce a pieno®. Pur non
configurandosi come un trattato sistematico di iconografia sacra
—sia a causa della selezione talvolta arbitraria dei temi, dovuta alla
carenza di riferimenti veterotestamentari, sia per i limiti formativi
intrinseci dell’autore— l'opera rappresenta il primo tentativo
nell’'ambito iberico di affrontare le questioni iconografiche dal
punto di vista dell’artista. Essa costituisce, pertanto, una fonte
privilegiata per comprendere la sensibilita figurativa del Sigh
de Oro, plasmata dalle esigenze catechetiche e normative della
cultura cattolica post-tridentina.

Le osservazioni di Pacheco sulla rappresentazione della
Trinita, frutto di un dialogo tra teologia, pratica d’officina e una
discreta conoscenza umanistica, rivelano non solo la volonta

™ Per ulteriori approfondimenti su Bernardo Bitti e il contesto artistico del
vicereame del Peru, si rimanda a: G. A. Bailey, At of Colonial Latin America, Phaidon
Press, London, 2005. Per approfondimenti specifici sull’autoresi rimanda a: E.
Amerio, «Da Camerino al Vicereame del Pert. Nuovi contributi allo studio del
pittore gesuita Democrito Bernardo Bitti», Intreci darte, n.° 12 (2023).

% Cf. C. Vincent-Cassy, «L.a honra y acierto de la pintura. Sobre el “glotioso
remate” del Arte de la pintura y las adiciones a algunas imagenes de Francisco
Pachecor, Atlante, n.° 20 (2024).



82 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

di garantire chiarezza dottrinale e decoro visivo, ma anche la
capacita dell’autore di tradurre la complessita del dogma in criteri
operativi efficaci, concepiti principalmente per la formazione
integrale degli artisti e come strumenti funzionali alla corretta
rappresentazione delle immagini sacre.

L’effettiva incidenza del trattato, non mediata dagli artisti
peninsulari ma esercitata direttamente nei viceregni americani,
rimane tuttavia un campo di ricerca ancora largamente
inesplorato, la cui piena comprensione richiede ulteriori indagini
approfondite, auspicabili in future ricerche.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 83

6. Apparato Grafico

Trinita trifronte

Fig 1. Jerdnimo Cosida | 1570 ca.
Monastero di Tulebras, Navarra
https:/ | commons.wikimedia.org/ wiki/
File:Trinity_by_Jeronimo_Cosida.jpg

Fig 2. Anonimo cuzquerio
1750-1770 ca. | MALIL Lima
https:/ [ coleccion.mali.pe/ objects/ 1304




84 FRANCISCO PACHECO E IARTE DE LA PINTURA

Trinita triandrica cristomorfa

Fig 3. Scunola di Defendente Ferrari | 1535 ca.
Chiesa di San Pietro a Benna. bitps:/ | wwmw.chieseromaniche.it/ SchedeAgiografia/ 185-Tinita.bim

Fig 4. Andnimo cuzqueiio | 1720-1740 ca. | MALIL Lima
https:/ [ coleccion.mali.pe/ objects/ 1304



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 85

Trono di Grazia

Fig 5. Masaccio | 1426-1428
hitps:/ [ commons.wikimedia.org/
wiki) File:2Masaccio, _trinit%-
C3%A0.jpg#tfilebistory

Fig 6. José de Ribera | 1635 ca.
E/ Escorial - Madrid
hitps:/ | upload.wikimedia.org/ wikipedia/ com-
mons/ 0/ 03/ La_Sant%C3%ADsima_Trini-
dad%2C_Jos%C3%A9_de_Ribera jpg




86 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

Trinita in Gloria

Fig 7. Cristobal Villalpando — 1670-1690
Chiesa del el Carmen, Puebla Puebla México
https:/ | elpais.com/ diario/ 2006/ 02/ 12/
domingo/ 1139719961_740215.html2output-
Dype=amp

Fig 8. Juan de Valdés 1.eal | 1670-1672
ca. Convento di Santa Clara de Montilla
— Cdrdoba (da M. Gonzdlez Gonzdlez
2008, foto: E. Ferndndez Ruig




MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 87

L’incoronazione della Vergine

Fig 9. Francisco Pacheco
1535-1636 | Coleccion Del Carmen https:/ | artfecit.com/

producto/ francisco-pacheco-coronacion-la-virgen-la-trinidad/

Fig 10. Diego Rodrignez de Silva y
Veldzquez,
1535-1636 | Museo del Prado, Madrid
www.museodelprado.es/ coleccion/ obra-de-
arte/ la~coronacion-de-la-virgen/ 5392 cc-
0197-4522-aecf-1d8e3b2e4ae7




88 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

Referencias bibliograficas

Agostino. De Trinitate. CCSL 50, Typographi Brepols Editores
Pontificii, Turnholti, 1968.

Amerio, E. «Da Camerino al Vicereame del Peru. Nuovi contributi
allo studio del pittore gesuita Democrito Bernardo Bitti».
Intrecci d’arte, n.° 12 (2023).

Angulo Ifiiguez, D. Historia de la pintura espaiiola. Pintura del Siglo de
Oro. Alianza, Madrid, 1978.

B. Bassegodai Hugas, Francisco Pacheco. Tedrico de la pintura y censor de
imagineria, Universidad de Sevilla, Sevilla, 2011.

Bacci, M. Guido Reni e la pittura barocca a Roma. Gangemi, Roma,
2002.

Bailey, G. A. Art of Colonial Latin America. Phaidon Press, London,
2005.

Bailey, G. A. The Andean Barogue: Convergent Cultures in the Churches of
Colonial Pern. Cambridge University Press, New York, 2017.

Belting, H. 17 culto delle immagini. Storia dell'icona dall’eta imperiale al
tardo Medioevo. Carocci, Roma, 2001.

Belting, H. Likeness and Presence. University of Chicago Press,
Chicago, 1994.

Boskovits, M. «lconografia della Trinita tra Medioevo e
Rinascimentow. Arte Cristiana, vol. 78 (1990), pp. 215-232.

Brown, J. Painting in Spain 1500-1700. Yale University Press, New
Haven-London, 1998.

Carli, G. Mariotto di Nardo e la pittura fiorentina tardogotica. Electa,
Milano, 1987.

Checa Cremades, I «Clasicismo, mentalidad religiosa e imagen
artistica: Las ideas estéticas de Diego de Cabrales». Revista de
Ideas Estéticas, n.° 145 (1979), pp. 51-60.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 89

Checa Cremades, F. E/ arte en la Espania del Siglo de Oro. Catedra,
Madrid, 1999.

Cummins, T. Toast with the Inca. Andean Abstraction and Colonial Images
on Quero Vessels. University of Michigan Press, Ann Arbor,
2002.

Dean, C. Inka Bodies and the Body of Christ. Duke University Press,
Durham-London, 1999.

Delenda, O. Zurbarin. Los conjuntos y el obrador. Fundacion de Apoyo
a la Historia del Arte Hispanico-Wildenstein Institute,
Madrid, 2010.

Dianich, S., Verdon, T. (a cura di). La Trinita di Masaccio: arte e teologia.
EDB, Bologna, 2004.

Dominguez Bardona, J. Proceso inquisitorial contra el escultor Esteban

Jamete, Madrid, 1933.

Freeman, A. «The Throne of Mercy Iconography in Early Printsy.
Print Quarterly, n.° 27 (2010), pp. 131-150.

Gallego, J. Juan de Roelas y el naturalismo sevillano. Diputacion de
Sevilla, Sevilla, 1987.

Gisbert, T. y de Mesa, J. Historia de la pintura cuzqueiia, vol. 1. Gisbert
y Cia, La Paz, 1982.

Greshake, G. I/ Dio unitrino: una teologia trinitaria. Queriniana, Brescia,

2000.

Kemp, M. The Science of Art. Yale University Press, New Haven-
London, 1990.

Kinkead, M. «Pacheco and the Inquisition». The Art Bulletin, vol. 66,
n.° 1 (1984), pp. 57-68.

Lomazzo, G. P. Trattato dell’arte della Pittura. Milano, 1584.

Marias, F. E/ largo siglo X171. Los usos artisticos del Renacimiento espasiol.
Taurus, Madrid, 1989.

Marias, F. VVelizquez. Pintor y criado del rey. Nerea, Madrid, 1999.



90 FRANCISCO PACHECO E I’ARTE DE LA PINTURA

Molanus, J. «De picturis et imaginibus sacris». In F. Beespflug, O.
Christin e B. Tassel (a cura di), Traité des saintes images, Cerf,
Paris, 1996, pp. 243-252.

Molanus, J. De Historia Sanctarum Imaginum et Picturarum. 1.ovanio,

1594.

O’Malley, J. W. The Jesuits: A History from Ignatius to the Present.
Rowman & Littlefield, Lanham, 2014,

Pacheco, F. Arte de la pintura. Ed. con introduzione e note di B.
Bassegoda i Hugas. Catedra, Madrid, 1990.

Pacheco, F. Libro de descripcion de verdaderos retratos de ilustres y memorables
varones. Sevilla, 1605.

Paleotti, G. «Discorso intorno alle immagini sacre e profane (1582)».
In P. Barocchi (a cura di), Trattati d’arte del Cinguecento, vol. 2,
Bari, 1961, pp. 117-517.

Panofsky, E. Studies in Iconology. Harper & Row, New York, 1939.

Pérez Sanchez, A. E.Pintura barroca en Espana (1600—1750). Catedra,
Madrid, 1992.

Portas, J. Pintura y pensamiento en la Espana del Siglo de Oro. Museo del
Prado, Madrid, 2001.

Portas, J. Zurbardn. Tt Editores, Madrid, 2011.

Romano, G. Pittura in Lombardia tra Gotico e Rinascimento. Electa,
Milano, 1985.

Rubin, M. The Christian Image and Its Critics. Cambridge University
Press, Cambridge, 2014.

Salviucci Insolera, L. (a cura di). Immagini e Arte Sacra nel Concilio di
Trento. «Per istruire, ricordare, meditare e trarne frutti». Artemide,
Roma, 2016.

Sartor, M. «l.a Trinidad Heterodoxa en América Latina». Procesos:
Revista Ecuatoriana de Historia, n.° 25 (2007), pp. 9-43.

Scholz-Hansel, K. Diego Velazguez 1599-1660. Taschen, Koln, 20006.



MARIA ESTHER VALLEJO GAVONEL 91

Sendler, E. Lona, immagine dell'invisibile. San Paolo, Cinisello
Balsamo, 2007.

Spinosa, N. Rzbera. 1. 'opera completa. Electa, Napoli, 2003.
Uspenskij, B. Teologia dell’icona. 1.a Casa di Matriona, Milano, 1995.

Valdivieso, E. Historia de la pintura sevillana. Guadalquivir Ediciones,
Sevilla, 1992.

Valdivieso, F. Francisco Pacheco (1564-1644). Caja San Fernando,
Sevilla, 1990.

Vincent-Cassy, C. «lla honra y acierto de la pintura. Sobre el
“glorioso remate” del Arte de la pintura y las adiciones a
algunas imagenes de Francisco Pachecow». Atlante, n°. 20
(2024).

Yarza Luaces, |. Arte y espiritualidad en la Espaia medieval. Catedra,
Madrid, 2001.



ESTUDIOS
TRINITARIOS




	3. María Esther Gavonel.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada.pdf

	Vol 59, nº 1 (2025)_OJS - copia.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada




