
S A L A M A N C A

Enero - Junio 2025

Vol. LIX - Núm. 1



estudios
trinitarios

Enero-Junio               2025             Vol. LIX - Núm. 1

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	 7-10

ESTUDIOS

Montes Peral, L. Á., La primacía del amor en una teología 
	 trinitaria inspirada en el Tratado sobre la Trinidad 
	 de Tomás de Aquino ............................................................	 13-48
Vallejo Gavonel, Mª. E., Francisco Pacheco e l’Arte de la Pintura:
	 contributi all’iconografia trinitaria post-tridentina 
	 nell’area ispanica ..................................................................	 49-91
Salazar García, L. M., Libertad y persona. Rahner y 
	 Zizioulas, dos acercamientos desde el concepto de libertad 
	 entendido como autodeterminación ...................................... 	 93-119
Jakosalem, J., Climate Justice: The Moral Imperative in the 
	 Eco-theology of  Pope Francis in Contemporary Climate
	 Negotiations and Struggles ...................................................	121-173

Bibliografía ........................................................................... 	175-184



Francisco Pacheco e l’Arte de la Pintura:
contributi all’iconografia trinitaria post-

tridentina nell’area ispanica

Francisco Pacheco and the Arte de la Pintura: 
Contributions to Post-Tridentine Trinitarian 

Iconography in the Hispanic World

María Esther Vallejo Gavonel
Sapienza Università di Roma

Pontificia Università Gregoriana
vallejogavonel@gmail.com

Orcid: 0009-0004-6994-7152

Fecha de recepción: 4 de febrero de 2025
Fecha de aceptación: 18 de abril de 2025

Sintesi: L’articolo propone una panoramica sulla figura di Francisco 
Pacheco nel contesto culturale spagnolo della prima età moderna, 
evidenziandone il ruolo nella definizione della sensibilità artistica del Siglo 
de Oro e la funzione di mediatore tra sapere umanistico, pratica d’officina 
e controllo della rappresentazione dell’immagine sacra. In particolare, 
l’articolo si concentra sull’operadi maggiore rilievo dell’autore, l’Arte 
de la Pintura, esaminandone fonti, contesto storico e struttura interna. 
L’opera si configura come un trattato capace di integrare le istanze 

ESTUDIOS                              	  Est. Trin. Vol. 59 Núm. 1 (2025) 49-91



50	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

dottrinali post-tridentine e di rielaborare, in modo semplificato ma 
operativamente efficace per il proprio pubblico di artisti, le riflessioni 
di Gabriele Paleotti e Johannes Molanus entro un quadro normativo 
coerente destinato alla formazione e alla regolamentazione della prassi 
pittorica. La sezione conclusiva approfondisce le prescrizioni di Pacheco 
per la rappresentazione della Santissima Trinità, ricostruendo modelli, 
criteri formali e limiti iconografici volti a garantire chiarezza teologica 
e decoro visivo, e illustrando tali indicazioni con immagini pertinenti ai 
temi iconografici analizzati, tratti da contesti precedenti, contemporanei 
e successivi, sia europei sia ispano-americani.

Parole chiavi: Francisco Pacheco, Arte de la pintura, Siglo de Oro, 
iconografia post-tridentina, iconografía trinitaria, arte ispano-americana.

Abstract: The paper provides an overview of  the figure of  Francisco 
Pacheco within the cultural context of  early modern Spain, highlighting 
his role in shaping the artistic sensibility of  the Spanish Golden 
Age and his function as a mediator between humanistic knowledge, 
workshop practice, and the regulation of  sacred imagery. In particular, 
the article focuses on the author’s most significant work, Arte de la 
Pintura, examining its sources, historical context, and internal structure. 
The treatise emerges as a work capable of  integrating post-Tridentine 
doctrinal concerns and of  reworking, in a simplified yet operationally 
effective manner for its intended audience of  artists, the reflections of  
Gabriele Paleotti and Johannes Molanus within a coherent normative 
framework aimed at the education and regulation of  painting practice. 
The concluding section examines Pacheco’s prescriptions for the 
representation of  the Holy Trinity, reconstructing the models, formal 
criteria, and iconographic limits he proposed to ensure both theological 
clarity and visual decorum, and illustrating these guidelines with images 
pertinent to the iconographic themes discussed, drawn from preceding, 
contemporary, and subsequent contexts, both European and Ibero-
American.

Keywords: Francisco Pacheco, Arte de la pintura, Spanish Golden Age, 
Post-Tridentine iconography, Trinitarian iconography, Ibero-American 
art.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 51

1.  Introduzione

Il presente articolo si propone di offrire, in uno schema 
tripartito, una panoramica sulla figura di Francisco Pacheco 
nel contesto culturale spagnolo della prima età moderna, 
concentrandosi sulla sua principale opera scritta, l’Arte de la 
Pintura, e dedicando la parte conclusiva all’analisi delle indicazioni 
dell’autore relative alla corretta rappresentazione iconografica 
della Trinità. Vengono delineati, in termini generali, il contesto 
storico, la struttura del trattato e il suo lascito culturale, 
con particolare attenzione alle implicazioni iconografiche e 
iconologiche. L’articolo esamina le direttive fornite da Pacheco 
in relazione alla rappresentazione trinitaria, corredando l’analisi 
con esempi provenienti dall’Europa, con uno specifico focus 
sull’Italia, sulla Spagna e sull’area ispano-americana. L’obiettivo 
è promuovere una comprensione dei criteri e delle indicazioni 
iconografiche adottate dall’autore, collocandole in dialogo con 
passaggi selezionati delle trattazioni del cardinale Gabriele Paleotti 
e del teologo Johannes Molanus, dedicate al disciplinamento e 
al controllo dell’uso delle immagini, al fine di garantire fedeltà 
dottrinale, decoro ed efficacia catechetica1.

2.  Francisco Pacheco e la cultura artistica iberica 
nell’epoca della Riforma

Francisco Pacheco del Río (1564-1644) occupa una posizione 
di rilievo nel panorama artistico, umanistico e religioso 

1 Per ulteriori approfondimenti sull’autore e sull’opera El Arte de la Pintura, si 
rimanda all’edizione critica di tale volume: F. Pacheco, Arte de la pintura, ed. con 
introduzione e note di B. Bassegoda i Hugas, Cátedra, Madrid, 1990.



52	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

della Spagna del Siglo de Oro. Pittore, scrittore e intellettuale 
seicentesco, egli rappresenta un nodo cruciale nella definizione 
del rapporto tra arte, fede e dottrina nella cultura iberica della 
Controriforma. Nato a Sanlúcar de Barrameda, presso Cadice, e 
formatosi a Siviglia –allora centro nevralgico della vita culturale e 
commerciale, nonché crocevia dei legami con l’America ispanica– 
Pacheco divenne un punto di riferimento non solo per la pratica 
pittorica, ma anche per la riflessione teorica sull’immagine sacra e 
sul ruolo del pittore come mediatore della verità teologica2.

La sua figura si caratterizza per la duplice identità di artista e 
censore ecclesiastico: oltre a essere maestro di bottega e mentore 
di Diego Velázquez, ricoprì l’incarico di veedor de pinturas per 
l’Inquisizione di Siviglia, assumendo la responsabilità del controllo 
dottrinale delle immagini sacre3. Tale posizione lo colloca al 
centro dei processi di regolamentazione figurativa della Spagna 
cinquecentesca: Pacheco si configura infatti come interprete –e 
spesso difensore– delle direttive elaborate dal Concilio di Trento e 
dei criteri definiti dal cardinalee arcivescovo di Bologna Gabriele 
Paleotti (Discorso intorno alle immagini sacre e profane, 1582) e dal 
teologo fiammingo Johannes Molanus (De picturis et imaginibussacris, 
1570), ai quali egli attinge e che rielabora nel quadro della cultura 
figurativa sivigliana del primo Seicento. La sua opera, tanto 
pittorica quanto teorica, rivela un intento sistematico che fonde 
prassi d’officina, sensibilità umanistica e ortodossia cattolica in un 
quadro disciplinare, seppur limitato, coerente.

La formazione di Pacheco si svolse in un ambiente artistico 
segnato dal classicismo italiano e dall’emergente naturalismo 

2 Cf. J. Brown, Painting in Spain 1500-1700, Yale University Press, New Haven-
London, 1998, pp. 102-105.

3 Cf. M. Kinkead, «Pacheco and the Inquisition», The Art Bulletin, vol. 66, n.º 1 
(1984), pp. 57-68.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 53

spagnolo. Le sue prime opere rivelano l’influenza del Manierismo 
toscano e romano, mediata da contatti indiretti con modelli 
raffaelleschi e michelangioleschi diffusi tramite stampe e 
reinterpretati dai pittori andalusi4. Parallelamente, la tradizione 
fiamminga esercitò un’influenza significativa sull’arte figurativa, 
soprattutto nella cura minuziosa del dettaglio e nella ricercata 
sensibilità cromatica, aspetti riconducibili alla forte presenza di 
quel mercato pittorico nella Siviglia della prima età moderna5.

Nonostante la sua formazionee costante impegno lavorativo, 
l’opera pittorica di Pacheco è stata sovente giudicata dalla critica 
come più normativa che innovativa. Il suo stile –fortemente 
condizionato dal ruolo istituzionale di censore– privilegia la 
chiarezza teologica e il decoro iconografico rispetto alla ricerca 
formale o alla libertà creativa. Ne derivano opere dalla composizione 
calibrata, gestualità contenuta ed emotività sorvegliata, in cui la 
dimensione dottrinale sembra prevalere su quella espressiva. 
Come osserva Jonathan Brown, le sue pitture appaiono corrette 
e attente all’ortodossia, ma raramente suscitano nello spettatore 
un’autentica tensione visiva o emotiva6.

Tra le opere più rappresentative del suo catalogo –significative 
più per la funzione normativa che per la qualità pittorica e formale– 
si ricordano La Inmaculada della cattedrale di Siviglia (1619), La 
flagelación dell’Università di Siviglia e la Santa Teresa del convento 
di San Alberto7. Questi dipinti riflettono l’equilibrio tra rigore 
teologico e moderato naturalismo che caratterizza la sua maturità 

4 Cf. D. Angulo Íñiguez, Historia de la pintura española. Pintura del Siglo de Oro, 
Alianza, Madrid, 1978, pp. 215-220.

5 Cf. F. Checa Cremades, El arte en la España del Siglo de Oro, Cátedra, Madrid, 
1999, pp. 54-59.

6 Cf. J. Brown, Painting in Spain 1500-1700, pp. 110-111.
7 Cf. J. Portús, Pintura y pensamiento en la España del Siglo de Oro, Museo del Prado, 

Madrid, 2001, pp. 87-96.



54	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

artistica. Tuttavia, il confronto con i principali artisti sivigliani della 
sua epoca mettein evidenza i limiti del suo linguaggio figurativo.

Juan de Roelas, ad esempio, rappresenta una figura decisiva 
nell’introduzione di un naturalismo dinamico, marcato da 
una sensibilità nuova nei confronti degli effetti luministici, i 
quali conferiscono alle sue composizioni un vibrante senso 
di immediatezza percettiva. Tale orientamento, radicato nel 
dialogo con le esperienze venete e con la tradizione coloristica 
d’ascendenza tizianesca, costituisce un elemento di rinnovamento 
rispetto al linguaggio ancora fondamentalmente normativo della 
bottega sivigliana8.

Contestualmente, Francisco de Zurbarán elaborò una sintesi 
del tutto originale tra austerità monastica –che informa la sua 
cultura visiva e spirituale– e intensità mistica, ottenuta attraverso 
un uso altamente selettivo della luce e una calibrata costruzione 
volumetrica delle figure. La sua pittura, caratterizzata da una 
rarefatta concentrazione meditativa, si distingue per la capacità di 
elevare la quotidianità a rivelazione trascendente9.

Entrambi questi aspetti risultano quasi del tutto assenti 
nell’opera di Pacheco, la cui produzione rimane saldamente 
ancorata a un ideale controriformato di controllo iconografico 
e di moderazione espressiva10. Sebbene Pacheco assuma un ruolo 
centrale tramite le sue opere letterarie –in particolare attraverso 
il Libro de Retratos11 e l’Arte de la pintura– la sua prassi pittorica 

8 Cf. Sull’influenza veneta su Roelas, si veda: E. Valdivieso, Historia de la pintura 
sevillana, Guadalquivir Ediciones, Sevilla, 1992.

9 Per un’analisi complessiva dell’estetica di Zurbarán, si rimanda a: O. Delenda, 
Zurbarán. Los conjuntos y el obrador, Fundación de Apoyo a la Historia del Arte 
Hispánico-Wildenstein Institute, Madrid, 2010.

10 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, pp. 11-45.
11 Cf. F.Pacheco, Libro de descripción de verdaderos retratos de ilustres y memorables 

varones, Sevilla, 1605.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 55

appare distante dalle soluzioni innovative di Roelas e Zurbarán, 
evidenziando la pluralità dei linguaggi che caratterizzano la Escuela 
Sevillana nei primi decenni del XVII secolo.

Il divario risulta ancora più evidente rispetto al più celebre dei 
suoi allievi, Diego Velázquez, il quale, pur avendo ricevuto nella 
bottega del maestro una solida preparazione tecnica e teorica, 
se ne distaccò rapidamente, orientandosi verso un naturalismo 
vibrante e una profondità psicologica senza precedenti nel 
contesto ispanico. Studi recenti hanno sottolineato come 
l’insegnamento di Pacheco abbia fornito a Velázquez una base 
concettuale indispensabile, ma non un modello stilistico da 
imitare12. I temi dell’Inmaculada e della Coronación de la Virgen, 
frequentemente affrontati da lui e dai suoi contemporanei, mettono 
in luce, accanto ai limiti della sua perizia pittorica, il ruolo eminente 
da lui esercitato quale garante di una corretta interpretazione 
iconografica. Ne consegue che la rilevanza e il contributo di 
Pacheco sono oggi principalmente riconosciuti nell’ambito 
della divulgazione dellateoria artisticae della recensione della 
normazione iconografica post-tridentina in ambito ispanico, 
piuttosto che nello sviluppo formale della pittura seicentesca.

Rilevante fu anche la sua attività didattica nella bottega 
sivigliana, nella quale formò più generazioni di artisti, insistendo 
sulla centralità dello studio del disegno, dell’anatomia e della 
prospettiva, nonché sull’importanza dell’etica cristiana del pittore. 
Il metodo di insegnamento, fondato sulla pratica sistematica 
della copia, sulla verifica dottrinale dei soggetti e su una rigorosa 
supervisione delle scelte iconografiche, si sviluppava all’interno 
della cosiddetta Academia de Pacheco –pur non configurandosi 
come un’accademia in senso formale–, dove discussioni di 
carattere intellettuale, teologico e letterario contribuivano a 

12 Cf. F. Marías, Velázquez. Pintor y criado del rey, Nerea, Madrid, 1999, pp. 45-48.



56	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

definire un contesto di formazione privilegiato per gli artisti 
attivi nell’ambiente sivigliano13. In tale quadro, emerge un 
orientamento verso l’ideale del pictortheologus, versato nella più alta 
cultura umanistica italiana, ma radicato in una sensibilità culturale 
specificamente ispanica, caratterizzata da austerità, introspezione 
e da una concezione dell’immagine sacra come strumento dotato 
di una funzione teologica e soteriologica.

Nel vivace ambiente sivigliano della prima metà del Seicento, 
Pacheco non si distinse né come genio artistico né come 
innovatore teorico; si configurò piuttosto come osservatore 
acuto e rigoroso, appassionato della cultura e dei personaggi colti, 
instancabile lavoratore e bibliofilo, con profonda curiosità per 
la letteratura sacra e discreta familiarità con i trattati artistici del 
Rinascimento italiano14. Leon Battista Alberti, Leonardo e Vasari 
ricorrono costantemente nelle sue pagine, spesso impiegati per 
conferire autorevolezza alle esigenze normative della cultura post-
tridentina. Nel corso dei suoi ottant’anni di vita, Pacheco svolse 
un’intensa attività letteraria eterogenea: fu compilatore ed editore 
di autori come Fernando de Herrera, Francisco de Rioja, Baltasar 
del Alcázar e Pablo Céspedes; compose poemi encomiastici e 
poesie, dedicandosi anche a opere di maggior impegno, come il 
Libro de Retratos o l’Arte de la Pintura. Quest’ultimo, costituisce la 
sintesi più matura della sua riflessione, in cui coniuga in modo 
originale dottrina cristiana, estetica e pratica pittorica15.

13 Sull’accademia si Pacheco, si veda: F. Pacheco, Arte de la pintura, pp. 20-31.
14 Cf. F.Pacheco, Arte de la pintura, pp. 11-12.
15 Cf. F.Pacheco, Arte de la pintura, pp. 11-20.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 57

3.  Arte de la pintura: contesto, influenze,                                  
struttura e contributi

Il trattato, pubblicato postumo nel 1649 per volontà del 
genero Diego Velázquez e del suo discepolo Francisco de Rioja, 
si configura come un’opera teorico-pratica che affronta la pittura 
non solo come disciplina artistica, ma come attività intellettuale 
e morale, strettamente subordinata ai principi dottrinali della 
Chiesa cattolica secondo criteri di decoro, verità e ortodossia. 
In tale prospettiva, l’opera si inserisce pienamente nel dibattito 
controriformato sull’immagine sacra, instaurando un dialogo 
con la trattatistica normativa elaborata a seguito del Decretum de 
imaginibus del Concilio di Trento e attingendo in modo significativo 
ai trattati di Gabriele Paleotti e di Joannes Molanus16, i quali si 
collocano all’interno di una tradizione regolativa di lunga durata, 
le cui radici risalgono al Concilio di Nicea II17.

Dal punto di vista letterario, a differenza dei trattati di Paleotti 
e di Molanus –ecclesiastici dotati di solida formazione teologica– 
l’Arte de la pintura presenta una struttura ibrida, a metà tra trattato 
tecnico, manuale devozionale e cronaca d’arte. La prosa alterna 
descrizioni minuziose a riflessioni morali, includendo citazioni 
tratte da Plinio, Vasari e san Tommaso d’Aquino, nonché ampi 
passaggi desunti dai due trattati post-tridentini menzionati. 
Tale eterogeneità non produce tuttavia un discorso astratto o 
disorganico, ma funzionale alla formazione di un pubblico di 
artisti, ai quali vengono trasmesse norme, modelli e un preciso 
ethos professionale, con l’intento di nobilitare la pitturae di 

16 Cf. F. Valdivieso, Francisco Pacheco (1564-1644), Caja San Fernando, Sevilla, 
1990, p. 75.

17 Per ulteriori informazioni si rimanda alla lettura del volume: L. Salviucci 
Insolera (a cura di). Immagini e Arte Sacra nel Concilio di Trento. «Per istruire, ricordare, 
meditare e trarne frutti», Artemide, Roma, 2016.



58	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

riaffermarne la dignità di arte liberale, nonché la sua funzione di 
scienza morale18.

Per Pacheco, l’arte non costituisce un’attività meramente 
estetica, ma un autentico ministero intellettuale e spirituale: «el 
pintor debe ser hombre de bien y cristiano, porque su arte sirve a 
la verdad y a la devoción»19. In questa prospettiva, l’artista assume 
il ruolo di catechista dei sensi e la pittura si configura come una 
forma di teologia visiva. L’opera svolge così una funzione di 
mediazione tra eredità rinascimentale e sensibilità barocca: da un 
lato, recepisce la centralità del disegno e la dignità intellettuale 
dell’artista proprie dell’umanesimo italiano; dall’altro, assimila la 
spiritualità controriformata del Barocco, concependo luce, gesto e 
teatralità come strumenti capaci di rendere percepibile il mistero 
divino20.

Il classicismo temperato e la rigorosa morale che informano la 
riflessione di Pacheco si pongono tuttavia in netto contrasto con 
le tendenze più dinamiche e sensuali della pittura seicentesca, di 
cui l’autore diffida apertamente. L’arte deve rifuggire la curiositas, 
poiché l’invenzione disordinata e la pittura indecente tendono a 
confondere più che a istruire21. In tale equilibrio tra una calibrata 
libertà creativa e disciplina teologica risiede una delle peculiarità 
del trattato, che si propone non solo come manuale tecnico, ma 
come modello educativo complessivo.

Dal punto di vista della genesi e delle caratteristiche materiali, 
l’Arte de la pintura si presenta come un’opera aperta, elaborata 

18 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, pp. 11-45.
19 F. Pacheco, Arte de la pintura, prologo e Libro Primo.
20 Cf. C. Vincent-Cassy, «La honra y acierto de la pintura. Sobre el “glorioso 

remate” del Arte de la pintura y las adiciones a algunas imágenes de Francisco 
Pacheco», Atlante, n.º 20 (2024).

21 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, prologo e Libro Primo.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 59

progressivamente nel corso dell’intera vita dell’autore. Alcune 
sezioni risultano già compiute intorno al 1620, mentre la struttura 
definitiva si consolida tra il 1634 e il 1638, periodo in cui si registrano 
significative aggiunte e riformulazioni. Ciò spiega l’alternanza tra 
passaggi dottrinalmente rigorosi e inattese aperture nei confronti 
di artisti come Caravaggio, Ribera, Guido Reni e Artemisia 
Gentileschi. L’opera fu probabilmente conclusa nel gennaio 1638, 
sottoposta a censura nel 1641 e data alle stampe solo nel 164922.

La struttura del trattato sembra derivare, almeno in parte, da una 
riflessione sull’impianto sistematico del Trattato dell’arte della pittura 
di Giovanni Paolo Lomazzo23, dal quale Pacheco mutua una certa 
scansione tematica, ma anche un modello compositivo di matrice 
neo-aristotelica e dichiaratamente didascalica, particolarmente 
funzionale alla formazione teorica degli artisti nella Penisola 
Iberica. Il Prologo –assente nell’editio princeps e reintrodotto 
postumo grazie al ritrovamento effettuato dagli editori della 
seconda edizione– assolve a una duplice funzione: da un lato, 
giustificare la necessità della trattazione nel contesto della cultura 
artistica spagnola, giudicata dall’autore priva di un fondamento 
teorico sistematico comparabile a quello italiano; dall’altro, 
esplicitare le finalità normative, pedagogiche e devozionali che ne 
orientano l’impianto24.

L’opera presenta una struttura tripartita, cui si affianca un 
ampio apparato di Adiciones e Aprobaciones, che ne accresce la 
portata documentaria e l’autorità normativa. Tale architettura 
non risponde a una logica meramente aggregativa, ma riflette la 
coerenza di un progetto intellettuale unitario, volto a integrare 
istanze umanistiche, prescrizioni tecnico-procedurali e un 

22 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, pp. 43-49.
23 Cf. G. P. Lomazzo, Trattato dell’arte della pittura, Milano, 1584.
24 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, pp. 43-45.



60	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

impianto normativo riconducibile alle esigenze della cultura 
religiosa post-tridentina. In questo contesto, la pratica artistica 
viene sottratta alla sfera puramente artigianale e sottoposta a un 
regime di regolamentazione dottrinale e iconografica.

Il Primo Libro si presenta come un compendio di cultura 
umanistica, volto a dimostrare l’antichità e la nobiltà della pittura, 
collocandola entro una genealogia che risale ai grandi maestri 
dell’antichità classica e della tradizione italiana rinascimentale. 
Attraverso il ricorso ai trattati di Plinio, Alberti, Vasari e Lomazzo, 
nonché alla retorica encomiastica della letteratura artistica 
spagnola del Seicento, Pacheco mira a elevare il prestigio sociale 
e morale del pittore, distinguendolo dall’artigiano meccanico e 
attribuendogli competenze intellettuali e responsabilità25. Centrale 
è l’enfasi sull’utilità spirituale dell’immagine sacra, concepita come 
strumento catechetico capace di rendere visibile l’invisibile e 
di guidare i fedeli nella comprensione dei misteri cristiani. Tale 
prospettiva rispecchia sia le indicazioni del Concilio di Trento 
sia le controversie teologiche contemporanee e anticipa la 
funzione regolatrice che l’autore assumerà nelle sezioni successive 
dell’opera26.

Il Secondo Libro affronta in modo più sistematico la teoria 
della pittura, concentrandosi sui principi del disegno e del 
colore, della composizione e della prospettiva. La distinzione tra 
disegno e colorito, pur risentendo delle polemiche italiane del 
Cinquecento, è reinterpretata alla luce della tradizione iberica e 
della sensibilità personale dell’autore: il disegno è fondamento 
razionale e misura della rappresentazione, mentre il colore assume 

25 Cf. V. Carducho, Diálogos de la pintura. Su defensa, origen, esencia, definición, modos 
y diferencias, edición crítica a cura di F. Calvo Serraller, Ediciones Turner, Madrid, 
1979, pp. 34-41.

26 Cf. B. Bassegoda i Hugas, Francisco Pacheco. Teórico de la pintura y censor de 
imaginería, Universidad de Sevilla, Sevilla, 2011, pp. 45-58.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 61

un ruolo armonico ma subordinato. Le riflessioni su decoro, 
verosimiglianza e imitazione della natura sono costantemente 
filtrate attraverso una prospettiva etico-dottrinale, che subordina 
la correttezza formale alla funzione morale dell’immagine. La 
teoria non è mai separata dalla funzione morale: una corretta 
rappresentazione richiede conoscenza teologica, prudenza e 
capacità di discernimento, qualità che l’autore rivendica come 
essenziali per il pittore cristiano27.

Il Terzo Libro, spesso considerato il più originale, è dedicato 
agli aspetti tecnici, materiali e operativi della pittura. Qui Pacheco 
elabora una vera e propria precettistica di bottega, descrivendo i 
procedimenti relativi alla preparazione delle tavole e delle tele, ai 
pigmenti, alle vernici, alle dorature, alla macinazione dei colori, 
ai leganti e ai medium28. Il lessico diventa più specialistico e il 
discorso tende alla manualistica professionale, pur conservando 
la cornice morale e normativa che caratterizza l’intero trattato. 
L’autore non si limita a registrare tecniche e materiali: li discute, 
li valuta e li collega alla corretta resa iconografica dell’immagine 
sacra, integrando considerazioni pratiche e criteri devozionali. Ciò 
conferisce al Terzo Libro una dimensione unica nella trattatistica 
iberica del periodo, poiché fonde osservazione empirica, esperienza 
personale e prescrizioni ecclesiastiche in un corpus coerente e 
operativo29.

Alle tre Parti precedenti seguono le Adiciones, che costituiscono 
il nucleo normativo dell’opera. Esse sono direttamente influenzate 
da Paleotti e Molanus e affrontano la rappresentazione iconografica 
delle immagini sacre e la loro correttezza dottrinale. Le Adiciones si 

27 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, Secondo Libro.
28 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, Terzo Libro.
29 Cf. A. E. Pérez Sánchez, Pintura barroca en España (1600-1750), Cátedra, Madrid, 

1992, pp. 112-119.



62	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

configurano come una forma di commento esteso, raccogliendo 
materiali eruditi, testimonianze oculari e pareri di autorità religiose, 
con l’obiettivo di costruire un quadro coerente della pittura intesa 
come strumento teologico. Questa struttura cumulativa riflette sia 
la metodologia umanistica sia l’impostazione controriformistica, 
volta a garantire una rappresentazione del sacro univoca e 
rigorosamente controllata.

Le successive Aprobaciones raccolgono le approvazioni 
ecclesiastiche relative alle opere dell’autore, documentano il suo 
costante impegno per il decoro e la correttezza iconografica. 
Attraverso l’uso innovativo di un modello censorio –derivato 
dal controllo dottrinale esercitato sui testi, ma applicato 
volontariamente all’arte figurativa– esse concorrono a conferire 
alla pratica pittorica una compiuta dimensione discorsiva, 
promuovendo un dibattito non tanto tecnico-stilistico quanto 
teologico e normativo.

Un’articolazione centrale del pensiero di Pacheco emerge nelle 
Adiciones, in cui l’autore manifesta una chiara affinità intellettuale 
con i gesuiti, aderendo al loro ideale di pittura «semplice e maestosa» 
e allineandosi alla concezione educativa e dottrinale propria della 
Compagnia. In questo contesto, Pacheco si pone in continuità 
con il progetto pedagogico di Martín de Roa, rivolgendosi a un 
pubblico spesso inesperto e illustrando gli errori iconografici da 
evitare. L’autore cita ripetutamente figure come lo stesso Roa e 
Juan de Soria per convalidare l’impianto iconografico delle sue 
proposte e si rivolge altresì a gesuiti come Feliciano de Figueroa, 
Antonio de Quintanadueñas, Alonso Flórez, Diego Meléndez, 
Diego de Granada e Juan de Pineda, cercando un’autorità non 
reperibile nella letteratura già pubblicata sull’iconografia sacra. Le 
Adiciones si inseriscono, in senso largo, nel più ampio progetto 
gesuitico di controllo delle immagini sacre, richiamando autori 
come Possevino, Bellarmino e Richeome e impiegando esempi 



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 63

concreti al fine di trasformare la pittura in una forma efficace di 
teologia visiva30.

Di particolare rilievo per le immagini sacre, e strettamente 
legato al contesto teologico e programmatico della Compagnia, è 
il concetto di valentía –onnipresente nell’Arte de la Pintura– inteso 
come capacità del pittore di rendere visivamente appropriata, 
efficace e teologicamente corretta una rappresentazione, 
distinguendo nettamente tra valore tecnico e valore sacro. Le 
immagini miracolose e devozionali superano la pura abilità 
artistica, divenendo strumenti di meditazione teologica e santità. 
Pacheco insiste sulla necessità di ritratti «veri» dei santi, a conferma 
della pittura come mediazione sacra, pienamente coerente con la 
sensibilità gesuitica.

Nel contesto peninsulare, l’Arte de la Pintura fu recepito 
principalmente come testo di autorità normativa, più che 
come manuale destinato alla pratica quotidiana di bottega, 
contribuendo in modo significativo alla definizione di un 
linguaggio figurativo conforme ai dettami post-tridentini31. 
Particolarmente influenti furono le prescrizioni iconografiche 
relative ai soggetti teologicamente più sensibili –come la Trinità, 
l’Immacolata Concezione e i misteri cristologici– che esercitarono 
un ruolo centrale nel dibattito artistico spagnolo del XVII secolo.

30 Per ulteriori approfondimenti sul rapporto tra Pacheco e la Compagnia di 
Gesù, si rimanda a: C. Vincent-Cassy, «La honra y acierto de la pintura. Sobre el 
“glorioso remate” del Arte de la pintura y las adiciones a algunas imágenes de 
Francisco Pacheco». Atlante, n.º 20 (2024).

31 Cf. J. Brown, Painting in Spain 1500-1700, pp. 61-67.



64	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

4.  L’iconografia della Santissima Trinità                               
nell’Arte de la Pintura

In continuità con quanto precedentemente esposto, questo 
paragrafo si concentra sull’iconografia trinitaria –tema che apre 
le Adiciones e si conclude con la rappresentazione di San Ignacio 
de Loyola– soggetto di particolare complessità e potenziale 
conflittualità all’interno del cristianesimo. Pacheco lo affronta 
in maniera concisa e quasi didascalica, ma efficace, funzionale a 
fornire agli artisti spagnoli dell’epoca una guida normativa per la 
corretta rappresentazione delle immagini sacre.

Il discorso si fonda principalmente sull’autorità dottrinale di 
Johannes Molanus, integrata dalle riflessioni di teologi gesuiti 
quali Martín de Roa e Feliciano de Figueroa32. La scelta delle fonti 
riflette chiaramente l’intento dell’autore: stabilire criteri iconografici 
volti a prevenire, nella prassi figurativa, rischi teologici considerati 
delicati o addirittura eretici dalla cultura post-tridentina.

Nelle pagine seguenti verrà proposta una ricognizione 
sistematica delle diverse raffigurazioni trinitarie affrontate da 
Pacheco, articolandole secondo una progressione che va dalle 
forme condannate e sconsigliate, passando per quelle tollerate 
e ammissibili, fino alle rappresentazioni pienamente legittime e 
coerenti con la dottrina cattolica. Oltre alla dimensione descrittiva 
e normativa del testo, verranno presentate alcune immagini 
significative, esemplificative delle diverse iconografie trattate, 
con particolare attenzione ai contesti italiano, spagnolo e ispano-
americano.

32 Sulla centralità del contributo gesuitico nella definizione dei criteri iconografici 
post-tridentini, si veda in particolare: J. W. O’Malley, The Jesuits: A History from Ignatius 
to the Present, Rowman & Littlefield, Lanham, 2014, pp. 87-115.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 65

4.1.  Iconografie condannate e sconsigliate

Il testo si apre con una condanna esplicita dell’iconografia 
comunemente designata come Trinitas triformis o trifrons, descritta 
come «hombre con tres rostros, o cabezas, a la manera de Jano 
o Gerión, con que se escandaliza la gente cuerda y hace errar a 
los ignorantes»33. La critica a questo tema precede la trattatistica 
post-tridentina, emergendo già in ambito spagnolo in autori 
come Diego Cabranes34, e testimonia una certa consapevolezza 
dei problemi legati a questo modello anche tra gli artisti, come 
dimostra il processo inquisitoriale contro lo scultore Esteban 
Jamete35.

Nel contesto della normativa tridentina sull’immagine 
sacra, Johannes Molanus e Gabriele Paleotti condannarono 
esplicitamente l’iconografia trifronte, considerandola ingannevole 
e teologicamente impropria. Molanus giunse a qualificarla una 
«diabolica invenzione», in aperto contrasto con la correttezza 
dottrinale36. In modo analogo, Paleotti espose come tali 
immagini possano generare errore e confusione nei fedeli, poiché 
contraddicono la distinzione delle Persone divine e violano i 
principi della decenza e verità religiosa37. Entrambi gli autori posero 
l’accento sulla necessità di subordinare la fantasia iconografica alla 

33 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 562. Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et 
Picturarum, lib. II, cap. 4, p. 37.

34 Per ulteriori approfondimenti, si veda: F. Checa Cremades, «Clasicismo, men-
talidad religiosa e imagen artística: Las ideas estéticas de Diego de Cabrales», Revista 
de Ideas Estéticas, n.º 145 (1979), pp. 51-60.

35 Per approfondire la questione si rimanda a: J. Domínguez Bordona, Proce-
soinquisitorial contra elescultor Esteban Jamete, Madrid, 1933.

36 Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, lib. II, cap. 4, p. 37.
37 Cf. G. Paleotti, «Discorso intorno alle immagini sacre e profane(1582)», in P. 

Barocchi (a cura di), Trattati d’arte del Cinquecento, vol. 2, Bari, 1961, lib. II, cap. 3; J. 
Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, pp. 87-89.



66	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

chiarezza teologica, evitando invenzioni formalmente seducenti 
ma dottrinalmente fuorvianti.

Benché la Trinità trifronte fosse già oggetto di contestazioni 
nel tardo Medioevo e da parte dei trattatisti del periodo 
controriformistico, la condanna di Papa Urbano VIII nel 1628 ne 
sancì la definitiva esclusione dal repertorio iconografico cattolico 
europeo. Nonostante ciò, sopravvivono esempi tardivi, come il 
dipinto nell’abside quattrocentesca della chiesa di San Nicolao a 
Seregno o l’opera di Jerónimo Cósida per il monastero cistercense 
di Tulebras, in Navarra38.

Nel periodo tardo-settecentesco e ottocentesco, la Trinità 
trifronte continuò a comparire nei viceregni d’oltremare, dove 
la tradizione locale mostrava maggiore flessibilità rispetto ai 
divieti europei, soprattutto nelle aree più lontane dai centri di 
potere. Si possono citare esempi come la versione attribuita a 
Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos, pittore neo-granadino 
attivo a Bogotá nel tardo Seicento, nonché diverse versioni sul 
tema riconducibili alla Escuela Cuzqueña, distribuiti in tutta l’area 
andina (figg. 1-2). In questi casi, la rappresentazione trifronte 
sopravvisse come rielaborazione devozionale piuttosto che come 
manifesto teologico, rientrando in un processo di adattamento 
e circolazione di immagini in cui modelli tardo medievali e 
rinascimentali venivano reinterpretati nelle botteghe locali39.

Il riferimento alla Trinità incarnata nel grembo di Maria 
nell’opera di Pacheco è estremamente limitato. Tale immagine, 
pur radicata nella pietà tardo-medievale, può indurre a una lettura 
erronea del dogma «como si todas las tres divinas Personas se 

38 Sullatavola di Jerónimo Cósida a Tulebras, si veda: J. Yarza Luaces, La iconografía 
de la Santísima Trinidad en España, Alianza, Madrid, 1983, pp. 112-115.

39 Per ulterioreapprofondimenti si rimanda a: M. Sartor, «La Trinidad Heterodoxa 
en América Latina», Procesos: Revista Ecuatoriana de Historia, n.º 25 (2007), pp. 9-43.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 67

hubieran vestido de nuestra carne»40. Analogamente, Molanus 
denuncia l’assenza di fondamento nella Scrittura e nella Tradizione 
dei Padri, definendo l’immagine «priva di bellezza e di religione» e 
potenzialmente generatrice di errore e impietà41. Un atteggiamento 
simile si desume dal trattato del Paleotti, benché non ne faccia 
riferimento esplicito, che condanna tutti quegli «abusi» iconografici 
non conformi alla verità rivelata o capaci di fuorviare i fedeli, in 
linea con l’insegnamento tridentino sulla funzione didattica e 
ortodossa dell’arte sacra42.

La brevità del riferimento da parte di Pacheco e dello stesso 
Molanus riflette probabilmente la limitata diffusione, all’epoca, 
di questo modello iconografico. Rare sono, infatti, le opere della 
prima età moderna che raffigurano la Trinità nel grembo di Maria, 
sia nel contesto europeo sia in quello americano.

4.2.  Iconografie tollerate 

Pacheco dedica un paragrafo alla Trinità triandrica, descrivendola 
come «tres figuras sentadas con un traje y edad, con coronas en las 
cabezas y cetros en las manos, con que se pretende manifestar la 
igualdad y distinción de las Divinas Personas»43. L’autore mette in 
collegamento questo tema alla raffigurazione nota come l’Ospitalità 
di Abramo: «Y parece que está favorecida esta imagen en la 
aparición de los ángeles en forma de peregrinos al santo Patriarca 
Abraham, cuando viendo tres, adoro solo uno»44. Sebbene Pacheco, 

40 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 562. Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et 
Picturarum, lib. II, cap. 4, p. 37.

41 Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, lib. II, cap. 4, pp. 36-37.
42 Cf. G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, pp. 221-229.
43 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.
44 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.



68	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

citando P. Martin de Roa, riconosca che l’immagine possa essere 
ammissibile «por significar la Divinidad solamente»45, egli stesso 
ne resta insoddisfatto, ammettendone tuttavia la liceità sotto 
forte controllo teologico e con chiara distinzione degli attributi46. 
Tuttavia, il testo non affronta i nodi teologici fondamentali che 
distinguono profondamente le due iconografie.

Al riguardo, Paleotti sottolinea l’importanza della chiarezza 
teologica nelle immagini sacre, insistendo sulla necessità che la 
Trinità sia rappresentata in modo tale che lo spettatore possa 
riconoscere le tre Persone distinte ma unitarie47. Analogamente, 
Molanus esorta a evitare soluzioni figurative suscettibili di generare 
ambiguità sul piano dottrinale. Egli ammette la raffigurazione 
triandrica solo se la loro distinzione iconografica non compromette 
l’affermazione della consustanzialità trinitaria; in caso contrario, 
essa rischia di suggerire una separazione sostanziale tra le Persone, 
imponendo cautela nell’uso di modelli antropomorfi plurimi48.

La rappresentazione triandrica espone infatti il rischio di 
percepire tre soggetti divini separati, malgrado l’intenzione 
di affermare l’unità di sostanza. Tale difficoltà emerge già nel 
confronto con le letture patristiche della teofania di Genesi 
18: Ireneo interpreta la visione come manifestazione triadica 
di un’unica presenza divina «tres tamen unum sunt»49, mentre 
Agostino ne sottolinea l’unità operativa delle Persone50. In questo 
contesto, i tre angeli funzionano come segno analogico, non come 
rappresentazione diretta della Trinità. Infatti, nelle tradizioni 
bizantine e ortodosse, gli angeli restano creature, agendo come 

45 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.
46 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.
47 Cf. G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, p. 124.
48 Cf. J. Molanus, De Historia SS. Imaginum et Picturarum, lib. II, cap. 4; 42.
49 Ireneo, Adv. Haer. IV, 20, 1.
50 Cf. Agostino, De Trin. II, 11-15.



MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL 69

figure  simboliche della consustanzialità divina, in linea con 
l’imperativo apofatico di non dare forma visibile alla natura divina, 
secondo un principio già latente nella teologia dei Padri51.

Diversa è tuttavia la traiettoria occidentale: tra XIV e XVI 
secolo la Trinità triandrica si afferma come rappresentazione 
diretta della divinità, con tre figure umane identiche, generalmente 
cristomorfe, sedute o in gloria. L’identità visiva intende esprimere 
l’assoluta uguaglianza delle Persone, ma genera una contradizione 
percettiva: l’immagine appare come una triade di individui, 
non come una sola sostanza in tre ipostasi52. Il passaggio dalla 
mediazione narrativa alla rappresentazione diretta dell’essenza 
divina segna il punto critico che porterà, tra XVII e XVIII secolo, 
alla progressiva esclusione dell’immagine triandrica nell’arte 
occidentale53.

In ambito ispanico –e più in generale europeo– questa 
iconografia rimane in uso almeno fino agli inizi del XVI secolo, 
come attestano casi ben documentati nell’area aragonese, tra 
cui le opere di Miguel Ximénez dove la persistenza di schemi 
tardo-medievali convive con le prime istanze rinascimentali54. 
La diffusione di tale schema iconografico non si limita alla 
Penisola Iberica, ma interessa anche l’Italia settentrionale, con una 
particolare concentrazione nell’area piemontese e lombarda: un 
esempio significativo è la trinità triandrica  cristomorfa  affrescata 

51 Cf. B. Uspenskij, Teologia dell’icona, La Casa di Matriona, Milano, 1995, pp. 165-
182; E. Sendler, L’icona, immagine dell’invisibile, San Paolo, Cinisello Balsamo, 
2007, pp. 97-115.

52 Cf. H. Belting, Likeness and Presence, University of  Chicago Press, Chicago, 
1994, pp. 265-278.

53 Cf. E. Panofsky, Studies in Iconology, Harper & Row, New York, 1939, pp. 48-53.
54 Sulla persistenza di modelli iconografici tardogotici nell’area iberica tra XV e 

XVI secolo, si rimanda a: F. Marías, El largo siglo XVI. Los usos artísticos del Renacimiento 
español, Taurus, Madrid, 1989, pp. 45-67; J. Yarza Luaces, Arte y espiritualidad en la 
España medieval, Cátedra, Madrid, 2001, pp. 311-325.



70	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

nella Pieve di Soncino, presso Cremona, testimone della durata di 
queste formule visive in contesti periferici rispetto ai grandi centri 
artistici55.

La Trinità triandrica è documentata anche in ambito ibero-
americano, dove godette di notevole fortuna. Numerosi dipinti nel 
viceregno del Perù, databili lungo tutto il XVIII secolo, attestano 
la persistenza e l’adattamento di questo modello iconografico 
nei contesti devozionali locali, non sempre in dialogo con le 
prescrizioni post-tridentine e con le specificità della cultura visiva 
andina. Diversi studi suggeriscono che la permanenza di questa 
iconografia potesse trovare terreno fertile in un immaginario 
religioso locale già predisposto a concezioni triadiche: pur non 
esistendo un rapporto diretto fra la Trinità cristiana e le divinità 
indigene preispaniche, la diffusione simbolica del «tre» nelle 
cosmologie andine può aver facilitato la ricezione –reinterpretata– 
dell’iconografia triandrica e trifronte56. Tale continuità non va 
interpretata come un fenomeno di mera sopravvivenza arcaizzante, 
ma piuttosto come espressione della flessibilità semantica di un 
repertorio figurativo capace di rispondere a esigenze teologiche, 
didattiche e devozionali differenti57 (figg. 2-3).

55 Per una panoramica sulla diffusione delle iconografie trinitarie nell’Italia 
settentrionale, si rimanda a: M.Boskovits, «Iconografia della Trinità tra Medioevo 
e Rinascimento», Arte Cristiana, vol. 78 (1990), pp. 215-232; G. Romano, Pittura in 
Lombardia tra Gotico e Rinascimento,Electa, Milano, 1985, pp. 198-201.

56 Cf. C. Dean, Inka Bodies and the Body of  Christ, Duke University Press, Durham-
London, 1999, pp. 133-148.

57 Per la persistenza delle immagini trinitarie eterodosse nei viceregni ispanici 
americani si rimanda a: M. Sartor, «La Trinidad Heterodoxa en América Latina», 
Procesos: Revista Ecuatoriana de Historia, n.º 25 (2007), pp. 9-43. Per la discussione sulla 
capacità dei repertori figurativi di integrarsi e rinnovarsi nel passaggio tra contesti 
culturali diversi, si veda: M. Boskovits, «Iconografia della Trinità tra Medioevo e 
Rinascimento», Arte Cristiana, vol. 78 (1990), pp. 215-232.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 71

4.3.  Iconografie ammissibili e pienamente legittime

La maggior parte del testo dedicato alla rappresentazione 
trinitaria riguarda tre principali modelli iconografici che, pur 
condividendo la modalità con cui le Tre Persone vengono 
caratterizzate, Dio Padre anziano, il Figlio giovane –in gloria, 
crocifisso o deposto– e lo Spirito Santo come colomba, si 
differenziano per collocazione, composizione e pathos. Tali 
differenze hanno implicazioni teologiche e scritturali rilevanti, 
in grado di orientare le preferenze dei principali trattati post-
tridentini sulle immagini sacre e, di conseguenza, dello stesso 
Pacheco.

Tra le soluzioni considerate più equilibrate figura l’iconografia 
nota come Thronum Gratiae, proposta in due varianti, entrambe 
giudicate dall’autore come adeguate: «los cuales parecen decentes 
a la pintura de este misterio»58. La prima variante è così descritta:

También se pinta al Padre Eterno sentado como venerable an-
ciano, que tiene delante de sí a Cristo, nuestro Señor, crucifica-
do y muerto, puestas las manos en los brazos de la Cruz, como 
manifestando el amor con que dio al mundo y el Espíritu Santo 
sobre la cabeza, o en el pecho, en forma de paloma59.

Tale rappresentazione trova autorevoli antecedenti nella 
tradizione tardogotica, come testimonia la tavola centrale del 
trittico di Mariotto di Nardo, la cui costruzione compositiva 
a geometria triangolare –tratto distintivo di questa soluzione 
iconografica– offre una sintesi armonica e simbolicamente 

58 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.
59 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 563.



72	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

pregnante del dogma trinitario60. Questa iconografia godrà di ampia 
fortuna nella prima età moderna, trovando esiti di assoluto rilievo 
in opere quali l’affresco di Masaccio nella basilica fiorentina di Santa 
Maria Novella: un’opera fondativa della sensibilità rinascimentale, 
in cui l’impiego rigoroso della prospettiva lineare brunelleschiana 
conferisce profondità e razionalità alla scena, trasformando lo 
spazio pittorico in un’autentica architettura prospettica, coerente 
con le idee rinascimentali di ordine cosmico e armonia divina61 
(figg. 5). Un ulteriore esempio di interesse è rappresentato dallo 
Stendardo della Santissima Trinità di Raffaello, nel quale la Trinità è 
inserita in un contesto naturalistico, enfatizzando la corporeità 
delle figure e la loro armonica integrazione con l’ambiente 
circostante. In età barocca, il tema conosce nuovi sviluppi, come 
dimostra la Trinità di Guido Reni sull’altare maggiore della chiesa 
romana di Trinità dei Pellegrini, dove la monumentalità della 
scena e l’eleganza della composizione attestano la persistenza 
e la rielaborazione del repertorio iconografico all’interno di un 
rinnovato contesto devozionale62.

La seconda variante riconducibile all’iconografia del Trono di 
Grazia, richiamata da Pacheco attraverso la celebre incisione di 
Dürer, è invece descritta nei termini seguenti:

Y, tal vez, se suele figurar la sacrosanta Persona del Padre con 
tiara y traje de Pontífice sumo, sentado sobre nubes y, en una 
sabana blanca, tiene a su Hijo muerto, como cuando lo baxaron 
de la Cruz, con sus cardenales y llagas, y la tercera persona en 

60 Per ulteriori approfondimenti sull’opera di Mariotto di Nardo, si veda: G. 
Carli, Mariotto di Nardo e la pittura fiorentina tardogotica, Electa, Milano, 1987, pp. 88-92.

61 Per approfondire, si veda: S. Dianich, T. Verdon, (a cura di), La Trinità di 
Masaccio: arte e teologia, EDB, Bologna, 2004.

62 Cf. M. Bacci, Guido Reni e la pittura barocca a Roma, Gangemi, Roma, 2002, pp. 
112-115.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 73

figura de paloma, y ángeles con los instrumentos de la pasión. 
Los cuales dos modos parecen decentes a la pintura deste mis-
terio. Así lo vemos en estampa de Alberto Durero63.

Tra le due varianti iconografiche, sembra aver goduto di 
maggiore diffusione in ambito ispanico e ispano-americano 
quest’ultima variante, ampiamente attestata nei repertori 
germanici e fiamminghi. Esempi emblematici sono rappresentati 
dalla pala del Retablo Mayor di Santo Domingo el Antiguo, oggi 
conservata al Museo del Prado, nonché dal celebre dipinto di 
José de Ribera, preceduto dalla Trinidad di Luis Tristán, nei quali 
l’intensificazione barocca della resa drammatica contribuisce ad 
accentuare il pathos teologico insito nel soggetto (figg. 6)64.

In ambito ispano-americano, opere riconducibili a questa 
tipologia sono documentate già a partire dal XVI secolo in 
entrambi i viceregni spagnoli, sebbene oggi se ne conservino 
esempi relativamente esigui, prevalentemente provenienti dai 
principali centri di potere politico ed ecclesiastico dei Viceregni 
della Nuova Spagna e del Perù. Tra questi si possono segnalare 
diversi oli su tela, spesso anonimi, due dei quali conservati presso 
il Museo Pedro de Osma di Lima e il Museo della Cattedrale di 
Sucre.

Il modello europeo conobbe tuttavia trasformazioni profonde 
nei territori andini e, in particolare, a Cuzco, uno dei più 
importanti centri artistici del Vicereame del Perù. Qui la Escuela 
Cuzqueña, attiva tra XVII e XVIII secolo, adottò e rielaborò le 
diverse iconografie trinitarie di matrice europea, adeguandole 
a un linguaggio ornamentale di forte impronta locale. Le figure 

63 M. Bacci, Guido Reni e la pittura barocca a Roma, Gangemi, Roma, 2002, pp. 112.
64 Per approfondire il tema iconografico nell’opera di Ribera, si rimanda a: N. 

Spinosa, Ribera. L’opera completa, Electa, Napoli, 2003.



74	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

divine assumono posture più rigide e simmetriche, i contorni 
risultano maggiormente definiti e semplificati, mentre lo sfondo 
si arricchisce di fondi dorati, motivi floreali ed elementi decorativi 
di ascendenza indigena. L’immagine del Cristo, pur mantenendo 
la sua posizione centrale, appare spesso meno segnata dal dolore 
e dalla componente patetica tipica dei modelli europei, a favore di 
una resa più idealizzata e ieratica. Tale attenuazione degli aspetti 
più cruenti risulta coerente con la tendenza della cultura visiva 
andina a privilegiare una spiritualità di carattere prevalentemente 
contemplativo, piuttosto che drammatico65.

Tuttavia, l’iconografia che sembra aver conosciuto maggiore 
fortuna nell’America meridionale –tra le rappresentazioni 
prossime al Thronum Gratiae– appare riconducibile soprattutto 
all’ultima tipologia descritta da Pacheco, la Trinitas in Gloria. 
Allo stato attuale degli studi, mancano indagini sistematiche che 
consentano di valutare con precisione l’effettiva diffusione di tali 
soluzioni iconografiche nel periodo della dominazione spagnola 
nei territori americani.

Tornando all’opera di Pacheco, risulta imprescindibile 
collocare le sue indicazioni entro il più ampio quadro teorico 
delineato dalla trattatistica precedente, poiché il riferimento 
diretto a tali autorità risulta talora circoscritto e insufficiente a 
chiarire pienamente le motivazioni teologiche e dottrinali che 
sottendono le sue posizioni.

Uno dei nodi centrali della riflessione riguarda la raffigurazione 
antropomorfa di Dio Padre. Paleotti non considera tale soluzione 
intrinsecamente illecita, bensì inevitabile e pertanto suscettibile 
di regolamentazione, purché adottata con la necessaria prudenza. 
Il suo atteggiamento, di carattere prevalentemente pastorale e 

65 Cf. T. Cummins, Toast with the Inca. Andean Abstraction and Colonial Images on 
Quero Vessels, University of  Michigan Press, Ann Arbor, 2002, pp. 195-210.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 75

pragmatico piuttosto che rigidamente prescrittivo, privilegia il 
criterio dell’utilitas spiritualis66. Pienamente consapevole dei limiti 
teologici di questo tipo di rappresentazione, Paleotti introduce una 
distinzione decisiva tra verità teologica e necessità figurativa: ciò 
che non è letteralmente vero in Dio può essere legittimamente 
espresso nell’immagine, purché sia chiaro che si tratta di un 
adattamento figurativo destinato alla comprensione dei fedeli 
semplici. A tale proposito, risulta particolarmente illuminante un 
passo del primo libro:

Ma noi diciamo che in due modi, cioè con due intenzioni, si 
possono formare le immagini degli spiriti beati e sostanze celesti: 
l’una per isprimere la divinità come è in sé stessa, e questa saria 
pazzia, non essendo capace materia alcuna di simile espressione, 
né sendo la divinità cosa che si possa ritrarre; l’altra è per figura-
re quelle cose ne le forme che ritroviamo nella sacra Scrittura o 
che dai santi nostri Padri a noi sono state lasciate, come serìa il 
dipingere lo Spirito Santo in forma di colomba, et Iddio Padre 
con faccia di vecchio, e gli angeli giovini et alati col diadema o 
altri misteri che se li convengono67.

La rappresentazione antropomorfa di Dio Padre –e, più in 
generale, degli spiriti beati e delle sostanze celesti– è concepita 
da Paleotti come una mediazione pedagogica necessariamente 
imperfetta, ma al contempo utile e legittima, in quanto finalizzata 
alla comprensione del divino da parte dei fedeli: essa risponde 
all’esigenza di rendere intelligibili realtà invisibili e trascendenti 
attraverso forme sensibili e familiari, «acciocché dalla significazione 
et imitazione di queste cose visibili, a noi note, ascendessimo alla 

66 Cf. G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, lib. I, cap. XXX.
67 G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, lib. I, cap. XXX, p. 246.



76	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

meditazione delle invisibili»68. Paleotti fonda su questo principio 
la giustificazione dell’impiego di tali immagini, argomentandone la 
validità e l’utilità pastorale nei termini che seguono:

È parimente scritto che Iddio onnipotente si mostrò in varie 
figure alcune volte ai profeti, e particolarmente a Daniele, in 
forma antiqui dierum sedentis in thronoeum vestimento candido sicutnix, 
et capillis tanquam lana munda. Per lo che, sì come da’ profeti fu 
descritta la figura sua in quella maniera, non è da credere che 
anco gli artefici non la potessero rappresentare o non la rappre-
sentassero allora al popolo nell’istesso modo69.

In questa prospettiva, il riferimento al profeta Daniele fornisce 
una base scritturistica ritenuta sufficiente, a condizione che essa 
sia interpretata in senso rigorosamente simbolico. L’immagine 
pittorica, pur traducendo in forma sensibile ciò che appartiene 
all’ordine dell’intelligibile, non pretende infatti di raffigurare 
l’essenza divina, ma si limita ad alludere visivamente alla maestà, 
all’eternità e alla distinzione delle Persone70.

A differenza di Paleotti, Molanus giudica la rappresentazione 
antropomorfa di Dio Padre teologicamente problematica e, 
in linea di principio, da superare in nome di una più rigorosa 
adesione alla Scrittura e alla tradizione patristica71. Egli insiste sul 
fatto che l’immagine possiede una intrinseca funzione didattica e 
che ciò che essa mostra viene inevitabilmente recepito come reale 
dai fedeli. Di conseguenza, raffigurare il Padre come un anziano 

68 G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, lib. I, cap. XXX, p. 246.
69 G. Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, lib. I, cap. XVII, p. 205; 

Dn 7,9: Antiquus dierum.
70 Cf. P. Prodi, Ricerche sulla teologia dell’immagine nella Controriforma, Bologna, 

1967, pp. 112-118.
71 Cf. F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 565.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 77

comporta il rischio di introdurre categorie antropomorfiche, 
temporalità e persino una gerarchia impropria all’interno della 
Trinità, suggerendo una priorità del Padre sul Figlio in senso 
cronologico72.

Pur riconoscendo che alcune immagini antropomorfe del Padre 
siano divenute comuni e, in certi casi, tollerate, Molanus ribadisce 
che Dio Padre non dovrebbe essere rappresentato in forma umana 
naturale, bensì evocato attraverso simboli di potenza, luce e voce. 
La sua posizione può essere efficacemente sintetizzata nella sua 
allusione al verso di san Paolino: «Pleno coruscat Trinitas mysterio, 
Stat Christus amne, Vox Patris caelotonat, et per columbam 
Spiritus Sanctus fluit»73.

Per quanto riguarda le altre due Persone della Trinità, entrambi 
i trattatisti concordano nel ritenere che il Figlio, in quanto 
incarnato, sia legittimamente rappresentabile. D’altro canto, la 
colomba non costituisce un simbolo arbitrario, ma una forma 
storicamente attestata della manifestazione dello Spirito Santo, la 
cui raffigurazione è pertanto lecita esclusivamente entro i limiti 
stabiliti dalla Scrittura e dalla tradizione ecclesiastica74.

Tali considerazioni risultano pienamente applicabili anche 
all’ultima iconografia esaminata da Pacheco, nota come Trinitas in 
Gloria: «la pintura más usada y más clara deste sagrado misterio»75, 

72 Cf. J. Molanus, «Depicturis et imagini bussacris», in F. Bœspflug, O. Christin e 
B. Tassel (a cura di), Traité des saintes images, Cerf, Paris, 1996, pp. 243-252.

73 F. Pacheco, Arte de la pintura, p. 565. Cf. J. Molanus, De Historia Sanctarum 
Imaginum et Picturarum, Lovanio, 1594, lib. II, cap. 3, p. 33.

74 «Pater non accipiat formam hominis naturalis, sed potentiam et lucem per 
symbola indicetur; Christus solus incarnetur, Spiritus Sanctus ut columba appareat» 
(J. Molanus, De Historia Sanctarum Imaginum et Picturarum, Libro II, cap. 42). Cf. G. 
Paleotti, Discorso intorno alle immagini sacre e profane, lib. I, cap. XXX, p. 246.

75 F. Pacheco, El arte de la pintura, p. 565.



78	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

in quanto fondata sulle modalità attraverso cui Dio si manifesta 
nella Sacra Scrittura:

[…] la más recibida pintura de la Santísima Trinidad ha de ser 
pintar al Padre Eterno en figura de un grave y hermoso ancia-
no, no calvo, antes con cabello largo y venerable barba, y uno y 
otro blanquísimo, sentado con gran majestad, como se apareció 
a Daniel, profeta, con alba que tenga los claros blancos y los 
oscuros columbinos, y manto de brocado, o de otro color grave, 
como la túnica azul claro, y el manto de morado alegre; y, a su 
mano derecha, sentado, Cristo nuestro Señor, como lo dice Da-
vid y lo afirma la Santa Iglesia en el Credo (aunque los doctos 
saben cómo se ha de entender en Dios esto de la mano derecha, 
en la pintura se ha de ejecutar como suena). Píntese de 33 años 
de edad, con hermosísimo rostro y bellísimo desnudo, con sus 
llagas en manos, pies y costado, con manto rojo, arrimado a la 
cruz; que ambos sostienen el mundo y bendicen los hombres; 
y, en lo alto, en medio, el Espíritu Santo en forma de paloma76.

Pacheco integra, infine, una serie di suggerimenti di carattere 
personale, formulate con chiarezza sistematica e con un esplicito 
intento didattico, adottando un registro costantemente orientato 
a garantire una comprensione immediata e operativa da parte 
degli artisti, ai quali il volume è esplicitamente destinato:

Yo añado a toda esta pintura una luz que sale del pecho del 
Padre Eterno, y otra del pecho del Salvador, que paran en el 
Espíritu Santo, para significar que procede de ambas Personas. 
Puédese, a la redonda, hacer un circulo perfecto de resplan-
dor, que denota que Dios no tiene principio ni fin. El triangulo 
formado por tres líneas iguales que se pone por diadema en la 

76 F. Pacheco, El arte de la pintura, p. 565.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 79

cabeza de Dios Padre (a diferencia de las potencias de Cristo) 
es también símbolo de la Santísima Trinidad, como lo aplicó, 
ingeniosamente, el Maestro Francisco de Medina en su mismo 
epitafio77.

Il paragrafo dedicato alla Trinità si conclude con un richiamo 
critico alle aggiunte improprie al tema iconografico, ritenute 
suscettibili di alterarne il significato dottrinale e di condurre a 
esiti figurativi eterodossi. In particolare, Pacheco condanna 
l’inserimento improprio delle piaghe del Figlio sul corpo del Padre, 
una pratica che –come egli osserva richiamandosi all’autorità 
del gesuita Petrus Thyraeus– compromette in modo sostanziale 
l’ortodossia dell’immagine, poiché suggerisce implicitamente 
concezioni di tipo modalista e confonde la distinzione reale delle 
Persone divine all’interno dell’unica sostanza trinitaria78.

La descrizione proposta –ricca di riferimenti cromatici, gestuali 
e simbolici– si inserisce all’interno di un modello iconografico 
di straordinaria fortuna a partire dal Cinquecento, adottato, tra 
gli altri, da Hendrik van Balen, Juan de Valdés Leal e Mariano 
Salvador Maella. In alcune varianti, la sfera celeste è collocata ai 
piedi delle figure divine o interposta tra il Padre e il Figlio, come 
attestano le opere di Anthonis van Dyck, Antonio de Pereda 
y Salgado e Francisco Caro, fino a giungere alle riprese tardo-
settecentesche nella pittura ispano-americana, quali quelle del 
cubano José Nicolás de Escalera Tamariz.

Opere come la Trinità del messicano Cristóbal de Villalpando 
rappresentano in modo esplicito le suggestioni di Francisco 
Pacheco, in particolare l’impiego dei raggi di luce quali elementi 
di connessione visiva e simbolica tra le tre Persone e l’uso del 

77 F. Pacheco, El arte de la pintura, p. 565.
78 Cf. F. Pacheco, El arte de la pintura, p. 565.



80	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

triangolo e del cerchio come diademi rispettivamente del Padre e 
del Figlio, funzionali al rafforzamento della simbologia trinitaria 
e alla chiarezza dottrinale dell’immagine (figg. 7-8).

In ambito italiano si segnalano inoltre le celebri interpretazioni 
di Tiziano e del Guercino che, pur raffigurando entrambe la 
Trinitas in Gloria, si distinguono nettamente per l’impostazione 
compositiva: nel primo caso prevalgono un’inquadratura verticale 
ascendente, una marcata molteplicità di figure e un pronunciato 
dinamismo scenico; nel secondo, invece, emerge un’atmosfera 
più raccolta, contemplativa e pacata. 

Numerose ulteriori varianti del tema attestano l’ampia 
diffusione di questo modello iconografico. Si va dalla Trinità 
con l’arcangelo Gabriele incisa nel frontespizio del Messale Romano 
stampato a Roma nel 1662 su disegno di Pietro da Cortona, 
alle molteplici declinazioni su tela in ambito italiano, spagnolo 
e ispano-americano –come la versione del pittore messicano 
José de Páez– fino alle numerose attestazioni, spesso anonime, 
documentate nell’area limense e più in generale nel contesto 
andino.

Particolare fortuna conobbe, infine, la Trinitas in Gloria 
associata alla Vergine e ai santi, tipologia che si inserisce 
pienamente nel linguaggio devozionale della prima età moderna. 
A titolo esemplificativo si ricordano il dipinto murale e il disegno 
preparatorio di Francesco Solimena, detto l’Abate Ciccio, 
raffiguranti la Trinità in gloria con san Filippo Neri e santa Francesca 
Romana, nonché le numerose rappresentazioni dell’Incoronazione 
della Vergine. In ambito spagnolo spicca il celebre capolavoro 
di Diego Velázquez, che mantiene un significativo legame con 
l’insegnamento del maestro Francisco Pacheco, come documenta 
anche il disegno preparatorio conservato presso il Museo del Prado 
(figg. 9-10). Il medesimo tema fu inoltre affrontato da Bernardo 
Bitti e dalla sua cerchia: il gesuita italiano, attivo nel Viceregno 



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 81

del Perù nel corso del XVI secolo, rappresentò una figura di 
riferimento essenziale per la formazione delle principali scuole 
pittoriche regionali e per la diffusione di modelli iconografici 
pienamente conformi alla sensibilità post-tridentina79.

5.  Conclusione

L’Arte de la Pintura, si colloca a metà strada tra la trattatistica 
artistica, la percezione estetica della pittura e il mondo della 
teologia, in particolare quella gesuita, nella cui tradizione di 
teologia dell’immagine, Pacheco si inserisce a pieno80. Pur non 
configurandosi come un trattato sistematico di iconografia sacra 
–sia a causa della selezione talvolta arbitraria dei temi, dovuta alla 
carenza di riferimenti veterotestamentari, sia per i limiti formativi 
intrinseci dell’autore– l’opera rappresenta il primo tentativo 
nell’ambito iberico di affrontare le questioni iconografiche dal 
punto di vista dell’artista. Essa costituisce, pertanto, una fonte 
privilegiata per comprendere la sensibilità figurativa del Siglo 
de Oro, plasmata dalle esigenze catechetiche e normative della 
cultura cattolica post-tridentina.

Le osservazioni di Pacheco sulla rappresentazione della 
Trinità, frutto di un dialogo tra teologia, pratica d’officina e una 
discreta conoscenza umanistica, rivelano non solo la volontà 

79 Per ulteriori approfondimenti su Bernardo Bitti e il contesto artistico del 
vicereame del Perù, si rimanda a: G. A. Bailey, Art of  Colonial Latin America, Phaidon 
Press, London, 2005. Per approfondimenti specifici sull’autoresi rimanda a: E. 
Amerio, «Da Camerino al Vicereame del Perù. Nuovi contributi allo studio del 
pittore gesuita Democrito Bernardo Bitti», Intrecci d’arte, n.º 12 (2023).

80 Cf. C. Vincent-Cassy, «La honra y acierto de la pintura. Sobre el “glorioso 
remate” del Arte de la pintura y las adiciones a algunas imágenes de Francisco 
Pacheco», Atlante, n.º 20 (2024).



82	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

di garantire chiarezza dottrinale e decoro visivo, ma anche la 
capacità dell’autore di tradurre la complessità del dogma in criteri 
operativi efficaci, concepiti principalmente per la formazione 
integrale degli artisti e come strumenti funzionali alla corretta 
rappresentazione delle immagini sacre.

L’effettiva incidenza del trattato, non mediata dagli artisti 
peninsulari ma esercitata direttamente nei viceregni americani, 
rimane tuttavia un campo di ricerca ancora largamente 
inesplorato, la cui piena comprensione richiede ulteriori indagini 
approfondite, auspicabili in future ricerche. 



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 83

6.  Apparato Grafico

Trinità trifronte

Fig 1. Jerónimo Cosida | 1570 ca. 
Monastero di Tulebras, Navarra 

https://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Trinity_by_Jeronimo_Cosida.jpg

Fig 2. Anonimo cuzqueño
1750-1770 ca. | MALI, Lima
https://coleccion.mali.pe/objects/1304



84	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

Trinità triandrica cristomorfa

Fig 3. Scuola di Defendente Ferrari | 1535 ca.
Chiesa di San Pietro a Benna. https://www.chieseromaniche.it/SchedeAgiografia/185-Tinita.htm

Fig 3. Scuola di Defendente Ferrari | 1535 ca.
Chiesa di San Pietro a Benna. https://www.

chieseromaniche.it/SchedeAgiografia/185-
Tinita.htm

Fig 4. Anónimo cuzqueño | 1720-1740 ca. | MALI, Lima
https://coleccion.mali.pe/objects/1304



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 85

Trono di Grazia

Fig 6. José de Ribera | 1635 ca.
El Escorial - Madrid

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/com-
mons/0/03/La_Sant%C3%ADsima_Trini-

dad%2C_Jos%C3%A9_de_Ribera.jpg

Fig 5. Masaccio | 1426-1428
https://commons.wikimedia.org/

wiki/File:Masaccio,_trinit%-
C3%A0.jpg#filehistory



86	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

Trinità in Gloria

Fig 7. Cristobal Villalpando – 1670-1690 
Chiesa del el Carmen, Puebla Puebla México 
https://elpais.com/diario/2006/02/12/

domingo/1139719961_740215.html?output-
Type=amp

Fig 8. Juan de Valdés Leal | 1670-1672 
ca. Convento di Santa Clara de Montilla 
– Córdoba (da M. González González  

2008, foto: E. Fernández Ruiz

 

  



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 87

L’incoronazione della Vergine

Fig 9. Francisco Pacheco
1535-1636 | Colección Del Carmen https://artfecit.com/
producto/francisco-pacheco-coronacion-la-virgen-la-trinidad/

Fig 10. Diego Rodríguez de Silva y 
Velázquez

1535-1636 | Museo del Prado, Madrid
www.museodelprado.es/coleccion/obra-de-
arte/la-coronacion-de-la-virgen/5f39f2cc-

0197-4522-aecf-1d8e3b2e4ae7



88	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

Referencias bibliográficas

Agostino. De Trinitate. CCSL 50, Typographi Brepols Editores 
Pontificii, Turnholti, 1968.

Amerio, E. «Da Camerino al Vicereame del Perù. Nuovi contributi 
allo studio del pittore gesuita Democrito Bernardo Bitti». 
Intrecci d’arte, n.º 12 (2023).

Angulo Íñiguez, D. Historia de la pintura española. Pintura del Siglo de 
Oro. Alianza, Madrid, 1978.

B. Bassegodai Hugas, Francisco Pacheco. Teórico de la pintura y censor de 
imaginería, Universidad de Sevilla, Sevilla, 2011.

Bacci, M. Guido Reni e la pittura barocca a Roma. Gangemi, Roma, 
2002.

Bailey, G. A. Art of  Colonial Latin America. Phaidon Press, London, 
2005.

Bailey, G. A. The Andean Baroque: Convergent Cultures in the Churches of  
Colonial Peru. Cambridge University Press, New York, 2017.

Belting, H. Il culto delle immagini. Storia dell’icona dall’età imperiale al 
tardo Medioevo. Carocci, Roma, 2001.

Belting, H. Likeness and Presence. University of  Chicago Press, 
Chicago, 1994.

Boskovits, M. «Iconografia della Trinità tra Medioevo e 
Rinascimento». Arte Cristiana, vol. 78 (1990), pp. 215-232.

Brown, J. Painting in Spain 1500-1700. Yale University Press, New 
Haven-London, 1998.

Carli, G. Mariotto di Nardo e la pittura fiorentina tardogotica. Electa, 
Milano, 1987.

Checa Cremades, F. «Clasicismo, mentalidad religiosa e imagen 
artística: Las ideas estéticas de Diego de Cabrales». Revista de 
Ideas Estéticas, n.º 145 (1979), pp. 51-60.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 89

Checa Cremades, F. El arte en la España del Siglo de Oro. Cátedra, 
Madrid, 1999.

Cummins, T. Toast with the Inca. Andean Abstraction and Colonial Images 
on Quero Vessels. University of  Michigan Press, Ann Arbor, 
2002.

Dean, C. Inka Bodies and the Body of  Christ. Duke University Press, 
Durham-London, 1999.

Delenda, O. Zurbarán. Los conjuntos y el obrador. Fundación de Apoyo 
a la Historia del Arte Hispánico-Wildenstein Institute, 
Madrid, 2010.

Dianich, S., Verdon, T. (a cura di). La Trinità di Masaccio: arte e teologia. 
EDB, Bologna, 2004.

Domínguez Bardona, J. Proceso inquisitorial contra el escultor Esteban 
Jamete, Madrid, 1933.

Freeman, A. «The Throne of  Mercy Iconography in Early Prints». 
Print Quarterly, n.º 27 (2010), pp. 131-150.

Gallego, J. Juan de Roelas y el naturalismo sevillano. Diputación de 
Sevilla, Sevilla, 1987.

Gisbert, T. y de Mesa, J. Historia de la pintura cuzqueña, vol. I. Gisbert 
y Cía, La Paz, 1982.

Greshake, G. Il Dio unitrino: una teologia trinitaria. Queriniana, Brescia, 
2000.

Kemp, M. The Science of  Art. Yale University Press, New Haven-
London, 1990.

Kinkead, M. «Pacheco and the Inquisition». The Art Bulletin, vol. 66, 
n.º 1 (1984), pp. 57-68.

Lomazzo, G. P. Trattato dell’arte della Pittura. Milano, 1584.
Marías, F. El largo siglo XVI. Los usos artísticos del Renacimiento español. 

Taurus, Madrid, 1989.
Marías, F. Velázquez. Pintor y criado del rey. Nerea, Madrid, 1999.



90	 FRANCISCO PACHECO E L’ARTE DE LA PINTURA

Molanus, J. «De picturis et imaginibus sacris». In F. Bœspflug, O. 
Christin e B. Tassel (a cura di), Traité des saintes images, Cerf, 
Paris, 1996, pp. 243-252.

Molanus, J. De Historia Sanctarum Imaginum et Picturarum. Lovanio, 
1594.

O’Malley, J. W. The Jesuits: A History from Ignatius to the Present. 
Rowman & Littlefield, Lanham, 2014.

Pacheco, F. Arte de la pintura. Ed. con introduzione e note di B. 
Bassegoda i Hugas. Cátedra, Madrid, 1990.

Pacheco, F. Libro de descripción de verdaderos retratos de ilustres y memorables 
varones. Sevilla, 1605.

Paleotti, G. «Discorso intorno alle immagini sacre e profane (1582)». 
In P. Barocchi (a cura di), Trattati d’arte del Cinquecento, vol. 2, 
Bari, 1961, pp. 117-517.

Panofsky, E. Studies in Iconology. Harper & Row, New York, 1939.
Pérez Sánchez, A. E.Pintura barroca en España (1600–1750). Cátedra, 

Madrid, 1992.
Portús, J. Pintura y pensamiento en la España del Siglo de Oro. Museo del 

Prado, Madrid, 2001.
Portús, J. Zurbarán. Tf  Editores, Madrid, 2011.
Romano, G. Pittura in Lombardia tra Gotico e Rinascimento. Electa, 

Milano, 1985.
Rubin, M. The Christian Image and Its Critics. Cambridge University 

Press, Cambridge, 2014.
Salviucci Insolera, L. (a cura di). Immagini e Arte Sacra nel Concilio di 

Trento. «Per istruire, ricordare, meditare e trarne frutti». Artemide, 
Roma, 2016.

Sartor, M. «La Trinidad Heterodoxa en América Latina». Procesos: 
Revista Ecuatoriana de Historia, n.º 25 (2007), pp. 9-43. 

Scholz-Hänsel, K. Diego Velázquez 1599-1660. Taschen, Köln, 2006.



	 MARÍA ESTHER VALLEJO GAVONEL	 91

Sendler, E. L’icona, immagine dell’invisibile. San Paolo, Cinisello 
Balsamo, 2007.

Spinosa, N. Ribera. L’opera completa. Electa, Napoli, 2003.
Uspenskij, B. Teologia dell’icona. La Casa di Matriona, Milano, 1995.
Valdivieso, E. Historia de la pintura sevillana. Guadalquivir Ediciones, 

Sevilla, 1992.
Valdivieso, F. Francisco Pacheco (1564-1644). Caja San Fernando, 

Sevilla, 1990.
Vincent-Cassy, C. «La honra y acierto de la pintura. Sobre el 

“glorioso remate” del Arte de la pintura y las adiciones a 
algunas imágenes de Francisco Pacheco». Atlante, nº. 20 
(2024).

Yarza Luaces, J. Arte y espiritualidad en la España medieval. Cátedra, 
Madrid, 2001.




	3. María Esther Gavonel.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada.pdf

	Vol 59, nº 1 (2025)_OJS - copia.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada




