
S A L A M A N C A

Enero - Junio 2025

Vol. LIX - Núm. 1



estudios
trinitarios

Enero-Junio               2025             Vol. LIX - Núm. 1

SUMARIO

Editorial ...............................................................................	 7-10

ESTUDIOS

Montes Peral, L. Á., La primacía del amor en una teología 
	 trinitaria inspirada en el Tratado sobre la Trinidad 
	 de Tomás de Aquino ............................................................	 13-48
Vallejo Gavonel, Mª. E., Francisco Pacheco e l’Arte de la Pintura:
	 contributi all’iconografia trinitaria post-tridentina 
	 nell’area ispanica ..................................................................	 49-91
Salazar García, L. M., Libertad y persona. Rahner y 
	 Zizioulas, dos acercamientos desde el concepto de libertad 
	 entendido como autodeterminación ...................................... 	 93-119
Jakosalem, J., Climate Justice: The Moral Imperative in the 
	 Eco-theology of  Pope Francis in Contemporary Climate
	 Negotiations and Struggles ...................................................	121-173

Bibliografía ........................................................................... 	175-184



La primacía del amor en una teología 
trinitaria inspirada en el Tratado sobre la 

Trinidad de Tomás de Aquino

The primacy of love in a trinitarian theology 
inspired by Thomas Aquinas’ Treatise on the Trinity

Luis Ángel Montes Peral
Instituto Teológico “San José” (Palencia)

montesperal@gmail.com

Fecha de recepción: 18 de diciembre de 2024
Fecha de aceptación: 26 de febrero de 2025

Resumen: El presente artículo sostiene la primacía del amor a la hora 
de perfilar una teología trinitaria. Para ello, se inspira en intuiciones 
tomasinas, que subrayan que el amor trinitario, y no la inteligencia, es el 
fundamento de toda realidad divina y humana. Para Tomás, el Padre, el 
Hijo y el Espíritu Santo son amor en su plenitud, y ese amor se manifiesta 
como procesión, relación y misión, extendiéndose al hombre y al mundo. 
La comprensión de Dios no se alcanza sólo por el entendimiento, sino 
por una experiencia orante y vivencial del amor. La Trinidad, que es 
comunión perfecta, se refleja en las relaciones humanas, especialmente 
en la misericordia, forma más alta de la caridad. Así, vivir trinitariamente 

ESTUDIOS                              	  Est. Trin. Vol. 59 Núm. 1 (2025) 13-48



14	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

implica amar, servir y transformar el mundo, permaneciendo en el amor 
del Padre, por el Hijo y en el Espíritu Santo.

Palabras clave: Amor, Entendimiento, Misericordia, Tomás de Aquino, 
Trinidad.

Abstract: The present article argues for the primacy of  love in shaping 
a Trinitarian theology. To this end, it draws inspiration from Thomistic 
insights, which emphasize that Trinitarian love, and not intelligence, is the 
foundation of  all divine and human reality. For Thomas, the Father, the 
Son, and the Holy Spirit are love in its fullness, and that love manifests 
itself  as procession, relationship, and mission, extending to man and 
the world. The understanding of  God is not achieved only through 
understanding, but through a prayerful and experiential experience of  
love. The Trinity, which is perfect communion, is reflected in human 
relationships, especially in mercy, the highest form of  charity. Thus, living 
trinitarily implies loving, serving, and transforming the world, remaining 
in the Love of  the Father, through the Son, and in the Holy Spirit.

Keywords: Love, Mercy, Thomas Aquinas, Trinity, Understanding.

1.  Asombros básicos

Resulta satisfactorio que el cristiano empiece a conocer y amar 
a la Trinidad con la señal de la cruz: «En el nombre del Padre, del 
Hijo y del Espíritu Santo». Así se ha transmitido desde antiguo, 
si bien, a causa de la rutina y del proceso de secularización que 
está afectando a las sociedades modernas y contemporáneas, 
quizá resulte actualmente acuciante proponerlo de nuevo en las 
familias, las parroquias y especialmente la catequesis1. Todo acto 

1 Ratzinger trata la confesión trinitaria en el Credo como un acto existencial 
más que como un acto intelectual. A este respecto, véase: J. Ratzinger, Introduction to 
Christianity, Ignatius Press, San Francisco, 2004, pp. 128-129.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 15

de amor, y la señal de la cruz lo es en alto grado, tiene siempre 
su recompensa, aunque no se contemple su eficacia enseguida2. 
Nunca cae en saco roto. Aunque parezca inútil, siempre contiene 
fruto, porque está abierto al Espíritu, descansa en la salvación del 
Hijo y lleva a la misericordia del Padre.

1.1.  La Trinidad se revela a sí misma 

La Trinidad misma nos ha revelado quién es con la inmensidad 
de su amor. Sólo por esa revelación conocemos la existencia del 
Dios Uno y Trino3. Tomás encuentra toda verdad revelada, que 
conduce al amor, en el texto sagrado del que era buen conocedor 
e «insaciable saboreador». Ahora bien, él mismo entiende que 
el teólogo ha de ponerse ante ella reconociéndola como una 
manifestación de la verdad increada, es decir, ansiando penetrar 
en el conocimiento amoroso del Verbo de Dios. Este mismo 
deseo de compenetración unitiva con la Trinidad lleva a Tomás 
a la exégesis con el objeto de recoger la doctrina contenida en la 
Escritura, sistematizarla y espiritualizar su significado profundo, 
para que logre alcanzar el mayor provecho4.

Si desde un principio, antes de hablar de Dios en general, 
hubiéramos sido enseñados y enseñáramos a otros a proclamar la 

2 «Es imposible que por la razón natural se llegue al conocimiento de la Trinidad 
de las personas divinas» (T. de Aquino, Suma teológica, I, q. 32, a. 1, sol.).

3 «El hombre no puede conocer qué son las personas divinas, sino sólo qué no 
son» (T. de Aquino, Suma teológica, I, q. 32, a. 1).

4 Sobre el método exegético del Aquinate y su dependencia de la revelación, 
consúltese: G. Emery, The Trinitarian Theology of  St. Thomas Aquinas, Oxford 
University Press, Oxford, 2007, pp. 15-17; P. Roszak, «Exégesis y metafísica. En 
torno a la hermenéutica bíblica de Tomás de Aquino», Salmanticensis, n.º 61 (2014), 
pp. 301-323; «Biblical Exegesis and Theology in Thomas Aquinas», Studium. Filosofía 
y teología, n.º 48 (2021), pp. 13-25.



16	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

Trinidad como Padre, Hijo y Espíritu Santo con el significado que 
tiene, entonces resultaría más asequible confesar, sentir y pensar 
el misterio trinitario, para luego poder formularlo, celebrarlo, 
testimoniarlo; en definitiva, vivirlo y ayudar a otros a hacer lo 
mismo5. Como no ha sido así, estamos llamados a recuperar la 
unidad de las tres Divinas Personas, ya que durante siglos ha 
existido en un aislacionismo espléndido6.

1.2.  Escuchar, rezar y alabar

De la Trinidad conocemos muy poco; pero lo primero no es 
racionalizar, transmitir conceptos, sino prestar silencio y escuchar, 
rezar y alabar. Escuchar lo que la misma Trinidad quiera transmitir 
en las Sagradas Escrituras ya demuestra una primera forma de 
amor7. Ponerse en oración con las tres Divinas Personas y no 
dejar de adorarlas concuerda con responder a una necesidad 
vital. Este encuentro, contenido en los cuatro verbos, no se hace 
primariamente a través del entendimiento, sino de la experiencia 
del corazón sintiente. Ambos, entendimiento y corazón, resultan 
necesarios8. En este sentido, santo Tomás fue muy osado, pues, 
para mantener viva la relación con el Padre, el Hijo y el Espíritu 

5 Torrell describe cómo la vida espiritual sostiene la especulación teológica en: 
J.-P. Torrell, Saint Thomas Aquinas: Theologian, Catholic University of  America Press, 
Washington, 2005, p. 203.

6 Cf. K. Rahner, «El Dios Trino como principio y fundamento trascendente 
de la historia de la salvación», en Mysterium salutis, II, dir. por J. Feiner y M. Löhrer, 
Cristiandad, Madrid, 1977, pp. 271-274.

7 De Lubac señala esta iniciativa divina de revelarse como amor. Para esta 
cuestión, véase: H. de Lubac, The Mystery of  the Supernatural, Crossroad, New York, 
1998, pp. 78-80.

8 «Adorar a Dios con la inteligencia y el corazón» (J. Ratzinger, Introduction to 
Christianity, pp. 130-132).



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 17

Santo, no empezó por los conceptos, sino que abrió la mente a 
una vivencia que conduce al sentido de la existencia y puede llegar 
a la verdadera felicidad, tal como se desprende del subrayado, 
basado en Agustín, de que «al conocimiento se llega por la fe, 
pero no al revés»9.

Cuando Tomás de Aquino empezó a especular sobre la 
Trinidad, ya había recorrido un camino muy largo, al haber 
conocido a las tres Divinas Personas a través de la oración 
personal, la práctica de los sacramentos y el darse al prójimo, 
algo que no puede faltar en los auténticos creyentes10. Poco a 
poco tuvo conciencia de que el Amor con mayúscula constituye 
la esencia misma del único Dios Trinitario. El Padre es Amor, el 
Hijo es Amor y el Espíritu Santo es Amor11. Sólo Amor, nada 
más que Amor en plenitud. Amor significa el centro mismo 
del cristianismo, es decir el Misterio de la Encarnación: el Hijo 
del Padre, su Palabra, asumió la condición humana y así nos 
acompaña para siempre.

1.3.  Amor como procesión, relación y misión

Este gozoso principio fundante lo conoció Tomás desde muy 
pronto, porque lo vivía en su interior. Mas esta experiencia, cada 
vez más íntima, con el paso del tiempo se fue racionalizando 
en el contacto con las personas concretas y en la percepción de 
la realidad del mundo en un largo proceso de interconexión. 

9 T. de Aquino, Suma teológica, I, q. 32, a. 1, ad 2. 
10 Sobre esta relación entre la vida de oración y la compresión del Amor divino, 

consúltese: J.-P. Torrell, Saint Thomas Aquinas: Spiritual Master, Catholic University of  
America Press, Washington, 2005, pp. 115-116.

11 Agustín lo expresa del siguiente modo: «Padre amoroso, Hijo amado, Espíritu 
Santo amor» (A. de Hipona, De Trinitate, IX, 10, CCSL 50, p. 305).



18	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

Su punto de partida no es distinto del establecido por su 
contemporáneo Buenaventura, aunque con frecuencia se hayan 
contrapuesto las enseñanzas de los grandes escolásticos, en la 
medida que se ha incidido más en la literalidad de las palabras que 
en la realidad de los procesos interiores. Tanto para uno como 
para otro, en el inicio del conocimiento está el amor12. El amor 
precede al conocimiento verdadero, lo carga de contenido13.

Es verdad lo que afirma en la Summa Theologiae: que «el Hijo 
procede como Palabra del entendimiento y el Espíritu Santo como 
Amor de la voluntad»14. Así también en las criaturas racionales, con 
entendimiento y voluntad, se encuentra la representación de 
la Trinidad a modo de imagen, en cuanto que se encuentra en 
ellas la palabra concebida y el amor15. Pero la Palabra del Padre 
encuentra su origen y fundamento en el Amor, sin el que no 
hubiera proferido la Palabra.

Cuando se convirtió en profesor, sobre todo en París, empezó 
a llenar de contenido conceptos que, en el fondo, siempre llevaban 

12 «El principio del conocimiento es el amor» (Buenaventura, «Breviloquium», 
en Opera Omnia, vol. V, Typ. Colegii a S. Bonaventura, QuaracchiFlorentiae, 1891, p. 
243). Por su parte, refiriéndose a las misiones del Hijo y del Espíritu, Tomás asume 
el pensamiento agustiniano de un conocimiento amoroso o de un entendimiento 
que se transforma en amor, que es lo que él entiende por sabiduría (cf. T. de Aquino, 
Suma teológica, I, q. 34, a. 5, ad 2). En otra ocasión, explicando las procesiones 
divinas, se refiere a la palabra del entendimiento como «palabra del corazón» (cf. T. 
de Aquino, Suma Teológica, 1, q. 27, a. 1, sol.).

13 Sobre el dinamismo entre el amor y el conocimiento, véase: B. Lonergan, 
Insight, Longmans, London, 1957, pp. 726-728.

14 «Filius procedit ut Verbum intellectus; Spiritus Sanctus ut Amor voluntatis» (T. 
de Aquino, Suma Teológica, I, q. 45, a. 7, sol.). Asimismo, explicitando las procesiones 
divinas, sostiene que son dos: la procesión de la palabra, que es tomada en cuanto 
acción del entendimiento, y la procesión de amor, en cuanto acción de voluntad (cf. 
T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 28, a. 4, sol.).

15 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 93, a. 4, sol.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 19

al Amor, a saber: procesión, relación y misión16, intentando explicar no 
sólo la existencia trinitaria, sino también la existencia de toda la 
realidad exterior, porque «toda procesión significa acción», tanto 
ad extra como ad intra17. Lo existente encuentra su origen en la 
Trinidad y de muy diversas maneras la descubre18. 

Su ingenio racional, indagando en las profundidades del 
Amor divino y la verdad de su Unidad, permitió desarrollar en 
sus raciocinios una aguda intuición exegética, sabiendo deducir de 
la letra de la Escritura toda su virtualidad teológica. Recorrió 
un camino que se desliza desde la superficie de la letra hasta su 
significado profundo, que busca penetrar en el Amor. 

1.3.1.  La Procesión en la Trinidad, el Hombre y el Mundo

Existe una Realidad Originaria: el Padre, principio de todo. Nada 
existiría sin su Amor, todo tiene asiento en su salida y acogida. 
De esa realidad originaria procede el Hijo, que posee todo lo del 
Padre con excepción de la Paternidad. Y todo el Amor del Hijo 
vuelve a revertir en el Padre menos la Filiación. Y del Padre y 
del Hijo procede el Espíritu Santo, como plasmación misma del 
Amor del Padre y del Hijo.

Del Padre, del Hijo y del Espíritu procede la humanidad 
entera, de modo que los hombres de ayer, de hoy y de mañana 
no llegarían a existir sin su amor, queriendo además que se realicen 
en el amor. Nada hay más real en la creación que el Amor que 

16 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 27; q. 28; q. 43.
17 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 27, a. 1, sol. G. Emery, The Trinitarian 

Theology of  St. Thomas Aquinas, pp. 146-148.
18 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 44. El Aquinate emplea la palabra 

procesión tanto para referirse a las personas divinas como a las realidades creadas. 
Sobre la diferencia de ambas procesiones, véase: T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 
27, a. 1, sol. 



20	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

el Padre tiene a los hombres y que los hombres se tienen entre 
sí. He aquí la verdad primera y última de la condición y plenitud 
humanas19.

Del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, además del hombre, 
procede todo el resto de lo creado, producto de su Amor. 
Contemplar el mundo desde la Trinidad significa tanto como 
contemplar la belleza, lo que puede transformar las sociedades 
en que vivimos y hacerlas más habitables, más humanas, más 
perfectas. La procesión nombra lo diferente en las realidades 
existentes y les confiere identidad, sentido y contenido. En la 
realidad del mundo existe una entidad verdadera y bella, que sólo 
se percibe cuando el amor está presente. Es lo que la teología 
actual explicita al expresar que la creación deriva del amor o de la 
plenitud que es el Dios comunión de personas20.

1.3.2.  La Relación en la Trinidad, el Hombre y el Mundo

La Trinidad encuentra su mejor y más completa explicación 
en la relacionalidad existente entre la Trinidad, el Hombre y el 
Mundo21. Las relaciones mutuas del Padre con el Hijo y el Espíritu 

19 Para la comprensión del amor al prójimo como consecuencia del amor divino, 
y la comprensión de aquel por amor de Dios, consúltese: T. de Aquino, Suma 
Teológica, I-II, q. 4, a. 8, ad 3; q. 99, a. 2, ad 2; q. 100, a. 6, ad 1.

20 Cf. GS 2; 19; S. del Cura Elena, «Creación ‘ex nihilo’ como creación ‘ex amore’: 
su arraigo y consistencia en el misterio trinitario de Dios», Estudios Trinitarios, vol. 
39 (2004), pp. 55-130; A. Torres Queiruga, «Creación por amor: creer en Dios en 
la cultura actual», en Alguien así es el Dios en el que yo creo, Trotta, Madrid, 2013, pp. 
39-65; E. Gómez García, «Recosmificar la teología: un reto in fieri», Carthaginensia, 
n.º 79 (2025), pp. 470-472.

21 Esta cuestión también la señala Agustín en De Trinitate, V, 1, CCSL 50, p. 
206. Cf. L. M.ª Armendáriz, Hombre y mundo a la luz del Creador, Cristiandad, Madrid, 
2001, pp. 13-15; O. González de Cardedal, Historia, hombres, Dios, Cristiandad, 
Madrid, 2005, p. 511.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 21

Santo fundan las relaciones de las tres Divinas Personas con las 
personas humanas y de estas con sus semejantes, generando de 
forma misteriosa las relaciones con la creación. Para Tomás, 
el Mundo, en su primer y decisivo momento, es la Creación. 
Personas humanas y Creación se verifican en la Historia, llamadas 
todas ellas a seguir las sendas del amor. La relación comunica la 
grandeza y belleza del Amor. 

El Padre se relaciona con el Hijo dándole todo su Amor. Lo 
mismo el Hijo con el Padre y el Padre y el Hijo con el Espíritu 
Santo en reciprocidad conjunta. Lo mismo hacen el Padre, el 
Hijo y el Espíritu Santo con nosotros22. No podemos sentir y 
pensar mejor la Trinidad que entregándonos permanentemente a 
su Amor, que será tanto mayor cuanto más lo acojamos. 

La finalidad última de la persona humana es darse en 
interrelación creciente23. Nadie se realiza más como persona que 
cuando se entrega a los demás24. Esa entrega la concretó de mil 
maneras Jesucristo, la testimonió con sus palabras y obras, tal 
como aparece en los evangelios y tal como la reseña la teología 
actual bajo la categoría de pro-existencia25.

Aunque no tengamos capacidad para percibirlo debidamente, 
llegamos a sentir lo más hondo de la realidad del mundo cuando 

22 Cf. I. D. Zizioulas, Being as Communion, St Vladimir’s Seminary Press, Crest-
wood, 1985, pp. 40-42.

23 Cf. R. Sokolowski, The God of  Faith and Reason, Catholic University of  America 
Press, Washington, 1995, pp. 27-29. 

24 El Aquinate define el concepto de persona como «relación subsistente», 
«relación substancial» (T. de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 29, a. 4, sol.). En este 
contexto, algunos autores se preguntan si, desde este concepto, se puede concebir 
al ser humano vinculado con la relación (cf. J. M. Cabiedas, Antropología de la vocación 
de la vocación cristiana, Sígueme, Salamanca, 2019, p. 49).

25 Cf. J. M. Torres Serrano, «La pro-existencia: un modo de ser y de hablar de 
Dios en el contexto latinoamericano», Revista Iberoamericana de Teología, n.º 10 (2010), 
pp. 25-48.



22	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

todo él lo contemplamos envuelto en un amor que transparenta 
toda esa realidad unificada por los lazos de un amor que no se 
disuelve en la nada, sino que se expande por doquier en formas 
bellísimas. Detrás de las catástrofes que desfiguran el mundo está 
el pecado humano de una manera bien misteriosa, pero real, que 
llegaremos en su día a comprender26.

1.3.3.  La misión en la Trinidad, en el Hombre y en el Mundo 

La misión tiene que ver no tanto con el Ser cuanto con el 
Hacer. No somos tan sólo lo que hacemos, ya que toda actividad 
no deja de estar sustentada. El amor trinitario no es teórico, sino 
práctico. Realiza lo que indica y consuma lo que es. Cuando lo 
vivimos, llega a la concreción y llegamos a extasiarnos en su 
esplendor. Lo mismo podemos considerar de la misión humana 
y cósmica, pero no dejando de afirmar con contundencia que los 
hombres somos más que lo que hacemos, siendo mejores que 
aquello que hacemos, porque así lo ha querido el designio divino 
y aparece plasmado en nuestro estar en el mundo.

De estas tres exposiciones se deduce una consideración 
importante: aunque la Trinidad, el Hombre y el Mundo son 
distintos, de modo que ninguna realidad es igual a otra, las tres 
están íntimamente implicadas mediante el Ser y el Obrar, que 
encuentran su origen en el Padre. Nada más grande que pensarlo 
e imitarlo. Todo el misterio trinitario, imposible de comprender, 
se consuma en el amor, que colma la grandeza humana. No es 
mucho lo que necesitamos conocer, pero sí lo que podemos 

26 Véase aquí la comprensión de la historia por parte de Agustín como «el 
admirable cántico de las cosas que pasan» (ep. 166,5,13; 138,1,5; civ. Dei 11,18; 
A. Uña Juárez, «San Agustín: belleza, música e historia. Un admirable cántico», 
Avgvstinvs, nn.º 168-169 (1998), pp. 107-128).



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 23

amar, imitando a la Trinidad, haciendo más felices a los hombres y 
estableciendo el auténtico orden con el mundo27.

Lo expresado aquí no son palabras vacías sin más o conceptos 
irreales, sino un reto que los humanos tenemos ante nosotros 
mismos, los demás y la creación. Lo que importa es hacerse más 
personas en nuestra configuración con la Trinidad, con los otros 
hombres y con el mundo. Desde la Encarnación del Hijo, nada es 
extraño al hombre, porque todo está sostenido por el Amor del 
Dios Uno y Trino. Nada más apasionante que rastrear ese amor 
en las criaturas mediante su peregrinaje por la vida. El Tratado sobre 
la Trinidad de Tomás nos ayuda a ir paso a paso, adentrándonos 
en ese misterio que siempre concluye en el Amor y los amores.

2.  Amor y Verdad

Dos conceptos supremos en la teología y espiritualidad de 
Tomás sobre la Trinidad son Amor y Verdad con mayúsculas y 
minúsculas. El amor lleva a la verdad y la verdad al amor, pero 
la primacía está siempre en el amor, algo que coincide con lo 
más hondo del sentimiento y pensamiento de Tomás, cuando 
intentamos llegar hasta lo más profundo de sus reflexiones28. En 
esta reflexión sustento un punto central de la nueva visión que 
intento ofrecer aquí. 

27 Sobre el amor como consecuencia de la dilación perfecta de Dios, véase: T. de 
Aquino, Suma Teológica, I-II, q. 4, a. 8, ad 3.

28 Para un estudio más amplio sobre la verdad del amor divino en la teología 
del Aquinate, véase: G. Emery, The Trinitarian Theology of  St. Thomas Aquinas, pp. 
256-258. Encontramos también en el pensamiento de Henri de Lubac la defensa 
del amor como principio de la verdad teologal. A este respecto, consúltese: H. de 
Lubac, The Mystery of  the Supernatural, pp. 212-213.



24	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

2.1.  ¿La primacía de la verdad?

Del Aquinate es esta exclamación: «Porque el único 
entendimiento eterno es el divino, sólo en él la Verdad es eterna, 
[…] pues la verdad del entendimiento divino es el mismo Dios»29. 
En consonancia con este arrebato místico, muchos teólogos 
actuales recalcan la verdad en sus enseñanzas. Este es el caso 
de Gabino Uríbarri, que ha pertenecido a la Pontificia Comisión 
Teológica Internacional: 

De la figura de Tomás de Aquino como teólogo, me resultan 
muy inspiradoras varias de sus características. En primer lugar, 
la búsqueda permanente de la verdad, al servicio de la cual puso 
toda su existencia, sabiendo que esta verdad última era Dios y 
que toda verdad nos hace participar de algún modo del conoci-
miento de Dios. Por eso, indaga bajo el punto de vista teológico 
(«sub ratione Dei») todo tipo de cuestiones: del comportamiento 
humano, las virtudes, el modo de conocer, etc. De hecho, en su 
obra se da una evolución en algunos temas, típica de alguien que 
ha seguido buscando la verdad de modo incesante30. 

En la semblanza que hace de su itinerario vital, es bien 
sintomático que presente su modo inspirador de hacer teología con este 
título: «Adorar a Dios con la inteligencia». Y en el transcurso de 
su exposición añade esta especie de resumen:

En todos (sus libros) destaca su maestría, su precisión, su amor 
a la verdad, sus amplísimos conocimientos, su claridad, su un-
ción [y] el misterio de Dios es, en última instancia, inabarcable 

29 T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 16, a. 7, sol.
30 G. Uríbarri Bilbao, «Santo Tomás de Aquino. Adorar a Dios con la inteligencia», 

Magníficat, n.º 170 (2018), p. 14.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 25

también para aquellos dotados de una inteligencia excepcional, 
como Tomás31.

Ciertamente, lo que dice el autor podemos mantenerlo; pero 
es un tanto unilateral. Lo más decisivo, al menos en su teología 
trinitaria, es el Amor. Adorar es obra de la inteligencia, pero sobre 
todo fruto del amor: el Amor que las Tres Personas nos dispensan 
y el amor que tributamos al Padre, al Hijo y al Espíritu Santo. Es 
bien sintomático que Uríbarri no mencione el amor divino en su 
semblanza.

2.2.  Contemplar la Trinidad es encontrarse con el Amor

Quien contempla de verdad la Trinidad necesariamente 
descubre el Amor en su estado más puro. Dicho de otro modo: 
encontrarse con la Trinidad significa encontrarse con la verdad, 
la belleza y la felicidad del Amor. Tomás conoció muy bien a 
Agustín, a quien cita con frecuencia, aunque no asumió en su 
Tratado sobre la Trinidad la famosa frase del obispo de Hipona: 
«Ves la Trinidad si ves el amor»32. De acuerdo con su magisterio, 
el Padre es el Amante, el Hijo el Amado y el Espíritu Santo el 
Amor, que mantiene unidas a las dos primeras Personas33, algo 
que asume Tomás34.

31 G. Uríbarri Bilbao, «Santo Tomás de Aquino. Adorar a Dios con la inteligencia», 
p. 15 y 16, respectivamente.

32 A. de Hipona, De Trinitate, VIII, 8, 12. 
33 Cf. A. de Hipona, De Trinitate, IX, 10, CCSL 50, p. 305.
34 Es de subrayar la argumentación del Aquinate cuando reflexiona sobre la 

persona del Espíritu, de clara impronta agustiniana: «Como el amor del que ama 
permanece en el amado» (T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 36, a. 6, ad 4). Asimismo, 
véase la descripción del Espíritu como amor en: T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 
37.



26	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

Tomás profesó un profundo amor a las Sagradas Escrituras, 
hasta el punto de comentar casi todos los libros del Segundo 
Testamento. Ante todo, sobre todo y por encima de todo, la 
«Trinidad es Amor», confirmando a 1Jn 4,8.16. Tomás cita con 
frecuencia la frase «Dios es Amor»35 y algunas otras frases, que 
consideramos en este pasaje bien clarificador:

Esta ley, la del amor divino, realiza en el hombre cuatro cosas 
muy deseables. En primer lugar, es causa en él de la vida espi-
ritual; es claro que ya en el orden natural el que ama está en el 
amado, y del mismo modo, también el que ama a Dios lo tiene al 
mismo dentro de sí: Quien permanece en el amor permanece en Dios y 
Dios en él (1Jn 4,16). Es propio también naturalmente en el amor 
que, el que ama, se transforme en el amado; así, si amamos a 
Dios nos hacemos divinos: El que se une al Señor es un espíritu con 
él (1Co 6,15) Y como afirma san Agustín: “Como el alma es la 
vida del cuerpo, así Dios es la vida del alma”. Paralelamente el 
alma obrará virtuosa y perfectamente sólo cuando actúe por 
la caridad, mediante la cual Dios habita en ella; en cambio, sin 
caridad, no podrá actuar: El que no ama permanece en la muerte 
(1Jn 3,14). Si alguien tuviera todos los dones del Espíritu Santo, 
pero sin la caridad, no tiene la vida. Sea el don de lenguas, sea la 
gracia de la fe, o cualquier otro, como el don de profecía, si no 
hay caridad, no dan la vida (1Co 3). Aunque al cuerpo muerto se 
lo revista de oro y piedras preciosas, no obstante siempre estará 
muerto. En segundo lugar, es causa del cumplimiento de los 
mandamientos divinos. Dice san Gregorio que la caridad no es 
ociosa: si se da, actuará cosas grandes; pero si no se actúa es que 
no hay allí caridad. Comprobamos cómo el que ama es capaz 
de hacer cosas grandes y difíciles por el amado, por ello dice el 

35 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 20, a. 2, sed c. 



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 27

señor: El que me ama guardará mi palabra (Jn 4,23) El que guarda 
el mandamiento y ley del amor divino, cumple toda la ley.

Lo que hace la caridad en tercer lugar es ser una defensa en 
la adversidad. Al que posee la caridad ninguna cosa adversa lo 
dañará, es más, se convertirá en utilidad: A los que aman a Dios 
todo les sirve para el bien (Rm 8, 28); aún más, incluso al que ama le 
parecen suaves las cosas adversas y difíciles, como entre noso-
tros mismos vemos tan manifiestamente. En cuarto lugar la ca-
ridad lleva a la felicidad; únicamente a los que tienen caridad se 
les promete efectivamente la bienaventuranza. Todas las demás 
cosas, si no van acompañadas de la caridad, son insuficientes. 
Además es de saber que la diferencia de bienaventuranza se de-
berá únicamente a la diferencia de caridad y no en comparación 
con otras virtudes36.

De este admirable pasaje podemos deducir que nuestro maestro 
concede la máxima trascendencia al Amor: al preexistente y 
operante en las tres Divinas Personas, y al amor participado por 
los hombres, del que el texto habla37. Sostengo que se desfigura 
la grandeza de la mística de nuestro autor cuando se habla de 
su enseñanza prioritaria empezando por la «inteligencia» o el 
«entendimiento» y se olvida su pasión por el amor, que precede a la 
inteligencia tanto como punto de partida como meta de llegada38.

36 J. P. Torrel, «Les “collationes in decem preceptis” de saint Thomas d’Aquin: 
édition critique avec introduction et notes», Revue des Sciences philosophiques et 
théologiques, vol. 69, n.º 1 (1985), pp. 26-29.

37 Sobre el carácter operativo del amor trinitario, véase: T. J. White, The Trinity: 
An Introduction, Catholic University of  America Press, Washington, 2022, pp. 92-93.

38 Esta conexión entre verdad y caridad se encuentra también en: L. Bouyer, The 
Spirit and Forms of  Protestantism, Collins, London, 1956, pp. 155-157. 



28	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

3.  Amor y relación personal

Si tuviéramos que encuadrar situacionalmente el amor, 
podíamos considerarlo como una relación, que en la Trinidad 
es esencial no accidental, tal como denota que hable de «relaciones 
subsistentes», al amparo de Agustín39. En las Personas Divinas 
se verifican cuatro relaciones reales: la paternidad, la filiación, la 
espiración activa (la del Padre y el Hijo al Espíritu Santo) y la 
espiración pasiva (la del Espíritu Santo al Padre y al Hijo)40. El 
Amor Absoluto ofrece diversas perspectivas, que en la Trinidad 
coincide como el Amor Uno y Único. 

Sin olvidar la procesión y la misión trinitarias, quizá se requiere 
actualmente destacar la importancia de la relación. La Trinidad 
nos desvela que, sin aquella, no pueden darse las personas como 
tales: «Persona en lo divino significa, al mismo tiempo, esencia 
y relación. […] La distinción de las personas divinas no tiene 
otro fundamento que las relaciones de origen. Y la relación no 
es como la del accidente inherente al sujeto, sino que es la misma 
esencia divina»41. Los seres humanos, con su nombre y apellido, 
con su rostro definido y con su actuar concreto en la existencia 
de cada día, siempre se encuentran en relación personal. Sin 
relación, la persona dejaría de ser tal y, cuanto más amorosa 

39 Cf. A. de Hipona, De Trinitate, V, 5, 6; Enarrationes in Psalmos 68, 1, 5. El 
Aquinate también afirma que «toda relación que hay en Dios es realmente idéntica a 
la esencia divina» (T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 28, a. 4, ob. 1). Para la teología 
actual, véase: Ch. Duquoc, Dios diferente, Sígueme, Salamanca, 1982, pp. 96-97; W. 
Pannenberg, Teología Sistemática, vol. I, Universidad Pontificia de Comillas, Madrid, 
1996, pp. 347-362; D. Edwards, El Dios de la evolución. Una teología trinitaria, Sal Terrae, 
Maliaño, 2006, 34-38; J. M. Cabiedas, Antropología de la vocación cristiana, pp. 155ss.

40 Cf. J. M.ª Rovira Belloso, «Relaciones subsistentes», en Diccionario teológico El 
Dios cristiano, dir. por X. Pikaza y N. Silanes, Secretariado Trinitario, Salamanca, 
1992, pp. 1227-1237. 

41 T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 29, a. 4, sol. 



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 29

sea su relación con los demás, mayores cotas de amor, verdad y 
belleza alcanzará42.

3.1.  Paternidad, filiación y espiración

Contemplado desde el Padre, el Amor es paternidad y espiración 
activa. Considerado desde el Hijo, es filiación y espiración activa. 
Visto desde el Espíritu, es espiración pasiva. El Padre vuelca todo 
su Amor en el Hijo y también en el Espíritu Santo mediante la 
espiración activa. El Hijo devuelve todo su Amor. Por el acto de 
la espiración activa, el Padre y el Hijo, como un solo principio, 
dan origen al Espíritu Santo. En virtud de la espiración pasiva, el 
Espíritu Santo procede de uno y otro por una acción común y 
como término del Amor mutuo de las personas divinas. 

La espiración aquí ha de entenderse como «transmitir la 
vida del amor» en su máxima y eterna plenitud. Las relaciones 
trinitarias, también en el sentido de sus «expiraciones» –es decir, 
exhalaciones vitales (cf. Gén 2, 7; Jn 19, 30)–, son Amor y 
nada más que Amor, que sale de dentro hacia fuera y se refleja 
desde fuera hacia adentro. Acogerlo, aceptarlo, alabarlo lleva a 
la adoración de percibir que ese Amor lo recibimos sin merecerlo y, 
entrañados en la Trinidad, lo damos sin pretenderlo.

Aunque el pensamiento de Tomás pueda parecer demasiado 
teórico cuando se lee por primera vez, tiene consecuencias 
prácticas en la existencia humana, ya que realizarse en el amor, 
la máxima cima a la que el hombre aspira, significa tanto como 
encontrar entre las personas la relación, ya que el amor se 

42 Como expresa Zizioulas, la «persona nunca puede concebirse a sí misma, sino 
solo a través de sus relaciones» (I. D. Zizioulas, El ser eclesial: persona, comunión, Iglesia, 
Sígueme, Salamanca, 2003, p. 117). 



30	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

autentifica en ella43. Efectivamente no puede darse amor sin 
relación como apertura al Otro y a los otros, plenificándose 
mutuamente tanto en lo divino como en lo humano. Entendida 
en este sentido, la praxis amorosa va constituyendo a las personas 
humanas como tales en la medida que salen al encuentro mutuo en 
un diálogo de acogida y entrega44.

Bajando al terreno de lo práctico, interesa conocer cómo es 
el amor humano, necesariamente arraigado en las tres Divinas 
Personas. Es: filiación y fraternidad; misericordia, compasión y 
empatía; equidad y solidaridad; generosidad y servicio; clemencia 
y perdón; justicia y paz, aunque nos hemos quedado a medio 
camino. En una reflexión reducida, no podemos describir 
pormenorizadamente cada una de estas formas de amor, que 
encuentran su plenitud en la misericordia. Pero conviene 
establecer algunos principios indispensables.

3.2.  Principios indispensables 

Primero, cuanto más practicamos estas formas de amor más 
nos constituimos en personas no sólo en el sentido de Boecio y 
los Victorinos, de los que depende directamente la teología de 
Tomás, sino tal como más tarde desarrolló el concepto Hegel 
con sus seguidores y del que luego partió la llamada «filosofía 
personalista» de orientación cristiana. La persona se desarrolla 
con tanta mayor calidad humana cuanto más fielmente garantiza 
y desarrolla la tendencia innata a abrirse a los demás y darse a 
los otros en recta correspondencia. En la medida que su yo va 

43 Para el amor como fuerza unitivo-relacional e impulso de donación del bien al 
amado, véase: T. de Aquino, Suma Teológica, I-II, q. 28, aa. 1, 2 y 4. 

44 Cf. A. Gesché, El sentido, Sígueme, Salamanca, 2016, pp. 49-80; I. D. Zizioulas, 
Comunión y alteridad, Sígueme, Salamanca, 2009, pp. 13-128.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 31

liberándose de excrecencias, en la entrega sincera va madurando 
y creciendo su personalidad. Nada más grande para las personas 
humanas que asemejarse a las divinas con la asunción de la gracia.

Segundo, no hay Padre sin la relación amorosa con el Hijo y 
viceversa. Tampoco hay Espíritu sin la espiración a ambos en 
mutua correspondencia. Todo el Amor del Padre revierte en el 
Hijo y todo el Amor del Hijo vuelve al Padre, espirado por ambos 
en el Espíritu Santo, que significa el Amor en estado puro. La 
persona humana será tanto más persona cuanto más se entregue 
a la Trinidad, a los demás y al cuidado del mundo45. Siguiendo esta 
triple disposición, la praxis del amor engrandece de tal manera la 
dignidad de las personas que es la tarjeta de presentación de la 
propia identidad, en la que caben la honradez, la respetabilidad, 
la nobleza, la honestidad, la integridad, la probidad, la decencia, 
el decoro, el pundonor… 

Tercero, la persona auténtica, que ha tomado como modelo la 
Trinidad y se realiza en su órbita, se convierte de este modo en 
honrado, respetable, noble, honesto, íntegro, cumplidor, decente, 
decoroso; en definitiva, digno de honor. Quien busca conocer la 
verdad del Amor del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo no 
puede sino sentirse atraído por tal fulgurante imán. En ellos no 
halla nada malo, todo alcanza la bondad plena. De esta manera, la 
persona en cuestión va purificando paulatinamente sus debilidades 
y asentándose en lo que merece la pena vivir. Las personas que 
siguen las pautas de las tres Divinas Personas no tendrán en su 
vida nada más que felicidad experimentada y comunicada. Lo 
definitivo del amor siempre es un regalo, consistente en acoger y 
darse, en darse y acoger en permanente reciprocidad. 

45 Sobre la unión afectiva como núcleo de la construcción social siguiendo a 
santo Tomás, véase: R. Sacristán López, «La definición tomista del amor como 
unión afectiva», Revista española de teología, n.º 75 (2017), pp. 330-332.



32	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

Cuarto, siguiendo las consideraciones anteriores, nada más 
cercano al amor que la verdad inherente en las personas, que se 
expresa de muy diversas maneras. Percibir honradamente cada 
uno de sus matices en lo concreto de la existencia diaria lleva 
la autenticidad a sus expresiones más altas. Aunque la verdad 
descubre ideales que en la práctica concreta de cada día no se 
cumplen en su plenitud, ella nos ayuda a tender hacia fidelidades 
mayores, siempre asistidos por la grandeza de la espiración del 
Espíritu, que nos lleva al reconocimiento propio de la veneración 
y glorificación. En este sentido, el Aquinate establece esta tríada 
de actuaciones: amar, pensar y adorar, que están en consonancia 
con lo anterior.

3.3.  La transversalidad cristológica de la humildad en Tomás

De todas las realidades formuladas aquí habla Tomás no sólo 
en el Tratado sobre la Trinidad, sino también cuando se explaya en 
la consideración de las virtudes teologales: la fe, la esperanza y la 
caridad; así como de las cardinales: prudencia, justicia, fortaleza 
y templanza. El resumen del conjunto está en la humildad46, que, 
según nuestro autor, consiste en contemplar lo que somos cada 
uno, sin merecerlo, a la luz de Cristo.

No somos personas superiores, llenas de orgullo, lo más 
contrario a la humildad, que andan buscando su propio interés 
y lo único que desean es sobresalir por encima de los demás47. 

46 Sobre la relevancia de la humildad como la virtud más excelente, después de 
las teologales, las intelectuales y la justicia, consúltese: T. de Aquino, Suma Teológica, 
II-II, q. 161, a. 5.

47 Al pecado de soberbia, Tomás dedica la Suma Teológica, II-II, q. 162. La humildad, 
por su parte, adquiere principalidad dentro de las virtudes «en cuanto que elimina 
la soberbia, a la cual resiste Dios, y hace al hombre obediente y siempre sumiso 



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 33

Al contrario, nuestra finalidad consiste en desvivirnos por los 
otros, llegando así al amor y a la verdad, que nos sitúan en íntima 
comunión con las tres Divinas Personas. El modelo permanente 
de todas las virtudes, también de la humildad, es Cristo, el Hijo 
humanado48. El himno de Filipenses nos sitúa en la verdadera 
dirección y disposición:

 Tened entre vosotros los sentimientos propios de Cristo Jesús. 
El cual, siendo de condición divina, | no retuvo ávidamente el 
ser igual a Dios; al contrario, se despojó de sí mismo | tomando 
la condición de esclavo, | hecho semejante a los hombres. | Y 
así, reconocido como hombre por su presencia, se humilló a 
sí mismo, | hecho obediente hasta la muerte, | y una muerte 
de cruz. Por eso Dios lo exaltó sobre todo | y le concedió el 
Nombre-sobre-todo-nombre; de modo que al nombre de Jesús 
| toda rodilla se doble | en el cielo, en la tierra, en el abismo, 
y toda lengua proclame: | Jesucristo es Señor, | para gloria de 
Dios Padre (Flp 2, 5-11).

Tomás cita muchas veces este himno en sus obras, también 
en su Tratado sobre la Trinidad49, y saca consecuencias que nos 
ayudan a conocer en profundidad cómo actúa el Hijo humanado, 
de modo que, si vivió así sólo porque quiso, con mayor razón 

para recibir el influjo de la gracia divina, eliminando la hinchazón de la soberbia» 
(T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 161, a. 5, ad 2). No debe olvidarse que Tomás 
vincula la humildad con la modestia y la templanza (cf. T. de Aquino, Suma de teología, 
II-II, q. 161, a. 4, sed c.).

48 Tomás alude a pensamientos agustinianos y de san Gregorio Magno a la hora 
de abordar si la humildad es la principal de las virtudes, en los que se presenta a 
Cristo como modelo de humildad debido a su encarnación (cf. T. de Aquino, Suma 
Teológica, II-II, q. 161, a. 5, ob. 4), así como alude a que es una virtud que Cristo 
recomienda (cf. T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 161, a. 5, ad 4).

49 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 31, a. 3, ad 2; q. 42, a. 4, sed c.



34	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

debiéramos vivir de manera semejante sus criaturas. La siguiente 
consideración del Aquinate sobre el Jesús humilde puede 
iluminarnos:

Aunque la virtud de la humildad no convenga a Cristo según su 
naturaleza divina, le pertenece, sin embargo, según su naturaleza 
humana, haciéndose dicha humildad más laudable por su divini-
dad; pues la dignidad de la persona engrandece la alabanza de la 
humildad. […] Mas en el hombre no puede haber dignidad más 
alta que la de ser Dios. Por eso la humildad del Hombre Dios 
es la más grande humildad, pues soportó las bajezas que con-
venía padeciera para salvar a los hombres, porque los hombres, 
inducidos por la soberbia, eran amadores de la gloria mundana. 
Así, pues, para que la afición humana de amar la gloria mundana 
se trocara en amor de la gloria divina, quiso padecer la muerte, 
no una cualquiera, sino la más afrentosa, pues hay quienes no 
temiendo la muerte aborrecen una muerte vil50.

El Hijo humanado testimonió que la grandeza humana consiste 
en el vaciamiento propio en beneficio de los demás. Lo decisivo de la 
humildad personal está en orientarse de manera incondicional 
hacia el Padre y hacia los demás, aceptando las insinuaciones 
del Espíritu51. Nos convertiremos en hombres perfectos, cuando 
tengamos la capacidad de abrirnos a la realidad entera y sepamos 
respetarla y acogerla como se merece. Lo que importa es orientar 
la persona hacia el servicio, llegando a entregarnos a los hermanos.

50 T. de Aquino, Contra Gentes, IV, cap. 55.
51 Actualícese, en este sentido, el sometimiento al prójimo «en cuanto a lo que hay 

de Dios» en él (cf. T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 161, a. 3, sol.).



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 35

4.  Amor como misericordia

La misericordia –«La misericordia y la fidelidad se encuentran, 
| la justicia y la paz se besan» (Sal 85, 11)– sería, tanto en las tres 
Divinas Personas como en los seres humanos, la forma definitiva 
de la caridad52, su concreción más determinante ante la realidad 
humana dolorida, tan afectada de debilidad y propensa a la 
precariedad del mal. La Trinidad es caridad, ciertamente; pero, 
en relación con los hombres, «no como pasión», sobre todo es 
Misericordia con mayúscula: misericordia «en grado sumo», con 
la que tenemos que identificarnos53.

4.1.  El amor que se estremece ante la miseria 

Etimológicamente la palabra «misericordia» está compuesta 
por dos vocablos: «miseria» y «corazón». Dado que con la palabra 
«corazón» indicamos la capacidad de amar, misericordia significa 
amor que se estremece ante la miseria humana54 y «socorre sus 
deficiencias»55. Es misericordioso aquel que tiene un corazón 
capaz de ser herido por la miseria ajena (moral o material); el que 
abre su corazón al otro y actúa para socorrerlo en la necesidad; 
el que, detrás de las heridas de la miseria, que desfigura, o de la 
decadencia moral, que aliena, es capaz de ver a la persona a la que 
amar y socorrer. 

El modelo para vivirla no puede ser otro que la Trinidad misma, 
que, como sostiene Tomás en una atinada observación, «quiere 

52 En cierta ocasión, Tomás sostiene que la misericordia es la mayor de las 
virtudes «en sí misma» (cf. T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 30, a. 6, sol.).

53 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 21, a. 3, sol. 
54 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 95, a. 3, sol.; II-II, q. 30, a. 2, sol.
55 T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 30, a. 6, sol. 



36	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

desterrar la miseria ajena como si fuera propia»56. Dada su infinita 
bondad, nos recuerda que encontrar los lugares personales de la 
misericordia es la forma más concreta de encontrarse no sólo con 
el Hijo humanado, conforme a Mt 25, 34-46, sino también con el 
Padre y el Espíritu. La misericordia de Jesús durante su existencia 
terrena no constituyó una actitud ocasional y esporádica en su 
actuar, sino una constante vital; es más, parece ser el fundamento 
fundante de su corazón, en el que se encarnó la misericordia del 
Padre57. 

La misericordia convierte a las personas en más humanas, 
más sensibles al amor en todas sus manifestaciones, más 
capacitadas para dejarse afectar por los demás, más dispuestas 
a no desembarazarse del mal ajeno58. La misericordia entraña 
una forma de mirar y actuar que tiene que ver con lo gratuito, 
desinteresado y fiel. Con un obrar que contempla a los 
semejantes en su desvalimiento y hace lo posible por sacarlos de 
su postración, porque merece la pena darse a los desamparados, 
sobre todo allí donde más precisan la ayuda. Al misericordioso, 
todo lo humano le interesa, sobre todo cuando su prójimo está 
herido de inhumanidad59. 

56 T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 21, a. 3, sol.; cf. II-II, q. 30, a. 6, sol. 
57 Cf. E. Gómez García, «¿Qué misericordia? Claves de recuperación y de rein-

terpretación desde los pueblos crucificados», Estudios Trinitarios, vol. 50, n.º 3 (2016), 
p. 544. 

58 Sobre la misericordia como perfección de la justicia, véase: T. de Aquino, 
Suma Teológica, I, q. 21, a. 3, ad 2.

59 Cf. E. Gómez García, «En la coyuntura teándrica de la historia: el ‘principio 
misericordia’ en el pensamiento de Jon Sobrino», en I. González Marcos (ed.), Sed 
misericordiosos. Solo la misericordia puede cambiar el corazón, CTSA, Madrid, 2016, pp. 
205-229.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 37

4.2.  El Hijo humanado como Buen Samaritano 

Los creyentes tenemos el modelo perfecto de misericordioso 
en Jesús de Nazaret. No sólo tiene palabras bellísimas sobre 
la misericordia (parábola del buen samaritano); también la 
testimonia de forma ejemplar, ya que, en su trayectoria terrena, 
palabra y acción se complementan, llegan a besarse en la curación 
de las heridas. Tomás nos recuerda que podemos aprender mucho 
también de los profetas de la Primera Alianza y de los primeros 
seguidores de Cristo, en virtud de lo que Dios les ha revelado60. 
Su compromiso puede orientar lo que somos y hacemos. 

La misericordia no es una realidad etérea, sin contenido 
concreto y práctico. Bien al contrario, se vuelve projimidad con 
los caídos del mundo, con los perdidos que hay que volver a buscar, 
con los bombardeados a punto de morir entre escombros, con los 
llagados que deben ser atendidos con cariño debido a sus heridas, 
con los abandonados, cuyo sufrimiento, tanto físico como moral, 
no les preocupa de verdad a nadie, con los olvidados de toda clase de 
contiendas, niños inocentes, jóvenes sin malicia, mayores indefensos 
y ancianos sin culpa, con los maltratados por leyes injustas que 
dejan sin salida humana lo mucho trabajado. 

Todos ellos se muestran como heridos sin protección, que 
padecen lo indecible por decisiones malignas de los poderosos 
sin corazón, que piensan más en sí que en el servicio a los 
desprotegidos. Los adoradores de la Trinidad estamos llamados 
a contemplar y ayudar a estos descartados en los rostros de los 
indefensos, en las incontables víctimas inocentes de hombres 
y mujeres en Ucrania o en la franja de Gaza, a quienes hay que 
prestarles la máxima atención, ya que la Trinidad acoge sus miserias 

60 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, I, q. 1, a. 8, ad 2; q. 57, a. 5, ad 3; II-II, q. 6, 
a. 1, sol. 



38	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

como si fueran propias, en los desorientados y migrantes a quienes 
no se les permite cruzar fronteras, cuando la creación entera está 
al servicio de todos.

Resulta duro afirmarlo, pero, en la práctica, hemos convertido 
«en escoria» a los sintecho, los apátridas, los refugiados que 
caminan de un lugar a otro, los atrapados entre fronteras a 
quien nadie quiere, ya que aparecen como desechos molestos. No se 
prevé ningún lugar seguro para ellos en una organización bien 
planificada. Se les trata como una nueva subespecie humana: «los 
superfluos». Hemos de preguntarnos si los creyentes de nuestros 
días no nos estamos acostumbrando a ellas y si, como gritara 
proféticamente Antonio de Montesinos, no nos estamos dejando 
vencer por el «sueño letárgico de cruel inhumanidad»61.

4.3.  Elogio de la misericordia humana

En relación con la misericordia humana, que encuentra su 
origen en el Dios Uno y Trino y halla su punto de contacto 
más singular en el Hijo humanado, Tomás asume la atinada 
descripción del Hiponense: «La misericordia es la compasión que 
experimenta nuestro corazón ante la miseria de otro, sentimiento 
que nos obliga, en realidad, a socorrer, si podemos»62.

En esta forma de pensar, Tomás no hacía más que poner por 
escrito lo recibido por tradición. Así, en Elogio de la misericordia63, 

61 Citado en B. de las Casas, «Historia de las Indias», en Obras escogidas, II, Edi-
ciones Atlas, Madrid, 1958, p. 176.

62 T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 30, a. 1, sol., citando a A. de Hipona, De 
Trinitate IX, 5, PL 41, 261. 

63 Merece la pena leer algunas de las precisas reflexiones sobre el magisterio del 
Aquinate al respecto, propuestas por Luis Carlos Bernal en Elogio de la Misericordia, 
San Esteban, Salamanca, 2015. Su visión sobre la misericordia trinitaria se aparta de 
algunos principios propuestos aquí.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 39

Luis Carlos Bernal dedica el primer capítulo a Domingo de 
Guzmán, destacando su época de estudiante en Palencia (1186) y 
su compasión al contemplar tanta miseria y necesidad, vendiendo 
sus libros y sus pertenencias para dárselo a los pobres. Como dice 
su biógrafo Pedro Ferrando, su corazón era un hospital de desdichas. 
El autor realiza un paralelismo con los gestos compasivos de 
Jesús, recogiendo en ellos la dialéctica de la compasión: mirar, 
sentir compasión, realizar un gesto solidario. Dos miradas penetrantes y 
educadas en el amor, capaces de llegar hasta las entrañas doloridas 
del necesitado. Es la mirada penetrante del corazón que llega más 
allá que el mirar de la razón.

5.  La gran noticia de la misericordia

La Buena Noticia entre las buenas noticias consiste, desde 
siempre (es decir: desde el principio, desde toda la eternidad), 
en experimentar que la Trinidad es Amor, convertido en 
Misericordia. Nuestro Dios no sólo puede amar y es amor en 
su ser esencial; también es misericordia en su búsqueda de la 
creación. Esto significa que el Dios Uno y Trino no hace otra 
cosa que amar y misericordear en cada actuación ad intra y ad extra. 
Esto implica que, en la identidad existente en sus Tres Personas, 
es Amor Compartido, que en la relación con la creación se 
convierte en Misericordia64. La identidad más profunda divina es el 
Amor, porque desde toda la eternidad, e independientemente de 
nuestra presencia, existe como una Familia Trinitaria de Amor. No 
podemos ni tan siquiera imaginar Personas en soledad; siempre 
existen en comunidad65.

64 Cf. T. J. White, The Trinity: An Introduction, pp. 281-283.
65 Kasper subraya la relación como principio de comunión eclesial en: W. Kasper, 

The God of  Jesus Christ, Crossroad, New York, 1984, pp. 214-216.



40	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

5.1.  El amor intenso, expansivo y pleno

La Santísima Trinidad, siendo Amor en la Unidad de sus Tres 
Personas, no lo guarda para sí. Desea compartir ese Amor perfecto 
con la humanidad y el mundo. Este Amor, entonces, se convierte 
en Misericordia. Al igual que la Trinidad muestra su identidad más 
profunda en las relaciones, también los seres humanos somos 
relaciones personales, empezando por la relación más intensa –la 
que tenemos con el Padre: somos sus hijos–, continuando con la 
más expandida –con el Hijo: somos sus hermanos–, y terminando 
con la más plenificada –con el Espíritu Santo: estamos llamados 
siempre al amor gozado mediante el derramamiento acogido de 
la misericordia–. Las tres relaciones definen quiénes somos, así 
como quiénes estamos llamados a ser en este mundo y el venidero. 

Como la Trinidad comparte su amor con nosotros, estamos 
llamados a compartir el Amor divino con los demás y, de una 
manera muy especial, en el espacio sagrado de las familias. Estas 
constituyen una manifestación del Amor divino, habida cuenta 
de que, mediante la creación de hombre y mujer a su imagen 
y semejanza, el Amor primero le otorga a la pareja humana la 
capacidad de compartir su amor y dar origen a terceras personas. Así 
se concreta y encarna el Amor invisible de Dios.

Las tres Divinas Personas siembran su Amor con la creación. 
Juan de Yepes pone en boca de las criaturas este bellísimo canto: 
«Mil gracias derramando / pasó por estos sotos con presura 
/ y, yéndolos mirando, / con sola su figura vestidos los dejó 
de su hermosura»66. Cuando se tienen los ojos bien abiertos y 
vibra la mirada de la fe, en todo lo creado podemos contemplar 
la complacencia del Hijo humanado manifestada en la creación. 
No hay sólo complacencia; también hay perdón por los pecados 

66 J. de la Cruz, Cántico Espiritual, estrofa 14.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 41

humanos y, con relativa frecuencia, una misericordia sin límites 
para extirpar las miserias que se dan cada día en los hombres, 
incapaces de poner en práctica las enseñanzas del Evangelio. 

Además, la construcción de la identidad bautismal «en el nombre 
del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo» debe mucho a la antigua 
categoría de «éxtasis» (expuesta por Gregorio de Nisa67, bien 
conocido por Tomás en sus escritos). Porque sólo poniéndonos 
las personas en la debida disposición de lanzarnos hacia delante, 
en unión con todos los bautizados, podremos seguir las huellas 
del Hijo humanado en la búsqueda jubilosa de llegar a contemplar 
el verdadero rostro del Padre, que nos proporciona el Espíritu.

5.2.  Homenajear el ‘Tratado sobre la Trinidad’

Agradecer y homenajear la vida, obra y, sobre todo, el Tratado 
sobre la Trinidad del Aquinate conlleva dejarnos «arrastrar» por el 
amor trinitario, que no encadena, sino libera; no entristece, sino 
satisface de felicidad; que no lleva por caminos erráticos, sino 
que conduce a la verdad plena; que no mancha, sino transfigura. 
Sin duda, estos pensamientos podían considerarse su herencia. El 
mundo actual, tan desnortado y egoísta, lo que más necesita no es 
la inteligencia, sino, como dice Agustín, orientar el amor68, tomando 
como peso y medida de su contenido el amor trinitario, con 
todo lo que significa. Cuando las grandes potencias del mundo, 
enfrentadas y divididas, están fuera del amor, nuestro compromiso 
no puede ser otro que esforzarnos por brindar mensajes de amor 
con un testimonio real y veraz. 

67 Cf. G. de Nisa, De Hominis Opificio, PG 44, cap. 16.
68 Cf. A. de Hipona, De civitate Dei XV, 22; Epistola 155, 13-14.



42	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

Pienso que no es adecuado detenerse primeramente en 
considerar el valor de la inteligencia como el gran legado de Tomás 
en el desarrollo de la teología. Lo primero es el amor, la misericordia. 
No basta con la razón para poder discernir y asegurar una plena 
fidelidad a las tres Personas Divinas en la existencia concreta del 
ser humano. Esta plena fidelidad se asegura con la correspondencia en 
el amor. No colma la «recta razón» o la «razón recta»: lo que llega a 
plenificar es el «recto Amor» o el «Amor recto», que coincide con 
el Padre, se hace cruz en el Hijo y confluye en el Espíritu Santo.

5.3.  El amor concreto bien experimentado

La tradición cristiana, desde Agustín de Hipona a Bernardo de 
Claraval, pasando por nuestro Tomás de Aquino, ha ahondado en 
este tema, reconociendo que la Trinidad, que nos reveló y testimonió 
Jesucristo con hechos, palabras y signos69, constituye el origen mismo 
de toda realidad amorosa. Las tres Divinas Personas son quienes 
merecen ser más amadas por cada uno de los creyentes, ya que son 
ellas quienes más aman a los hombres y mejor tratan la creación. 
También las que mejor nos ayudan a amar.

Luego vienen las personas que forman parte del círculo 
íntimo: la mujer, el marido, los hijos, los hermanos, los abuelos, 
los amigos cercanos, los conocidos, los extraños, incluso los 
enemigos y, en el fondo, se alza el amor a uno mismo70. Hablar 
de más y menos en el amor puede resultar chocante y, para los 
poco informados, hasta frustrante. En el modo más íntimo, el 
amor es de uno, pero sólo se comporta como verdadero cuando 

69 Cf. A. Cordovilla, El misterio del Dios trinitario, BAC, Madrid, 2012, pp. 93-146.
70 Al objeto de la caridad le dedica el Aquinate toda una cuestión en la Suma 

Teológica, II-II, q. 25 y en la q. 27, a. 7-8.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 43

ordenadamente se abre a la Trinidad, a los hermanos y a la historia71. 
Antes o después, nuestros amores humanos entran en conflicto 
y los desarrollamos de un modo u otro. Amor, racionalidad y 
orden no se repelen; se complementan. Debemos amar y ser 
amados72, pero necesitamos hacerlo concretamente en cada 
situación y con cada persona, sin olvidar la creación. Con todo, 
conviene aceptar que cualquier manifestación amorosa puede 
que no sea reconocida, ya que necesita ser considerada en concreto 
en el establecimiento de las prioridades en el amor, conforme a 
los designios trinitarios.

Ser testigos activos del Amor trinitario nos lleva a contemplar 
con ojos nuevos tanto la realidad humana como la creación, en 
lo que muestran cada día de más concreto. En la práctica, esto 
significa reconocer los derechos de todos, que con frecuencia son 
conculcados; trabajar por la implantación de sociedades más 
justas y dignas para el desarrollo de cada persona. Por último, 
implica también el respeto a la creación y el cultivo de sus bienes 
para todos, de modo que las diferentes relaciones se acoplen a los 
criterios trinitarios73.

6.  Conclusión: permanecer en el Amor del Padre                    
por el Hijo en el Espíritu Santo

Quizá la frase más importante de la Sagrada Escritura, inspirada 
sin duda por el Espíritu, la tengamos en Jn 15, 9: «Como el Padre 

71 Para el orden del amor, véase: T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 26.
72 Cf. T. de Aquino, Suma Teológica, II-II, q. 27, a. 1, sol. y ad 2 y 3.
73 Aunque con limitaciones, no debe rechazarse el teologúmeno sobre las reper-

cusiones sociales y ecológicas de la vida trinitaria (cf. S. del Cura Elena, «Relevancia 
social y política trinitaria. Exposición y comentario», Corintios XIII 94 (2000), pp. 
109-140). 



44	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

me ha amado, así os he amado yo; permaneced en mi amor». 
Permanecer con todas las consecuencias ante su Presencia es la 
mejor herencia y el mayor testimonio de Jesús, algo que con su 
vida y con su obra confesó santo Tomás. No somos accidentes, 
como recalcaba Alain Delon antes de morir el 17 de agosto de 
2024. Somos personas permanentes, amadas para siempre por las 
tres Divinas Personas y destinadas a la felicidad definitiva. 

En el acontecimiento de la muerte, seremos lo que queríamos 
ser y no pudimos alcanzarlo en la vida terrena. Aunque la 
felicidad eterna va más allá de todo aquello que deseamos ser en 
la existencia concreta, porque la Trinidad nos tiene preparado 
un destino que siempre «va más allá». Esto no es sólo hermoso; es 
también real y hasta concreto, de ningún modo mentira o fatuidad. 
Si algo nos dijese hoy Tomás sería: «Atrévete a amar, como las 
tres Divinas Personas te están amando desde la eternidad. Lo 
fundamental es el amor. Lo que nunca puede ponerse en riesgo 
es el amor. Lo que más nos satisface es el amor. Lo que en ningún 
modo puede dejarse a un lado es el amor. Lo que nos llevará a 
la felicidad definitiva es el amor, que supera toda medida. De 
ese amor se desprende la misericordia, que nos hace sentirnos 
libres». 

Indudablemente, el Amor fue el fundamento de la existencia de 
Tomás y también el objeto de su pasión. Aunque escribió mucho 
sobre las pruebas de la existencia de Dios74, él no necesitaba 
ninguna, porque, desde su infancia y juventud, más en la adultez, 
se sintió atraído de tal manera por el Amor, que guiaba todos sus 
caminos hacia la Verdad75. Dejó hacer que la Trinidad construyera 

74 Cf. M. Porcel Moreno, «¿Son realmente onto-teo-lógicas las pruebas clásicas 
de la existencia de Dios?», Proyección, n.º 259 (2015), pp. 423-444.

75 Sobre el legado espiritual y teológico del Aquinate, consúltese: J.-P. Torrell, 
Saint Thomas Aquinas: Theologian, pp. 266-268.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 45

su existencia, convencido de que, para los que aman al Padre, al 
Hijo y al Espíritu, todo coopera en su bien y llegarán a alcanzar 
la ansiada felicidad76.

Referencias bibliográficas

Agustín de Hipona. De Trinitate. CCSL 50, Typographi Brepols 
Editores Pontificii, Turnholti, 1968.

Armendáriz, L. M.ª. Hombre y mundo a la luz del Creador. Cristiandad, 
Madrid, 2001. 

Bernal, L. C. Elogio de la Misericordia. San Esteban, Salamanca, 2015.
Bouyer, L. The Spirit and Forms of  Protestantism. Collins, London, 1956.
Buenaventura, «Breviloquium». En Opera Omnia, vol. V. Typ. Colegii 

a S. Bonaventura, QuaracchiFlorentiae, 1891.
Cabiedas, J. M. Antropología de la vocación de la vocación cristiana. Sígueme, 

Salamanca, 2019.
Casas, B. de las. Obras escogidas, II. Ediciones Atlas, Madrid, 1958.
Cordovilla, A. El misterio del Dios trinitario. BAC, Madrid, 2012.
Cura Elena, S. del. «Creación ‘ex nihilo’ como creación ‘ex amore’: 

su arraigo y consistencia en el misterio trinitario de Dios». 
Estudios Trinitarios, vol. 39 (2004), pp. 55-130.

Cura Elena, S. del. «Relevancia social y política trinitaria. Exposición 
y comentario». Corintios XIII, 94 (2000), pp. 109-140.

Gregorio de Nisa. De Hominis Opificio. PG 44, J. P. Migne, 1863.

76 Acerca de la actualidad del tratado trinitario, véase: G. Emery, The Trinitarian 
Theology of  St. Thomas Aquinas, pp. 312-314. Para un abordaje filosófico-teológico de 
la cuestión Dios desde el agapè –amor y/o caridad–, consúltese: M. Porcel Moreno, 
«Jean-Luc Marion y la teología. La donación como alternativa al ser», Carthaginensia, 
vol. 40, n.º 77 (2024), pp. 87-115.



46	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

Juan de la Cruz. Cántico Espiritual. Fundación Universitaria Española, 
Madrid, 1981.

Lubac, H. de. The Mystery of  the Supernatural. Crossroad, New York, 
1998.

Duquoc, Ch. Dios diferente. Sígueme, Salamanca, 1982.
Edwards, D. El Dios de la evolución. Una teología trinitaria. Sal Terrae, 

Maliaño, 2006.
Emery, G. The Trinitarian Theology of  St. Thomas Aquinas. Oxford 

University Press, Oxford, 2007.
Gesché, A. El sentido. Sígueme, Salamanca, 2016.
Gómez García, E. «¿Qué misericordia? Claves de recuperación y 

de reinterpretación desde los pueblos crucificados», Estudios 
Trinitarios, vol. 50, n.º 3 (2016), pp. 517-555.

Gómez García, E. «En la coyuntura teándrica de la historia: el 
‘principio misericordia’ en el pensamiento de Jon Sobrino». En 
I. González Marcos (ed.). Sed misericordiosos. Solo la misericordia 
puede cambiar el corazón. CTSA, Madrid, 2016, pp. 205-229.

Gómez García, E. «Recosmificar la teología: un reto in fieri». 
Carthaginensia, n.º 79 (2025), pp. 461-489.

González de Cardedal, O. Historia, hombres, Dios. Cristiandad, Madrid, 
2005.

Kasper, W. The God of  Jesus Christ. Crossroad, New York, 1984.
Lonergan, B. Insight. Longmans, London, 1957.
Pannenberg, W. Teología Sistemática, vol. I. Universidad Pontificia de 

Comillas, Madrid, 1996.
Porcel Moreno, M. «¿Son realmente onto-teo-lógicas las pruebas 

clásicas de la existencia de Dios?». Proyección, n.º 259 (2015), 
pp. 423-444.

Porcel Moreno, M. «Jean-Luc Marion y la teología. La donación 
como alternativa al ser». Carthaginensia, vol. 40, n.º 77 (2024), 
pp. 87-115.



              LA PRIMACÍA DEL AMOR EN UNA TEOLOGÍA TRINITARIA	 47

Rahner, K. «El Dios Trino como principio y fundamento trascendente 
de la historia de la salvación». En Mysterium salutis, II, dir. por J. 
Feiner y M. Löhrer. Cristiandad, Madrid, 1977.

Ratzinger, J. Introduction to Christianity. Ignatius Press, San Francisco, 
2004.

Roszak, P., «Biblical Exegesis and Theology in Thomas Aquinas». 
Studium. Filosofía y teología, n.º 48 (2021), pp. 13-25.

Roszak, P., «Exégesis y metafísica. En torno a la hermenéutica bíblica 
de Tomás de Aquino». Salmanticensis, n.º 61 (2014), pp. 301-
323.

Rovira Belloso, J. M.ª. «Relaciones subsistentes». En Diccionario teológico 
El Dios cristiano. Dir. por X. Pikaza y N. Silanes. Secretariado 
Trinitario, Salamanca, 1992.

Sacristán López, R. «La definición tomista del amor como unión 
afectiva». Revista española de teología, n.º 75 (2017), pp. 317-332.

Sokolowski, R. The God of  Faith and Reason. Catholic University of  
America Press, Washington, 1995. 

Tomás de Aquino. Contra Gentes. Marietti, Taurini-Romae, 1961.
Tomás de Aquino. Suma teológica, vol. I-V. BAC, Madrid, 1988-1995.
Torrell, J. P. «Les “collationes in decem preceptis” de saint Thomas 

d’Aquin: édition critique avec introduction et notes». Revue des 
Sciences philosophiques et théologiques, vol. 69, n.º 1 (1985), pp. 5-40.

Torrell, J.-P. Saint Thomas Aquinas: Spiritual Master. Catholic University 
of  America Press, Washington, 2005.

Torres Queiruga, A. «Creación por amor: creer en Dios en la cultura 
actual». En Alguien así es el Dios en el que yo creo. Trotta, Madrid, 
2013.

Torres Serrano, J. M. «La pro-existencia: un modo de ser y de hablar 
de Dios en el contexto latinoamericano». Revista Iberoamericana 
de Teología, n.º 10 (2010), pp. 25-48.

Uña Juárez, A. «San Agustín: belleza, música e historia. Un admirable 



48	 LUIS ÁNGEL MONTES PERAL

cántico». Avgvstinvs, nn.º 168-169 (1998), pp. 107-128.
Uríbarri Bilbao, G. «Santo Tomás de Aquino. Adorar a Dios con la 

inteligencia». Magníficat, n.º 170 (2018), pp. 13-17.
White, T. J. The Trinity: An Introduction. Catholic University of  America 

Press, Washington, 2022.
Zizioulas, I. D. Being as Communion. St Vladimir’s Seminary Press, 

Crestwood, 1985.
Zizioulas, I. D. Comunión y alteridad. Sígueme, Salamanca, 2009.
Zizioulas, I. D. El ser eclesial: persona, comunión, Iglesia. Sígueme, 

Salamanca 2003.




	2. Luis Ángel Montes.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada.pdf

	Vol 59, nº 1 (2025)_OJS - copia.pdf
	Vol 59, nº 1 (2025)_Portada




