
Un dogma incómodo: la virginidad 
perpetua de María

José María de Miguel González, OSST
Secretariado Trinitario, Salamanca

Resumen: El dogma de la virginidad perpetua de María no ha sido 
definido formalmente por el Magisterio de la Iglesia, pero pertenece 
al núcleo de la fe revelada y transmitida ininterrumpidamente por la 
Tradición. Como todos los dogmas este también ha tenido desde el 
principio sus detractores, porque es más fácil y conforme a la razón 
seguir los caminos naturales del concebir y nacer de los seres humanos. 
Pero como aquí nos encontramos con el nacimiento extraordinario 
del Hijo de Dios concebido por obra del Espíritu Santo en el seno de 
la Virgen María, es necesario dar razón desde la fe del fundamento y 
contenido teológico y espiritual de este dogma. Es de lo que se trata en 
este trabajo.

Palabras clave: Dogma, Virgen, virginidad, tradición, magisterio, Hijo 
de Dios, parto, nacimiento.

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 1 (2023) 215-248



216	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

Abstract: The dogma of  Mary’s perpetual virginity has not been 
formally defined by the Magisterium of  the Church but belongs to the 
core of  the faith revealed and transmitted uninterruptedly by Tradition. 
Like all dogmas, this one has also had its detractors from the beginning, 
because it is easier and more in accordance with reason to follow the 
natural paths of  conception and birth of  human beings. But since here 
we find the extraordinary birth of  the Son of  God conceived by the 
power of  the Holy Spirit in the womb of  the Virgin Mary, it is necessary 
to give an account from faith of  the foundation and theological and 
spiritual content of  this dogma. That is what this paper is all about.

Keywords: Dogma, Virgin, virginity, tradition, magisterium, Son of  
God, birth.

¿Por qué es un dogma incómodo? Porque contradice de plano 
los esquemas y aspiraciones de pensamiento, razonamiento y 
acción de la mayoría de la gente, y de mucha gente dentro de 
la Iglesia católica: la virginidad acaba siendo un término tabú 
o, más frecuentemente, de irrisión y burla. Y, sin embargo, a la 
madre de Jesús se la conoce y se la invoca principalmente como 
la Virgen, ella es la Virgen por antonomasia, la bienaventurada 
Virgen María. Pero cuando se empieza a analizar el contenido 
de ese término y su aplicación a María por parte del Magisterio 
de la Iglesia, de los biblistas, teólogos y pastoralistas, entonces 
aparecen las incomodidades y los silencios, se habla y se invoca a 
María como la Virgen, pero a ser posible sin desvelar la amplitud 
de este título a los tres momentos decisivos de su vida: antes, 
durante y después del Nacimiento de Jesús.



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 217

Introducción

Lo que con este dogma1 quiere salvaguardar la fe de la Iglesia 
es que María fue virgen antes del parto, o sea, que la concepción 
de Jesús en su seno fue por obra del Espíritu Santo, sin comercio 
de varón; que María se mantuvo virgen después del parto, o sea, 
que no tuvo relaciones conyugales ni, por tanto, otros hijos; que 
María fue virgen en el parto, o sea, que el nacimiento de Jesús 
no implicó derramamiento de sangre o dolores del parto (“ante 
partum scilicet, in partu et perpetuo post partum”: DS 1880). 
Evidentemente en el primer caso y en este último se expresa la 
singularidad única del nacimiento de Jesús, sin paralelo alguno 
ni antes ni después de él. Al hablar de la virginidad perpetua de 
María (María siempre virgen: el símbolo de san Epifanio [DS 44] 
confiesa que el Señor nació de santa María siempre virgen por el 
Espíritu Santo: (th/j aveiparqe,nou dia. pneu,matoj) nos estamos 
refiriendo a la dimensión física, biológica que tal concepto entraña 
antes, durante y después del nacimiento de Jesús. Evidentemente, 
la dimensión espiritual, mistérica, da razón y explica la virginidad 
biológica. San Ildefonso de Toledo, en el siglo VII, formuló 
este dato de fe en su tratado Sobre la virginidad perpetua de Santa 
María: “Virgen antes de la venida del Hijo, virgen después de la 
generación del Hijo, virgen con el nacimiento del Hijo, virgen 
después de nacido el Hijo [Virgo ante filii adventum, virgo post filii 
generationem, virgo cum filii nativitate, virgo post filium natum]2”.

1  Este es el primero de los dogmas marianos que explica el segundo y más principal 
de todos, la maternidad divina. Estos dos tienen un claro fundamento bíblico; los dos 
siguientes: la inmaculada concepción y la asunción son derivados de los dos primeros.

2 San Ildefonso de Toledo, La virginidad perpetua de Santa María. El conocimiento del 
bautismo. El camino del desierto. Edición de. V. Blanco García y J. Campos Ruiz, Madrid 
1971, 53



218	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

“Admitido que Jesús asume una auténtica humanidad, no es 
menos cierto que la asume de una manera diferente de la nuestra. 
Si Jesús es el Hijo de Dios, entonces su devenir es humano-divino, 
mientras que el nuestro es humano [...] Es decir, el acto de la 
aceptación de la autoexpresión de Dios, que es la realidad humana 
de Jesús en sí, en cuanto que este devenir es la acción creadora 
de Dios. Nos hallamos, pues, ante un devenir indudablemente 
distinto del nuestro. Significa un nuevo comienzo creador a partir 
de la iniciativa originaria de Dios, y no la simple continuación de 
la historia con los medios del mundo” (K. Rahner, cit. por G.L. 
Müller, Dogmática. Teoría y práctica de la teología, Barcelona 1998, p. 
500s).

1.  Fundamentos bíblicos de la virginidad de María

1.1.  Antes del parto

Tanto el evangelio de Mateo como el de Lucas dan testimonio 
de este hecho: María, cuando recibió el anuncio del ángel, era 
virgen, desposada con José: “Al sexto mes envió Dios el ángel 
Gabriel a una ciudad de Galilea, llamada Nazaret, a una virgen 
desposada con un hombre llamado José, de la casa de David” 
(Lc 1,26s). Cuando María le expone al ángel su propósito de 
permanecer virgen, Gabriel despeja sus dudas anunciándole 
que la concepción del Niño que nacerá de ella será por obra del 
Espíritu Santo: “El Espíritu Santo vendrá sobre ti y el poder del 
Altísimo te cubrirá con su sombra” (1,35). La misma intervención 
del Espíritu la testifica el evangelio de san Mateo: “María estaba 
desposada con José y, antes de empezar vivir juntos, se encontró 
encinta por obra del Espíritu Santo” (1,18). Esta intervención 
divina la confirmó el ángel en sueños a José: “José, hijo de 
David, no temas tomar contigo a María tu mujer porque lo 
engendrado en ella es del Espíritu Santo” (1,20). Los evangelios 



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 219

afirman, pues, la concepción virginal, o sea, María ha concebido 
un Niño sin intervención de varón, por tanto, conservando 
íntegra su virginidad. El evangelio de san Mateo relaciona este 
acontecimiento misterioso con la profecía de Isaías 7,14: en efecto, 
“todo esto sucedió para que se cumpliese lo dicho por el Señor 
por medio del profeta: Ved que la virgen concebirá y dará a luz un 
hijo y le pondrán por nombre Emmanuel, que traducido significa: 
Dios con nosotros” (1,22s; cf  Lc 1,31). El evangelista afirma 
expresamente la virginidad de María antes del nacimiento de Jesús: 
José “no la conoció hasta que ella dio a luz un hijo, y le puso por 
nombre Jesús” (Mt 1,25)3, lo cual no significa que la “conocería” 
después, pues “el texto no contempla el período posterior, y por sí 
mismo no afirma la virginidad perpetua de María, pero el resto del 
evangelio, así como la tradición de la Iglesia, la suponen” (Biblia de 
Jerusalén [1998], nota a Mt 1,25). La “Sagrada Biblia” [de la CEE] 
evita la ambigüedad traduciendo: “Y sin haberla conocido, dio a 
luz un hijo al que puso por nombre Jesús”.

1.2.  Después del parto

¿Está bíblicamente fundada la virginidad post partum? Parece 
que no, pues los evangelios hablan de los ‘hermanos de Jesús’4. 

3  Lo cual no quiere decir que luego la “conociera”, como daría la impresión por 
esa preposición; cf. 2Sam 6,23: “Y Mical, hija de Saúl, no tuvo ya hijos hasta el día de su 
muerte”, o sea, nunca.

4  “Llama la atención que de los ‘hermanos y hermanas de Jesús’ no se diga nunca 
que fueran ‘hijos’ o ‘hijas’ de María o, como cabría esperar del lenguaje bíblico cuando se 
quiere indicar que se trata de verdaderos hermanos, ‘hijos de la misma madre’ (Dt 13,7; 
Jue 8,19; Sal 50/49,20). Dado que en el pasaje que habla de quiénes son los verdaderos 
familiares de Jesús no se trata de establecer históricamente el auténtico grado de parentes-
co, sino de destacar la relación con Jesús en la fe, diferenciándola de la que se basa en los 
lazos de sangre, no resulta claro qué quiere significar la expresión ‘hermanos y hermanas’. 
Según el uso lingüístico hebreo y arameo, y de otras muchas lenguas hasta nuestros días, 



220	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

Se trata aquí de una reflexión de fe, o en el ámbito de la fe de la 
Iglesia. Desde el punto de vista de María, ella expresó al ángel 
el propósito de permanecer virgen a modo de dificultad para 
aceptar su propuesta. Si tal era el aprecio que María tenía por su 
virginidad capaz de presentarla como un obstáculo al proyecto 
de Dios sobre ella, ¿iba luego de haber concebido por obra del 
Espíritu Santo a no conservarla? ¿Ella que concibió a su Hijo sin 
concurso de varón no iba a ser toda su vida consciente de ese 
prodigio? Lutero acertó plenamente al defender la virginidad post 
partum de María: “Postquam sensit se esse matrem filii Dei, non optavit 
fieri matrem filii hominis, sed mansit in eo dono”5. Pero también por 
parte de Dios parecería incongruente que, habiendo inspirado 
a María, y sostenido con su gracia, la promesa de virginidad, 
para que de ese modo la concepción de su Hijo resultase más 
claramente un signo de la identidad divina de Jesús, ahora 
después de tan gran milagro ella se desentendiese de tal signo, 
que sin duda quedaría oscurecido con el nacimiento de otros 
hijos al modo natural, que serían ¡hermanos de carne del Verbo 
de Dios encarnado! San Ambrosio dice que el seno virginal de 
María, que contuvo al Hijo del Eterno Padre, no pudo ser luego 
mancillado (expresión desafortunada) por una unión humana6. 
“La virginidad permanente de María es algo que va más allá de 
cualquier testimonio documental que tengamos y representa 
una alabanza de María que surge de nuestra fe. Los católicos 
la consideramos doctrina de la Iglesia, sin que ello comporte 
necesariamente que María dijera a alguien que permaneció 

la palabra ‘hermano’ puede aplicarse a familiares del primer y del segundo grado, es 
decir, a los hermanos y a los primos (cf. Gén 13,8; 14,14; 24,48)” (G.L. Müller, o.c., 503).

5  Citado por C. Pozo, Maria, nueva Eva, Madrid, 2005, 268, nota 12.
6  “Neque enim elegisset dominus Iesus nasci per virginem, si eam iudicasset tam 

incontinentem fore, ut illud genitale dominici corporis, illam aulam regis aeterni concu-
bitus humani semine coinquinaret” (PL 16,1173).



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 221

siempre virgen. Aceptamos esta doctrina de ‘la siempre virgen’ 
no basándonos en el texto bíblico, sino en la reflexión cristiana 
sobre la santidad de María y sobre la manera como se expresó 
dicha santidad en su vida”7.

1.3.  En el parto

La afirmación de fe de la virginidad en el parto quiere decir algo 
más que la concepción virginal; se refiere al hecho asombroso, 
milagroso, de un parto en el que físicamente, biológicamente, 
María no pierde su condición virginal, su integridad física. 
Biológicamente, esto es absurdo, pero aquí estamos ante el 
misterio, no en una clase de biología, porque si la concepción 
no ha sido natural, al modo normal de la concepción humana, 
tampoco el nacimiento del que así ha sido concebido, por obra del 
Espíritu Santo, será como los demás nacimientos humanos. No sé 
qué diferencia puede haber, desde la racionalidad científica, entre 
una concepción sobrenatural y un parto virginal, ahora bien, si se 
niega lo primero, naturalmente se negará lo segundo. La secuencia 
del nacimiento de Jesús que narra san Lucas parecería que apunta 
en esta dirección: María “dio a luz a su hijo primogénito, le envolvió 
en pañales y le acostó en un pesebre” (Lc 2,7). Como si no hubiera 
habido derramamiento de sangre ni ruptura del cordón umbilical: 
da a luz y lo envuelve en pañales y lo recuesta en el pesebre. San 
Jerónimo dice que aquí María aparece como madre y comadrona 
(“ipsa et mater et obstetrix fuit”: PL 23,201). Pero, evidentemente, de 
esta descripción del nacimiento de Jesús por Lucas no se puede 
deducir directamente el parto virginal o la virginidad en el parto. 
Los estudios van por otra dirección8. 

7  Raymond E. Brown, 101 preguntas y respuestas sobre la Biblia, Salamanca 1996, 100s
8  En el año 2011, en la Facultad de Teología de la Universidad romana de la Santa 

Cruz, el P. Félix López Lozano SHM, defendió su tesis “ad Doctorandum in Theologia” 



222	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

Ha sido el P. Ignace de la Potterie, profesor durante muchos 
años en el Pontificio Instituto Bíblico de Roma, el que ha roturado 
otro sendero, a saber, el del prólogo del Evangelio de San Juan. 
Según la traducción de la BJer, los versículos del Prólogo que nos 
interesan dicen: “Vino a los suyos, y los suyos no la recibieron 
[la Palabra]. Pero a todos los que la recibieron les dio poder de 
hacerse hijos de Dios, a los que creen en su nombre; los cuales no 
nacieron de sangre, ni de deseo de carne, ni de deseo de hombre, 
sino que nacieron de Dios” (Jn 1,11-13). Según la traducción del 
jesuita del Bíblico habría que leer: “Pero a los que le recibieron, 
les dio poder de llegar a ser hijos de Dios, a los que creen en el 
nombre de Aquel que no nació de sangre, ni de apetito carnal, ni 
de deseo de varón, sino de Dios, y el Verbo se hizo carne y habitó 
entre nosotros” (Jn 1,12-14). El texto griego habla de nacer de 
sangres, en plural: ex a;imatwn. Según esto, el que nació de Dios, 
no de hombre alguno, o sea, el Verbo que se hizo carne, no nació 
al modo normal, como todos, con derramamiento de sangre; de 
él se dice que “no nació de sangres”. Si esta interpretación fuera 
correcta se entendería mejor lo que le dijo el ángel a María en 
la anunciación: “El que ha de nacer será santo y se le llamará 

titulada “Permaneciendo en la gloria de su virginidad, derramó sobre el mundo la luz 
eterna”. Estudio sobre la virginitas in partu en la Teología y el Magisterio de la segunda 
mitad del siglo XX” (425 pp.). Termina su trabajo doctoral con 18 puntos a modo de 
conclusiones, y en la primera afirma que “la virginnitas in partu es, antes incluso que una 
realidad vinculada a María, una verdad de fe vinculada al misterio de Cristo. Es el Hijo 
de Dios quien ha consagrado al nacer la virginidad de su Madre como signo de su con-
dición divina […] La novedad de Cristo exigía un nacimiento nuevo”. Y en la última: “El 
aspecto más importante de la virginidad de María no es el corporal sino el espiritual. La 
virginidad corpórea de María es signo y símbolo de una realidad más excelsa: su fe y su 
dedicación total a Dios, su colaboración única al misterio de la Encarnación del Verbo, 
su plena docilidad al Espíritu Santo y su compromiso total en la realización del plan 
de Dios para la salvación de los hombres. La virginidad de María es una realidad que 
afecta a toda su persona en la que es inseparable la dimensión espiritual de la dimensión 
corpórea”.



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 223

Hijo de Dios” (Lc 1,35: traducción de la BJer), mientras que la 
traducción de la “Sagrada Biblia” dice: “Por eso el Santo que va 
a nacer será llamado Hijo de Dios”. Lo que pasa es que el texto 
griego no dice exactamente “el que ha de nacer”, sino “lo que 
nacerá santamente” (to, gennw/menon avgi,on), nacer santamente 
apuntaría a un nacimiento sin impureza legal, o sea, con sangres, 
de ahí la necesidad de la purificación de la madre después del 
nacimiento (2,22). 

G.L. Müller, por su parte, no quiere insistir en la dimensión 
física de la virginidad en el parto: “No se trata de singularidades 
fisiológicas del alumbramiento [...], sino de la influencia salvadora y 
redentora de la gracia del Redentor sobre la naturaleza humana, que había 
sido ‘vulnerada’ por el pecado original. Para la madre, el parto no se reduce 
a un simple proceso biológico. Crea una relación personal con el hijo [...]. 
La peculiaridad de la relación personal de María con Jesús está definida 
por el hecho de que su Hijo es el Redentor y de que su relación con él debe 
ser entendida en un amplio horizonte teológico. Los Padres de la Iglesia 
entienden que el paralelismo Eva-María ofrece la posibilidad de situar el 
acontecimiento del alumbramiento del Redentor en línea antitética con la 
sentencia del castigo (las penalidades) contra Eva, en la que ‘los dolores de 
parto de la mujer’ son expresión de la creación herida por el pecado [Gén 
3,16]. También el proceso natural del parto, fundamentado en la creación, 
se ha visto condicionado y afectado por las experiencias del alejamiento del 
hombre frente a Dios, que es su origen y su fin” (o.c., 501).

2.   La doctrina de la Tradición

2.1.  La virginidad antes del parto o la concepción virginal de Jesús

Como los datos del NT acerca de la concepción virginal de 
Jesús son tan explícitos, los Padres, desde el principio, sostuvieron 



224	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

esta verdad de fe con total decisión. Veamos algunos testimonios 
mayores.

San Ignacio de Antioquía alaba a los cristianos de Esmirnia 
porque “os vi llenos de certidumbre en lo tocante a nuestro 
Señor, el cual es, con toda verdad, del linaje de David según la 
carne, hijo de Dios según la voluntad y poder de Dios, nacido 
verdaderamente de una virgen [eκ parqenou], bautizado por 
Juan, para que fuera por él cumplida toda justicia” (Esm. 1,1: D. 
Ruiz Bueno, Padres Apostólicos, Madrid 1965 [reimpresión], 489). 
En la carta a los Efesios afirma que “quedó oculta al príncipe de 
este mundo la virginidad de María y el parto de ella, del mismo 
modo que la muerte del Señor: tres misterios sonoros que se 
cumplieron en el silencio de Dios” (Ef  19,1).

En su Apología I, 33,3-4, San Justino defiende la concepción 
virginal frente a los mitos paganos: “Y vamos ahora a poner en 
claro las palabras de la profecía [Mirad que una virgen concebirá y dará 
a luz un hijo y le pondrán por nombre ‘Dios con nosotros’: Is 7,14], no 
sea que, por no entenderla, se nos objete lo mismo que nosotros 
decimos contra los poetas cuando nos hablan de Zeus que, por 
satisfacer su pasión libidinosa, se unió con diversas mujeres. Así, 
pues, lo de que una virgen concebirá significa que la concepción 
sería sin comercio carnal, pues de darse este, ya no sería virgen; 
sino que fue la virtud de Dios [du,namij qeou/] la que vino sobre la 
virgen [th parqe,nw] y la cubrió de su sombra y, permaneciendo 
virgen [parqe,non], hizo que concibiera” (D. Ruiz Bueno, Padres 
Apologistas Griegos (s. II), Madrid 1954, 218). En su Diálogo con 
Trifón 84, también comenta la profecía de Isaías interpretándola 
en relación con el nacimiento virginal de Jesucristo, “porque 
si también este, de modo igual a todos los otros primogénitos, 
tenía que nacer de unión carnal, ¿por qué hablaba Dios de hacer 
un signo que no fuera común con todos los primogénitos? En 
cambio, sí que es verdaderamente un signo maravilloso que de un 



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 225

vientre virginal naciera como verdadero niño, hecho carne, el que 
es primogénito de todas las criaturas” (ib. 451s). 

Los Padres tuvieron que salir al paso de las primeras calumnias 
provenientes de círculos judaicos que decían que Jesús era hijo de 
José, calumnia que más tarde se transformó en hijo adulterino, 
del legionario Pantira. Contra esta calumnia, propalada por el 
filósofo Celso, escribió Orígenes: este filósofo “introduce a un 
fingido judío, que habla con Jesús mismo, a quien arguye, según 
él se imagina, sobre muchas cosas. Y, en primer lugar, ‘de que se 
inventara el nacimiento de una virgen’. Échale igualmente en cara 
que ‘proviniera de una aldea judaica, y de una mujer lugareña y 
mísera que se ganaba la vida hilando’; y añade que ‘esta, convicta 
de adulterio, fue echada de casa por su marido, carpintero de 
oficio, anduvo ignominiosamente errante y, a sombra de tejado, 
dio a luz a Jesús. En cuanto a este, ‘apremiado por la necesidad, 
se fue a trabajar de jornalero a Egipto, y allí se ejercitó en ciertas 
habilidades de que blasonan los egipcios [la magia]; vuelto a 
su patria, hizo alarde de esas mismas habilidades, y por ella se 
proclamó a sí mismo Dios’” (Contra Celso. Introducción, versión y 
notas por D. Ruiz Bueno, I, 28, Madrid 1967, 64). Más adelante le 
echa en cara Orígenes a Celso que habiendo citado a san Mateo, 
“como la estrella que saliera al nacer Jesús y otros milagros; de la 
profecía, empero, de Isaías (cf. Mt 1,23) no se acordó para nada... 
Dice la Escritura haber dicho el Señor a Acaz: Pide para ti un signo 
de parte del Señor Dios tuyo en lo profundo o en lo alto. Y seguidamente 
el signo dado: Sabed que la virgen concebirá y dará a luz un hijo. Ahora 
bien, ¿qué signo fuera que una muchacha no virgen dé a luz? Y 
a quién conviene más concebir al Emmanuel, es decir, al Dios 
con nosotros: ¿a la mujer que ha tenido comercio carnal y ha 
concebido por pasión femenina, o a la que es aún virgen, pura y 
casta? A esta, sin género de duda, le conviene engendrar un hijo, a 
cuyo nacimiento se dice: Dios con nosotros” (ib. I, 34.35, pp. 70-



226	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

71). Estas calumnias, sin embargo, no pusieron en peligro la fe 
de la Iglesia en la concepción virginal de Jesús; así lo reflejan los 
símbolos que desde el principio confesaron que Jesús nació de 
María virgen por obra del Espíritu Santo (“qui natus est de Spiritu 
Sancto ex Maria virgine”: DS 10; y en el Símbolo apostólico: “qui 
conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria Virgine”: DS 30).

2.2.  La doctrina de los Padres acerca de la virginidad después del parto

Tertuliano fue el primero que suscitó esta cuestión; para él, 
no hay duda de la concepción virginal, pero eso no impidió 
que María tuviera después otros hijos dentro de su matrimonio 
con José. Su ‘conversión’ a la secta montanista hizo que esta 
opinión tuviera poco eco en la gran Iglesia. Por la misma época, 
Orígenes sostuvo la convicción general de la virginidad de María 
después del parto. En la segunda mitad del siglo IV vuelve a 
ponerse en cuestión esta afirmación de fe suscitando la reacción 
de los grandes padres como San Epifanio, San Jerónimo y San 
Ambrosio que escribieron en contra de los que la negaban. San 
Ildefonso de Toledo censura a Helvidio por sostener que María 
tuvo otros hijos además de Jesús, el primogénito: “No te permito 
que acometas y corrompas el derecho de la majestad divina, ni 
que intentes vejar con atrevimiento la posesión de Dios, ni que 
dañes con la presunción del desprecio la mansión de Dios, ni 
que socaves con injurias de corrupción la casa de Dios, ni que la 
puerta de esa misma casa, cerrada por el ejército divino, pretendas 
que pueda ser penetrada por cualquiera... El Omnipotente es el 
artífice de este edificio. Él solo es el que pasa, y al mismo tiempo 
es guarda del paso de esta puerta”9. Aquella que había sido casa y 
habitación de Dios, “después de la natividad del Señor, después 

9  De virginitate perpetua Sanctae Mariae, edición citada en la nota 1, 55s



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 227

de la venida del Salvador, ¿se podrá entender que engendrase de 
un varón carnal descendiente de la perecedera carne?”10. 

2.3.  La doctrina patrística de la virginidad en el parto

Los padres aluden al carácter milagroso del parto de la Virgen. 
Así en las Odas de Salomón11, oda 19, el autor insiste en el parto sin 
dolor, en contraste con el parto de Eva: “Tantas haré tus fatigas, 
cuantos sean tus embarazos: con dolor parirás los hijos” (Gén 
3,16).

“El seno de la Virgen concibió / y dio a luz:
y la Virgen vino a ser Madre / con mucha misericordia:
y estuvo preñada / y dio a luz un hijo sin dolor.
Para que no sucediera nada inútilmente, / ella no fue en busca 
de comadrona
(porque fue Él quien hizo que ella concibiera),
ella dio a luz como si fuera un hombre, / por su propia voluntad,
y dio a luz abiertamente, / y lo adquirió con gran poder, / y lo 
amó para salvación, / y lo guardó con cariño, / y lo mostró con 
majestad” (en J. Quasten, o.c., 166). 

También san Ireneo apunta al parto sin dolores: después de 
citar la profecía de Isaías “He aquí que una Virgen concebirá y 
dará a luz a un hijo” (7,14), escribe: “Y este, que es Dios, tiene el 
destino de estar con nosotros. Y al mismo tiempo, maravillado 
por tal acontecimiento, anuncia lo que ha de suceder, es decir, que 

10  Ib., 58
11  “Las Odas de Salomón son en el terreno de la literatura cristiana primitiva el descu-

brimiento más importante, después del hallazgo de la Didaché. El primero a quien cupo 
la suerte de dar con ellas fue Rendel Harris, en 1905, en un manuscrito siríaco [...] Hay 
sólidos indicios de que fueron escritas durante el siglo II, probablemente en su primera 
mitad” (J. Quasten, Patrología. I. Madrid 31978, 163.164)



228	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

‘Dios estará con nosotros’. Y también, en torno a su nacimiento, 
el mismo profeta dice en otra parte: Antes de que engendre la que 
está en dolores y antes de que lleguen los dolores de parto, dio a luz un 
niño (Is 66,7). Así dio a conocer lo inesperado e inopinado de su 
nacimiento de la Virgen” (Demostración de la predicación apostólica, 54: 
ed. E. Romero Pose, Fuentes Patrísticas 2, Madrid 1992, 167s). 
Y cita un comentario de A. Orbe: “Lo inesperado e inopinado se 
extiende a la concepción virginal, al nacimiento de la Virgen, y 
(según Is 66,7) sin dolores (cf  Adv. Haer. III, 21,6). El nacimiento 
‘ex Virgine’ es secuela de la concepción inopinada. Así como esta 
es secuela de la insospechada Salud (o dispensación) elegida por 
Dios para los hombres: por obra del Logos hecho hombre” (nota 
3, p. 167).

Si antes hemos visto que Tertuliano no aceptaba la virginidad 
post partum, esto se debe a que tampoco acepta la virginidad in 
partu: María ciertamente fue virgen en la concepción virginal, 
pero no en el parto (“peperit enim quae ex sua carne, et non peperit quae 
non ex viri semine; et virgo quantum a viro, non virgo quantum a partu”)12. 
“En la posición de Tertuliano probablemente tuvo influjo el 
deseo de refutar las teorías gnósticas, según las cuales el cuerpo 
de Cristo habría sido un cuerpo celeste que se habría limitado a 
pasar por María” (C. Pozo, o.c., 273). 

En el apartado anterior decíamos que en la segunda mitad 
del siglo IV ya casi todos los autores defendían la virginidad 
de María post partum; esta defensa está en plena coherencia con 
la afirmación de la virginidad in partu que los mismos autores 
proclamaban. Si Tertuliano la niega para no poner en peligro la 
integridad de la carne de Cristo, San Agustín no ve problema en 
la defensa de ambas cosas. Según él, de la virginidad en el parto 
no se sigue el docetismo: “esto, imputándonos el nombre y el 

12 De Carne Christi 23,2, en J.-P. Mahé (ed), Tertullien, La Chair du Christ. I. Sources 
Chretiennes 216, Paris 1975, 302.



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 229

crimen de los maniqueos, lo hacía también Joviniano, negando 
que la virginidad de santa María, que había existido al concebir, 
hubiera permanecido al dar a luz: como si creyésemos con 
los maniqueos que Cristo es un fantasma, al decir que nació 
permaneciendo incorrupta la virginidad de la Madre. Pero, con 
el auxilio del mismo Salvador, despreciaron los católicos, como 
demasiado agudo, el argumento que había aducido Joviniano, y 
ni creyeron que santa María hubiera sido lesionada al dar a luz, 
ni que el Señor fuera un fantasma: sino que permaneció virgen 
después del parto y que, sin embargo, había nacido de ella el 
verdadero cuerpo de Cristo” (Contra Iulianum 1,2,4: PL 44,643). 
San Ildefonso de Toledo también increpa a Joviniano porque 
afirma que “la pureza de nuestra Virgen ha sido corrompida en 
el parto, no te consiento que dividas su integridad por medio de 
la generación, no quiero que rompas su virginidad por la salida 
del que nace, no quiero que a la Virgen la prives del título de 
madre, no quiero que a la madre le prives de la plenitud de la 
gloria virginal... Si a nuestra Virgen le quitas la maternidad o la 
integridad, haces una gran injuria a Dios. Niegas, pues, que ha 
podido conservarla incorrupta y confiesas que ha podido hacerla 
concebir sin corrupción”13.

La fe de la Iglesia en el parto virginal aparece por primera 
vez en un documento pontificio en la Carta de San León 
Magno a Flaviano de Constantinopla (13 de junio de 449): 
“La universalidad de los fieles profesa: que cree en Dios Padre 
omnipotente y en Jesucristo su único Hijo, nuestro Señor, que 
nació del Espíritu Santo y de María Virgen [qui natus est de Spiritu 
Sancto et Maria Virgine]... Así, pues, fue concebido por el Espíritu 
Santo en el seno de una madre Virgen, que lo dio a luz sin perder 

13  De virginitate perpetua Sanctae Mariae, edición citada, 52



230	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

su virginidad [salva virginitate], como sin perder su virginidad lo 
había concebido” (DS 290.291).

Finalmente, en el Sínodo Romano del 31 de octubre de 649, 
bajo el pontificado de Martín I, se dice que “si alguno no confiesa, 
de acuerdo con los santos Padres, que la santa y siempre Virgen e 
inmaculada María es propia y verdaderamente Madre de Dios..., 
y que dio a luz sin corrupción, permaneciendo su virginidad 
indisoluble aun después del parto, sea condenado” (DS 503).

Estos son los testimonios bíblicos y patrísticos acerca de la 
virginidad de María antes del parto, en el parto y después del 
parto que se pueden completar con la enseñanza del Catecismo de 
la Iglesia Católica nn.499-501. A continuación, veremos el sentido 
teológico de tales afirmaciones de fe.

1.  Sentido de la virginidad en el parto

Si es difícil de explicar la virginidad ‘ante partum’, y de hecho 
no se explica sino por intervención divina y se acoge en la fe, más 
complicado es todavía mantener la virginidad ‘en el parto’. Por 
eso algunos autores, por ejemplo, en la antigüedad Tertuliano, 
aceptando la concepción virginal no creen que sea necesario ir 
tan lejos que pongamos en riesgo la verdadera maternidad de 
María al defender un parto milagroso, que eso es precisamente lo 
que significa la virginidad ‘en el parto’. Pero si la biología no es, ni 
puede ser, la explicación de la concepción virginal, ¿por qué hay 
que acudir a ella para dar razón del parto virginal, es decir, de su 
imposibilidad biológica?

Si la Iglesia mantiene la diferencia entre la concepción virginal 
y el parto virginal, como dos expresiones distintas del misterio 
de la encarnación, esta diferencia solo puede entenderse en el 
plano de la fe. Karl Rahner, en un artículo sobre la virginidad 
en el parto recogido en sus Escritos de Teología, intentó elevarse 



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 231

del plano biológico al de la gracia. María, desde su inmaculada 
concepción, está llena de gracia, y por tanto, inmune de toda forma 
de concupiscencia. Lo cual significa que María tenía un dominio 
total sobre su naturaleza. Así vivió el parto, como había vivido 
la concepción, como una entrega total a la voluntad de Dios. 
En esta entrega quedan asumidas e integradas las consecuencias 
físicas del parto, como por ejemplo el dolor e incluso la lesión 
corporal, sobre la cual Rahner no se pronuncia, pues no sabemos 
cómo pudo afectar la inmunidad de la concupiscencia al parto 
de la Virgen. Lo que está claro es que en esta explicación se 
defiende el carácter extraordinario del parto virginal, invocando 
precisamente el dato de fe de que María estuvo inmune de todo 
pecado y de las consecuencias del pecado (la concupiscencia). 
En este sentido, la virginidad en el parto es algo distinto de la 
concepción virginal.

¿Es una explicación suficiente del misterio que la fe afirma 
cuando habla de la virginidad en el parto? Parece que no, puesto 
que al dato de fe pertenece la integridad física, pues si hubiera 
sido un parto ‘normal’, al modo natural, los Padres no hablarían 
del modo misterioso o milagroso del nacimiento de Jesús. “Ha 
sido un gran mérito de Laurentin haber mostrado que para los 
Santos Padres la permanencia de la integridad corporal de María 
no era algo meramente anatómico o fisiológico, sino que la 
consideraban como algo que tenía verdadero carácter de signo 
de realidades sobrenaturales; precisamente por este carácter de 
signo, Dios pudo querer este milagro” (C. Pozo, o.c., 280). El 
signo se dirigía en primer lugar a María, pero también para José: 
el que había sido concebido sin concurso de varón y dado a luz 
de modo tan extraordinario no podía ser sino el Hijo de Dios. De 
este signo vivió ella a lo largo de las pruebas a que fue sometida 
su fe, empezando por el nacimiento de Jesús en un establo y 
terminando por su crucifixión y muerte. Si fue un signo dado 
por Dios para fortalecer la fe de María en el Hijo que dio a luz, lo 



232	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

es también para la Iglesia que conoció este signo profundizando 
teológicamente en las implicaciones de la concepción virginal.

2.  La virginidad post partum: ¿quiénes son los hermanos de Jesús?

Dice el evangelio de san Lucas que cuando llegaron José y 
María a Belén para cumplir con la ley de empadronamiento, 
“se le cumplieron a ella los días del parto, y dio a luz su hijo primogénito 
[to.n prwto,tokon]...” (Lc 2,6s). Como más tarde se habla de los 
hermanos y hermanas de Jesús, parecería que lo de primogénito 
tiene que ver con los que vinieron después.

Estos son los lugares donde se habla de los hermanos de Jesús:

Mt 12,46-50: “Todavía estaba hablando a la muchedumbre, cuando 
su madre y sus hermanos se presentaron fuera y trataban de hablar con 
él. Alguien le dijo: ¡Oye! Ahí afuera están tu madre y tus hermanos...”.

Mt 13,55s: “¿No es este el hijo del carpintero? ¿No se llama su madre 
María, y sus hermanos Santiago, José, Simón y Judas? Y sus hermanas 
¿no están todas entre nosotros?”.

Mc 3,31: “Llegan su madre y sus hermanos, y quedándose fuera, le 
envían a llamar... ¡Oye!, tu madre, tus hermanos y tus hermanas están 
fuera y te buscan...”.

Mc 6,3: “¿No es este el carpintero, el hijo de María y hermano de 
Santiago, José, Judas y Simón? ¿Y no están sus hermanas aquí entre 
nosotros?”.

Lc 8,19: “Se presentaron donde él su madre y sus hermanos... Le 
anunciaron: Tu madre y tus hermanos están fuera y quieren verte”.

Jn 2,12: Después de la boda de Caná dice el evangelista que 
“bajó a Cafarnaúm con su madre y los hermanos”.



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 233

Jn 7,2s: “Se acercaba la fiesta judía de las Tiendas. Y le dijeron sus 
hermanos: Sal de aquí y vete a Judea, para que también tus discípulos 
vean las obras que haces”.

Jn 7,5: “Es que ni siquiera sus hermanos creían en él”.

Hech 1,14: “Todos ellos perseveraban en la oración con un mismo 
espíritu en compañía de algunas mujeres, de María, la madre de Jesús, y 
de sus hermanos”.

1Cor 9,5: “¿No tenemos derecho a llevar con nosotros una mujer 
hermana, como los demás apóstoles y los hermanos del Señor y Cefas?”.

Gál 1,19: “Y no vi a ningún otro apóstol, y sí a Santiago, el hermano 
del Señor”.

Como se ve, en distintos lugares y en contextos diferentes se 
habla de hermanos y hermanas de Jesús o del Señor (avdelfoi, / 
avdelfai,); se impone, por tanto, una explicación14.

Ante todo, el término ‘primogénito’ [to.n prwto,tokon], entendido 
desde su trasfondo semítico, no significa que después vinieran 
otros hijos, sino que tiene un valor jurídico, es decir, en el caso de 
Jesús significa que él es el heredero de la promesa hecha a David: 
“Y cuando tus días se hayan cumplido y te acuestes con tus padres, 
afirmaré después de ti la descendencia que saldrá de tus entrañas y 
consolidaré el trono de su realeza... Tu casa y tu reino permanecerán 
para siempre ante ti; tu trono estará firme eternamente” (2 Sam 
7,12.16). El primogénito es el heredero15.

14  Jean Pierre Torrell, La Virgen María en la fe católica, Salamanca 2011, propone en 
una tabla con todos los datos bíblicos disponibles la distribución y origen de los llama-
dos “Hermanos” de Jesús, pero estableciendo la procedencia de estos “hermanos” “por 
la línea de José y no de María como pensaba Jerónimo; pero en lo esencial se vuelve a 
la solución de Jerónimo: los ‘hermanos’ son efectivamente primos hermanos (p. 108)..

15 “El ‘primogénito’ de Lucas, como el del texto griego en el cual él leía la Biblia, 
remite al hebreo bekôr, que evoca, no el nacimiento de otros hijos después de ese, sino 



234	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

El término ‘hermanos’ o ‘hermanas’ se emplea no solo para los 
hermanos carnales, sino también para designar a otros parientes, 
sobre todo a los primos (cf  Gen 13,8; 14,16; 29,15; Lev 10,4; 1 Cro 
23,22). En el NT se habla de los hermanos y hermanas de Jesús, 
pero nunca se dice que estos hermanos fueran hijos de María; el 
único hijo de María que se menciona es solo y exclusivamente 
Jesús. “Acogiéndonos a esto [a la tradición bíblica de designar 
con el término ‘hermanos’ a los miembros de la misma tribu, clan 
o familia], se puede argüir que los hombres y mujeres a los que se 
llama ‘hermanos y hermanas’ de Jesús reciben esta designación 
de acuerdo con una imprecisa terminología ‘tribal’ semítica y, en 
realidad, eran parientes más lejanos, o sea, que no eran hijos de 
María”16. 

En todo caso debemos tener claro que “la pregunta de 
si María tuvo otros hijos de José ni se plantea directamente 
en el NT ni se contesta de manera inequívoca. Más bien, por 
motivos comprensibles que dependen de la distinta valoración 
de intuiciones posteriores de la Iglesia, los cristianos han dado 
distintas respuestas. Los católicos contestamos a esta pregunta, 

la idea de una consagración especial a Dios: Él se reservó en primicia los primogénitos 
de hombres y animales (cf  Ex 13,12-15 y 34,19-20). Por consiguiente, ‘primogénito’ no 
implica necesariamente un segundo hijo” (J.P. Torrell, 102).

16  Raymond E. Brown, 101 preguntas y respuestas sobre la Biblia (Salamanca 1996) 102. 
En esta misma página dice el autor que “en el NT se encuentra una pequeña prueba de 
que los ‘hermanos’ no eran hermanos consanguíneos. En la escena de la crucifixión, 
en Mc 15,40 y Mt 27,56 se llama a una de las mujeres que estaban mirando de lejos, 
‘María de Santiago y José (Joseph)’, presumiblemente la madre de Santiago y José. Estos 
son los nombres de dos de los hermanos de Jesús y quizás en esta escena se dice que 
son los hijos de otra mujer llamada María. (Ni Marcos ni Mateo se referían a María, la 
madre de Jesús, como la ‘de Santiago y José’). Esta información confirmaría la tradición 
bíblica del protoevangelio de Santiago, de que los ‘hermanos y hermanas’ no eran hijos 
de la Virgen María”. En dicho protoevangelio de Santiago, del principios del siglo II, 
se narra el matrimonio de María con el viudo anciano José, que tenía otros hijos de su 
matrimonio anterior. 



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 235

a la luz de la doctrina de nuestra Iglesia, que María permaneció 
virgen, lo cual, sostenemos, clarifica la imagen dudosa que 
presentan las Escrituras”17.

3.  ¿Es solo un mito la concepción virginal?

Como este dato de la fe es difícil de explicar, y por supuesto de 
admitir, se intenta rebajar su escándalo biológico para convertirlo 
en una parábola, es decir, en una ‘virginidad moral’. En el siglo 
II, el judío Trifón invitaba a los cristianos a desmitologizar la 
concepción virginal apelando a los mitos paganos: “En los mitos 
de los llamados griegos se cuenta que Perseo nació de Dánae, 
siendo esta virgen, pues fluyó a ella en forma de lluvia de oro el 
que entre ellos se llama Zeus. Vergüenza os ha de dar decir vo-
sotros cosas semejantes a ellos, y más valdría decir que ese Jesús 
ha nacido hombre de los hombres, y que, si se demuestra por las 
Escrituras que es el Cristo, deberíais creer que mereció ser esco-
gido para Cristo por haber vivido conforme a la ley de manera 
perfecta. Pero no vengáis con monstruosidades, no sea que deis 
pruebas de ser tan necios como los griegos” (San Justino, Diálogo 
con Trifón, 67: D. Ruiz Bueno (ed), Padres Apologistas Griegos [s. II], 
Madrid 1954, 421). Frente a una interpretación mitológica de la 
concepción virginal F. Mussner “ha demostrado de forma con-
vincente que el ‘universo semántico’ del pasaje de la anunciación 
(datos topográficos, nombres personales, fórmulas y conceptos 
teológicos, alusiones y citas paleotestamenarias) discurre exclu-
sivamente en el horizonte mental y lingüístico bíblico y que se 
refiere concretamente al judaísmo y al judeocristianismo pales-
tino del tiempo de Jesús. Así, pues, no existe ninguna conexión, 
ni objetiva ni histórica, con elementos mitológicos paganos. El 

17  Id., 104



236	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

factor determinante en este punto es el acontecimiento de Cristo, 
interpretado en el horizonte de la acción salvífica de Dios y de las 
promesas paleotestamentarias” (G.L. Müller, Dogmática, Barcelo-
na 1998, 493).

La invitación a desmitologizar la concepción virginal para que 
no chirríe a los oídos racionalistas reaparece en nuestro tiempo 
bajo la pretensión de reducir la virginidad biológica a virginidad 
moral que traducido en lenguaje llano ya no sería virginidad, sino 
simplemente castidad conyugal. Por eso sería mejor no hablar de 
concepción virginal si se prescinde de su componente biológico.

Pero resulta que el dato biológico forma parte del dato de fe 
de modo que si se reinterpreta (el dato biológico) hasta eliminarlo 
la fe misma queda alterada. Puesto que “la forma primitiva como 
la Iglesia ha expresado, de modo obligatorio e infalible, su fe, son 
los símbolos, en los que desde el comienzo aparece unánime-
mente la confesión en la concepción virginal de Jesucristo” (C. 
Pozo, o.c., 285). En esta confesión se entiende la concepción vir-
ginal en su implicación biológica; otra interpretación violentaría 
el texto y lo que con él quiso decir la Iglesia. 

En la misma dirección de proceder a la desmitologización de 
la concepción virginal se encuentran los intentos de entenderla 
en el marco del género literario de los evangelios de la infancia. 
¿Significa eso que las narraciones de la infancia son una leyenda? 
Ciertamente, estos relatos están enmarcados en un género 
literario propio, pero eso no significa que no sean, como los 
mismos evangelios, sustancialmente históricos. Pues bien, en el 
núcleo de esos relatos está el dato de la concepción virginal, si 
esta la reducimos a pura leyenda todo el entramado histórico de 
los relatos de la infancia de Jesús quedaría afectado.

Como se pide desmitologizar la concepción virginal, ¿a qué 
mito se refiere?

A principio del siglo XX, el exegeta protestante H. Gunkel 
recuperaba el mito griego, recordado por Trifón, o sea, detrás 



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 237

de la concepción virginal estaría el mito de la unión carnal de 
dioses con mujeres. Pero cualquiera puede comprobar que la 
afirmación evangélica de la concepción virginal no se aproxima 
ni remotamente al contenido central del mito que narra la unión 
carnal de los diferentes dioses con mujeres. 

Otro exegeta, M. Dibelius, abrió otro camino, trasladando el 
mito griego a Egipto, sirviéndose de un texto de Plutarco: “Los 
egipcios hacen a este propósito una distinción que no parece 
carente de fundamento: dicen que no es imposible que el soplo 
[el espíritu] de un dios se acerque a una mujer para engendrar 
en ella principios de fecundidad; pero que un hombre no puede 
tener ninguna unión corporal, ningún comercio [carnal] con una 
diosa” (cit. por Pozo, 291s). Pero Plutarco no pudo influir en 
Lucas, pues es posterior. El problema está en saber si este autor 
en el texto citado reproduce bien las ideas egipcias o son una 
creación suya reelaborando en clave egipcia el mito griego de la 
unión carnal entre dioses y mujeres. “El pensamiento subyacente 
no sería así una superación del concepto de comercio carnal, sino 
la afirmación de una trascendencia del Dios supremo, al que, por 
ello, no se atribuiría la posibilidad de tal comercio, que, por el 
contrario, según Plutarco, los egipcios no creerían imposible para 
los dioses inferiores” (Pozo, 293). 

Un tercer autor protestante, H. von Campenhausen, intentó 
explicar el origen de la concepción virginal desde dentro de la 
Sagrada Escritura, alejándose definitivamente de las explicaciones 
míticas aducidas por la Escuela comparada de las Religiones. O 
sea, situó el relato de la anunciación de Lc dentro del género 
literario veterotestamentario de las anunciaciones a mujeres 
ancianas y estériles del AT: Isaac (Gén 17,15-19; 18,9-16; 21,1-
7; Sansón (Jc 13,2-24); Samuel (1Sam 1,1-20). El relato de la 
anunciación lucano sería la culminación de estas anunciaciones. 
Y hay que decir que, en efecto, así es, pero esto no explica lo 
principal: qué significa la concepción virginal, pues en los relatos 



238	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

mencionados no hay ninguna alusión a una idea semejante; en 
ellos se habla exclusivamente de la superación de la esterilidad, 
no de la exclusión del varón. 

Siguiendo con autores protestantes, E. Stauffer elaboró otra 
teoría para explicar el ‘mito’ de la concepción virginal. Como los 
judíos empezaron pronto a propalar la calumnia de que Jesús 
era hijo ilegítimo de un legionario romano de nombre Pantera 
(ya vimos la respuesta de Orígenes a esta calumnia citada por 
el filósofo pagano Celso), los cristianos contraatacaron con la 
leyenda de la concepción virginal. Stauffer basa su suposición 
en dos datos: el evangelio llama a Jesús “el hijo de María” (Mc 
6,3), cuando, de ser hijo legítimo, tendría que haberlo relacionado 
con el padre, y en el insulto que le dirigieron sus enemigos: 
“comilón y borracho” (Lc 7,33s; Mt 11,18s), que, según este 
autor, apoyándose en el Targum de Jerusalén a Dt 21,20, sería un 
eufemismo para llamarle “bastardo”. Así que en los mismos 
evangelios se recogería la duda o la acusación directa del carácter 
ilegítimo de Jesús, y para acallarla se elabora la leyenda de la 
concepción virginal.

Finalmente, A. von Harnack propuso otra explicación del 
mito de la concepción virginal: la glorificación de Jesús en su 
resurrección llevó a la comunidad apostólica a la glorificación 
de su origen negando la intervención de un hombre en su 
concepción. Se trataría de una glorificación retrospectiva: del 
final al principio18. Pero esto parece no encajar en el testimonio 
apostólico. San Pablo, al comienzo de la carta a los Romanos, 
habla “acerca de su Hijo, nacido del linaje de David según la 
carne, constituido Hijo de Dios con poder, según el Espíritu de 
santidad, por su resurrección de entre los muertos, Jesucristo 

18  A. von Harnack, Histoire des dogmes. Paris, Du Cerf  1993: “Puis la foi à l’élévation 
du Christ à la droite de Dieu eut un effet rétroactif: on se fit une idée correspondante 
des origines de son existence” (XXII).



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 239

Señor nuestro” (Rom 1,3-4). Aquí no parece que la glorificación 
final, por la resurrección, haya influido en el comienzo, pues se 
subraya con claridad la condición humana de Jesús, “nacido del 
linaje de David”. Pablo resalta el contraste entre la glorificación 
acontecida por la resurrección y el camino humano de Jesús. 
“Este esquema no podría inclinar a la supresión del contraste por 
una glorificación de los orígenes. Su evolución normal hubiera 
sido en sentido opuesto (la acentuación del contraste), de no 
existir una tradición de fe que afirmaba el hecho de la concepción 
virginal” (Pozo, o.c., 298).

Contra todas estas “interpretaciones” de carácter racionalista 
para explicar el misterio de la concepción virginal, se alza la 
fe de la Iglesia que confiesa, desde el mismo testimonio del 
Nuevo Testamento, que el Hijo de Dios se encarnó en el seno 
de María Virgen por obra del Espíritu Santo. Con la confesión 
de la concepción virginal se quiere salvaguardar precisamente la 
acción creadora del Espíritu Santo en el seno de la Virgen María. 
Si el Espíritu actuó en la primera creación (Gen 1,2), con mayor 
razón habría de estar presente y actuante en la nueva y definitiva 
creación surgida del seno virginal de María (Lc 1,35; Mt 1,18.20).

En resumen, “los dos evangelistas que escribieron sobre la 
concepción virginal [Mt y Lc] se referían a ella literalmente, aun 
cuando veían al mismo tiempo la gran importancia teológica 
que tenía [...]. Para los católicos, el factor teológico para juzgar 
la historicidad de la concepción virginal sería la enseñanza de la 
Iglesia, más que la inerrancia de la Escritura. La Iglesia jamás ha 
afirmado ni en el credo, ni en un concilio ni en alguna declaración 
papal, que la historicidad literal de la concepción virginal sea 
una revelación divina y que deba aceptarse como artículo de 
fe. No obstante, mediante su enseñanza ordinaria, que es otra 
manera de indicar lo que es de fe, creo que la Iglesia ha insistido 
implícitamente en la historicidad de la concepción virginal. Puesto 



240	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

que, como católico, considero la enseñanza normativa de mi 
Iglesia, basada en la Biblia, como una ayuda especial en aquellos 
casos en que la Biblia aparece poco clara o decisiva, yo sí acepto 
la concepción virginal [...]. Prefiero eso a imponer un testimonio 
bíblico, insistiendo en su claridad y evidencia absolutas, cuando 
simplemente es oscuro” (Raymond E. Brown, o.c., 98.99).

Como hice en esta misma revista cuando presenté los dos 
últimos dogmas marianos, la concepción inmaculada de María 
y su asunción en cuerpo y alma al cielo (EstTrin vol. LV n. 3, 
659-724, 2021), resumiendo la aportación del teólogo brasileño 
de la Orden de los Siervos de María Clodovis M. Boff  a modo 
de actualización de estos dogmas tal como aparecen en su libro 
Mariologia social: O significado da Virgem para a sociedade, Sâo Paulo 
2006, ahora como complemento de las anteriores reflexiones 
recojo también aquí algunas de sus reflexiones que me parecen 
más significativas19.

3.  Contexto sociocultural del dogma de la Virginidad

En el primer milenio la figura de María que estuvo en primer 
plano fue la Theotókos, Dei Genetrix, Madre de Dios. A comienzos 
del segundo, empezó a trazarse la figura de la Señora y con 
ella la de Virgen, a veces considerada en sí misma, al margen 
de su maternidad divina, y por tanto de la persona de Cristo. 
Evidentemente, la virginidad de María está también presente 
en el primer milenio, pero siempre unida a su maternidad. El 
dogma no dice simplemente que María era virgen, sino que 
siendo virgen fue madre de Dios. Este dogma choca de frente 
con cualquier intento de explicación racionalista del misterio de 

19  Los textos los he traducido de la edición italiana Mariologia sociale. Il significato 
della Vergine per la società, Brescia 2007.



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 241

la concepción y nacimiento de Cristo, pues no acepta en modo 
alguno la posibilidad de conjugar los términos contrapuestos 
de virginidad y maternidad. El dogma de la concepción virginal 
apenas ha sido contestado, pues los testimonios del NT y de los 
símbolos de la fe son unánimes al confesar que Cristo nació de 
María virgen. El contexto de las declaraciones dogmáticas, desde 
Calcedonia (DH 300 y 301) hasta la bula de Paulo IV en 1555 
(DH 1880), es siempre cristológico. “Es Cristo el que está en 
cuestión, especialmente su divinidad, de la cual justamente la 
virginidad de María es signo elocuente. En cuanto al contexto 
específicamente social, debemos constatar que es prácticamente 
irrelevante. Lo que en cambio importa es el contexto cultural en 
general […] según el cual todas las épocas tuvieron dificultad 
para admitir una verdad tan extraordinaria” (461).

La virginidad como género de vida
Esta es una cuestión cultural: “la del significado de la 

sexualidad y de la dignidad de la mujer” (461). ¿Cómo ha sido 
vista la virginidad en la Iglesia? “La exaltación de la virginidad por 
parte de la Iglesia se debió, en buena parte, a costa del valor de la 
sexualidad y, más largamente, de la dignidad de la mujer” (461). 
Detrás está el influjo de la filosofía neoplátonica, el estoicismo, 
el gnosticismo, el maniqueísmo y especialmente el encratismo, 
movimiento ascético inspirado en dichas filosofías.

Pero las cosas han cambiado; hoy nadie contrapone virginidad 
y matrimonio. La virginidad es una manera de vivir la sexualidad. 
“Este modo específico consiste en la concentración de las 
energías y en la reserva del amor en función de una donación y 
una realización de otro orden, sea ella artística, ética, humanitaria 
o mística” (462). “La virginidad, libremente asumida, afirma la 
no-funcionalización de la persona. Testimonio en positivo el 
valor autónomo de la persona, más allá de sus funciones, sean 
sexuales o no” (462). 



242	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

La virginidad es también “un potente símbolo antropológico. 
A través de la figura femenina que este término designa, se evoca 
una dimensión profunda de lo humano, sea de la mujer como del 
hombre, sean ellos individuos o desposados” (463). 

Líneas de aplicación de la virginidad en el campo social

La Virgen: modelo de la persona dueña de sí
La virginidad en María es, ante todo, independencia, 

autonomía; ella no consulta su respuesta a la petición del ángel 
con nadie, ni siquiera con su prometido. Y eso en un contexto 
fuertemente patriarcal como era aquel en el que a ella le tocó 
vivir. “Su actitud, por su carácter radical, puede ser declarada 
realmente como inaugural” (465). “A esta luz podemos decir 
que la virginidad es la afirmación de la autonomía, de la libertad 
y de la autodisponibilidad […] Virgen es la figura de quien se 
posee, es don de sí y sabe contenerse. De ahí el sentido originario 
de ‘continencia’” (465). “Sin embargo, la autonomía es solo el 
primer momento del ser virgen, el de la afirmación de sí. Su 
momento ulterior es el de la relación, apertura y libre donación. 
Por esto mismo, la virginidad no es renuncia al amor, sino solo al 
amor narcisista, dependiente y posesivo. Es en cambio expresión 
del amor que es señor de sí y que se da, no por carencia, sino 
por generosidad y plenitud […] Vista así, la virginidad aparece 
como una de las cifras del ser persona […] La virginidad atestigua 
que no es la determinación sexual la que define a la mujer o al 
hombre, sino la libertad personal, en cuanto que esta asume y al 
mismo tiempo supera la mera determinación sexual […] Más, 
virginidad es emancipación no solo del ‘destino biológico’, sino 
también del ‘imperio del deseo’. Es liberación de los vínculos de 
la carne y del yugo de los instintos, y proclamación de la realidad 
del espíritu sobre el cuerpo y sus pulsiones. La virgen es símbolo 
de la persona no poseída y no sometida, sexualmente o no” (466).



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 243

La Virgen: modelo de la persona que genera vida nueva

-	 Virginidad: apertura al otro y a la vida
María fue madre, porque fue virgen (RMa 39). “De hecho, 

su virginidad atestigua su disponibilidad total para entrar en los 
planes del Señor” (467). A la luz del fiat de la Virgen, “la virginidad 
no se define tanto por el no (al sexo y al placer) cuanto por el 
sí (al amor y a la fecundidad)” (467). “Virginidad es apertura. 
Es capacidad de entrar en la dinámica de la reciprocidad, de 
relacionarse con los otros a partir de la propia riqueza” (467). La 
virginidad afirma no solo el primer momento del ser-persona: la 
autonomía, la afirmación de la propia libertad, sino también el 
segundo: el de la relación o apertura al otro. Y también un tercero: 
“la virginidad plena es siempre ‘materna’ […] Libera energías, sea 
para la consagración a Dios en la contemplación mística, sea para 
el servicio a los otros en la actividad social, pastoral y misionera. 
En todo esto, la Virgen es un modelo. Su virginidad ha sido 
disponibilidad y su disponibilidad se ha demostrado fecunda” 
(468).

-	 Virginidad: fecundidad divina en la impotencia humana
¿Qué tipo de fecundidad nos quiere mostrar Dios a través del 

misterio de la virginidad de María? “Él quiere mostrarnos, en 
síntesis, que, de la virginidad, signo de impotencia humana, Dios 
es capaz de sacar vida, y vida nueva” (468). En la perspectiva 
bíblica, “María, en cuanto virgen, es […] el tipo del pueblo 
pobre, impotente y sin futuro […] Pero la virginidad puede ser 
el espacio en que brota la ‘vida nueva’. Dios, en efecto, tiene el 
poder de sacar a la impotencia la vida. Por eso la Virgen irrumpe 
en la escena del mundo como la realización de la potencia 
vivificante del Espíritu […] La virginidad aparece entonces como 
portadora de una fecundidad propiamente divina. Es un ‘nuevo 
modo de ser madre’: el modo divino” (469). A ejemplo de María, 
“también el pueblo pobre y débil puede ser fecundado por el 



244	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

Espíritu de Dios y generar vida y liberación […] En el seno del 
pueblo, considerado impotente, como en el vientre virginal de 
María, están latentes las ‘posibilidades divinas’ de la historia […] 
La ‘virginidad’ del pueblo, hecha fecunda como la de María, 
proclama que Dios es gracia: que es soberano y al mismo tiempo 
gratuito en su obrar liberador” (470). 

Virgen: modelo de fidelidad
 “La virginidad es una de las metáforas religiosas de la fidelidad 

[…] Al contrario, se da el nombre de ‘prostitución’ a la idolatría, 
especialmente al culto del poder político, simbolizado por la 
Gran Meretriz (Ap 17 y 18)” (471). “Virginidad en la vida social 
es fidelidad al pueblo, especialmente a los pobres. Es mantenerse 
coherente con los compromisos asumidos en la línea de la justicia. 
Y es sobre todo ser fiel a la alianza con Dios, conservando 
encendida la fe a través del vínculo con la Comunidad eclesial en 
la escucha de la palabra y en la participación en los sacramentos” 
(471). 

La Virgen: representación de la naturaleza inviolada
Inspirándose en un discurso de Juan Pablo II (24-5-1992), 

el autor afirma que “como María fue la ‘Virgen inviolada’ en 
el cuerpo y en el alma, así también la naturaleza no puede ser 
violentada, no solo por medio de actos de destrucción, pero 
tampoco con pensamientos de avaricia. En otras palabras, como 
María es Virgo intacta, también la naturaleza no puede ser tocada 
por una intervención humana que se presente contaminante o 
destructiva” (472).

La Virgen: icono místico y escatológico de la comunión con Dios
La vida social y política de los cristianos “tiene también 

necesidad de horizontes respectivamente místicos y escatológicos, 



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 245

si quiere conquistar amplitud y radicalidad” (473). Por eso se 
aborda aquí esta problemática.

-	 Valor místico de la virginidad
“La larga y densa tradición cristiana relativa a la virginidad 

choca hoy con el más largo liberalismo sexual, típico de una moral 
de bajo perfil, que pone la ecuación: amor-eros = sexo = coito. En 
la cultura convencional de hoy, esta condición es considerada un 
‘tabú’, si bien entre el pueblo más sencillo, la virginidad mantiene 
todavía su crédito. En reacción a la actual banalización del sexo, 
emergen tentativas de revalorizar la virginidad” (477).

“Pero ¿qué valor específicamente social puede tener la 
virginidad hoy como opción de vida? Tiene un valor crítico. La 
virginidad es una protesta contra la cultura sexista, que reduce 
la sexualidad a la genitalidad y la usa hasta la banalización. Es 
una afirmación de la relatividad radical del sexo genital para la 
realización del ser humano. Así, recomendar la virginidad a la luz 
de la Virgo praedicanda es profecía y propuesta contracorriente 
[…] Solo esto ya sería una expresiva contribución social que los 
cristianos podrían dar hoy para la experiencia de una auténtica 
sexualidad” (477).

“Además de esto, el testimonio de la virginidad tiene el 
significado de relativizar lo social, mostrando que el destino 
humano no se agota en la esfera de la libido, sino que la trasciende, 
en dirección de lo metasocial” (477).

-	 Alcance escatológico de la virginidad
La virginidad es una flecha que apunta hacia el encuentro 

esponsal con Dios, apunta a las cosas últimas, al estado definitivo 
de la humanidad. “La persona virgen es hoy lo que serán todos 
los elegidos mañana: total e íntimamente unidos a Dios. [La 
virginidad] dice que la historia humana culmina en la comunión 
de amor con el Dios-Comunión, que la tradición mística ha 
simbolizado en las bodas eternas. La virginidad indica el fin, 



246	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

después del cual ya no habrá más un ‘después’ (cfr. Mt 22,10; 
1Cor 7,31)” (478).

“¿Qué tiene que ver la virginidad, en su dimensión escatológica, 
con la sociedad? El efecto de la perspectiva escatológica es el 
situar sub specie aeternitatis los compromisos temporales, como son 
los sociales y políticos. Ahora bien, la virginidad es el testimonio 
de la apertura de la historia a la inminente irrupción de la gloria 
en el seno de la ‘creación sometida a la caducidad’ y que, no 
obstante, ‘espera ser liberada de la esclavitud para participar en la 
gloria de la libertad de los hijos de Dios’ (Rom 8,20-21)” (479).

“La perspectiva escatológica, afirmada a través de la virginidad 
por el reino, no es evasión de la historia ni esteriliza el compromiso 
histórico. En verdad, todo lo relativo tiene necesidad de un 
absoluto donde aferrarse” (479). Así como lo inmanente necesita 
del trascendente, lo temporal de lo eterno, lo histórico de lo 
escatológico, “así también lo político necesita del metapolítico, 
como fundamento antropológico y horizonte de trascendencia. 
Ahora bien, la virginidad, por su carga mística, es una de las 
expresiones de lo metapolítico. Esta instancia, actuando en el 
seno de la política, garantiza a esta su dinamismo y su dirección. 
Le da un peso eterno y, por esto, una gravedad histórica única. 
María, la Virgen por antonomasia, es de todo esto el símbolo más 
elevado y al mismo tiempo el más concreto” (479).

Conclusión

Lo expuesto hasta aquí se refería a María, la mujer madre de 
Jesús; en lo que hace al misterio que ello encierra solo tenemos 
acceso por la fe: si creemos que Cristo es el Hijo del Eterno 
Padre, el Verbo de Dios encarnado, algo tiene que afectar a 
aquella que lo engendró sin concurso de varón. Pero la virginidad 
es una propiedad sobre todo de la mujer, así que habría que 



	 UN DOGMA INCÓMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA...	 247

preguntar ¿cómo leen, sienten y perciben hoy las mujeres este 
dato biológico? Porque según sea su respuesta podrán acceder o 
no al misterio de la virginidad perpetua de María. Pero ya desde 
hace mucho tiempo el ser, identidad y misión de la mujer están 
siendo fuertemente atacados por el machismo masculino y por 
el feminismo desatado, por ambos frentes se denigra a la mujer 
despojándola de su atributo más precioso y valioso: la maternidad 
que, como en el resto del mundo animal, garantiza la perpetuidad 
de la especie. Pero ¿por qué desprecian la maternidad? Porque 
antes la han despojado a la mujer de la virginidad, reduciéndola a 
puro objeto de placer. Sin respeto por la virginidad difícilmente se 
respetará la maternidad. Y así lo demuestran las perniciosas leyes 
aprobadas por hombres machistas y mujeres ultra feministas: la 
ley del aborto que destruye la maternidad y las leyes de género 
que destrozan la identidad de hombres y mujeres. Por tanto, me 
parece que, aunque sea tarea difícil y poco o nada agradecida, 
resaltar hoy el dogma de la virginidad perpetua de María es una 
forma también de salvaguardar la dignidad de la mujer frente al 
acoso incesante que padece a través de leyes inicuas asumidas y 
ensalzadas por una ciudadanía desnortada a causa del influjo que 
sobre ella ejercen los medios de comunicación y también, por 
desgracia, en el ámbito de la familia y por parte de innumerables 
educadores.

Que a la madre de Jesús la sigan invocando los creyentes 
como la bienaventurada Virgen María, virgen antes del parto, 
en el parto y después del parto, es una poderosa señal luminosa 
en medio de las tinieblas de una sociedad secularizada que se 
burla de la virginidad y denigra la maternidad. Por el contrario, 
San Juan Pablo II puso de relieve la importancia de mantener 
unidos ambos atributos de la mujer, siguiendo el ejemplo de 
la Virgen: en efecto, “las palabras ‘he aquí la esclava del Señor’ 
atestiguan esta apertura del espíritu de María, la cual, de manera 
perfecta, reúne en sí misma el amor propio de la virginidad y el 



248	 JOSÉ MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

amor característico de la maternidad, unidos y como fundidos 
juntamente” (Carta encíclica, Redemptoris Mater [25/03/1987],     
n. 39).


