Est Trin Vol. 57 Num. 1 (2023) 215-248

Un dogma incémodo: la virginidad
perpetua de Maria

Jost: MARIA DE MIGUEL GONZALEZ, OSST
Secretariado Trinitario, Salamanca

Resumen: El dogma de la virginidad perpetua de Marfa no ha sido
definido formalmente por el Magisterio de la Iglesia, pero pertenece
al nucleo de la fe revelada y transmitida ininterrumpidamente por la
Tradiciéon. Como todos los dogmas este también ha tenido desde el
principio sus detractores, porque es mas facil y conforme a la razén
seguir los caminos naturales del concebir y nacer de los seres humanos.
Pero como aqui nos encontramos con el nacimiento extraordinario
del Hijo de Dios concebido por obra del Espiritu Santo en el seno de
la Virgen Marfa, es necesario dar razén desde la fe del fundamento y
contenido teolégico y espiritual de este dogma. Es de lo que se trata en
este trabajo.

Palabras clave: Dogma, Virgen, virginidad, tradicién, magisterio, Hijo
de Dios, parto, nacimiento.



216 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

Abstract: The dogma of Mary’s perpetual virginity has not been
formally defined by the Magisterium of the Church but belongs to the
core of the faith revealed and transmitted uninterruptedly by Tradition.
Like all dogmas, this one has also had its detractors from the beginning,
because it is easier and more in accordance with reason to follow the
natural paths of conception and birth of human beings. But since here
we find the extraordinary birth of the Son of God conceived by the
power of the Holy Spirit in the womb of the Virgin Mary, it is necessary
to give an account from faith of the foundation and theological and
spiritual content of this dogma. That is what this paper is all about.

Keymwords: Dogma, Virgin, virginity, tradition, magisterium, Son of
God, birth.

¢Por qué es un dogma incomodor Porque contradice de plano
los esquemas y aspiraciones de pensamiento, razonamiento y
accion de la mayorfa de la gente, y de mucha gente dentro de
la Iglesia catolica: la virginidad acaba siendo un término tabu
o, mas frecuentemente, de irrisiéon y burla. Y, sin embargo, a la
madre de Jesus se la conoce y se la invoca principalmente como
la Virgen, ella es la Virgen por antonomasia, la bienaventurada
Virgen Marfa. Pero cuando se empieza a analizar el contenido
de ese término y su aplicacion a Marfa por parte del Magisterio
de la Iglesia, de los biblistas, te6logos y pastoralistas, entonces
aparecen las incomodidades y los silencios, se habla y se invoca a
Marfa como la Virgen, pero a ser posible sin desvelar la amplitud
de este titulo a los tres momentos decisivos de su vida: antes,
durante y después del Nacimiento de Jesus.



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 217

INTRODUCCION

Lo que con este dogma' quiere salvaguardar la fe de la Iglesia
es que Marfa fue virgen antes del parto, o sea, que la concepcion
de Jests en su seno fue por obra del Espiritu Santo, sin comercio
de varén; que Marfa se mantuvo virgen después del parto, o sea,
que no tuvo relaciones conyugales ni, por tanto, otros hijos; que
Marifa fue virgen en el parto, o sea, que el nacimiento de Jesuis
no implicé derramamiento de sangre o dolores del parto (“ante
partum scilicet, zz partu et perpetuo post partum’ DS 1880).
Evidentemente en el primer caso y en este ultimo se expresa la
singularidad unica del nacimiento de Jesus, sin paralelo alguno
ni antes ni después de ¢él. Al hablar de la virginidad perpetua de
Marfa (Marfa siempre virgen: el simbolo de san Epifanio [DS 44|
confiesa que el Sefor naci6é de santa Marfa siempre virgen por el
Espiritu Santo: (tfic detmapbévou S mUeVUNTOC) nos estamos
refiriendo a la dimension fisica, biolégica que tal concepto entrafia
antes, durante y después del nacimiento de Jests. Evidentemente,
la dimension espiritual, mistérica, da razén y explica la virginidad
biolégica. San Ildefonso de Toledo, en el siglo VII, formulé
este dato de fe en su tratado Sobre la virginidad perpetua de Santa
Maria: “Virgen antes de la venida del Hijo, virgen después de la
generacion del Hijo, virgen con el nacimiento del Hijo, virgen
después de nacido el Hijo [VVirgo ante filii adventum, virgo post filii
Senerationem, virgo cum [ilii nativitate, virgo post filium natum)*”.

! Este es el primero de los dogmas marianos que explica el segundo y mas principal
de todos, la maternidad divina. Estos dos tienen un claro fundamento biblico; los dos
siguientes: la inmaculada concepcién y la asuncién son derivados de los dos primeros.

2 San lldefonso de Toledo, La virginidad perpetna de Santa Maria. El conocimiento del
bautismo. El camino del desierto. Edicién de. V. Blanco Garcfa y J. Campos Ruiz, Madrid
1971, 53



218 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

“Admitido que Jests asume una auténtica humanidad, no es
menos cierto que la asume de una manera diferente de la nuestra.
SiJesus es el Hijo de Dios, entonces su devenir es humano-divino,
mientras que el nuestro es humano [...] Es decir, el acto de la
aceptacion de la autoexpresion de Dios, que es la realidad humana
de Jesus en si, en cuanto que este devenir es la accion creadora
de Dios. Nos hallamos, pues, ante un devenir indudablemente
distinto del nuestro. Significa un nuevo comienzo creador a partir
de la iniciativa originaria de Dios, y no la simple continuacién de
la historia con los medios del mundo” (K. Rahner, cit. por G.L.
Miller, Dogprditica. Teoria y practica de la teologia, Barcelona 1998, p.
500s).

1. FUNDAMENTOS BIBLICOS DE LA VIRGINIDAD DE MARIA
1.1. Abntes del parto

Tanto el evangelio de Mateo como el de Lucas dan testimonio
de este hecho: Marfa, cuando recibi6 el anuncio del angel, era
virgen, desposada con José: “Al sexto mes envié Dios el angel
Gabriel a una ciudad de Galilea, llamada Nazaret, a una virgen
desposada con un hombre llamado José, de la casa de David”
(Lc 1,26s). Cuando Marfa le expone al angel su proposito de
permanecer virgen, Gabriel despeja sus dudas anunciandole
que la concepcién del Nifio que nacera de ella sera por obra del
Espiritu Santo: “El Espiritu Santo vendra sobre ti y el poder del
Altisimo te cubrira con su sombra” (1,35). LLa misma intervencion
del Espiritu la testifica el evangelio de san Mateo: “Maria estaba
desposada con José y, antes de empezar vivir juntos, se encontro
encinta por obra del Espiritu Santo” (1,18). Esta intervencion
divina la confirmé el angel en suefios a José: “José, hijo de
David, no temas tomar contigo a Marfa tu mujer porque lo
engendrado en ella es del Espiritu Santo” (1,20). Los evangelios



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 219

afirman, pues, la concepcién virginal, o sea, Marfa ha concebido
un Nifio sin intervencién de vardn, por tanto, conservando
integra su virginidad. El evangelio de san Mateo relaciona este
acontecimiento misterioso con la profecia de Isafas 7,14: en efecto,
“todo esto sucedié para que se cumpliese lo dicho por el Sefior
por medio del profeta: Ved que la virgen concebira y dara a luz un
hijo y le pondran por nombre Emmanuel, que traducido significa:
Dios con nosotros” (1,22s; cf Lc 1,31). El evangelista afirma
expresamente la virginidad de Marfa antes del nacimiento de Jesus:
José “no la conoci6 hasta que ella dio a luz un hijo, y le puso por
nombre Jesus” (Mt 1,25)°, lo cual no significa que la “conocetia”
después, pues “el texto no contempla el periodo posterior, y por si
mismo no afirma la virginidad perpetua de Maria, pero el resto del
evangelio, asf como la tradicion de la Iglesia, la suponen™ (Biblia de
Jerusalén [1998], nota a Mt 1,25). La “Sagrada Biblia” [de la CEE]
evita la ambigiiedad traduciendo: “Y sin haberla conocido, dio a
luz un hijo al que puso por nombre Jests”.

1.2. Después del parto

¢Esta biblicamente fundada la virginidad post partuns? Parece
que no, pues los evangelios hablan de los ‘hermanos de Jesus™.

> Lo cual no quiere decir que luego la “conociera”, como darfa la impresion por
esa preposicion; cf. 2Sam 6,23: “Y Mical, hija de Sadl, no tuvo ya hijos hasta el dia de su
muerte”, o sea, nunca.

* “Llama la atencién que de los ‘hermanos y hermanas de Jests’ no se diga nunca
que fueran ‘hijos’ o ‘hijas’ de Marfa o, como cabrfa esperar del lenguaje biblico cuando se
quiere indicar que se trata de verdaderos hermanos, ‘hijos de la misma madre’ (Dt 13,7;
Jue 8,19; Sal 50/49,20). Dado que en el pasaje que habla de quiénes son los verdaderos
familiares de Jesus no se trata de establecer histéricamente el auténtico grado de parentes-
co, sino de destacar la relacién con Jesus en la fe, diferenciandola de la que se basa en los
lazos de sangre, no resulta claro qué quiere significar la expresién ‘hermanos y hermanas’.
Segun el uso lingiifstico hebreo y arameo, y de otras muchas lenguas hasta nuestros dfas,



220 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

Se trata aqui de una reflexion de fe, o en el ambito de la fe de la
Iglesia. Desde el punto de vista de Marfa, ella expresé al angel
el propésito de permanecer virgen a modo de dificultad para
aceptar su propuesta. Si tal era el aprecio que Marfa tenfa por su
virginidad capaz de presentarla como un obstaculo al proyecto
de Dios sobre ella, ¢iba luego de haber concebido por obra del
Espiritu Santo a no conservarla? ;Ella que concibi6 a su Hijo sin
concurso de varén no iba a ser toda su vida consciente de ese
prodigio? Lutero acerté plenamente al defender la virginidad posz
partum de Maria: “Postquam sensit se esse matrem filii Dei, non optavit
[fieri matrem filii hominis, sed mansit in eo dono™. Pero también por
parte de Dios pareceria incongruente que, habiendo inspirado
a Marfa, y sostenido con su gracia, la promesa de virginidad,
para que de ese modo la concepcion de su Hijo resultase mas
claramente un signo de la identidad divina de Jesus, ahora
después de tan gran milagro ella se desentendiese de tal signo,
que sin duda quedarfa oscurecido con el nacimiento de otros
hijos al modo natural, que serfan thermanos de carne del Verbo
de Dios encarnado! San Ambrosio dice que el seno virginal de
Maria, que contuvo al Hijo del Eterno Padre, no pudo ser luego
mancillado (expresién desafortunada) por una unién humana.
“La virginidad permanente de Marfa es algo que va mas alla de
cualquier testimonio documental que tengamos y representa
una alabanza de Marfa que surge de nuestra fe. Los catolicos
la consideramos doctrina de la Iglesia, sin que ello comporte
necesariamente que Marfa dijera a alguien que permanecid

la palabra ‘hermano’ puede aplicarse a familiares del primer y del segundo grado, es
decir, a los hermanos y a los primos (cf. Gén 13,8; 14,14; 24,48)” (G.I.. Miillet, o.c,, 503).
5 Citado por C. Pozo, Maria, nueva Fva, Madrid, 2005, 268, nota 12.
6 “Neque enim elegisset dominus lesus nasci per virginem, si eam iudicasset tam
incontinentem fore, ut illud genitale dominici corporis, illam aulam regis acterni concu-

bitus humani semine coinquinaret” (PL 16,1173).



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 221

siempre virgen. Aceptamos esta doctrina de ‘la siempre virgen’
no basandonos en el texto biblico, sino en la reflexion cristiana
sobre la santidad de Marfa y sobre la manera como se expresé

dicha santidad en su vida’”’.

1.3. En el parto

La afirmacion de fe de la virginidad en el parto quiere decir algo
mas que la concepcién virginal; se refiere al hecho asombroso,
milagroso, de un parto en el que fisicamente, biolégicamente,
Marfa no pierde su condicién virginal, su integridad fisica.
Biologicamente, esto es absurdo, pero aqui estamos ante el
misterio, no en una clase de biologia, porque si la concepcion
no ha sido natural, al modo normal de la concepciéon humana,
tampoco el nacimiento del que asi ha sido concebido, por obra del
Espiritu Santo, sera como los demas nacimientos humanos. No sé
qué diferencia puede haber, desde la racionalidad cientifica, entre
una concepcion sobrenatural y un parto virginal, ahora bien, si se
niega lo primero, naturalmente se negara lo segundo. La secuencia
del nacimiento de Jesus que narra san Lucas pareceria que apunta
en esta direccion: Marfa “dio a luz a su hijo primogénito, le envolvié
en panales y le acost6 en un pesebre” (Lc 2,7). Como si no hubiera
habido derramamiento de sangre ni ruptura del cordéon umbilical:
da a luz y lo envuelve en panales y lo recuesta en el pesebre. San
Jerénimo dice que aqui Marfa aparece como madre y comadrona
(“tpsa et mater et obstetrix fuif’: PL. 23,201). Pero, evidentemente, de
esta descripcion del nacimiento de Jestus por Lucas no se puede
deducir directamente el parto virginal o la virginidad en el parto.
Los estudios van por otra direccion®.

" Raymond E. Brown, 107 preguntas y respuestas sobre la Biblia, Salamanca 1996, 100s
¢ En el afio 2011, en la Facultad de Teologia de la Universidad romana de la Santa
Cruz, el P. Félix Lépez Lozano SHM, defendié su tesis “ad Doctorandum in Theologia”



222 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

Ha sido el P. Ignace de la Potterie, profesor durante muchos
afios en el Pontificio Instituto Biblico de Roma, el que ha roturado
otro sendero, a saber, el del prélogo del Evangelio de San Juan.
Segin la traduccion de la Bler, los versiculos del Prologo que nos
interesan dicen: “Vino a los suyos, y los suyos no la recibieron
[la Palabra]. Pero a todos los que la recibieron les dio poder de
hacerse hijos de Dios, a los que creen en su nombre; los cuales no
nacieron de sangre, ni de deseo de carne, ni de deseo de hombre,
sino que nacieron de Dios” (Jn 1,11-13). Segtn la traduccion del
jesuita del Biblico habria que leer: “Pero a los que le recibieron,
les dio poder de llegar a ser hijos de Dios, a los que creen en el
nombre de Aquel que no nacié de sangre, ni de apetito carnal, ni
de deseo de varon, sino de Dios, y el Verbo se hizo carne y habitoé
entre nosotros” (Jn 1,12-14). El texto griego habla de nacer de
sangres, en plural: €€ dLpotwy. Segun esto, el que nacié de Dios,
no de hombre alguno, o sea, el Verbo que se hizo carne, no nacié
al modo normal, como todos, con derramamiento de sangre; de
¢l se dice que “no naci6 de sangres”. Si esta interpretacion fuera
correcta se entenderia mejor lo que le dijo el angel a Marfa en
la anunciaciéon: “El que ha de nacer sera santo y se le llamara

titulada “Permaneciendo en la gloria de su virginidad, derramé sobre el mundo la luz
eterna”. Estudio sobre la virginitas in partn en la Teologia y el Magisterio de la segunda
mitad del siglo XX (425 pp.). Termina su trabajo doctoral con 18 puntos a modo de
conclusiones, y en la primera afirma que “la virginnitas in partn es, antes incluso que una
realidad vinculada a Matfa, una verdad de fe vinculada al misterio de Cristo. Es el Hijo
de Dios quien ha consagrado al nacer la virginidad de su Madre como signo de su con-
dicién divina |...] La novedad de Cristo exigfa un nacimiento nuevo”. Y en la dltima: “El
aspecto mas importante de la virginidad de Marfa no es el corporal sino el espiritual. La
virginidad corpérea de Marfa es signo y simbolo de una realidad mas excelsa: su fe y su
dedicacion total a Dios, su colaboracién tnica al mistetrio de la Encarnacién del Verbo,
su plena docilidad al Espiritu Santo y su compromiso total en la realizacién del plan
de Dios para la salvacién de los hombres. La virginidad de Marfa es una realidad que
afecta a toda su persona en la que es inseparable la dimension espiritual de la dimension
corporea”.



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 223

Hijo de Dios” (Lc 1,35: traduccion de la BJer), mientras que la
traduccion de la “Sagrada Biblia” dice: “Por eso el Santo que va
a nacer sera llamado Hijo de Dios”. Lo que pasa es que el texto
griego no dice exactamente “el que ha de nacer”, sino “lo que
nacera santamente” (T0 YeEVVQOUeVOV @yLlov), nacer santamente
apuntarfa a un nacimiento sin impureza legal, o sea, con sangres,
de ahi la necesidad de la purificaciéon de la madre después del
nacimiento (2,22).

G.L. Miiller, por su parte, no quiere insistir en la dimension
fisica de la virginidad en el parto: “No se trata de singularidades
[isiologicas del alumbramiento |...J, sino de la influencia salvadora y
redentora de la gracia del Redentor sobre la naturaleza humana, que habia
sido ‘vulnerada’ por el pecado original. Para la madre, el parto no se reduce
a un simple proceso bioldgico. Crea una relacion personal con el hijo |...].
La peculiaridad de la relacion personal de Maria con Jesis esta definida
por el hecho de que su Hijo es el Redentor y de que su relacion con él debe
ser entendida en un amplio horizonte teoldgico. Los Padres de la Iglesia
entienden que el paralelismo Eva-Maria ofrece la posibilidad de situar el
acontecimiento del alumbramiento del Redentor en linea antitética con la
sentencia del castigo (las penalidades) contra Eva, en la que “los dolores de
parto de la mujer’ son expresion de la creacion herida por el pecado [Gén
3,16]. También el proceso natural del parto, fundamentado en la creacion,
se ha visto condicionado y afectado por las experiencias del alejamiento del
hombre frente a Dios, que es su origen y su fin” (o.c., 501).

2. LA DOCTRINA DE LA TRADICION

2.1. La virginidad antes del parto o la concepcion virginal de Jesiis

Como los datos del NT acerca de la concepcién virginal de
Jesus son tan explicitos, los Padres, desde el principio, sostuvieron



224 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

esta verdad de fe con total decisién. Veamos algunos testimonios
mayores.

San Ignacio de Antioquia alaba a los cristianos de Esmirnia
porque “os vi llenos de certidumbre en lo tocante a nuestro
Senor, el cual es, con toda verdad, del linaje de David segun la
carne, hijo de Dios segun la voluntad y poder de Dios, nacido
verdaderamente de una virgen [ex mopOevov], bautizado por
Juan, para que fuera por él cumplida toda justicia” (Esm. 1,1: D.
Ruiz Bueno, Padres Apostilicos, Madrid 1965 [reimpresion], 489).
En la carta a los Efesios afirma que “quedé oculta al principe de
este mundo la virginidad de Maria y el parto de ella, del mismo
modo que la muerte del Seflor: tres misterios sonoros que se
cumplieron en el silencio de Dios” (Ef 19,1).

En su Apologia 1, 33,34, San Justino defiende la concepcion
virginal frente a los mitos paganos: “Y vamos ahora a poner en
claro las palabras de la profecia [Mirad que una virgen concebira y dard
a luzg un hijo y le pondrdan por nombre ‘Dios con nosotros 1s 7,14], no
sea que, por no entenderla, se nos objete lo mismo que nosotros
decimos contra los poetas cuando nos hablan de Zeus que, por
satisfacer su pasion libidinosa, se unié con diversas mujeres. Asf,
pues, lo de que una virgen concebira significa que la concepcion
serfa sin comercio carnal, pues de darse este, ya no serfa virgen;
sino que fue la virtud de Dios [30vapLg Beod] la que vino sobre la
virgen [t TapBévw] y la cubrié de su sombra y, permaneciendo
virgen [mapBévov], hizo que concibiera” (D. Ruiz Bueno, Padres
Apologistas Griegos (s. 1I), Madrid 1954, 218). En su Dudlogo con
Trifon 84, también comenta la profecfa de Isaias interpretandola
en relaciéon con el nacimiento virginal de Jesucristo, “porque
si también este, de modo igual a todos los otros primogénitos,
tenfa que nacer de unién carnal, spor qué hablaba Dios de hacer
un signo que no fuera comun con todos los primogénitos? En
cambio, sf que es verdaderamente un signo maravilloso que de un



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 225

vientre virginal naciera como verdadero nifio, hecho carne, el que
es primogénito de todas las criaturas” (ib. 451s).

Los Padres tuvieron que salir al paso de las primeras calumnias
provenientes de circulos judaicos que decian que Jesus era hijo de
José, calumnia que mas tarde se transformé en hijo adulterino,
del legionario Pantira. Contra esta calumnia, propalada por el
filésofo Celso, escribié Origenes: este filbsofo “introduce a un
fingido judio, que habla con Jesus mismo, a quien arguye, segin
¢l se imagina, sobre muchas cosas. Y, en primer lugar, ‘de que se
inventara el nacimiento de una virgen’. Echale igualmente en cara
que ‘proviniera de una aldea judaica, y de una mujer lugarefia y
misera que se ganaba la vida hilando’; y afade que ‘esta, convicta
de adulterio, fue echada de casa por su marido, carpintero de
oficio, anduvo ignominiosamente errante y, a sombra de tejado,
dio a luz a Jesus. En cuanto a este, ‘apremiado por la necesidad,
se fue a trabajar de jornalero a Egipto, y allf se ejercito en ciertas
habilidades de que blasonan los egipcios [la magia]; vuelto a
su patria, hizo alarde de esas mismas habilidades, y por ella se
proclamé a si mismo Dios™ (Contra Celso. Introduccion, version 'y
notas por D. Ruiz Bueno, I, 28, Madrid 1967, 64). Mas adelante le
echa en cara Origenes a Celso que habiendo citado a san Mateo,
“como la estrella que saliera al nacer Jesus y otros milagros; de la
profecia, empero, de Isafas (cf. Mt 1,23) no se acordé para nada...
Dice la Escritura haber dicho el Senor a Acaz: Pide para ti un signo
de parte del Seiior Dios tuyo en lo profundo o en lo alto. Y seguidamente
el signo dado: Sabed que la virgen concebira y dard a lnz un hijo. Ahora
bien, ¢qué signo fuera que una muchacha no virgen dé a luz? Y
a quién conviene mds concebir al Emmanuel, es decir, al Dios
con nosotros: ¢a la mujer que ha tenido comercio carnal y ha
concebido por pasion femenina, o a la que es ain virgen, pura y
casta? A esta, sin género de duda, le conviene engendrar un hijo, a
cuyo nacimiento se dice: Dios con nosotros” (ib. I, 34.35, pp. 70-



226 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

71). Estas calumnias, sin embargo, no pusieron en peligro la fe
de la Iglesia en la concepcién virginal de Jesus; asi lo reflejan los
simbolos que desde el principio confesaron que Jests nacié de
Maria virgen por obra del Espiritu Santo (“qui natus est de Spiritu
Sancto ex Maria virgine”: DS 10; y en el Simbolo apostolico: “qgui
conceptus est de Spiritu Sancto, natus ex Maria Virgine”: DS 30).

2.2. La doctrina de los Padres acerca de la virginidad después del parto

Tertuliano fue el primero que suscitd esta cuestion; para él,
no hay duda de la concepcién virginal, pero eso no impidi6
que Marfa tuviera después otros hijos dentro de su matrimonio
con José. Su ‘conversion’ a la secta montanista hizo que esta
opinién tuviera poco eco en la gran Iglesia. Por la misma época,
Origenes sostuvo la conviccion general de la virginidad de Maria
después del parto. En la segunda mitad del siglo IV vuelve a
ponerse en cuestion esta afirmacion de fe suscitando la reaccion
de los grandes padres como San Epifanio, San Jerénimo y San
Ambrosio que escribieron en contra de los que la negaban. San
Ildefonso de Toledo censura a Helvidio por sostener que Maria
tuvo otros hijos ademas de Jesus, el primogénito: “No te permito
que acometas y corrompas el derecho de la majestad divina, ni
que intentes vejar con atrevimiento la posesion de Dios, ni que
dafies con la presunciéon del desprecio la mansién de Dios, ni
que socaves con injurias de corrupcién la casa de Dios, ni que la
puerta de esa misma casa, cerrada por el ejército divino, pretendas
que pueda ser penetrada por cualquiera... El Omnipotente es el
artifice de este edificio. El solo es el que pasa, y al mismo tiempo
es guarda del paso de esta puerta”™. Aquella que habia sido casa y
habitacién de Dios, “después de la natividad del Sefior, después

? De virginitate perpetua Sanctae Mariae, edicion citada en la nota 1, 55s



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 227

de la venida del Salvador, ¢se podra entender que engendrase de
un varén carnal descendiente de la perecedera carne?”’.

2.3. La doctrina patristica de la virginidad en el parto

Los padres aluden al caracter milagroso del parto de la Virgen.
Asi en las Odas de Salomin'', oda 19, el autor insiste en el parto sin
dolor, en contraste con el parto de Eva: “Tantas haré tus fatigas,
cuantos sean tus embarazos: con dolor pariras los hijos” (Gén
3,10).

“El seno de la Virgen concibié / y dio a luz:

y la Virgen vino a ser Madre / con mucha miseticordia:

y estuvo prefiada / y dio a luz un hijo sin dolor.

Para que no sucediera nada inatilmente, / ella no fue en busca
de comadrona

(porque fue El quien hizo que ella concibiera),

ella dio aluz como si fuera un hombre, / por su propia voluntad,
y dio a luz abiertamente, / y lo adquitié con gran poder, / y lo
amé para salvacion, / y lo guardé con catifio, / y lo mostr6 con
majestad” (en J. Quasten, o.c., 1606).

También san Ireneo apunta al parto sin dolores: después de
citar la profecia de Isaias “He aqui que una Virgen concebira y
dara a luz a un hijo” (7,14), escribe: “Y este, que es Dios, tiene el
destino de estar con nosotros. Y al mismo tiempo, maravillado
por tal acontecimiento, anuncia lo que ha de suceder, es decir, que

" Ib., 58

" “Las Odas de Salomén son en el terreno de la literatura cristiana primitiva el descu-
brimiento mas importante, después del hallazgo de la Didaché. El primero a quien cupo
la suerte de dar con ellas fue Rendel Harris, en 1905, en un manuscrito sirfaco [...] Hay

solidos indicios de que fueron escritas durante el siglo II, probablemente en su primera
mitad” (J. Quasten, Patrolggia. 1. Madrid 1978, 163.164)



228 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

‘Dios estara con nosotros’. Y también, en torno a su nacimiento,
el mismo profeta dice en otra parte: Antes de que engendre la que
estd en dolores y antes de que lleguen los dolores de parto, dio a lnz un
nifio (Is 66,7). Asi dio a conocer lo inesperado e inopinado de su
nacimiento de la Virgen” (Denzostracion de la predicacion apostilica, 54
ed. E. Romero Pose, Fuentes Patristicas 2, Madrid 1992, 167s).
Y cita un comentario de A. Orbe: “Lo inesperado e inopinado se
extiende a la concepcién virginal, al nacimiento de la Virgen, y
(segun Is 66,7) sin dolores (cf Ady. Haer. 111, 21,6). El nacimiento
ex VVirgine’ es secuela de la concepcion inopinada. Asi como esta
es secuela de la insospechada Salud (o dispensacién) elegida por
Dios para los hombres: por obra del Logos hecho hombre” (nota
3, p. 167).

Si antes hemos visto que Tertuliano no aceptaba la virginidad
post partum, esto se debe a que tampoco acepta la virginidad 7
partn: Maria ciertamente fue virgen en la concepcion virginal,
pero no en el parto (“peperit enim quae ex sua carne, et non peperit quae
non ex: viri semine; et virgo quantum a viro, non virgo guantum a partu’)'>.
“En la posiciéon de Tertuliano probablemente tuvo influjo el
deseco de refutar las teorfas gnosticas, segun las cuales el cuerpo
de Cristo habria sido un cuerpo celeste que se habrfa limitado a
pasar por Marfa” (C. Pozo, a.c., 273).

En el apartado anterior decfamos que en la segunda mitad
del siglo IV ya casi todos los autores defendfan la virginidad
de Maria post partum; esta defensa esta en plena coherencia con
la afirmacion de la virginidad zz partn que los mismos autores
proclamaban. Si Tertuliano la niega para no poner en peligro la
integridad de la carne de Cristo, San Agustin no ve problema en
la defensa de ambas cosas. Segun él, de la virginidad en el parto
no se sigue el docetismo: “esto, imputandonos el nombre y el

12 De Carne Christi 23,2, en J.-P. Mahé (ed), Tertullien, I.a Chair du Christ. 1. Sources
Chretiennes 216, Paris 1975, 302.



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 229

crimen de los maniqueos, lo hacfa también Joviniano, negando
que la virginidad de santa Marfa, que habia existido al concebir,
hubiera permanecido al dar a luz: como si creyésemos con
los maniqueos que Cristo es un fantasma, al decir que nacié
permaneciendo incorrupta la virginidad de la Madre. Pero, con
el auxilio del mismo Salvador, despreciaron los catélicos, como
demasiado agudo, el argumento que habia aducido Joviniano, y
ni creyeron que santa Marfa hubiera sido lesionada al dar a luz,
ni que el Seflor fuera un fantasma: sino que permanecié virgen
después del parto y que, sin embargo, habfa nacido de ella el
verdadero cuerpo de Cristo” (Contra Iulianum 1,2,4: PL 44,643).
San Ildefonso de Toledo también increpa a Joviniano porque
afirma que “la pureza de nuestra Virgen ha sido corrompida en
el parto, no te consiento que dividas su integridad por medio de
la generacion, no quiero que rompas su virginidad por la salida
del que nace, no quiero que a la Virgen la prives del titulo de
madre, no quiero que a la madre le prives de la plenitud de la
gloria virginal... Si a nuestra Virgen le quitas la maternidad o la
integridad, haces una gran injuria a Dios. Niegas, pues, que ha
podido conservarla incorrupta y confiesas que ha podido hacerla

concebir sin corrupcion”?.

La fe de la Iglesia en el parto virginal aparece por primera
vez en un documento pontificio en la Carta de San Ledén
Magno a Flaviano de Constantinopla (13 de junio de 449):
“La universalidad de los fieles profesa: que cree en Dios Padre
omnipotente y en Jesucristo su unico Hijo, nuestro Sefior, que
naci6 del Espiritu Santo y de Maria Virgen [qui natus est de Spiritu
Sancto et Maria Virgine]... Asi, pues, fue concebido por el Espiritu
Santo en el seno de una madre Virgen, que lo dio a luz sin perder

'3 De virginitate perpetna Sanctae Mariae, edicion citada, 52



230 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

su virginidad [salva virginitate], como sin perder su virginidad lo

habia concebido” (DS 290.291).

Finalmente, en el Sinodo Romano del 31 de octubre de 649,
bajo el pontificado de Martin I, se dice que ““si alguno no confiesa,
de acuerdo con los santos Padres, que la santa y siempre Virgen e
inmaculada Marfa es propia y verdaderamente Madre de Dios...,
y que dio a luz sin corrupcién, permaneciendo su virginidad
indisoluble aun después del parto, sea condenado” (DS 503).

Estos son los testimonios biblicos y patristicos acerca de la
virginidad de Marfa antes del parto, en el parto y después del
parto que se pueden completar con la ensehanza del Catecisno de
la Iglesia Catolica nn.499-501. A continuacién, veremos el sentido
teolégico de tales afirmaciones de fe.

1. Sentido de la virginidad en el parto

Si es dificil de explicar la virginidad ‘ante partum’, y de hecho
no se explica sino por intervencién divina y se acoge en la fe, mas
complicado es todavia mantener la virginidad ‘en el parto’. Por
eso algunos autores, por ejemplo, en la antigliedad Tertuliano,
aceptando la concepciéon virginal no creen que sea necesario ir
tan lejos que pongamos en riesgo la verdadera maternidad de
Marfa al defender un parto milagroso, que eso es precisamente lo
que significa la virginidad ‘en el parto’. Pero si la biologfa no es, ni
puede ser, la explicacion de la concepcion virginal, ¢por qué hay
que acudir a ella para dar razén del parto virginal, es decir, de su
imposibilidad biolégica?

Sila Iglesia mantiene la diferencia entre la concepcion virginal
y el parto virginal, como dos expresiones distintas del misterio
de la encarnacion, esta diferencia solo puede entenderse en el
plano de la fe. Karl Rahner, en un articulo sobre la virginidad
en el parto recogido en sus Escritos de Teologia, intentd elevarse



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 231

del plano biolégico al de la gracia. Marfa, desde su inmaculada
concepcion, esta llena de gracia, y por tanto, inmune de toda forma
de concupiscencia. Lo cual significa que Marfa tenfa un dominio
total sobre su naturaleza. Asi vivi6 el parto, como habia vivido
la concepcién, como una entrega total a la voluntad de Dios.
En esta entrega quedan asumidas e integradas las consecuencias
fisicas del parto, como por ejemplo el dolor e incluso la lesion
corporal, sobre la cual Rahner no se pronuncia, pues no sabemos
como pudo afectar la inmunidad de la concupiscencia al parto
de la Virgen. Lo que estd claro es que en esta explicacion se
defiende el caracter extraordinario del parto virginal, invocando
precisamente el dato de fe de que Marfa estuvo inmune de todo
pecado y de las consecuencias del pecado (la concupiscencia).
En este sentido, la virginidad en el parto es algo distinto de la
concepcion virginal.

¢Es una explicacion suficiente del misterio que la fe afirma
cuando habla de la virginidad en el parto? Parece que no, puesto
que al dato de fe pertenece la integridad fisica, pues si hubiera
sido un parto ‘normal’, al modo natural, los Padres no hablarfan
del modo misterioso o milagroso del nacimiento de Jests. “Ha
sido un gran mérito de Laurentin haber mostrado que para los
Santos Padres la permanencia de la integridad corporal de Marfa
no era algo meramente anatémico o fisiologico, sino que la
consideraban como algo que tenfa verdadero caracter de signo
de realidades sobrenaturales; precisamente por este caracter de
signo, Dios pudo querer este milagro” (C. Pozo, o.c., 280). El
signo se dirigfa en primer lugar a Marfa, pero también para José:
el que habia sido concebido sin concurso de varén y dado a luz
de modo tan extraordinario no podia ser sino el Hijo de Dios. De
este signo vivi6 ella a lo largo de las pruebas a que fue sometida
su fe, empezando por el nacimiento de Jesis en un establo y
terminando por su crucifixién y muerte. Si fue un signo dado
por Dios para fortalecer la fe de Marfa en el Hijo que dio a luz, lo



232 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

es también para la Iglesia que conocid este signo profundizando
teologicamente en las implicaciones de la concepcion virginal.

2. La virginidad post partum: iquiénes son los hermanos de Jesus?

Dice el evangelio de san Lucas que cuando llegaron José y
Marfa a Belén para cumplir con la ley de empadronamiento,
“se le cumplieron a ella los dias del parto, y dio a luz su hijo primogénito
[tov mpwtotokov]...” (Lc 2,6s). Como mas tarde se habla de los
hermanos y hermanas de Jesus, pareceria que lo de primogénito
tiene que ver con los que vinieron después.

Estos son los lugares donde se habla de los hermanos de Jesus:

Mt 12,46-50: “Todavia estaba hablando a la muchedumbre, cuando
su madre y sus hermanos se presentaron fuera y trataban de hablar con
él. Alguien le dijo: jOye! Abi afuera estin tu madre y tus hermanos...” .

Mt 13,55s: “¢No es este el hijo del carpintero? ;No se llama su madre
Maria, y sus hermanos Santiago, José, Simon y Judas? Y sus hermanas
¢no estan todas entre nosotros?’.

Mc 3,31: “Llegan su madre y sus hermanos, y queddndose fuera, le
envian a llamar... [Oyel, tu madre, tus hermanos y tus hermanas estan
fuera y te buscan...”.

Mc 6,3: “4No es este el carpintero, el hijo de Maria y hermano de
Santiago, José, Judas y Simon? ;Y no estan sus hermanas aqui entre
nosotros?”.

Lc 8,19: “Se presentaron donde él su madre y sus hermanos... Le
anunciaron: T madre y tus hermanos estan fuera y quieren verte”.

Jn 2,12: Después de la boda de Cana dice el evangelista que
“bajo a Cafarnasim con su madre y los hermanos”.



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 233

In 7,2s: “Se acercaba la fiesta judia de las Tiendas. Y le dijeron sus
hermanos: Sal de aqui y vete a Judea, para que también tus discipulos
vean las obras que haces”.

In7.5: “Es que ni siquiera sus hermanos creian en é/”.

Hech 1,14: “Todos ellos perseveraban en la oracion con un mismo
espiritu en compaiiia de algunas mujeres, de Maria, la madre de Jesis, y
de sus hermanos”.

1Cor 9,5: “4No tenemos derecho a levar con nosotros una nujer
hermana, como los demds apdstoles y los hermanos del Serior y Cefas?”.

Gal 1,19: “Y no vi a ningiin otro apdstol, y si a Santiago, el hermano
del Serior”.

Como se ve, en distintos lugares y en contextos diferentes se
habla de hermanos y hermanas de Jests o del Sefior (@deAdot /
adeAdal); se impone, por tanto, una explicacion'™.

Ante todo, el término ‘primogénito’ [tov Tpwtdrokov], entendido
desde su trasfondo semitico, no significa que después vinieran
otros hijos, sino que tiene un valor juridico, es decir, en el caso de
Jesus significa que €l es el heredero de la promesa hecha a David:
“Y cuando tus dfas se hayan cumplido y te acuestes con tus padres,
afirmaré después de ti la descendencia que saldra de tus entrafias y
consolidaré el trono de su realeza... Tu casa y tu reino permaneceran
para siempre ante ti; tu trono estara firme eternamente” (2 Sam
7,12.16). El primogénito es el heredero®.

" Jean Pierre Tortell, La Virgen Maria en la fe catdlica, Salamanca 2011, propone en
una tabla con todos los datos biblicos disponibles la distribucién y origen de los llama-
dos “Hermanos” de Jesus, pero estableciendo la procedencia de estos “hermanos” “por
la linea de José y no de Marfa como pensaba Jerénimo; pero en lo esencial se vuelve a
la solucién de Jerénimo: los ‘hermanos’ son efectivamente primos hermanos (p. 108)..

15 “Bl ‘primogénito’ de Lucas, como el del texto griego en el cual €l leia la Biblia,

remite al hebreo bekdr, que evoca, no el nacimiento de otros hijos después de ese, sino



234 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

El término ‘hermanos’ o ‘hermanas’ se emplea no solo paralos
hermanos carnales, sino también para designar a otros parientes,
sobre todo alos primos (cf Gen 13,8;14,16;29,15;Lev 10,4; 1 Cro
23,22). En el NT se habla de los hermanos y hermanas de Jesus,
pero nunca se dice que estos hermanos fueran hijos de Maria; el
unico hijo de Marfa que se menciona es solo y exclusivamente
Jests. “Acogiéndonos a esto [a la tradicion biblica de designar
con el término ‘hermanos’ a los miembros de la misma tribu, clan
o familia], se puede argiiir que los hombres y mujeres a los que se
llama ‘hermanos y hermanas’ de Jesus reciben esta designacion
de acuerdo con una imprecisa terminologfa ‘tribal’ semitica y, en
realidad, eran parientes mas lejanos, o sea, que no eran hijos de
Maria”'e,

En todo caso debemos tener claro que “la pregunta de
si Marfa tuvo otros hijos de José ni se plantea directamente
en el NT ni se contesta de manera inequivoca. Mas bien, por
motivos comprensibles que dependen de la distinta valoracion
de intuiciones posteriores de la Iglesia, los cristianos han dado
distintas respuestas. Los catolicos contestamos a esta pregunta,

la idea de una consagracién especial a Dios: El se reservé en primicia los primogénitos
de hombres y animales (cf Ex 13,12-15 y 34,19-20). Por consiguiente, ‘primogénito’ no
implica necesariamente un segundo hijo” (J.P. Torrell, 102).

' Raymond E. Brown, 707 preguntas y respuestas sobre la Biblia (Salamanca 1996) 102.
En esta misma péagina dice el autor que “en el NT se encuentra una pequefia prueba de
que los ‘hermanos’ no eran hermanos consanguineos. En la escena de la crucifixién,
en Mc 15,40 y Mt 27,56 se llama a una de las mujeres que estaban mirando de lejos,
‘Marfa de Santiago y José (Joseph)’, presumiblemente la madre de Santiago y José. Estos
son los nombres de dos de los hermanos de Jesus y quizas en esta escena se dice que
son los hijos de otra mujer llamada Marfa. (Ni Marcos ni Mateo se referfan a Marfa, la
madre de Jests, como la ‘de Santiago y José’). Esta informacion confirmaria la tradicion
biblica del protoevangelio de Santiago, de que los ‘hermanos y hermanas’ no eran hijos
de la Virgen Marfa”. En dicho protoevangelio de Santiago, del principios del siglo 11,
se narra el matrimonio de Marfa con el viudo anciano José, que tenfa otros hijos de su
matrimonio anterior.



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 235

a la luz de la doctrina de nuestra Iglesia, que Marfa permaneci6
virgen, lo cual, sostenemos, clarifica la imagen dudosa que

presentan las Escrituras™"’.

3. ¢Es solo un mito la concepcion virginal?

Como este dato de la fe es dificil de explicar, y por supuesto de
admitir, se intenta rebajar su escandalo biol6gico para convertitlo
en una parabola, es decir, en una ‘virginidad moral’. En el siglo
I, el judio Trifén invitaba a los cristianos a desmitologizar la
concepcidn virginal apelando a los mitos paganos: “En los mitos
de los llamados griegos se cuenta que Perseo nacié de Danae,
siendo esta virgen, pues fluy6 a ella en forma de lluvia de oro el
que entre ellos se llama Zeus. Vergiienza os ha de dar decir vo-
sotros cosas semejantes a ellos, y mas valdria decir que ese Jesus
ha nacido hombre de los hombres, y que, si se demuestra por las
Escrituras que es el Cristo, deberfais creer que mereci6 ser esco-
gido para Cristo por haber vivido conforme a la ley de manera
perfecta. Pero no vengais con monstruosidades, no sea que deis
pruebas de ser tan necios como los griegos” (San Justino, Didlogo
con Trifon, 67: D. Ruiz Bueno (ed), Padres Apologistas Griegos [s. 11],
Madrid 1954, 421). Frente a una interpretacion mitologica de la
concepcion virginal F. Mussner “ha demostrado de forma con-
vincente que el ‘universo semantico’ del pasaje de la anunciacion
(datos topograficos, nombres personales, férmulas y conceptos
teoldgicos, alusiones y citas paleotestamenarias) discurre exclu-
sivamente en el horizonte mental y lingtistico biblico y que se
refiere concretamente al judaismo y al judeocristianismo pales-
tino del tiempo de Jesus. Asi, pues, no existe ninguna conexion,
ni objetiva ni historica, con elementos mitologicos paganos. El

17 1d., 104



236 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

factor determinante en este punto es el acontecimiento de Cristo,
interpretado en el horizonte de la accién salvifica de Dios y de las
promesas paleotestamentarias” (G.L. Muller, Dogmdtica, Barcelo-
na 1998, 493).

La invitacion a desmitologizar la concepcion virginal para que
no chirrie a los oidos racionalistas reaparece en nuestro tiempo
bajo la pretension de reducir la virginidad biologica a virginidad
moral que traducido en lenguaje llano ya no seria virginidad, sino
simplemente castidad conyugal. Por eso serfa mejor no hablar de
concepcion virginal si se prescinde de su componente biolégico.

Pero resulta que el dato biolégico forma parte del dato de fe
de modo que si se reinterpreta (el dato biol6gico) hasta eliminarlo
la fe misma queda alterada. Puesto que “la forma primitiva como
la Iglesia ha expresado, de modo obligatorio e infalible, su fe, son
los simbolos, en los que desde el comienzo aparece unanime-
mente la confesion en la concepcion virginal de Jesucristo” (C.
Pozo, o.c., 285). En esta confesion se entiende la concepcion vit-
ginal en su implicacion bioldgica; otra interpretacion violentarfa
el texto y lo que con él quiso decir la Iglesia.

En la misma direcciéon de proceder a la desmitologizacion de
la concepcion virginal se encuentran los intentos de entenderla
en el marco del género literario de los evangelios de la infancia.
¢Significa eso que las narraciones de la infancia son una leyenda?
Ciertamente, estos relatos estin enmarcados en un género
literario propio, pero eso no significa que no sean, como los
mismos evangelios, sustancialmente historicos. Pues bien, en el
nuacleo de esos relatos esta el dato de la concepcidn virginal, si
esta la reducimos a pura leyenda todo el entramado histérico de
los relatos de la infancia de Jesas quedaria afectado.

Como se pide desmitologizar la concepcion virginal, ja qué
mito se refiere?

A principio del siglo XX, el exegeta protestante H. Gunkel
recuperaba el mito griego, recordado por Trifén, o sea, detras



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 237

de la concepcién virginal estarfa el mito de la unién carnal de
dioses con mujeres. Pero cualquiera puede comprobar que la
afirmacion evangélica de la concepcion virginal no se aproxima
ni remotamente al contenido central del mito que narra la unién
carnal de los diferentes dioses con mujeres.

Otro exegeta, M. Dibelius, abri6 otro camino, trasladando el
mito griego a Egipto, sirviéndose de un texto de Plutarco: “Los
egipcios hacen a este propdsito una distinciéon que no parece
carente de fundamento: dicen que no es imposible que el soplo
[el espiritu] de un dios se acerque a una mujer para engendrar
en ella principios de fecundidad; pero que un hombre no puede
tener ninguna unién corporal, ningiin comercio [carnal] con una
diosa” (cit. por Pozo, 291s). Pero Plutarco no pudo influir en
Lucas, pues es posterior. El problema esta en saber si este autor
en el texto citado reproduce bien las ideas egipcias o son una
creacion suya reelaborando en clave egipcia el mito griego de la
union carnal entre dioses y mujeres. “El pensamiento subyacente
no serfa asi una superacion del concepto de comercio carnal, sino
la afirmacién de una trascendencia del Dios supremo, al que, por
ello, no se atribuirfa la posibilidad de tal comercio, que, por el
contrario, segun Plutarco, los egipcios no creerfan imposible para
los dioses inferiores” (Pozo, 293).

Un tercer autor protestante, H. von Campenhausen, intento
explicar el origen de la concepcion virginal desde dentro de la
Sagrada Escritura, alejandose definitivamente de las explicaciones
miticas aducidas por la Escuela comparada de las Religiones. O
sea, situo el relato de la anunciacién de Lc dentro del género
literario veterotestamentario de las anunciaciones a mujeres
ancianas y estériles del AT: Isaac (Gén 17,15-19; 18,9-16; 21,1-
7, Sanson (Jc 13,2-24); Samuel (1Sam 1,1-20). El relato de la
anunciacion lucano serfa la culminaciéon de estas anunciaciones.
Y hay que decir que, en efecto, asi es, pero esto no explica lo
principal: qué significa la concepciodn virginal, pues en los relatos



238 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

mencionados no hay ninguna alusiéon a una idea semejante; en
ellos se habla exclusivamente de la superacion de la esterilidad,
no de la exclusion del varon.

Siguiendo con autores protestantes, E. Stauffer elaboré otra
teorfa para explicar el ‘mito’ de la concepcién virginal. Como los
judios empezaron pronto a propalar la calumnia de que Jesus
era hijo ilegitimo de un legionario romano de nombre Pantera
(ya vimos la respuesta de Origenes a esta calumnia citada por
el filésofo pagano Celso), los cristianos contraatacaron con la
leyenda de la concepcion virginal. Stauffer basa su suposicion
en dos datos: el evangelio llama a Jesus “el hijo de Marfa” (Mc
0,3), cuando, de ser hijo legitimo, tendria que haberlo relacionado
con el padre, y en el insulto que le dirigieron sus enemigos:
“comilén y borracho” (Lc 7,33s; Mt 11,18s), que, segin este
autor, apoyandose en el Targum de Jerusalén a Dt 21,20, serfa un
eufemismo para llamarle “bastardo”. Asi que en los mismos
evangelios se recogerfa la duda o la acusacion directa del caracter
ilegitimo de Jesus, y para acallarla se elabora la leyenda de la
concepcion virginal.

Finalmente, A. von Harnack propuso otra explicacion del
mito de la concepcién virginal: la glorificacion de Jesus en su
resurreccion llevé a la comunidad apostdlica a la glorificacion
de su origen negando la intervencién de un hombre en su
concepcion. Se tratarfa de una glorificacion retrospectiva: del
final al principio’®. Pero esto parece no encajar en el testimonio
apostolico. San Pablo, al comienzo de la carta a los Romanos,
habla “acerca de su Hijo, nacido del linaje de David segun la
carne, constituido Hijo de Dios con poder, segun el Espiritu de
santidad, por su resurreccion de entre los muertos, Jesucristo

'8 A. von Harnack, Histoire des dogmes. Paris, Du Cerf 1993: “Puis la foi a 'élévation
du Christ a la droite de Dieu eut un effet rétroactif: on se fit une idée correspondante
des origines de son existence” (XXII).



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 239

Senor nuestro” (Rom 1,3-4). Aqui no parece que la glorificacion
final, por la resurreccién, haya influido en el comienzo, pues se
subraya con claridad la condicién humana de Jesus, “nacido del
linaje de David”. Pablo resalta el contraste entre la glorificacion
acontecida por la resurrecciéon y el camino humano de Jesus.
“Este esquema no podria inclinar a la supresion del contraste por
una glorificacién de los origenes. Su evolucién normal hubiera
sido en sentido opuesto (la acentuaciéon del contraste), de no
existir una tradicioén de fe que afirmaba el hecho de la concepcion
virginal” (Pozo, o.c., 298).

Contra todas estas “interpretaciones” de caracter racionalista
para explicar el misterio de la concepcion virginal, se alza la
fe de la Iglesia que confiesa, desde el mismo testimonio del
Nuevo Testamento, que el Hijo de Dios se encarné en el seno
de Maria Virgen por obra del Espiritu Santo. Con la confesion
de la concepcion virginal se quiere salvaguardar precisamente la
accion creadora del Espiritu Santo en el seno de la Virgen Maria.
Si el Espiritu actud en la primera creacion (Gen 1,2), con mayor
razon habria de estar presente y actuante en la nueva y definitiva
creacion surgida del seno virginal de Maria (Lc 1,35; Mt 1,18.20).

En resumen, “los dos evangelistas que escribieron sobre la
concepcion virginal [Mt y Lc] se referfan a ella literalmente, aun
cuando vefan al mismo tiempo la gran importancia teologica
que tenfa [...]. Para los catdlicos, el factor teoldgico para juzgar
la historicidad de la concepcion virginal serfa la ensefanza de la
Iglesia, mas que la inerrancia de la Escritura. ILa Iglesia jamas ha
afirmado ni en el credo, ni en un concilio ni en alguna declaracion
papal, que la historicidad literal de la concepcion virginal sea
una revelaciéon divina y que deba aceptarse como articulo de
fe. No obstante, mediante su enseflanza ordinaria, que es otra
manera de indicar lo que es de fe, creo que la Iglesia ha insistido
implicitamente en la historicidad de la concepcién virginal. Puesto



240 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

que, como catdlico, considero la enseflanza normativa de mi
Iglesia, basada en la Biblia, como una ayuda especial en aquellos
casos en que la Biblia aparece poco clara o decisiva, yo si acepto
la concepcion virginal [...]. Prefiero eso a imponer un testimonio
biblico, insistiendo en su claridad y evidencia absolutas, cuando
simplemente es oscuro” (Raymond E. Brown, o.c., 98.99).

Como hice en esta misma revista cuando presenté los dos
ultimos dogmas marianos, la concepcién inmaculada de Marfa
y su asunciéon en cuerpo y alma al cielo (EsfI7in vol. LV n. 3,
059-724, 2021), resumiendo la aportacion del tedlogo brasilefo
de la Orden de los Siervos de Marfa Clodovis M. Boff a modo
de actualizaciéon de estos dogmas tal como aparecen en su libro
Mariologia social: O significado da V'irgem para a sociedade, Sao Paulo
20006, ahora como complemento de las anteriores reflexiones
recojo también aqui algunas de sus reflexiones que me parecen
mas significativas®.

3. CONTEXTO SOCIOCULTURAL DEL DOGMA DE I.A VIRGINIDAD

En el primer milenio la figura de Marfa que estuvo en primer
plano fue la Theotikos, Dei Genetrix, Madre de Dios. A comienzos
del segundo, empez6 a trazarse la figura de la Seiora y con
ella 1a de [7rgen, a veces considerada en si misma, al margen
de su maternidad divina, y por tanto de la persona de Cristo.
Evidentemente, la virginidad de Marfa esta también presente
en el primer milenio, pero siempre unida a su maternidad. El
dogma no dice simplemente que Marfa era virgen, sino que
siendo virgen fue madre de Dios. Este dogma choca de frente
con cualquier intento de explicacion racionalista del misterio de

1 Los textos los he traducido de la edicién italiana Mariologia sociale. 11 significato
della Vergine per la societa, Brescia 2007.




UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 241

la concepcién y nacimiento de Cristo, pues no acepta en modo
alguno la posibilidad de conjugar los términos contrapuestos
de virginidad y maternidad. El dogma de la concepcion virginal
apenas ha sido contestado, pues los testimonios del NT y de los
simbolos de la fe son unanimes al confesar que Cristo naci6 de
Maria virgen. El contexto de las declaraciones dogmaticas, desde
Calcedonia (DH 300 y 301) hasta la bula de Paulo IV en 1555
(DH 1880), es siempre cristologico. “Es Cristo el que esta en
cuestion, especialmente su divinidad, de la cual justamente la
virginidad de Marfa es signo elocuente. En cuanto al contexto
especificamente social, debemos constatar que es practicamente
irrelevante. Lo que en cambio importa es el contexto cultural en
general [...] segin el cual todas las épocas tuvieron dificultad
para admitir una verdad tan extraordinaria” (461).

La virginidad como género de vida

Esta es una cuestiéon cultural: “la del significado de la
sexualidad y de la dignidad de la mujer” (461). ;Cémo ha sido
vista la virginidad en la Iglesia? “La exaltacion de la virginidad por
parte de la Iglesia se debid, en buena parte, a costa del valor de la
sexualidad y, mas largamente, de la dignidad de la mujer” (461).
Detras esta el influjo de la filosofia neoplatonica, el estoicismo,
el gnosticismo, el maniqueismo y especialmente el encratismo,
movimiento ascético inspirado en dichas filosofias.

Pero las cosas han cambiado; hoy nadie contrapone virginidad
y matrimonio. La virginidad es una manera de vivir la sexualidad.
“Este modo especifico consiste en la concentracion de las
energias y en la reserva del amor en funcién de una donacién y
una realizacion de otro orden, sea ella artistica, ética, humanitaria
o mistica” (462). “La virginidad, libremente asumida, afirma la
no-funcionalizacién de la persona. Testimonio en positivo el
valor auténomo de la persona, mas alla de sus funciones, sean
sexuales 0 no” (462).



242 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

La virginidad es también “un potente simbolo antropolégico.
A través de la figura femenina que este término designa, se evoca
una dimension profunda de lo humano, sea de la mujer como del
hombre, sean ellos individuos o desposados” (463).

Lineas de aplicacion de la virginidad en el campo social

La Viirgen: modelo de la persona dueiia de si

La virginidad en Marfa es, ante todo, independencia,
autonomia; ella no consulta su respuesta a la peticion del angel
con nadie, ni siquiera con su prometido. Y eso en un contexto
fuertemente patriarcal como era aquel en el que a ella le toco
vivir. “Su actitud, por su caracter radical, puede ser declarada
realmente como inaugural” (465). “A esta luz podemos decir
que la virginidad es la afirmacién de la autonomia, de la libertad
y de la autodisponibilidad |[...] Virgen es la figura de quien se
posee, es don de si y sabe contenerse. De ahi el sentido originario
de ‘continencia” (465). “Sin embargo, la autonomia es solo el
primer momento del ser virgen, el de la afirmacién de si. Su
momento ulterior es el de la relacién, apertura y libre donacion.
Por esto mismo, la virginidad no es renuncia al amor, sino solo al
amor narcisista, dependiente y posesivo. Es en cambio expresion
del amor que es sefior de si y que se da, no por carencia, sino
por generosidad y plenitud [...] Vista asi, la virginidad aparece
como una de las cifras del ser persona [...] La virginidad atestigua
que no es la determinacion sexual la que define a la mujer o al
hombre, sino la libertad personal, en cuanto que esta asume y al
mismo tiempo supera la mera determinacion sexual [...] Mas,
virginidad es emancipacion no solo del ‘destino biolégico’, sino
también del ‘imperio del deseo’. Es liberacion de los vinculos de
la carne y del yugo de los instintos, y proclamacion de la realidad
del espiritu sobre el cuerpo y sus pulsiones. La virgen es simbolo
de la persona no poseida y no sometida, sexualmente o no” (460).



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 243

La Viirgen: modelo de la persona que genera vida nueva

- Virginidad: apertura al otro y a la vida

Marfa fue madre, porque fue virgen (RMa 39). “De hecho,
su virginidad atestigua su disponibilidad total para entrar en los
planes del Senior” (467). A laluz del fiat de la Virgen, “la virginidad
no se define tanto por el no (al sexo y al placer) cuanto por el
si (al amor y a la fecundidad)” (467). “Virginidad es apertura.
Es capacidad de entrar en la dinamica de la reciprocidad, de
relacionarse con los otros a partir de la propia riqueza” (467). La
virginidad afirma no solo el primer momento del ser-persona: la
autonomia, la afirmacion de la propia libertad, sino también el
segundo: el de la relacion o apertura al otro. Y también un tercero:
“la virginidad plena es siempre ‘materna’ [...] Libera energfas, sea
para la consagracion a Dios en la contemplacion mistica, sea para
el servicio a los otros en la actividad social, pastoral y misionera.
En todo esto, la Virgen es un modelo. Su virginidad ha sido
disponibilidad y su disponibilidad se ha demostrado fecunda”
(468).

- Virginidad: fecundidad divina en la impotencia humana

¢Qué tipo de fecundidad nos quiere mostrar Dios a través del
misterio de la virginidad de Marfa? “El quiere mostrarnos, en
sintesis, que, de la virginidad, signo de impotencia humana, Dios
es capaz de sacar vida, y vida nueva” (468). En la perspectiva
biblica, “Marfa, en cuanto virgen, es [...] el tipo del pueblo
pobre, impotente y sin futuro |[...] Pero la virginidad puede ser
el espacio en que brota la ‘vida nueva’. Dios, en efecto, tiene el
poder de sacar a la impotencia la vida. Por eso la Virgen irrumpe
en la escena del mundo como la realizacién de la potencia
vivificante del Espiritu [...] La virginidad aparece entonces como
portadora de una fecundidad propiamente divina. Es un ‘nuevo
modo de ser madre’: el modo divino” (469). A ejemplo de Maria,
“también el pueblo pobre y débil puede ser fecundado por el



244 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

Espiritu de Dios y generar vida y liberacion |...] En el seno del
pueblo, considerado impotente, como en el vientre virginal de
Marfa, estan latentes las ‘posibilidades divinas’ de la historia [...]
La ‘virginidad’ del pueblo, hecha fecunda como la de Maria,
proclama que Dios es gracia: que es soberano y al mismo tiempo
gratuito en su obrar liberador” (470).

Virgen: modelo de fidelidad

“La virginidad es una de las metaforas religiosas de la fidelidad
[...] Al contrario, se da el nombre de ‘prostitucion’ a la idolatria,
especialmente al culto del poder politico, simbolizado por la
Gran Meretriz (Ap 17 y 18)” (471). “Virginidad en la vida social
es fidelidad al pueblo, especialmente a los pobres. Es mantenerse
coherente con los compromisos asumidos en la linea de la justicia.
Y es sobre todo ser fiel a la alianza con Dios, conservando
encendida la fe a través del vinculo con la Comunidad eclesial en
la escucha de la palabra y en la participacion en los sacramentos”
(471).

La Virgen: representacion de la naturaleza inviolada

Inspirandose en un discurso de Juan Pablo II (24-5-1992),
el autor afirma que “como Marfa fue la “Virgen inviolada’ en
el cuerpo y en el alma, asi también la naturaleza no puede ser
violentada, no solo por medio de actos de destruccion, pero
tampoco con pensamientos de avaricia. En otras palabras, como
Maria es 17rgo intacta, también la naturaleza no puede ser tocada
por una intervenciéon humana que se presente contaminante o
destructiva” (472).

La Viirgen: icono mistico y escatoldgico de la comunion con Dios
La vida social y politica de los cristianos “tiene también
necesidad de horizontes respectivamente misticos y escatologicos,



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 245

si quiere conquistar amplitud y radicalidad” (473). Por eso se
aborda aqui esta problematica.

- Valor mistico de la virginidad

“La larga y densa tradicion cristiana relativa a la virginidad
choca hoy con el mas largo liberalismo sexual, tipico de una moral
de bajo perfil, que pone la ecuacion: amor-eros = sexo = coito. En
la cultura convencional de hoy, esta condicion es considerada un
‘tab®’, si bien entre el pueblo mas sencillo, la virginidad mantiene
todavia su crédito. En reaccion a la actual banalizacion del sexo,
emergen tentativas de revalorizar la virginidad” (477).

“Pero ¢qué valor especificamente social puede tener la
virginidad hoy como opcién de vida? Tiene un valor eritico. La
virginidad es una protesta contra la cultura sexista, que reduce
la sexualidad a la genitalidad y la usa hasta la banalizacién. Es
una afirmacién de la relatividad radical del sexo genital para la
realizacion del ser humano. Asi, recomendar la virginidad a la luz
de la Virgo praedicanda es profecia y propuesta contracorriente
[...] Solo esto ya serfa una expresiva contribucion social que los
cristianos podrian dar hoy para la experiencia de una auténtica
sexualidad” (477).

“Ademas de esto, el testimonio de la virginidad tiene el
significado de relativizar lo social, mostrando que el destino
humano no se agota en la esfera de la /zbzdo, sino que la trasciende,
en direccion de lo metasocial” (477).

- Alcance escatologico de la virginidad

La virginidad es una flecha que apunta hacia el encuentro
esponsal con Dios, apunta a las cosas ultimas, al estado definitivo
de la humanidad. “La persona virgen es hoy lo que seran todos
los elegidos mafana: total e intimamente unidos a Dios. [La
virginidad] dice que la historia humana culmina en la comunién
de amor con el Dios-Comunioén, que la tradicion mistica ha
simbolizado en las bodas eternas. La virginidad indica el fin,



246 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

después del cual ya no habra mas un ‘después’ (cfr. Mt 22,10;
1Cor 7,31)” (478).

“¢Qué tiene que ver la virginidad, en su dimension escatoldgica,
con la sociedad? El efecto de la perspectiva escatologica es el
situar sub specie aeternitatis 1os compromisos temporales, como son
los sociales y politicos. Ahora bien, la virginidad es el testimonio
de la apertura de la historia a la inminente irrupcion de la gloria
en el seno de la ‘creaciéon sometida a la caducidad’ y que, no
obstante, ‘espera ser liberada de la esclavitud para participar en la
gloria de la libertad de los hijos de Dios” (Rom 8,20-21)” (479).

“La perspectiva escatologica, afirmada a través de la virginidad
por el reino, no es evasion de la historia ni esteriliza el compromiso
historico. En verdad, todo lo relativo tiene necesidad de un
absoluto donde aferrarse” (479). Asi como lo inmanente necesita
del trascendente, lo temporal de lo eterno, lo histérico de lo
escatologico, “asi también lo politico necesita del wetapolitico,
como fundamento antropolégico y horizonte de trascendencia.
Ahora bien, la virginidad, por su carga mistica, es una de las
expresiones de lo metapolitico. Esta instancia, actuando en el
seno de la politica, garantiza a esta su dinamismo y su direccion.
Le da un peso eterno y, por esto, una gravedad historica unica.
Maria, la Virgen por antonomasia, es de todo esto el simbolo mas
elevado y al mismo tiempo el mas concreto” (479).

CONCLUSION

Lo expuesto hasta aqui se referfa a Marfa, la mujer madre de
Jesus; en lo que hace al misterio que ello encierra solo tenemos
acceso por la fe: si creemos que Cristo es el Hijo del Eterno
Padre, el Verbo de Dios encarnado, algo tiene que afectar a
aquella que lo engendr6 sin concurso de varén. Pero la virginidad
es una propiedad sobre todo de la mujer, asi que habria que



UN DOGMA INCOMODO: LA VIRGINIDAD PERPETUA... 247

preguntar ;como leen, sienten y perciben hoy las mujeres este
dato biolégicor Porque segtin sea su respuesta podran acceder o
no al misterio de la virginidad perpetua de Marfa. Pero ya desde
hace mucho tiempo el ser, identidad y mision de la mujer estan
siendo fuertemente atacados por el machismo masculino y por
el feminismo desatado, por ambos frentes se denigra a la mujer
despojandola de su atributo mas precioso y valioso: la maternidad
que, como en el resto del mundo animal, garantiza la perpetuidad
de la especie. Pero ¢por qué desprecian la maternidad? Porque
antes la han despojado a la mujer de la virginidad, reduciéndola a
puro objeto de placer. Sin respeto por la virginidad dificilmente se
respetara la maternidad. Y asf lo demuestran las perniciosas leyes
aprobadas por hombres machistas y mujeres ultra feministas: la
ley del aborto que destruye la maternidad y las leyes de género
que destrozan la identidad de hombres y mujeres. Por tanto, me
parece que, aunque sea tarea dificil y poco o nada agradecida,
resaltar hoy el dogma de la virginidad perpetua de Maria es una
forma también de salvaguardar la dignidad de la mujer frente al
acoso incesante que padece a través de leyes inicuas asumidas y
ensalzadas por una ciudadania desnortada a causa del influjo que
sobre ella ejercen los medios de comunicacion y también, por
desgracia, en el ambito de la familia y por parte de innumerables
educadores.

Que a la madre de Jesus la sigan invocando los creyentes
como la bienaventurada Virgen Maria, virgen antes del parto,
en el parto y después del parto, es una poderosa sefial luminosa
en medio de las tinieblas de una sociedad secularizada que se
burla de la virginidad y denigra la maternidad. Por el contrario,
San Juan Pablo II puso de relieve la importancia de mantener
unidos ambos atributos de la mujer, siguiendo el ejemplo de
la Virgen: en efecto, “las palabras ‘he aqui la esclava del Sefior’
atestiguan esta apertura del espiritu de Marfa, la cual, de manera
perfecta, retine en si misma el amor propio de la virginidad y el



248 JOSE MARIA DE MIGUEL GONZALEZ

amor caracteristico de la maternidad, unidos y como fundidos
juntamente” (Carta enciclica, Redemptoris Mater [25/03/1987],
n. 39).



