Est Trin Vol. 57 Num. 1 (2023) 91-148

Vladimir N. Lossky (1903-1958)
Un pensamiento desde el exilio

JosE-ALBERTO SUTIL LORENZO
Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: Este afio se cumple el 120° aniversario del nacimiento de
Vladimir N. Lossky (1903-1958), tedlogo ortodoxo ruso exiliado en
Francia, que pasa por ser uno de los mas grandes pensadores contem-
poraneos de la Iglesia oriental. En este articulo ofrecemos su biografia,
jalonada por su bibliograffa, conscientes de que la primera da razén de la
segunda. Nos adentramos asf en la figura de este hombre de contrastes (o
de sintesis) —ruso y francés, oriental y occidental, fiel a la Iglesia y critico
furibundo, racional y afectivo—, que dedic6 toda su vida a estudiar a los
padres de la Iglesia de la tradicién greco-bizantina y al maestro Eckhart,
asi como a los autores medievales, pero también a los filésofos de su
tiempo, haciendo del apofatismo el hilo rojo de su teologfa.

Lossky - apofatismo - Iglesia ortodoxa - teologia ortodoxa

Abstract: This year is the 120th anniversary of the birth of Vladimir
N. Lossky (1903-1958), a Russian Orthodox theologian exiled to France,
which is one of the greatest contemporary thinkers of the Eastern



92 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

Church. In this article we offer his biography, marked by his bibliography,
as the first gives reason for the second. We thus enter into the figure
of this man of constrasts (or synthesis) —Russian and French, from
the East and from the West, faithful to the Church and furious critic,
rational and affective—, who dedicated his whole life to studying the
fathers of the Church of the Greco-Byzantine tradition and the master
Eckhart, as well as the medieval authors, but also the philosophers of
his time, making apophaticism the red thread of his theology.

Lossky - apofatism - Orthodox church - Orthodox theology

Uno de los mas concienzudos estudiosos de la obra de Vladimir
N. Lossky —el primero, de hecho, en publicar un analisis critico
de su pensamiento'— es el que fuera arzobispo anglicano de
Canterbury, Rowan D. Williams. Este estudioso de Lossky llega a
decir de nuestro tedlogo que se le reconoce ampliamente como
la mente teologica mas creativa de la generaciéon mas joven de
escritores ortodoxos rusos que emigraron, en una especie de
auto-exilio, a rafz de la revolucién bolchevique. Es también el
te6logo ortodoxo mas influyente en el pensamiento religioso de la
Europa occidental posterior a la II Guerra Mundial. Su temprana
muerte, sigue diciendo Williams, dejé un gran vacio entre las
filas de pensadores ortodoxos, al tiempo que truncé una sintesis
teologica madura de su pensamiento. Es cierto que su gran ensayo
sobre la Teologia mistica de la lglesia de Oriente se ha convertido en
un clasico. Pero la evidencia de materiales no publicados o de sus
ultimos afnos demuestra que Lossky hubiera deseado extender y
profundizar su obra, revisando quizas también algunos de sus

! Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1ossky: an Exposition and
Critigue, Oxford 1975.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 93

argumentos’. Gran parte de este material se ha ido editando
gracias a los incansables esfuerzos de su amigo y discipulo, Olivier
Clément, entre otros. En cualquier caso, s que podemos trazar el
perfil biografico de Lossky, con la perspectiva que dan los afios,
y ayudados también por los multiples testimonios de quienes le
conocieron y convivieron con él. Es lo que nos proponemos
hacer en el presente trabajo’, precisamente en el 120° aniversario
del nacimiento de este gran tedlogo.

1. DE NINO A JOVEN

Vladimir Nikolai Lossky nace el 8 de junio (26 de mayo) de
1903, lunes de Pentecostés, fiesta del Espiritu santo. Viene al
mundo en Gotinga, ciudad alemana donde su padre, Nicolas
Lossky —un significativo filésofo representante del neo-
idealismo gnoseoldgico, que impartia clases en la universidad
de San Petersburgo— vivia temporalmente con su familia
por razones universitarias (lo que hoy llamarfamos estudios
de posgrado)’. Su madre se llamaba Ludmila Vladimirovna,

> Cf. R. D. Williams, «Lossky, the 172 Negativa and the Foundations of Theolo-
gy», en: M. Higton (ed.), Rowan Williams. Wrestling with Angels. Conversations in Modern
Theology, London 2007, 1. Otra opinién en la misma linea es la expresada por el tam-
bién reconocido tedlogo ortodoxo A. Schmemann en su obituario sobre Lossky:
«La repentina muerte del profesor Vladimir Lossky priva a la Iglesia ortodoxa de
uno de sus mejores tedlogos. La pérdida es todavia mas irreparable porque el nu-
mero de sus obras publicadas es exiguo —un libro, unos pocos articulos... Esto se
debid a un inusual pero desarrollado sentido de la integridad intelectual y cientifica,
que le hizo trabajar durante mas de veinte afios en su tesis doctoral, completando el
manuscrito tan solo unos dias antes de morir» (A. Schmemann, «Vladimir Lossky.
In memorianmy», SN'TQ2 [1958] 47).

? Para una profundizacion ultetior en la figura y en la teologia de V. N. Lossky,
cf. J. A. Sutil Lorenzo, Pensar a Dios alabdndole. Teologia y doxologia en didlogo con V'ladimir
N. Lossky, Salamanca 2020.

* Cf. O. Clément, «Notice biographique», en: V. N. Lossky, Sep# jours sur las routes
de France. Juin 1941, Paris 1998, 85. Los trabajos del padre de Lossky como psicélo-



94 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

apellidada Stoyounin de nacimiento. Los Lossky procedian de
un linaje antiguo y noble, de origen occidental —en concreto,
los caballeros teutonicos, con raices germano-polacas—, y se
relacionaban con la infelligentsia rusa, la élite cultural de la sociedad
de entonces, por lo que el pequefo Vladimir serfa educado en un
ambiente dindmico e intelectual’. Era el mayor de los hermanos.

Su infancia y adolescencia transcurren en San Petersburgo, lo
que le hace vivir cerca del mar, sofiando con ¢l, anhelandolo.
Vladimir es un nifilo extremadamente sensible; muy sensible,
sobre todo, al misterio de la muerte; no es que le tenga miedo,
pero esta le hace plantearse los ultimos interrogantes de la vida.
Por otra parte, le marcara profundamente la educacion de cufio
inevitablemente filosofico y la presencia «socratica» de su padre,
cuyo sistema juzgara posteriormente demasiado acabado y cerrado
en si mismo, una especie de «intuitivismo» de tipo leibniziano
«carente del sentido de lo tragico». De hecho, Vladimir negard
ser el heredero que continte el pensamiento filoséfico de su
progenitot’, aunque si que asumird su preocupacion ecuménica®.
Nuestro autor querra separarse también de los pensadores
religiosos de la generacion de su padre (Bulgakov y Berdyaev entre
otros), quienes han descubierto —o mejor, redescubierto— la

go filosofico en la universidad de San Petersburgo tenfan por aquel entonces cierto
renombre, as{ que viajé con su familia para una breve estancia en Gotinga y poder
consultar con otros colegas de su misma disciplina (cf. N. O. Lossky, Recuerdos. Vida
9 desarrollo filosdfico [en ruso], Minchen 1968).

> Cf. R. . Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky: an Exploration, Com-
parison and Demonstration of their Unique Approaches to the Neopatristic Synthesis, Durham
2010, 44.

¢ O. Clément, «Notice biographique», en: V. N. Lossky, Sept jours, 85.

7 Cf. N. Lossky, «Theology and Spirituality in the Work of Vladimir Lossky»,
The Ecumenical Review 51 (1999) 289.

¢ Cf. K. Sladek, «Ecumenism of Russian intellectuals in the late 19th and eatly
20th century», ET Studies 7 (2016) 329-339.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 95

ortodoxia después de desilusionarse con el idealismo de derechas,
el radicalismo de izquierdas o con ambos’.

Alainfancia se remonta también su inmenso amor por Francia.
Tal carifio se debe a la sefiorita Sophie Raynauld, la gobernanta
francesa que servia en casa de los Lossky; era un miembro mas
de la familia y los nifios la adoraban, llamandola Magzassia (una
pronunciacién deformada de Mademoiselle). Vladimir nunca la
olvidaria'. Con todo, hay también otra razén para esta atraccion
por todo lo galo. Lossky se sentia muy vinculado a sus antepasados
carolingios, que se convirtieron en un linaje polaco a comienzos
del siglo XIII y posteriormente en un linaje ruso a finales del siglo
XVIII, momento en el que los Lossky se harfan ortodoxos. Sin
embargo, la abuela paterna de Vladimir todavia era catolica. Por
estas dos razones, se entiende que, desde la mas tierna infancia,
el hijo mayor de los Lossky sofiara con vivit en Paris'’. También
desde pequefio, nuestro autor siente predilecciéon por el mundo
de la caballerfa, quiza por sus origenes aristocraticos. Es un
amor romantico, adolescente, pero que cristalizara en aspectos
decisivos de su vida'”. En efecto, nuestro tedlogo no renunciard a
la gran tradicion espiritual de occidente.

Muy dotado intelectualmente, termina pronto sus estudios de
secundaria y, con 17 afios, se matricula en la universidad. Desde
1920 a 1922, cursa estudios superiores, concretamente estudios
histéricos, en Petrogrado, en pleno periodo revolucionario. El
filosofo e historiador Lev Platonovich Karsavin atrae su atencioén
sobre los padres orientales y sobre la importancia dogmatica del

? Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1ossky, 1.

0 Cf. N. Lossky, «Préfacen, en: V. N. Lossky, Sept jours, 8.

" Cf. N. Lossky, «Introduccién, en: V. N. Lossky, Teologia mistica de I’Església
d’Orient, Barcelona 2009, 9.

2 Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de I'occident medieval», Le
Messager orthodoxe 144 (2006-2007) 85.



96 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

[filiogue®, circunstancias que le acompafiaran a lo largo de toda su

" Para Lossky existe no solo una economia del Hijo, sino también una eco-
nomia del Espiritu Santo: en esta doble economia se funda la Iglesia. Al igual que
hay una kénosis del Hijo, hay una kénosis del Espiritu Santo, que consiste en su
no-revelacién a nosotros, de modo que podamos llenarnos de su gratuidad. Aqui
radicarfa el problema del filiogue. Un estudio de tal asunto desbordarfa los limites
de este trabajo. Resefiemos solamente la importancia que este tema tiene en la obra
losskiana, especialmente por lo que al ecumenismo se refiere, y también porque
toca uno de los puntos esenciales de la teologia de Lossky: el apofatismo. No po-
cos acusaron a Lossky de intransigente y radical, debido a sus posiciones tan duras
sobre este punto de la seperacion entre oriente y occidente. Lossky insiste en que
la procesion del Espiritu Santo es inefable, por lo que el filiogue latino introduciria
al Dios de los filésofos en el Dios de la revelacion. El apofatismo oriental es un
homenaje al Espiritu Santo, de ahi que el fiiogue sea la (Gnica) causa del cisma de
1054, ya que el filiogue no respeta suficientemente el silencio sobre la inefabilidad del
Espiritu Santo. Olivier Clément insiste en que la muerte prematura de Lossky trun-
c6 muchas cosas en su vida; entre otras, esta cuestion del filiogue. A Lossky le habria
faltado conocer la pneumatologia de los padres latinos, a pesar de que se esforzé
por estudiar la cuestién histéricamente. Solo al final de su vida comenzé nuestro
autor a intentar una integracion entre los dos esquemas, el oriental y el occidental,
el platénico y el aristotélico, el mistico y el tomista, el divinizante y el filoséfico,
llegando a vislumbrar una interpretacién ortodoxa del filiogue. Lossky se preguntaba
siempre por qué en occidente se pasa de una teologfa espiritual, simbdlica y liturgica
a una teologia especulativa. Tendrfamos que respondetle a nuestro autor que atti-
buirselo todo al filiogue y al tomismo es un razonamiento débil, pues la escolastica
no ha sido la tnica teologfa en occidente. Lossky combate lo que él llama filioguismo,
en nombre de la teologfa oriental de la divinizacién y de la teologia apofitica, y en
nombre también del pensamiento trinitario de los padres griegos. Pero conviene
retener, en honor a la verdad, dos datos importantes. El primero, la influencia que
en este tema del filiogune tuvo en Lossky la figura de su profesor de historia, L. P.
Karsavin, quien le transmitié la conviccion de que el filiogue era una especie de
herejia existencial, que determinaba todo el desarrollo intelectual y religioso de la
cristiandad latina a partir de la edad media. El segundo dato es que el fiiogue no apa-
recfa entre sus preocupaciones iniciales. Prueba de ello es que en la Teologia mistica
apatece citado de pasada. Sera al empezar a explicar los cursos de dogmatica y de
historia de la Iglesia en el instituto San Dionisio cuando Lossky profundice a fondo
en esta problematica. Uno de los grandes divulgadores de la opinién filioquista
de Lossky fue el dominico francés Y. Congar, que admiraba el genio teolégico de
Lossky, pero no estaba de acuerdo con su postura sobre el filiogue, haciéndoselo
saber. Como ya hemos mencionado, Lossky habria matizado algo su postura hacia



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 97

vida. Le influye también en esta época Ivan Mijailovich Grevs',
experto en los Padres de la Iglesia occidental, y que dirigira la mirada
del joven Lossky hacia la historia medieval europea, especialmente
hacia el maestro Eckhart, un hecho que sera determinante en su
pensamiento postetrior””. Asi mismo, estudia con detalle la edad

el final de su vida, pero el «filioquismo» de Lossky cred escuela, de modo que otros
autores ortodoxos como Meyendorff, Evdokimov y Stiniloae ofrecen una formu-
lacién similar de este asunto de la procesion del Espiritu Santo. Por otra parte, y re-
fugiandose en el pensamiento de Lossky, algunos siguen preguntandose si el fidioque
no ha subordinado a Cristo al Espiritu, haciendo que la Iglesia se convierta en una
institucion fosilizada, donde los aspectos jerarquicos e institucionales predominan y
someten a los aspectos carismaticos y espirituales. Otros no ven en Lossky mas que
la postura de un neo-focianismo exigente, con el que es imposible cualquier tipo
de didlogo ecuménico. El debate est servido. Cf. O. Clément, «Vladimir Lossky:
Un théologien de la Personne et du Saint-Esprits, Messager 30 (1959) 137-206; O.
Clément, Orient-Occident. Deux: Passenrs, Vladimir Lossky et Panl Evdokimon, Genéve
1985, 76-89; J. Freitag, Geist-1ergessen, Geist-Erinnern: 1 ladimir Losskys Pneumatologie
als Herausforderung westlicher Theologie, Wurzburg 1995; J. P. Palamattath, The Grace of
the Holy Spirit: Active in the Progress of Humankind towards Historical Fulfillment; an Ecn-
menical Approach to the Pnenmatology of 1 ladimir Lossky and Walter Kasper, Rome 2003;
J. Z. Skira, Christ, the Spirit and the Church in Modern Orthodox Theology: a Comparison of
Georges Florovsky, Vladimir Lossky, Nikos Nissiotis and Jobn Zizionlas, Ottawa 1999; R.
D. Williams, A Margin of Silence: the Holy Spirit in Russian Orthodox Theology, Québec
2008; D. I.. Casewell, «A Critical Account of the Place of Divine Relations in
the Theology of Vladimir Lossky», New Blackfriars 97 (2016) 345-357;V. Co-
man, «Different Orthodox Perspectives on the Ecclesiological Ramifications of the
Filioque: Trinitarian Ecclesiology and Eucharistic Ecclesiology», Lagos: A Journal of
Eastern Christian Studies 58 (2017) 1-22.

" «En la universidad de San Petersburgo, el estudio de la edad media va a ad-
quirir una nueva dimensién bajo una influencia muy importante, incluso inestimable
para la comprension del destino de Vladimir Lossky. Se trata de la ensefianza del pro-
fesor Ivan Mikhailovitch Grevs. Este sabio era especialista en los padres de la Iglesia
del occidente cristiano y es €l el primero que da a conocer al maestro Eckhart al joven
estudiante que, como sabemos, consagrara su vida de investigador a este mistico
renano, algo que le llevara a una profundizacién y a un conocimiento muy amplio de
la mejor escolastica, particularmente de santo Tomas de Aquino, a quien venerara,
aunque criticando algunas de sus posturas teolégicas» (N. Lossky, «Préfacer, 9).

5 Cf. N. Zetnov, The Russian Religions Renaissance of the Twentieth Century, New
York 1963, 205.



98 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

media francesa con la profesora Olga Antonovna Dobiach-
Rojdestvenskaia, discipula del gran medievalista Ferdinand Lot,
que enseflaba en la Sorbona, y de quien Lossky sera discipulo y
amigo, cuando cumpla su suefio de ir a estudiar a Patfs en 1924

Esta apertura a lo occidental era, por lo general, una de
las caracteristicas mas propias de los circulos intelectuales de
San Petersburgo, frente al mundo académico de Moscu, que
mantenia una tendencia mas eslavofila. En este sentido, Vladimir
se desmarcé de la tendencia de anhelar nostalgicamente la
cristiandad rusa del pasado'”.

Otro momento decisivo que impacté en la vida del joven
estudiante fue contemplar la entrega de uno de los primeros
martires de la revolucién bolchevique, el metropolita Benjamin
de San Petersburgo, quien posteriormente serfa canonizado
por la Iglesia ortodoxa rusa. Vladimir estaba profundamente
conmovido por el espectaculo de la multitud de los creyentes
postrados en el suelo al paso de su obispo, que caminaba hacia la
muerte. «Hsta imagen de la Iglesia, el obispo y su pueblo, unidos
por la sangre del martirio, conmoverfa profundamente al futuro
tedlogo»'®. A lo largo de toda su vida, esta estampa sostuvo la
fidelidad de Lossky a la perseguida Iglesia rusa.

En 1922, Lenin habia dejado la «libertad» de decision sobre
el exilio a todo intelectual no marxista que no hubiera estado
implicado en la guerra civil. La familia Lossky resistié, como
otras familias aristocraticas y de intelectuales, decididos a sufrir
la suerte de su pueblo. Pero, en noviembre de 1923, el gobierno

' Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de 'occident medieval», 85-86.

7 «Nunca simpatizé con, o apoy6 de ninguna manera, la tendencia de tratat la
cultura cristiana de la Rusia pre-bolchevique como algo que trascendiera las rela-
ciones culturales e historicasy (R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich
Lossky, 2).

'8 C. Aslanoff, «La priere du théologien», en: V. N. Lossky, Sep# Jours, 79.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 99

soviético expulsa a N. Lossky y a su familia en aquel famoso barco
cargado de intelectuales rusos que, paradojicamente, posibilitaron
el conocimiento de la ortodoxia mas alla de las fronteras rusas.
Por otra parte, al separarse de su palis, el joven Lossky se jur6 a
s mismo permanecer fiel toda su vida a la Iglesia rusa y a este
pueblo guardian de la fe, pues habfa sido testigo directo de las
primeras persecuciones”. Esto tendrd importante y dolorosas
consecuencias en su vida adulta.

Desde finales de 1923 hasta octubre de 1924, y tras una breve
estancia en Berlin, Vladimir N. Lossky y su familia residen en
Praga, un centro importante de la diaspora rusa. Alli continta
sus estudios en la divisiéon checa de la universidad «Katl» y en
el célebre seminario de Nikodim Paulovich Kondakov, una
institucion de ensefianza no reglada donde trabajaria codo con
codo junto a este especialista en arqueologia y arte bizantinos®.
Bajo la direccién de Kondakov?, Lossky se abre camino en la
teologia de los iconos™.

¥ Cf. C. Aslanoff, «lLa priére du théologien», 79.

% Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1 ossky, 5.

' El joven Lossky conocié los ultimos afios de Kondakov, cuando ya era un
reputado estudioso de la iconografia bizantina. De manera péstuma se publico su
obra todavia actual E/ icono ruso, que en 4 volumenes ofrecia una coleccioén de 65
laminas a color (vol.1), un 4lbum de otras 135 reproducciones a fototipo (vol.2),
ambos con sus tablas e indicaciones de texto sobre los iconos correspondientes, y
los vols.3-4 con un erudito estudio sobre el tema del que se puede ver una amplia
resefia en M. Carsow, «I.icone russe», Journal des savants 8 (1930) 349-361. Hubo
una primera traducciéon resumida de la obra al inglés (Oxford 1927) y una postetior
de los cuatro volumenes, ambas realizadas por E. H. Minns (Prague 1928-1933).
Del mismo modo, y esta es la que nos intetesa, aparecié una traduccién titulada
Die Russiche Tkone | 1icine russe (Prague 1928-1933), cuyo primer volumen estaba
traducido al aleman y al francés, los dos dltimos permanecian en el ruso original y
el segundo estaba traducido por nada mas y nada menos que Vladimir Lossky. Su
preocupacion por el estudio y la publicacién de trabajos sobre la iconograffa es,
pues, muy temprana.

# «lLa encarnacion de la teologia de la pintura de iconos, la vision de una teolo-
gia expresada no sélo en palabras sino también con lineas y colores, la posibilidad



100 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

En este periodo, nuestro autor continua desarrollando su
interés por la Europa medieval y se afianzan en ¢l dos rasgos de
su caracter: su porte caballeresco y una sensibilidad profunda,
que se vuelve hacia Dios”. Queda prendado, por ejemplo, de
san Francisco de Asis y sera en Praga donde tenga lugar una
«florecilla» de Lossky: tras una conferencia al aire libre que el
joven Lossky imparte precisamente sobre el poverello de Asis, un
pajaro baja de un arbol y se posa justo al lado del conferenciante®.

Sin embargo, nuestro autor se convence rapidamente de que
Praga no puede proporcionarle un clima intelectual estimulante
y satisfactorio, por lo que, entre octubre y noviembre de 1924,
se traslada a Parfs y, gracias a una beca, comienza a estudiar en la
Sorbona®. Allf se encuentra de lleno con la cristiandad occidental
y desarrolla muchos de los temas mas importantes de su teologia,
al tiempo que comienza un romance sin final con la que sera su
siempre amada Francia®.

de expresarse de una forma diferente a la filoséfica y a los términos conceptuales,
sin ser vaga o sentimental, quizas puramente devocional, como tendrfa que haber
sido: todo esto adquiria la concrecion y las exigencias de la pintura de iconos. Era un
intento de expresarse mediante los significados de los simbolos y de convenciones
con claras limitaciones, mediante signos mas que mediante definiciones, que no po-
dian plasmarse adecuadamente en formulaciones. Mas tarde, ¢l [Lossky] hablaria de
forma parecida sobre las verdades dogmaticas». Estas palabras son del metropolita
Antonio de Sourozh, monje y obispo de la Iglesia ortodoxa rusa, en una conferencia
pronunciada el 23 de diciembre de 1971 en la confraternidad de san Sergio y san
Albano y en la que desgranaba sus recuerdos personales sobre Vladimir Lossky, a
quien habfa conocido al ser él el capellan ortodoxo de dicha confraternidad.

# Cf. O. Clément, «Notice biographique», 85.
Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de 'occident medieval», 86.

» Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1 ossky, 5.

% Cf. O. Clément, «Vladimir Lossky: Un théologien de la personne et du Saint-
Esprity, Messager 30 (1959) 137-2006.

24



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 101

2. PRIMEROS PASOS DEL TESTIMONIO ORTODOXO EN FRANCIA

El joven Lossky ya esta en Parfs y, hasta 1927, estudia en «la
Sorbona», obteniendo la licenciatura en historia medieval. A
continuacion, investiga y recopila todo el material posible sobre la
teologia mistica del maestro Eckhart, en vistas a elaborar su tesis
doctoral. Serfa un trabajo del que se ocup6 hasta pocos dias antes
de su muerte. Durante esta época, como ya hemos mencionado,
traba amistad con el gran medievalista Ferdinand Lot”, quien a
partir de 1930 le permite trabajar en el Bulletin du Cangue, «una
publicacion dedicada al estudio filolégico del latin medieval»®.

Pero descubrira, sobre todo, con un interés pasional, las
ensefianzas de Etenne Gilson, el gran maestro de la filosofia
medieval, cuyos cursos en «a Sorbona» y en el Colegio de
Francia no dejara de seguir hasta la guerra y, acabada esta,
hasta la marcha de Gilson a Canada. Es la impronta del rigor
occidental conjugado con el gusto por la profundidad. De hecho,
su primer tema de doctorado fue una cuestion simplemente
histérica —las comunas medievales en la Provenza—, pero el
contacto con Gilson hara que evolucione hacia un tema mas
filosofico”. Con Gilson, aprendera a conjugar el rigor académico
y la interpretacion creativa personal, algo que es caracteristico
de los mejores trabajos del propio Lossky™. Y en los cursos de
Gilson es donde conocera y trabara amistad con otros catdlicos
de renombre como Daniélou, de Lubac, Congar, Bouyer y otros.

7 Su esposa era la famosa medievalista y orientalista Myrra Lot-Borodine, rusa,
ortodoxa y tedloga, la primera en escribir en francés un importante articulo sobre
la deificacion. Cf. sus obras La déification de I'homme selon la doctrine des péres grecs, Paris
1970; Le roman russe contemporain (1900-1912), Paris 1912; Nicolds Cabasilas: un maitre
de la spiritualité byzantine au XIV'. siécle, Paris 1958.

# R. D. Williams, The Theology of 1 ladimir Nikolaevich I ossky, 6 nota 4.

# Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1ossky, 6.

% Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1 ossky, 6.



102 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

Enelcurso 1925-1926 entabla amistad con Eugraph Kovalesky,
hombre de gran inspiracién y entregado totalmente a la causa
del testimonio ortodoxo, tanto en Francia como mas alla de sus
fronteras. Juntos fundan la «Confraternidad de san Fociow, de la
que Lossky sera el gufa espiritual durante mucho tiempo?'. Esta
confraternidad tenfa para nuestro autor reminiscencias de la tabla
redonda, pues el amor a Francia, y a través de ella a lo occidental,
se aliaba con un gusto refinado por el ideal caballeresco de la
edad media™.

De esta amistad decisiva con E. Kovalevsky surge la idea —y
la vocacion— de un testimonio en occidente y, concretamente, en
Francia: el testimonio de una ortodoxia resueltamente universal,
capaz de vivificar las tradiciones propias del cristianismo
francés”. La confraternidad debe servir a este fin. Segun
Lossky, esta comunidad debe constituir una caballerfa cristiana
que responda a la busqueda occidental del Grial; es decir, «la
busqueda permanente de la pureza de la ortodoxia». Todos
estos temas medievales, ligados a la caballerfa, tomaran cada vez
mas peso en Lossky gracias también a la influencia de Dmitri
Vassilievitch Boldyrev, amigo de la familia y especialista en estas

*! He aqui el manifiesto fundacional de la confraternidad: «Proclamamos y con-
fesamos que la Iglesia ortodoxa es la inica, la verdadera Iglesia de Cristo. Que no es
solo oriental, sino que es la Iglesia de todos los pueblos de la tierra, del oriente, del
occidente, del norte y del sur. Que cada pueblo, cada nacién tiene su derecho per-
sonal en la Iglesia ortodoxa, su constitucién canoénica autocéfala, la salvaguarda de
sus costumbres, sus ritos, su lengua litdrgica. Unidos en los dogmas y los principios
canénicos, las Iglesias abrazan al pueblo del lugar. No nos oponemos y condena-
mos toda tentativa: 1) de limitar la Iglesia ortodoxa; 2) de separar a las Iglesias unas
de otras; 3) De someter una Iglesia a otra mds poderosa. Confesamos la unidad en
la multiplicidad y la libertad, en el nombre del Padre, del Hijo y del Espititu Santo.
Amén» (https://fr.wikipedia.org/wiki/Confr%C3%A9tie_Saint-Photius, consulta-
do el 1 de mayo de 2023).

2 Cf. N. Lossky, «Préface», 8.

¥ Cf. O. Clément, «Notice biographique», 85.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 103

cuestiones™. En la confraternidad crefan que la ortodoxia podia
revivificar las auténticas tradiciones de la cristiandad francesa™.
Lossky sentia que esta era su vocacion: llamar la atencion no solo
sobre los puntos de divergencia, sino también sobre los puntos
de convergencia entre oriente y occidente. Valga como boton de
muestra el hecho de que durante toda su vida admiré a santos
franceses como san Bernardo de Claraval, santa Genoveva o
santa Juana de Arco, amén de estimar las apariciones marianas de
la Virgen a los pastorcillos en La Salette. Lossky reverenciaba a
estas personas, porque se habfan vuelto hacia Dios, vivian coram
Deo™.

Ya hemos indicado que, desde 1927, Lossky se interesa
profundamente por el maestro Eckhart y comienza a reunir los
materiales necesarios para un estudio de la mistica eckhartiana.
Es una bisqueda intensa en Francia y en Alemania de fuentes
manuscritas, tratados inéditos del dominico y material de la
Bibliotheque nationale relativo al periodo en que Eckhart residi6 en
la universidad de Paris®’.

El 4 de junio de 1928, de nuevo Pentecostés, se casa con
Madeleine Schapiro, hija de una familia judeo-rusa, que sera
inquebrantablemente su compafera de servicio y de fe. Ella
era también una apasionada estudiosa de los padres orientales,
convirtiéndose al cristianismo durante sus estudios™. Naceran
cuatro nifios de este matrimonio: Nicholas, Marie, Catherine y
Jean. «De mi familia no me ha venido nada que no sea positivo,
dird afios después Vladimir N. Lossky™.

* N. Lossky, «Préface», 9.

% Cf. O. Clément, «Notice biographique», 85.

% Cf. N. Lossky, «Préfacen, 10.

7 Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich Lossky, 6.
¥ Cf. R. William, The Theology of V ladiniir Nikolaevich Lossky, 8.

¥ 0. Clément, «Notice biographique», 86.



104 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

El trabajo sobre el maestro Eckhart llevara a nuestro autor
a encontrarse en los misticos germanos con la idea recurrente
de la incomprensibilidad de Dios. Lossky profundizara asi en
las raices auténticas de la teologia negativa, estudiando a los
tedlogos alejandrinos, a los capadocios, también a santo Tomas
de Aquino, pero, sobre todo, el corpus de Dionisio el Areopagita,
en quien cree encontrar la autenticidad cristiana en el devenir
global de la teologia ortodoxa®. De hecho, en 1929, su primera
publicacién sera un estudio, en ruso, sobre «lLa teologfa negativa
en las ensefianzas de Dionisio el Areopagita», que ofrece un
detallado analisis de la teologia negativa o apofatica de este
autor®. Y, en 1931, nos ofrecera una publicacion, esta vez en los
Archives d’historie doctrinale et littéraire dn Moyen Age, con un nuevo
estudio sobre Dionisio, «l.a nocioén de las analogfas en Dionisio
el Pseudo-Areopagitar*.

0 «A veces, se ha pretendido que los escritos acropagiticos habrian ejercido una

influencia mayor en occidente que en oriente. Esto solo es una verdad a medias.
En efecto, en el panorama doctrinal de la escolastica latina —tan diferente del de la
tradicion bizantina— la influencia de Dionisio es mas visible y se hace mas notable.
Sin embargo, esta influencia, por grande que pudiera ser, no fue mas que parcial.
La doctrina dinamica que determina el curso del pensamiento bizantino no ha sido
jamas comprendida ni adoptada en occidente. El mismo Escoto Eritgena, imbuido
de Dionisio y de Maximo, no ha podido asumir la distincién entre los modos de
existencia de Dios en su esencia y en sus procesiones exteriores, pues, habiendo
distinguido entre las ideas de Dios y su esencia, las ha situado en el orden creado. Si,
en oriente, la tradicién dionisiana supone un triunfo definitivo sobre el helenismo
platonizante, en occidente, por el contrario, la obra de Dionisio, mal asimilada, se
convertird a menudo en el vehiculo de influencias neo-platénicas» (V. N. Lossky,
Viision de Dien, Neuachatel 1962, 106-107).

1 Cf. V. N. Lossky, «Otritsate'noe bogoslovie v uchenii Dionisiya Areopagita»,
Seminarinm Kondakovianum 3 (1929) 133-144. Trad. fr. en: «La théologie négative
dans la doctrine de Denys 1Aréopagite», Revue des Sciences Philosophiques et Théologi-
gues 28 (1939) 204-221.

2 Cf. V. N. Lossky, «L.a Notion des “analogies” chez Denys le Pseudo-Aréopa-
gite”», Archives d 'histoire doctrinale et littéraire du Moyen-Age 5 (1931) 279-301.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 105

En su primer articulo, se puede ver ya su interés por la teologfa
de san Gregorio Palamas y las controversias teologicas del siglo
XIV, concernientes a la distincion entre esencia y energfa, asi
como a la teologia de la gracia. Los escritos de Palamas eran poco
conocidos en general y apenas se habia hecho un trabajo critico
sobre ellos, pero, con el tiempo, se convertiria en el tedlogo de
cabecera de la corriente neopatristica de la teologfa ortodoxa
contemporanea®.

Lossky, de hecho, advertira que la obra palamita ha sido
malinterpretada por el occcidente cristiano*. El primer contacto

# «Después de numerosas confrontaciones y discusiones con los tedlogos ca-
tolicos, los rusos, cada vez mas convencidos de que las ensefianzas de Gregorio
Palamas eran las que mejor expresaban los rasgos caractetisticos de la teologia y
de la espiritualidad ortodoxas, buscardn poner en relieve los puntos de la doctrina
palamita que respondan a la tradicién del antiguo oriente. En primer lugar, la actitud
apofitica en el esfuerzo por conocer a Dios. Vladimir Nikolaevitch Lossky (T 1958)
hace del apofatismo el centro de su teologfa. Otro elemento capital de la ensefianza
palamita, la divinizacién del hombre, encuentra una gran difusora en la persona de
Myrrha Lot-Borodine. Jean Meyendorff, antes de ser profesor en el seminario de
Saint-Vladimir en Nueva York, ha editado y traducido en francés las Triadas para la
defensa de los santos hesicastas, 2 vols., Lovaina 1959, 2 ed. 1974. Respondiendo a ciertas
objeciones, el arzobispo Basilio Krivochéine (T 1985) esperaba mostrar cémo las
tesis de Palamas correspondian a los textos de los padres. Puso especial énfasis en la
“vision de la luz”, deseada por los “santos hesicastas™» (T. gpidlik, «Russier, en: M.
Viller (éd)., Dictionnaire de spiritualité, ascetigne et mystique, X111, Paris 1988, 1186-1187).

# El hesicasmo se conoce en occidente principalmente gracias a las obras de
los padres Jugie y Hausherr, autores muy eruditos pero que, desgraciadamente, dan
muestras de un extrafio celo para denigrar el objeto de sus estudios. Deteniéndose
sobre todo en la técnica exterior de la oracion espiritual, esos criticos modernos se
aplican en sus escritos a ridiculizar una practica de vida espititual que les es ajena.
Representan a los hesicastas como monjes ignorantes y toscamente materialistas,
que se imaginan que el alma reside en el ombligo y que nuestra respiracién contiene
el Espiritu de Dios; se tratarfa pues de retener el aliento y de fijar la mirada en el
ombligo, repitiendo sin cesar las mismas palabras, para caer en un estado estatico.
Serfa, en resumen, un procedimiento pura- mente mecanico para provocar cierto
estado espiritual. En realidad, la oracién mental tal como se presenta en la tradicién
ascética de Oriente nada tiene en comin con esa caricatura» (V. N. Lossky, Teologia



106 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

serio de nuestro autor con la obra de san Gregorio fue durante
una conferencia en la Sorbona de Chatles Diehl, el bizantinista
francés mas famoso, y sirvié para ponerle en guardia frente al
pensamiento de dicho autor®. La actitud de Diehl, como la de
la mayoria de los bizantinistas de su época, era «de desprecio y
de burla hacia lo que parecia una simple aberracién fantastica
generada por un fanatismo mondsticon®. Pero Lossky no se
dej6 llevar por unos planteamientos tan negativos, sino que
tomo la determinaciéon de examinar el asunto por si mismo. En
el curso de la investigacion para sus primeros articulos, se dio
cuenta claramente de la importancia hermenéutica que tenia
para los estudios patristicos lo que mas tarde ¢l mismo llamarfa
«la sintesis palamita»*’. Estos trabajos de Lossky preceden a los
extensos estudios sobre el palamismo de B. Krivoshein (19306) y
D. Stiniloae (1938)*. Nuestro autor es asi uno de los primeros

tedlogos ortodoxos contemporaneos en trabajar criticamente

mistica de la Iglesia de oriente, 156). «Occidente conocia la teologia oriental principal-
mente a través de los estudios de Martin Jugie. Véase en particular M. Jugie, Theologia
dogmatica christianorum orientalium ab ecclesia catholica dissidentium, 1-V, Patis, Letouzey
1926-1935, y De processione Spiritus Sancti ex Fontibus revelationis et secundum orientales
dissidentes, Roma 1936. Estan llenas de informacién util, pero carecen de espiritu
ecuménico. Los juicios criticos sobre la dogmatica de los autores bizantinos son
realizados “a partir de una concepcion estrechamente escolastica y tomista”. Véase
J. Meyendotff, Iniciaciin a la teologia bizantina, Paris, Ed. du Cetf, 1975, pags. 301 y
304» (S. Rumsas, «Préfacen, en: V. N. Lossky, Essai sur la thévlogie mystique mystique de
IEglise d'Orient, Paris 2005, TII note 1).

# Cf. R. D. Williams, The Theology of 1V ladimir Nikolaevich Lossky, 7.

¥ R. D. Williams, The Theology of 1 ladinsir Nikolaevich 1ossky, 7.

47 Cf. V. N. Lossky, Vision de Dien, 127-140.

*# Cf. B. Krivoshein, «lLas enseflanzas ascéticas y teoldgicas de san Gregorio
Palamas» [en ruso|, Seminarinm Kondakovianum, V111, Praga 1936; D. Staniloae, «La
vida y ensefianzas de San Gregorio Palamas. Incluye la traduccion de tres tratados»
[en rumano], Sibiu 1938.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 107

sobre Palamas y datle un puesto central en su pensamiento
teolégico®.

3. FIDELIDADES Y CONTROVERSIAS

El 29 de julio de 1927, tras cuatro meses en una prision
soviética, el metropolita Sergio, que hacia las veces de patriarca
ruso, pidi6 a todo el clero, tanto en Rusia como en el extranjero,
que diera «su completa lealtad al gobierno soviéticon. La mayoria
de los rusos émigrés, que vivian en Parfs, pensaron que la actitud
del metropolita Sergio se identificaba demasiado con el estado
soviético. El metropolita Eulogio, a la sazén exarca patriarcal en
Paris para la Europa occidental, intenté en un primer momento
aceptar dicha declaracion, pero en 1930 decidié que era imposible
continuar de esa manera®’.

Asflas cosas, la tension entre los dos metropolitas fue creciendo
y llegd a su punto algido cuando Sergio repudié a Eulogio®. En

¥ «Para nosotros, san Gregorio de Tesalonica, lejos de ser el autor de una doctri-

na nueva, No es mas que un testimonio de la tradicion, al igual que un San Atanasio,
un San Basilio, un San Gregorio de Nacianzo o un San Maximo. El caricter perso-
nal de su ensefianza se debe sobre todo al acento especial que pone sobre algunos
puntos de doctrina que encontramos también en otros padres de la Iglesia, —quizas
también a su manera atrevida y clara de plantear los problemas que sobrepasan el
entendimiento humano. Me resultarfa, por tanto, muy dificil separar el pensamiento
de Palamas del tesoro comun de la Iglesia ortodoxa. Pues es justamente en este sen-
tido en el que su obra teoldgica debe interesarnos, en tanto que es una de las expre-
siones auténticas del fundamento doctrinal de la espiritualidad ortodoxa, bizantina,
asi como rusa u otras» (V. N. Lossky, A 'Image et ressemblance de Dieu, 40).

30 Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and 1 ladinmir N. Lossky, 49.

5! Los exiliados e inmigrantes rusos en Francia se agrupaban en tres jurisdiccio-
nes distintas: 1) el patriarcado de Constantinopla (metropolita Eulogio), en torno
al instituto de teologia San Sergio, con personalidades eminentes del pensamiento
patristico y teolégico, como Bulgakov; 2) otros continuaban bajo la obediencia al
patriarcado de Mosc, regido en un primer momento como /ocum tenens y después



108 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

1931, el metropolita Eulogio y muchos de los éwigrés parisinos,
incluyendo el influyente grupo del Instituto teoldgico de san
Sergio y las parroquias ortodoxas francesas, se separaron de la
jurisdiccién directa del patriarcado ruso™.

Por rigor candnico y por la conviccion de fe de que la
Iglesia debe dar testimonio alli donde se encuentre sin tener
que reivindicar condiciones «normales»”, Lossky rehisa
separarse de la Iglesia rusa y, junto con la Confraternidad de san
Focio —en total 45 personas—, asegura la fidelidad a la sede
patriarcal de Moscd de una parte de la colonia rusa de Paris™.
Lossky explicita sus razones teoldgicas al respecto en el articulo
«Escollos eclesiolégicos»™. Nuestro autor tenfa ya una firme
comprension de lo que implicaba la catolicidad de la Iglesia y,
por ello, se negaba a aceptar la idea de que la Iglesia no pudiera
funcionar auténticamente bajo la persecuciéon soviética. Sin

como patriarca por el metropolita Sergio, y que contard con su propio centro de for-
macién, San Dionisio, y con Lossky como principal valedor; y 3) la llamada Iglesia
rusa de la diaspora, que en 2008 ha firmado su adhesion al patriarcado de Moscu.

2 Cf. R. J. Sauvé, Georges 1. Florovsky and V ladinir N. Lossky, 49.

53 «Siendo catolica la Iglesia en todas sus partes, cada uno de sus miembros —no
solamente el clero, sino también cada laico— es llamado a confesar y defender la
verdad de la tradicién, oponiéndose aun a los obispos si caen en la herejia. Un cris-
tiano que haya recibido el don del Espiritu Santo en el sacramento del santo crisma
no puede ser inconsciente en su fe; para la Iglesia es siempre responsable. De ahi el
caracter agitado y a veces turbado de la vida eclesiastica en Bizancio, en Rusia y en
otros paises del mundo ortodoxo. Pero ése es el precio de una vitalidad religiosa,
de una intensidad de vida espiritual que penetra al pueblo de los creyentes, unido
por la conciencia de formar un solo cuerpo con la jerarquia de la Iglesia. De ahi
también esa fuerza invencible que permite a la Ortodoxia atravesar todas las adver-
sidades, todos los cataclismos y trastornos adaptandose siempre a la nueva realidad
histérica, mostrandose mas fuerte que las condiciones exteriores. Las persecuciones
contra la fe en Rusia, cuya furia metédica no ha podido destruir a la Iglesia, son el
mejor testimonio de esa fuerza que no es de este mundo» (V. N. Lossky, Teologia
mistica de la Iglesia de oriente, Barcelona 2009, 14).

* Cf. O. Clément, «Notice biographique», 86.

% Cf. V. N. Lossky, «Ecueils ecclésiologiquesy, Messager 1 (1950) 21-28.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 109

embargo, precisamente este serd el comienzo para Lossky de
una experiencia de soledad, alienacién y aislamiento por parte de
muchos de sus compatriotas en el exilio™.

LLa toma de partido de unos y de otros que acabamos de resefar
desembocara en uno de los episodios mas dolorosos de la vida de
Lossky. En efecto, entre 1935 y 1936, toma cuerpo la asi llamada
«controversia sofiologica». Lossky, junto con el también tedlogo
ortodoxo Georges Florovsky, combate el sistema teolégico del
padre Sergei Bulgakov, en el que ve el riesgo de un «panteismo
cristiano»’’.

Bulgakov también se encontraba entre los intelectuales rusos
exiliados por mandato de Lenin a finales de 1922. En un primer
momento, se hizo famoso como economista y politico marxista,
pero, tras su conversion al cristianismo, fue reconocido como
filésofo y tedlogo ortodoxo. Asi mismo crecié en estima y fama
como hombre de Iglesia debido al papel critico que desempend,
ante la revoluciéon bolchevique, en el panconcilio de todas las
iglesias rusas (1917-1918), asi como en otras convocatorias
sucesivas. Bulgakov pertenecia a la generacion anterior a la de
Lossky, la generaciéon del llamado «renacimiento [renaissance]
religiosow, encontrando su vocacion, al igual que otros coetaneos,
en el hecho de perpetuar y expandir dicho renacimiento religioso
ruso. La colonia rusa en Parfs siempre vio a Bulgakov como un
sabio consejero espititual, venerandolo y apoyandolo®.

Los métodos teoldgicos de Lossky y de Bulgakov no eran tan
diferentes, a pesar de que Bulgakov provenia de la tradicion de
la escuela rusa, que hundia sus raices en la filosofia religiosa rusa
del siglo XIX, mientras que Lossky se basaba en la tradicién de
la Iglesia, inscrito como estaba en el movimiento neopatristico.

% Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 50.
57 Cf. O. Clément, «Notice biographique», 86.
% Cf. R. J. Sauvé, Georges 1. Florovsky and 1 ladimir N. Lossky, 50-51.



110 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

En 1933, Bulgakov publica su obra Agnets Boghii |[El cordero
de Dios], un soberbio estudio de cristologia en el que propone sus
teorfas sobre la sabiduria de Dios, Sophia, que puede ser considerada
un principio césmico concreto, aplicandose a la encarnacion.
Este trabajo fue causa de discusion entre los rusos parisinos y
levant6 suspicacias dentro de los elementos teoldgicamente mas
conservadores. Ante la peticion del metropolita Sergio, Lossky
redacta y envia a Moscu un largo informe sobre el estado de la
cuestion™. El metropolita Sergio respondera de inmediato
condenando la sofiologia del padre Bulgakov®.

Bulgakov y el metropolita Eulogio respondieron, a su vez, con
un librito a lo que ellos consideraban una falta de didlogo, asi
como una serie de interpretaciones erréneas del pensamiento de
Bulgakov, amén de una manera errénea en la forma de proceder®’.
En efecto, acusaban al metropolita Sergio de ejercer una autoridad
de tipo absolutista —y «papab— por realizar pronunciamientos
doctrinales con caricter absoluto sin el consenso de toda la
Iglesia, consenso que, segin ellos, es como se obra realmente en
la tradicién ortodoxa. Bulgakov y Eulogio esgrimian razones de
libertad de pensamiento en la Iglesia. En realidad, el problema
radicaba en que los argumentos teologicos se habfan unido
inseparablemente con otros de caracter politico o jurisdiccional.

De hecho, los conflictos jurisdiccionales entre el metropolita
Eulogio y la Iglesia ortodoxa rusa en la didspora, por un lado,
y el patriarcado moscovita, por otro, se habfan convertido ya

* En una monografia reciente sobre Lossky, el dominico A. Nichols afirma
que esta critica de Lossky a Bulgakov fue indigna, tanto por parte de Lossky como
por su objetivo; es decir, las ideas sofioldgicas de Bulgakov. Cf. A. Nichols, Mystical
Theologian. The Work of 'V ladimir Lossky, Leominster 2017.

%0 Cf. O. Clément, «Notice biographique», 86. El texto del patriarca Sergio se en-
cuentra en: Sobre la Sophia, la Sabiduria de Dios. E/ decreto del patriarca de Moscii y las afir-
maciones del profesor, arcipreste S. Bulgakov y del metropolita Enlogio [en ruso], Paris 1935.

U Ct. ibid.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 111

en un apasionado debate publico. Las acusaciones que Lossky
habia vertido contra Bulgakov se habfan considerado enseguida
como un ataque velado a la legitimidad del metropolita Eulogio,
pero también al instituto teoldgico de san Sergio que este habia
fundado, teniendo a Bulgakov en la plantilla de profesores y mas
tarde como rector del mismo®.

Debido al informe de Lossky, las hostilidades crecieron
dentro de la comunidad ortodoxa rusa de Paris. Lossky y
la confraternidad de san Focio fueron vilipendiados como
obscurantistas y bolcheviques. La confraternidad fue ademas
atacada por el periédico delos emigrados, [Vozrozhdeni (Renaissance),
que incluso rechazé publicar una carta de explicacion del propio
Lossky. Otra carta dirigida a Bulgakov nunca tuvo respuesta.
Por otra parte, el intento por parte de la confraternidad de
defenderse publicamente en Px#’, 1a revista de teologia y filosofia
de la emigracion rusa en Parfs, cosech6 una amarga respuesta por
parte de otro gran influyente emigrado, Nikolai Berdyaev. Lossky,

62 Cf. R. J. Sauvé, Georges 1. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 52. Habia ademas
otra cuestion en juego: el debate sobre la naturaleza de la Iglesia. Dos visiones dis-
tintas se disputaban la razén al respecto. Por una parte, la que seguia las ensefianzas
de M. Bulgakov, y que daba primacia al episcopado y al clero como elemento magis-
terial con autoridad de ensefiar, amén de ser fuente de la unidad de la Iglesia. La otra
forma de ver la Iglesia segufa el concepto de sobornost (comunidad, conciliaridad),
populatizado por el tedlogo laico A. Khomiakov, quien ponia el acento no tanto en
lo exterior sino en los principios interiores, especialmente en el Espiritu Santo del
que todos los miembros de la Iglesia estaban llamados a participar por igual. Lossky
era partidario de la primera opcién, firme defensor de la autoridad episcopal y de-
tractor de la palabra sobornost (cf. V. N. Lossky, «Du trosiéme attribute de 'Eglise,
en: Id., A Pimage et ressemblace de Dieu, Paris 2006, 167-179). Bulgakov y otros,
siguiendo el segundo punto de vista, apostaban por la libertad de los individuos
en la comunién de la fe (cf. M. de Salis Amaral, Dos visiones ortodoxas de la Iglesia:
Bulgakov y Florovsky, Pamplona, Eunsa 2003). Para una ulterior profundizaciéon en
esta problematica, cf. A. V. Tonkovidova - P. E. Boyko, «Dialectics of Sobornost in
the Works of S. N. Bulgakov and V. N. Lossky» [en ruso|, Concept: philosophy, religion,
culture 4/3 (2020) 43-51.



112 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

en una carta a su padre, describe una reunién entre los partidarios
de Bulgakov, entre los que se encuentran N. Berdyaev y G. P.
Fedotov (profesores de san Sergio) y K. Mochlsky, por un lado,
y la confraternidad, por otro. No fue posible la reconciliacién®.
En 1936, Lossky escribe un articulo en ruso titulado
«Controversia sobre la sophia»*, que fue mds que una simple
réplica a Bulgakov: era un manifiesto teoldgico en toda regla®.
No hace falta decir que el articulo de Lossky no mejoré las cosas.
Lossky y la confraternidad fueron condenados al ostracismo,
considerandoseles represores. Berdyaev, en su articulo «El
espiritu del gran inquisidot», hace alusiones negativas al grupo®.
Es una reaccion logica si tenemos en cuenta que los partidarios
de Bulgakov argumentaban que nadie podia censurar a nadie.
Tuvo que pasar algo de tiempo hasta que Lossky pudiera
contactar personalmente con Bulgakov, debido sobre todo a los
partidarios de este. Pero cuando finalmente pudo restablecerse
el contacto epistolar entre ambos, Bulgakov fue «decididamente
generoso» y «le animé a poner mas atencion en lo constructivo
que en los escritos teoldgicos controvertidos»”’. Por su patte,
Vladimir N. Lossky, el adversario aparentemente mas encarnizado
de la sofiologfa de Bulgakov, se referia a menudo en sus cursos
de teologia dogmatica al genio extraordinario de su «adversarion,
afirmando la necesidad de integrar sus intuiciones, tan ricas y
penetrantes, dentro de una perspectiva més tradicional®. En este
sentido, hay quien afirma hoy en dia que el pensamiento trinitario

% Cf. R. D. Williams, The Theology of V ladimir Nikolaevich Iossky, 12.

¢ Cf. V. N. Lossky, Spoor o Sofii, Patis 1930.

% Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1 ossky, 12.

% Cf. N. Betdyaev, «Der Geist des Grossinquisitorsy, Orsent und Occident 1 (1936)
30-38.

7 Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1 ossky, 13.

% Cf. N. Lossky, «Incidences en Occident (et en Russie) du renouveau théologique
russe au XXe sieclen, Cabiers du monde russe et sovietigue 29 (1988) 554.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 113

ortodoxo de los tedlogos de la «sintesis neo-patristica», en la que
se inserta Lossky, no serfa mas que un apéndice de la sofiologia
de Bolgakov®.

El mutuo afecto continué y Lossky lo demostré claramente
con su asistencia al funeral de Bulgakov en 1944, incluso a riesgo
de su seguridad personal”. En cualquier caso, incluso aun cuando
Lossky fuera reconocido como uno de los mas importantes
teblogos ortodoxos, la mayor parte de los circulos intelectuales
rusos de Parfs le mantuvo en cuarentena durante el resto de su
vida. Prueba de ello es que nunca fue invitado a dar clase o a
impartir una conferencia en el Instituto san Sergio, incluso cuando
ya era reconocido como uno de los mas grandes intelectuales de
la emigracion rusa’.

4. NUEVOS SUENOS Y LA PESADILLA DE LA GUERRA

El 16 de junio de 1936, un decreto patriarcal de Moscu recibe
en la ortodoxia a una comunidad occidental, con rito propio.
Lossky, junto a la secciéon «san Ireneo» de la confraternidad
de san Focio, cuya mision era precisamente la instauracién de
la ortodoxia en la Europa occidental, juegan un papel decisivo
en este acontecimiento. En noviembre de 1936, Vladimir N.
Lossky recibe de Atenas dos iconos que venfan del monasterio
ruso de san Pantalimén en el monte Athos, junto con una carta
destinada a monsefior Winnaert en la que se le escribfa que el
padre Sofronio y el venerable Siluan rezaban incesantemente por
el éxito de la santa causa de la ortodoxia occidental. En efecto,

% Cf. A. Papanikolau, «From Sophia to Personhood: The Development of 20th
Century Orthodox Trinitarian Theology», Phrinema 33 (2018) 1-20.

0 Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich Lossky, 13.

' Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich 1 ossky, 14.



114 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

estos fieles ortodoxos de rito occidental comienzan bajo la guia
de L. C. Winnaert, pero pronto seran confiados al cuidado del
padre E. Kovalevsky. En 1937, recordando aquellos comienzos,
Lossky senalara que la ortodoxia occidental ha tenido cuatro
causas: monsefior Winnaert, la confraternidad de san Focio, el
patriarcado de Moscu y la divina providencia™. Su futuro colega
en el Instituto san Dionisio, el archimandrita Alexis Van der
Mensbrugghe, serfa también de gran ayuda en esta causa.

En 1939, Vladimir N. Lossky conoce a Jean Wahl, uno
de los profesores de «a Sorbona», especialista en filosofia
contemporanea y en existencialismo, miembro del colegio
filosofico francés, y que se vera forzado al exilio durante la II
guerra mundial. En dicho colegio, nuestro autor conocera a otros
filésofos catélicos, como Gabriel Marcel. Lossky recogera alguna
de las expresiones de Wahl en sus propios escritos; por ejemplo,

cuando Wahl define el neoplatonismo como un «hipostatizar las

2 «Tres elementos muy diferentes entre si, por su envergadura y su significado

eclesiastico, debieron confluir en un momento determinado sobre un punto comun
de actividad, de modo que la ortodoxia occidental se convirtiera en una realidad en
la vida de la Iglesia. Estos tres elementos fueron: el movimiento catélico-evangélico
de monsefior Winnaert, la confraternidad de San Focio y, finalmente, el patriarcado
de Moscu. Tal fue el fermento de los cristianos occidentales en busca de la verdade-
ra tradicion de la Iglesia, por una parte, asi como, por otra, la tesis de la ortodoxia
occidental proclamada por nosotros. Como culmen, la profunda comprension y la
clarividencia del beatisimo Sergio de Moscu, que proporcioné a esta intencion de
los occidentales las formas eclesidsticas, transformando nuestra tesis en un hecho
real de la vida. Si se recurriera a las distinciones escolasticas de los cuatro modos de
causalidad, se podria decir que la ortodoxia occidental que acaba de nacer tuvo al
movimiento de monsefior Winnaert por causa materialis, a la confraternidad de San
Focio por causa efficiens, al patriarca de Moscl por causa _formalis y, como causa finalis,
causa final y suprema, a la divina providencia, que retne y dirige todas las demas
causas en el mundo creado» (V. N. Lossky, «Pour une orthodoxie occidentalesy,

Présence Orthodoxe 44 [1980] 06).



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 115

hipéstasis de Platén»™. Poco a poco, y cada vez mis, el «militante»
se desdobla en un hombre de pensamiento que al mismo tiempo
es un decidido «espiritualy.

En 1940, en plena resistencia francesa, Vladimir N. Lossky, a la
sazon ciudadano francés desde 1939, intenta incorporarse a filas
sin éxito. No le dejan enrolarse por ser padre de cuatro hijos™.
Por otra parte, la familia de su mujer, Magdalena, es judia, por lo
que todos tienen que esconderse. La guerra se convierte para ¢él
ante todo en una exigencia de profundizacién y de testimonio. En
su intento de alistamiento, atraviesa toda Francia, conmocionado
por el éxodo y por la invasion. Todo esto supone una absoluta
toma de conciencia de la realidad profunda de Francia, de su
propio destino y del rol necesario de la ortodoxia en el devenir
historico.

Todas estas experiencias cristalizan en un diario que firma
bajo el pseudénimo de Roger d’Flan (/os en ruso significa élan
en francés [fuerza, impulso|) y que titula Siete dias por los caminos
de Francia, un texto inédito hasta 1997, a caballo entre la poesia
cristiana y la meditacién, escrito en plena debacle, en pleno
éxodo”. De alguna manera, esta obra es su propia versién de
ese clasico de la espiritualidad ortodoxa que es E/ peregrino ruso.
El titulo es ya significativo: en el corazéon del drama se situan
Francia y la ortodoxia, los dos polos de su destino. El texto del
diario sorprenderd a quienes solo estén familiarizados con la obra
teologica de Lossky, pues nos muestra el lado mas intimista de
nuestro autor: un hombre piadoso y confiado en la providencia,
que se escandaliza ante el horror que es capaz de provocar
el hombre. En el diario abundan las imagenes biblicas y las

7 Cf. V. N. Lossky, «Les deux “monothéismes”», en: id., Bcrits théologiques,
numero especial de La vie spiritnelle 677 (1987) 559.

™ Cf. N. Lossky, «Préface», 7.

> Cf. N. Lossky, «Préface», 7.



116 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

referencias historicas a Francia, como si Lossky tratara de escribir
una historia santa de la nacién gala, sosteniendo la curiosa teorfa
de que el galicanismo es la via media entre el espiritu latino y
el germano; de ahi, la grandeza de Francia. Aparecen también
sus héroes favoritos: el Eneas de la [//ada, el Ulises de la Odisea,
don Quijote. «Su gran cultura —no soélo teoldgica, sino también
filosofica, historica y literaria— alimenta espontaneamente sus
ricas meditaciones», afirma su hija Marie™
fin, encontramos también la alabanza a Dios por la creaciéon y por
la fe piadosa de los sencillos, que cristaliza en la devocién a los
santos patrones franceses (santa Genoveva, san Dionisio, santa
Juana de Arco) o a las apariciones marianas del siglo XIX de La
Salette y Lourdes). De todo ello, Lossky se mostrara agradecido
deudor.

Entre verano y otofio de ese mismo afio, 1940, traducira
también las conversaciones de san Serafin de Sarov «Sobre el
comienzo de la vida cristiana», un documento que después citara
ampliamente en la Teologia mistica de la Iglesia de Oriente”.

Parte del crecimiento personal de Lossky durante la guerra
se forjé en casa de Marcel Moré. Alli, tomarfa parte en los

. Junto a todo esto, en

coloquios en los que se reunfan, en un ambiente comun de
trascendencia y escatologia, tedlogos de todas las confesiones y
también filosofos™. Hay que afiadir que, por otra parte, nuestro
autor, como representante de la teologia ortodoxa de tradicion
bizantina rusa, tenfa ya contacto, lecturas y didlogo con te6logos
e intelectuales catdlicos franceses tales como J. Daniélou, H. de
Lubac, Y. Congar, C. Mondesert o V. Fontoynont, entre otros.
Los tres primeros pertenecian a la escuela de la nouvelle théologre,

6 Cf. M. Sémon, «Le pélerin-poéter, en: V. N. Lossky, Sept Jours, 75.
77 Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.
¢ Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.

~



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 117

un movimiento renovador de la teologfa catélica que estarfa
presente, junto con otras corrientes, en el concilio Vaticano I1.

Entre 1941 y 1942, Lossky pronuncia en un centro dominico
una serie de doce conferencias sobre la teologia (mistica) ortodoxa
que después reunira y publicara en 1944 —el afio de la liberacion
de Paris del yugo nazi—, bajo el titulo de Ensayo de la teologia
mistica de la Iglesia de Oriente, siendo su obra mas conocida, mas
leida e influyente™. En aquel tiempo de guerra, mientras Europa
se desangraba, surge, desde lo mas profundo de la experiencia de
la ortodoxia rusa, y como un canto alegre y vitalista, esta obra de
Lossky. Con ella y con sus investigaciones posteriores, nuestro
autor contribuye a la renovacion de la teologia ortodoxa desde
el estudio de los padres, favoreciendo también el intercambio
y el dialogo entre la teologia ortodoxa y la teologia catdlica.
«Este estudio, con su identificaciéon de un cariz existencialista y
personalista en la teologia patristica, sobre todo en Gregorio de
Nisa y en Maximo el Confesor, pronto adquiri la condicion de
clasico»™.

La obra en cuestiéon consta de una introduccién y de diez
capitulos. La introduccion se titula «Teologfa y mistica en la
tradiciéon de la Iglesia de oriente» y, en ella, Lossky aclara el
concepto de «teologia mistica»™'; es decir, una teologfa basada en
la experiencia, no un divorcio entre dogmatica y espiritualidad,

™ Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.

8 A. Nichols, «Vladimir Lossky and Apophatic Theology», en: id., Light from
the East. Authors and themes in Orthodox Theology, London 1995, 24.

1 «No hay, pues, mistica cristiana sin teologia, pero sobre todo no hay teologfa
sin mistica. No es casualidad que la tradicién de la Iglesia de oriente haya reservado
especialmente el nombre de “tedlogos” a tres escritores sagrados, el primero de
los cuales es san Juan, el mas “mistico” de los cuatro evangelistas; el segundo, san
Gregorio Nacianceno, autor de poemas contemplativos; y el tercero, san Simeon,
llamado “el nuevo tedlogo”, cantor de la unién con Dios. La mistica es, pues, consi-
derada aqui como la perfeccion, la cumbre de toda teologia; como una teologia por
excelencia» (V. N. Lossky, Teologia mistica de la Iglesia de oriente, 8-9).



118 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

sino una teologia que tenga como fin la divinizacién®. Tal punto
de vista es expuesto desde la tradicion cristiana de oriente, pues
la finalidad del libro es «estudiar aqui algunos aspectos de la
espiritualidad oriental en relaciéon con los temas fundamentales
de la tradicién dogmatica ortodoxa. Con la expresion «teologia
mistica» no se designa, pues, aqui sino una espiritualidad que
expresa una actitud doctrinal»®. Se van sucediendo asi diversos
temas: las tinieblas divinas, el Dios-Trinidad, las energfas increadas,
el ser creado, a imagen y semejanza, la economia del Hijo, la
economia del Espiritu santo, la via de la unién, la luz divina y,
como conclusion, el banquete del reino. La argumentacion de los
diversos capitulos se va entretejiendo con textos de los padres
de la Iglesia, tanto orientales como occidentales, pero también
con santos modernos como san Serafin de Sarov o autores como
el metropolita Filareto de Mosci. Nos encontramos también
a contemporaneos de otras confesiones cristianas como Y.
Congar, H. U. von Balthasar, H. Bergson o K. Barth. Las citas
de la Sagrada Escritura aparecen en latin, un guifio ecuménico de
Lossky al pablico de amigos franceses a los que se dirigfa.

El Ensayo de la teologia mistica fue «el primer libro de teologfa
ortodoxa publicado en Europa occidental que intenté una
presentacion estricta y didactica de su objeto de estudio como un

8 Cf. V. N. Lossky, Teologia mistica de la Iglesia de oriente, 7-10.

8 Cf. V. N. Lossky, Teologia mistica de la Iglesia de oriente, 7. El gran tedlogo otto-
doxo rumano D. Staniloae, al prologar la traduccién rumana de esta obra de Lossky,
afirma que «es un libro escrito con calidez y una verdadera comprension de la fe or-
todoxa. Sus contenidos dejan claro que nosotros, los cristianos ortodoxos, vivimos
las enseflanzas de nuestra Iglesia, permaneciendo fieles al evangelio y a los esctitos
de los padres». Pero nos ha sorprendido la manera tan «ecuménica» en que continda
diciendo: «No estamos separados de nuestra vida espiritual o mistica, como si se di-
ferencia en el catolicismo, donde la mistica es un sentimentalismo puro, y la fe es ex-
clusiva ensefianza de una teologfa tedrica de definiciones abstractas» (D. Stiniloae,
«Scurtd prefatdn, en: V. N. Lossky, Teologia mistica a Bisericii de Rdsdrit, Bucuresti 2010).



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 119

todo unificado, coherente tanto racional como histéricamente»™.
Se podria decir que este libro es una respuesta a tres factores
convergentes: 1) la llamada de Florovsky a, segin su propia
expresion, una «sintesis neo-pattistica», una vuelta a los padres®;
2) la necesidad de una presentacion clara de la espiritualidad
ortodoxa a los catolicos romanos que rodeaban a Lossky y que
se movian en el ambiente del neotomismo®; y 3) un necesatio
ofrecimiento mundial de la ortodoxia como respuesta a la filosofia
popular y seculatizante del existencialismo®.

Con todo, el objetivo de las conferencias que esta en el
trasfondo de este libro, senala el metropolita Antonio, no era
ofrecer una vision completa de la ortodoxia, sino sefialar aquellas
realidades que, en opiniéon de Lossky, se habian perdido en
occidente y sin las que éste nunca podria recuperar la plenitud
de una adecuada cosmovision teolégica. Esto explica por qué el

¥ R. D. Williams, The Theology of 1V ladimir Nikolaevich 1ossky, 21.

% «Los temas fundamentales de la filosofia rusa la orientan hacia la “neo-pa-
tristica” en el contexto del mundo moderno. El tema del personalismo considera
la reconstitucion de la integridad del ser humano deificado y resucitado; el tema
de la libertad pone al hombre creador a imagen del Creador divino; el tema social
dirige hacia la plenitud del reino y de su justicia. La verdadera filosofia brota en los
“pastos del corazén”, en sus espacios libres, desde el momento en que Dios y el
hombre se encuentran allf; la admiracién deja simplemente escapar: “I'G a quien
ama mi alma...”» (P. Evdokimov, E/ conociniiento de Dios en la tradicion oriental, Madrid
1969, 117).

8 «En occidente, el pensamiento teoldgico actual hace un gran esfuerzo por
volver a las fuentes patristicas de los primeros siglos —y, particularmente, a los
padres griegos—, que se quieren reintegrar en una sintesis catélica. No solo la
teologia post-tridentina, sino también la escolastica medieval, a pesar de su riqueza
filosofica, se muestran hoy como teoldgicamente insuficientes» (V. N. Lossky, A
Limage et ressemblance de Dien, 101). La mayoria de los participantes en las reunio-
nes domésticas de Moré eran catdlicos, como M. de Gandillac, L. Massignon y G.
Marcel. Debemos también tener en cuenta la popularizacion que del neo-tomismo
hicieron E. Gilson y J. Maritain.

¥ Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and 1 ladimir N. Lossky, 56.



120 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

libro deja planteados una serie de problemas o realiza algunas
aproximaciones que quizds otriente y occidente tuvieron y/o
tienen en comun®,

En este apartado no podiamos dejar de citar un articulo que
no deja de ser una rara avis dentro de la entera obra de Lossky: su
estudio sobre la terminologia de san Bernardo, que nos recuerda
aquellos primeros estudios filol6gicos en Paris®. No nos interesa
tanto este articulo por su contenido, sino por sus apreciaciones
preliminares, en las que Lossky se refiere al estilo tan personal del
doctor melifluo, atribuyéndolo precisamente a su contacto con
la Sagrada Escritura. En efecto, afirma nuestro autor: la prosa
de san Bernardo, florida y sobria al mismo tiempo, aquilatada
por el estudio de Cicerdn y de Séneca, esta llena de expresiones
biblicas, que no son simples citas traidas ad hoc: «la mayor parte
de las veces, las expresiones biblicas brotan espontineamente,
expresando un modo de pensar y de sentir totalmente particular,
formado por una gran familiaridad con la santa Escritura, una
“estilizacion escrituraria” del espiritu mismo de san Bernardo»™.
En la mayoria de los casos, continia Lossky, las expresiones
favoritas de Bernardo se remontan a una unica fuente: la
Escritura santa’. Por eso, corremos el riesgo de malinterpretar al

8 Cf. Metropolita Antonio de Sourozh, Conferencia del 23 de dicientbre de 1971 sobre
Viadinir Lossky.

% Cf. V. N. Lossky, «Btude sur la terminologie de saint Bérnardw, Archivum 1La-
tinatis Medii Aevi 17(1942) 79-96. Utilizamos la version aparecida en Contacts 106
(1979) 124-141.

% V. N. Lossky, «Etude sur la terminologie de saint Bérnardy, 125.

' «San Bernardo no hace mas que escrutar los textos biblicos y, por lo tanto,
¢l no es un exegeta propiamente dicho, como un Origenes o un san Jerénimo; fue
menos que san Ambrosio o que san Gregorio Magno. Su relaciéon con la santa Es-
critura es mas intima, mas inmediata que la de un exegeta que se encuentra en pre-
sencia de un texto que interpreta. La Biblia es, para san Bernardo, un pastizal donde
su espiritu se alimenta de Dios. La lectura de la palabra de Dios es una comida
espiritual; ésta es la razén por la que, segin la expresion de san Bernardo, los salmos



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 121

santo, si no prestamos atencién al hecho de que toda su actividad
literaria puede ser vista como una vasta interpretacion mistica
de los textos sagrados. A lo largo de toda su obra, Bernardo
maneja constantemente los textos de la Escritura, apoyando
su pensamiento en las palabras biblicas, que analiza, diseca y
escruta a fondo, para extraer de ellas la verdad escondida. Tal es
as{ que quedaria en el aire la siguiente pregunta: la obra literaria
de san Bernardo ¢fue una interpretacion mistica de la Escritura
o mas bien una estilizaciéon biblica de su propia experiencia
espiritual? Por otra parte, tampoco podemos olvidar el dato de
que podriamos reconstruir la Biblia entera a partir de los textos
de san Bernardo™. Por dltimo, digamos que quizas Lossky se
sentia retratado en el gran abad cisterciense. Nuestro autor lefa
entera la Biblia durante la «gran cuaresma» y cita con frecuencia
la Escritura en sus obras —también porque los padres la citan.
Es cierto que al lenguaje biblico, en Lossky hay que sumar el
lenguaje filosoéfico y, sobre todo, el lenguaje de la Tradicion de la
Iglesia, el lenguaje de la teologfa y de los padres. Con todo, son
aplicables al mismo Lossky estas palabras que él escribié sobre
san Bernardo: «formado por la lectura y la meditaciéon constante

de los textos sagrados, el espiritu mismo de Bernardo se hizo
“biblico”»”.

deben ser “rumiados”. Asimilada por el espiritu, la Escritura santa se convierte, sin
importar como, en su elemento constitutivo y el molde en el que se desarrolla la
vida religiosa, antes incluso de que tome conciencia de ella misma» (V. N. Lossky,
«itude sur la terminologie de saint Bérnard», 128-129).

2 Cf. V. N. Lossky, «Ftude su la terminologie de saint Bérnardy, 127.

% V. N. Lossky, «Btude sur la terminologie de saint Bérnard», 130.



122 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

5. LA INTENSIDAD DE LA POSGUERRA

En 1945, inmediatamente tras el fin de la guerra, se funda
el instituto San Dionisio, que ensefia enteramente en lengua
francesa la teologia oriental y forma a los sacerdotes para la
ortodoxia francesa. Vladimir N. Lossky impartira clases en él
desde su fundacion, siendo elegido decano del mismo poco
después y ensefiando teologia dogmatica e historia de la Iglesia®™.

Por otra parte, los coloquios en casa de Marcel Moré
desembocarin en la fundacion de los cuadernos Dien 1Vivant”:
perspectives religieuses et philosophiques, de cuyo comité de redaccion
formara parte Lossky desde el principio, junto con P. Burgelin,
J. Hyppolite y G. Marcel. Se publicaran tan solo veinte nimeros
de esta revista, pero todos ellos de una calidad excepcional. El
primer volumen contenia una declaracién de principios y de lo
que sus autores consideraban sus prioridades teoldgicas, poniendo
un acento especial —al igual que hacfan en sus encuentros—
en la dimension escatologica de la fe cristiana, pero no una
escatologia divorciada del mundo histérico, pues todos ellos
estaban comprometidos con el pensamiento contemporaneo™.
Dien VVipant proponia mirar a los padres para encontrar sus
propias raices espirituales, teologicas y exegéticas, en un intento
de recuperar «una cultura cristiana centrada en las Escrituras y
al mismo tiempo abierta a las corrientes contemporineas»’’. En
esta revista, Lossky publicara interesantes estudios en 1945 y
1948%. Debemos retener también que, en 1945, nuestro autor

% Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.

% Cf. V. Coman, «Vladimir Lossky’s Involvement in the Diex 1ivant Citcle and
its Ecumenical Journaly, Irish Theological Quarterly 85 (2020) 45-63.

% Cf. R. D. Williams, The Theology of Vladimir Nikolaevich Lossky, 25.

7 R. D. Williams, The Theology of 1 ladimir Nikolaevich Lossky, 26.

% Cf. V. N. Lossky, «La théologie de la lumiére chez saint Grégoire de Thes-
salonique», Dien VVivant 1 (1945) 93-118; id., «Du troisiéme attribut de I’Eglisc»,



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 123

decide dedicarse mas plenamente a la investigacion, retomando
su trabajo sobre el maestro Eckhart.

Lossky sera infatigable en su intento de traducir para occidente
las certezas fundamentales de la ortodoxia. Junto a esta labor
ecuménica y expositiva, desarrolla, desde 1945 y hasta su muerte
en 1958, una ensefianza inolvidable de teologia dogmatica. Ambas
intenciones, la ecuménica y la didactica, unidas en el dialogo fe-
cultura, estaban en consonancia con uno de los principios de
Dien Vivant, que entendia la filosoffa secular «presuponiendo
una experiencia espiritual susceptible de enriquecer algun dia
las expresiones humanas de la verdadera fe»”. Las diversas
instituciones con las que colaboraba, como el centro nacional de
investigaciones cientificas, el ya mencionado colegio filoséfico o
la escuela practica de estudios superiores, se lo posibilitaba.

Botéon de muestra de todo este trabajo es la obra [siin de
Dios. Entre 1945 y 1946, nuestro autor imparte un curso en la
escuela de estudios superiores, quinta seccion, en «la Sorbona»
de Paris, fruto del cual nace esta obra, su tltimo libro, publicado
péstumamente por las ediciones Delachaux: et Niestlé'™. Junto con
su ensayo ya clasico sobre la Teologia mistica de la Iglesia de oriente,
donde retoma y profundiza los temas propiamente espirituales,
Vision de Dios es una luminosa sintesis de la teologfa ortodoxa. En
la perspectiva de los padres griegos y de los escritores espirituales

Dien vivant 10 (1948) 79-89. Como anécdota, diremos que, en el primer articulo
mencionado, Lossky usa el apelativo «de Tesalonica» en lugar del habitual «Palamas»
como una captatio benevolentiae ante el mundo occidental, pues el palamismo se habia
hecho odioso para los oidos catélicos debido a los estudios del padre Jugie: «Me doy
cuenta perfectamente de lo que el nombre de Gregorio Palamas tiene de raro para
la mayorfa de los tedlogos occidentalesy (Dien vivant 1 [1945], cit. por. N. Lossky,
«Vladimir Lossky et la théologie de 'Occident medievaly, 87).

* Declaracion de principios 3, tal y como lo recoge R. D. Williams, The Theology
of Viadimir Nikolaevich Lossky, 27.

1" Cf. V. N. Lossky, Vzsion de Dien, Neuchatel 1962.



124 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

bizantinos, la «visién de Dios» significarfa nuestra comunion
con Cristo, rostro del Padre, en la luz del Espiritu santo. Dicha
visién constituye el sentido y el objetivo de toda la vida de la
Iglesia. En efecto, es la vision la que alimenta los misterios, es
ella la que protege el dogma, ella anuncia y anticipa la parusia.
Lossky estudia esta categorfa de la «visiéon de Dios» en toda la
historia de la tradiciéon bizantina, desde las Sagradas Escrituras
y los padres apostdlicos hasta la gran sintesis realizada por san
Gregorio Palamas en el siglo XIV, sintesis que corona toda una
pneumatologia ortodoxa todavia mal conocida en oriente.

El colegio filoséfico fue también muy importante para
Vladimir N. Lossky, pues mientras esta institucion permanecio
bajo la direcciéon de su amigo J. Wahl, nuestro autor participo
asiduamente en las conferencias que allf se organizaban. Lo que
alli escuchaba hizo que pudiera «hablar después en algunos de sus
trabajos mas creativos, como «Tinieblas y luz en el conocimiento
de Dios»'"!, «la ap6fasis y la teologia trinitaria»'", «El concepto
teologico de persona»'®, «l.a rosa y el abismo (la nocién de ser
creado en el Maestro Eckhart)»'"* y «Teologia de la imagen»'”. Es
lo que O. Clément, amigo y colaborador de Lossky, ha llamado «la
presencia creadora de un tedlogo en el corazén del movimiento
de las ideas»'".

En agosto de 1947, Lossky es invitado a participar por primera
vez, en Abingdon, en la reunién de verano de la confraternidad
anglicano-ortodoxa de san Albano y san Sergio, a la que ya
pertenecia otro gran representante del movimiento neo-patristico

0 Cf. V. N. Lossky, Ténébre et lunicre dans la connaissance de Dien, Paris 1952.

12 Cf. V. N. Lossky, L'apgphase et la théologie trinitaire, Paris 1953.

% Cf. V. N. Lossky, «La notion théologique de la personne», Messager 24 (1955)
227-235.

4 Cf. V. N. Lossky, La rose et l'abime (la notion de Iétre créé chez Maitre Eckbart).

% Cf. V. N. Lossky, «La théologie de 'image», Messager 30-31 (1959) 123-133.

1% O. Clément, «Notice biographique», 88.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 125

ortodoxo, Florovsky'”. Lossky seguird participando en estas

reuniones hasta su muerte, encontrandose alli con otros teélogos
ortodoxos, como el propio G. Florovsky (hasta que este parta a
los Estados Unidos), L. Guillet o E. Behr-Sigel.

En octubre de ese mismo afio, tomara parte en Oxford en un
encuentro interconfesional sobre el tema del filiogue. El orador
catdlico, el padre Henry, tras una larga disputa, se ve obligado
a admitir que se trata de un problema esencial que pone sobre
la mesa realmente una cuestion de fe tanto para los catolicos
como para los ortodoxos'®. Entre los anglicanos, no pocos
jovenes tedlogos se hicieron amigos suyos, e incluso discipulos,
traduciendo al inglés el Ensayo sobre la teologia mistica de la Iglesia de
oriente’”.

Por estas fechas, Vladimir N. Lossky intervendra ademas en
tres debates publicos interconfesionales en los que participan
también no creyentes y ateos. El primero serd el 22 de noviembre
de 1948 y tendra como tema «la trascendencia y la teologia
negativa». Los otros dos versaran sobre «dogma y misterio» y
sobre «el mitox». Pero a pesar de que su reputacién como tedlogo
ortodoxo iba creciendo —tanto en Inglaterra, como hemos
reseflado arriba, como en la sociedad francesa, como acabamos
de ver— su soledad personal en Paris ira 2 crescendo.

En 1948, al celebrarse el 500° aniversario de su autocefalia,
el patriarcado de Moscu llevé a cabo un concilio en el que se
promulgaron afirmaciones fuertemente anticatolicas. Esto puso
a Lossky en una situacion bastante complicada. Algunos de sus

7 Esta confraternidad habia sido fundada en 1925 con la finalidad de estrechar
lazos entre anglicanos y ortodoxos y estuvo muy activa en los ultimos afios de la
década de 1920 y durante toda la década de 1930. S. Bulgakov, el ya mencionado G.
Florovsky, L. Gillet y S. Chetverikov eran los principales participantes ortodoxos en
la confraternidad en el periodo previo a la IT Guerra mundial.

1% Cf. O. Clément, «Notice biographiquey, 87.

1 Cf. O. Clément, «Notice biographique», 88.



126 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

amigos catélicos —Daniélou y de Lubac entre ellos—Ie instaron
a desmarcarse publicamente de dichas afirmaciones. Pero, a causa
de su lealtad al patriarca, se sinti6 incapaz de hacerlo. El resultado
fue que la amistad con sus amigos catdlicos qued6 herida de
muerte. De hecho, Lossky no volveria a colaborar en Dien 1/ ivant
a partir de 1948,

En 1952, publica en colaboracién con el tedlogo de los iconos
L. Ouspensky, traducida simultineamente al aleman y al inglés,
una obra muy importante sobte este tema: E/ sentido de los iconos’.
En la introduccién a esta obra, Lossky tratara magistralmente el
tema de la T(t)radicion''?.

Entre 1950 y 1952, Vladimir N. Lossky imparte una
conferencia en San Dionisio sobre el tema de la gracia que después
cristalizara en un importante articulo, «lLa doctrina de la gracia en
la Iglesia ortodoxax, que no sera publicado hasta 1979'". Aquella
conferencia y el articulo subsiguiente nacen en un contexto
ecuménico, el de la vida del propio Lossky, que no ha perseguido
otra cosa que dar testimonio de la universalidad de la ortodoxia.
La cuestion de la gracia ha sido espinosa en el didlogo entre el
oriente y el occidente cristianos, suscitando numerosos errores.
Baste senalar el (semi)pelagianismo o la reforma protestante. Con
esta aportacion, Lossky pretendia exponer la teologia ortodoxa
de la gracia —no olvidemos que la teologia losskiana se centra

"0 Cf. R. D. Williams, The Theology of 1V ladimir Nikolaevich Lossky, 28.

" Cf. V. N. Lossky - L. Ouspensky, Der Sinn der Ikonnen, Bern und Olten 1952;
1d., The Meaning of Icons, Boston 1952.

"2 Cf. O. Clément, «Notice biographique», 88. Para una profundizacién en el
tema de la Tradicién y la tradicion en Lossky, cf. E. Sablon Leiva, «The Novelty and
Uniqueness of Vladimir N. Lossky’s Contribution to the Development of the Con-
cept of Tradition in Eastern Orthodox Theology», Communio Viatorum 63 (2021)
37-58.

3 Cf. Présence orthodoxe 42 (1979), reimpreso en Présence orthodoxe 152 (2008) 3-13.
Trad. ing en: P. Ladouceur, «The Doctrine of Grace in the Orthodox Churchy,
Saint Vladimir Theological Quaterly 58 (2014) 69-86.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 127

en el pensamiento palamita sobre esta cuestion—, en contraste
con el pensamiento occidentales sobre el mismo tema, fiel al
principio que ya sentara en su Ensayo sobre la teologia mistica de la
Iglesia de oriente de presentar a occidente la tradicion ortodoxa sin
irenismos que la deformaran''*. Pero lo mas llamativo de aquella
conferencia y del articulo posterior es que comienza con una
breve y sorprendente presentacion de la experiencia ecuménica
del propio Lossky, atesorada en sus encuentros con los anglicanos
y con los catdlicos romanos. Nuestro autor, que tantas veces setrfa
acusado de «anti-occidental» o incluso de «anti-catélicon, siente
la necesidad de explicar su propia vision de la separacion de las
iglesias antes de tratar un tema tan controvertido como el de la
gracia. Al leerle aqui y tener en cuenta también el conjunto de
toda su obra, podemos concluir que el compromiso ecuménico
de Lossky es indudable, estando al mismo tiempo comprometido
con la causa de la Iglesia ortodoxa y con la expresion de sus
doctrinas teolégicas. Para Lossky, el conflicto entre las iglesias
es real, pero no debe serlo menos el contexto de respeto y de
busqueda auténtica de la verdad en que éste debe desarrollarse!™.

En 1953 se produce un episodio también doloroso en la vida
de Lossky, a causa de la ruptura del padre Eugraph Kovalevsky
con el patriarcado de Mosci. Aunque las razones de Kovalevsky
para separarse de Moscu no estan del todo claras, para Lossky
este hecho comprometia un aspecto importante del testimonio

"4 «En el estado actual de oposicién dogmitica entre oriente y occidente es
preciso, pues, si se quiere estudiar la teologfa mistica de la Iglesia de oriente, elegir
entre dos actitudes posibles: colocarse en el terreno dogmatico occidental y exa-
minar la tradicion oriental a través de la de occidente, es decir, criticindola; o bien
presentar dicha tradicion bajo el aspecto dogmatico de la Iglesia de oriente. Esta
ultima actitud es para nosotros la unica posible» (V. N. Lossky, Teologia mistica de la
Iglesia de oriente, 11).

115 Cf. P. Ladouceur, «Introduction», en: Id., «The Doctrine of Grace in the
Orthodox Churchy, S Viadinir’s Theological Quarterly 58 (2014) 70-72.



128 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

ortodoxo en Francia, al separarse su amigo y compafiero de la
sede canodnica patriarcal. Se desmantelaba asi mucho de aquello
por lo que Lossky habia trabajado y terminaba también una larga
amistad, siendo todo esto una dolorosa tribulacién para nuestro
autot, que le llevaria a dejar el instituto de San Dionisio'’. El
maestro enseflard a partit de ahora de manera informal a
pequenos grupos de estudiantes que pertenezcan a la jurisdiccion
del patriarca moscovita, impartiendo también conferencias en
algunas instituciones catélicas. Con todo, en sus ultimos afios
estara cada vez mas solo, replegandose interiormente. En palabras
nuevamente de Clément: «hablaba en el desierto»!''”. En él, el sabio
y el espiritual pueden mas que el «militante». Quiere establecer
su testimonio en el corazén de la ciencia y del pensamiento
occidentales. Su actividad se desarrolla simultaneamente a partir
de ahora en diversos campos.

Entre el 21 y el 24 de septiembre de 1954, Lossky participa,
en Parfs, en el congreso internacional agustiniano —que
conmemoraba el 600° aniversario del nacimiento de San
Agustin—, ofreciendo un estudio sobre la teologia negativa
del santo obispo de Hipona. Dicho estudio cristalizarfa en un
articulo publicado en las actas del congtreso''®. Se trata de un fino
analisis de la teologia apofatica o via negativa agustiniana, en el
que se recoge, por ejemplo, el apofatismo de Ex 3,14: «Yo soy el
que es», el Ser por excelencia, incognoscible por tanto para toda

criatura'®’.

"¢ Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and V' ladimir N. Lossky, 59.

"7 V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 2012, 12.

"8 Cf. V. N. Lossky, «Les éléments de “théologie négative” dans la pensée de
saint Augustin», en: Augustinus Magister. Congrés international angustinien, 1 (Patis
1954) 575-581.

"7 Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de 'occident medieval», 88.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 129

En septiembre de 1955, toma también parte en Oxford en la
IT Conferencia internacional de estudios patristicos —organizada
por el patrdlogo anglicano Canon F L. Cross— con un trabajo
sobre el problema de la visiéon cara a cara en la tradicion
bizantina'®.

En agosto de 1956, Vladimir N. Lossky es invitado a viajar a
Rusia por la sede patriarcal, que, de alguna forma, le reconoce asi
sus servicios. En los tiempos tenebrosos de la URSS, puntualiza
su hijo Nicholas, Lossky es reconocido como tedlogo por el
patriarca Sergio y por quienes se toman la teologia en serio'?.
Visita Moscu, Leningrado, Kiev. Es el reencuentro con el pueblo
y la Iglesia rusa que reza, es la superacion del exilio involuntario
en un momento ciertamente providencial para ¢él, en una
universalidad ortodoxa donde se integran oriente y occidente,
la vida y el pensamiento. El te6logo conocera en adelante sus
raices'”. Esta frase del propio Lossky bien puede expresat sus
sentimientos respecto a este viaje: «l.a Iglesia reconoce siempre
a los suyos, aquellos que estin marcados con el sello de la
catolicidad»'®. Pero este viaje escondia para nuestro autor otra
cara menos amable. En efecto, como sefiala Clément'*, Lossky
descubre la verdad de lo que ha sido la época de Stalin y que
todavia permanece en parte, haciendo de la realidad soviética una
pequefia gran tragedia sagrada'®. Todo esto dejard una herida en

120" Cf. V. N. Lossky, «Le probleme de la “vision face 4 face” et la tradition patris-
tique de Byzance», Studia Patristica 2 (1957) 512-537.

2l Cf. N. Lossky, «Préfacer, 7.

22 Cf. O. Clément, «Notice biographique», 88.

12 V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 2012, 12.

124 Cf. O. Clément, Notice biographiquer, en: 1d., Orient-Occident. Denx: Passen-
1, Viadinir Lossky et Paul Evdokimon, Geneve 1985, 99.

1% «lLa Iglesia rusa produjo, hace apenas veinte afios miles de martires y con-
fesores que no les van a la zaga a los de los primeros siglos; las efusiones de gracia
abundantes, los milagros mas asombrosos, tuvieron lugar dondequiera que la fe
era puesta a prueba; los iconos se renovaban ante los ojos de los espectadores



130 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

el alma de Lossky, solo mitigable por el encuentro con la grandeza
y la profundidad del alma religiosa rusa'®.

6. MUERTE

Lossky estaba afectado por una malformacién cardiaca
congénita, que se habia agravado por los duros inviernos de
la revolucion y de la guerra civil'”. El domingo antetior a su
entierro, cuenta su hija Catherine Aslanoff, la Iglesia nos hacia
leer el evangelio del retorno del hijo prodigo. La vida rica y llena
de poesia de Vladimir N. Lossky fue también una ilustraciéon de
este texto magnifico. En efecto, la vispera misma de su muerte
—fue la suerte o, mejor, la providencia?>—, se reencontraba con

maravillados, las cupulas de las iglesias resplandecian con la luz que no era de este
mundo. Y el mayor milagro, la Iglesia supo triunfar de todas las dificultades, salir
de la prueba renovada y consolidada. Sin embargo, todo ello apenas fue advertido;
el lado glotioso de lo que pasaba en Rusia casi no interesé a la mayorfa: se protestd
especialmente contra las persecuciones, se lamento6 que la Iglesia rusa no se hubiese
comportado como una potencia temporal y politica; se la excusé de esta “debilidad
humana”. Cristo crucificado y enterrado no setfa juzgado de otro modo por aque-
llos que estan ciegos para la luz de la resurreccion. Para saber reconocer la victoria
bajo las apariencias del fracaso, la fuerza de Dios, que se realiza en la debilidad, la
verdadera Iglesia en su realidad historica, hay que recibir, en palabras de san Pablo,
“no el espiritu de este mundo, sino el Espiritu que viene de Dios, a fin de que co-
nozcamos las cosas que Dios nos ha dado por su gracia” (1Cor 2,12)» (V. N. Lossky,
Teologia mistica de la Iglesia de oriente, 182-183).

12 «ILa naturaleza y su paisaje humano me han llamado fuertemente la atencion
por su indigencia, por su aspecto aburrido, por su mutismo. Sin embargo, al igual
que en los seres humanos, tuve que descubrir, allf también, la fuerza de la vida inte-
rior escondida, el don, de alguna manera potencial, de espiritualidad [...] ¢Podemos
decir del pueblo ruso que es “un pueblo portador de Dios™? [...] Hay una fuerza
prodigiosa en este pueblo en oracién» (Extracto de una carta de Vladimir Lossky a
su padre, el filésofo Nicholas O. Lossky, septiembre de 1956; traducida del ruso y
citada por C. Aslanoff, «La priére du théologuien», 80-81).

127 Cf. O. Clément, «Notice biographique, en: 1d., Orient-Occident. Denx Passen-
7s..., 99.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 131

su hijo Jean, que habia partido para los Estados Unidos cuatro
afios antes. Y las ultimas palabras de este padre lleno de alegria
fueron: «Dios me ha concedido ver a mi hijo»'*.

Vladimir N. Lossky muere, rapida y sencillamente de un ataque
al corazon, el 7 de febrero de 1958'%. Si la fecha de su nacimiento
fue una fiesta ortodoxa, el dia de su muerte también lo fue, pues
dicho dia la iglesia oriental celebra, segun el calendario juliano, a
san Gregorio Nacianceno, cantor de la Trinidad. Su hija Catherine

afirma al respecto: «una coincidencia de fechas reune a los dos

tedlogos en el amor de la Trinidad»''.

Terminaba asf la etapa terrena de este «peregrino del absoluto»
que fue durante toda su vida Vladimir N. Lossky, caminando
siempre hasta el fin, bajo la mirada de Dios, buscandole'. «Toda
su vida ha sido un acto de adoracién»'*. Las palabras del propio
Lossky en su diario de guerra, al hacer su ultimo kilémetro por

128 Cf. C. Aslanoff, «La pri¢re du théologien», 83.

'? «He tenido el privilegio de estar junto a él cuando se moria —jtan inespe-
radamente ante nuestros ojos! Sin embargo, la vispera de ese dia, para nosotros
terrible, habfamos, lo recuerdo, hablado de la muerte durante una agradable cena.
Al dia siguiente, cuando entrd, tambaleandose, en el apartamento, le arrastré para
acostarlo en un divan y le propuse, nerviosa, toda clase de remedios. Decia que no
con la cabeza. Cuando por fin le ofreci agua de la Saleta, asintié. Recordemos que
los Siete dias por los caminos de Francia se terminan con una invocacion a “aquella que
los nifios han visto llorar en la colina de la Saleta”. Le vi estirarse de nuevo ante los
iconos, bello como un principe vencedor en la mas ruda batalla, la cabeza coronada
de esa corona del absoluto que los ortodoxos ponen sobre la frente de sus difun-
tos. jCaballero de Dios! El reflejo de la eternidad en aquel rostro tan amado habifa
detenido el tiempo, también para nosotros. Viviamos al ritmo de los salmos que,
segtin la costumbre, cada uno lefamos a su cabecera. “Buscad al Sefior y su poder,
buscad su rostro constantemente”. Me parecfa, mientras recitaba las palabras sagra-
das, que éstas eran el dltimo testamento que me dejaba mi padre» (M. Sémon, «Le
pélerin-pocten, 76-77).

130 C. Aslanoff, «La priere du théologien», 83.

B Cf. M. Sémon, «Le pélerin-pocten, 76.

132 Metropolita Antonio de Sourozh, Conferencia del 23 de diciensbre de 1971 sobre
Viadinir 1ossky.



132 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

los caminos de Francia en aquel 1940, nos sirven para expresar
la mezcolanza de sentimientos que provocod su muerte entre
familiares, amigos, tedlogos y correligionarios: «la alegria de la
llegada yla tristeza de la partida se confundian. Era un sentimiento
nuevo, una melancolia serena del fin del viaje»'”.

7. 'TRABAJOS INACABADOS, PROYECTOS Y OBRAS POSTUMAS

Ciertamente, la obra de Lossky es exigua, hecho que no ha
de extraflarnos si tenemos en cuenta la temprana muerte de
nuestro autor, asi como su perfeccionismo. Al morir joven y
tan inesperadamente, dejé muchas investigaciones por terminar,
muchos libros por acabar, muchos borradores por modelar y
publicar. Gran parte de este material ha ido siendo editado gracias
a los incansables esfuerzos de su amigo y discipulo, el también
te6logo ortodoxo francés O. Clément, para quien el encuentro
con Lossky supuso un punto decisivo en su conversion a la fe,
pues venia del mundo de la increencia’. De hecho, el ultimo
estadio del pensamiento de Lossky se encuentra en los cursos de

3 V. N. Lossky, Sept Jours, 67.

134 «[O. Clément] entrd en relacién con Lanza del Vasto y conocié personal-
mente a Simone Weil; pero fue, sobre todo, a través de los ortodoxos rusos afin-
cados en Parfs, en particular a través de la amistad con Vladimir Lossky, como
Clément descubrio la belleza del cristianismo. Paseaba y discutia con Lossky sobre
sus interrogantes: como se conjuga la libertad del hombre con la existencia de Dios;
cémo es posible reconocer a Jesus como tnico mediador sin rechazar, a la vez, la
riqueza y la valia encerrada en el resto de religiones; si Dios puede todo, por qué
existen el mal y el pecado...» (C. Blazquez, «O. Clément. El hombre, el cristiano, el
tedlogow, 17da nueva 2776 [2011] 24). «Fue entonces cuando, en una de mis lecturas,
descubti a un autor de la emigracion rusa, Vladimir Lossky, que, en su Ensayo sobre
la teologia mistica de la Iglesia de oriente, me revel6 el misterio de la Trinidad [...] Lossky
me hizo descubrir también a los padres de la Iglesia, con los que senti inmensamen-
te una cercania que nunca habfa encontrado en la tradicién occidental» (O. Clément,

en France Catholique n° 2579, 10 de enero de 1997).



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 133

dogma y de historia que nuestro autor impartié hasta el mismo
momento de su muerte y que Clément cita con frecuencia en el
articulo que publicara sobre su amigo y maestro en el aniversario
de sumuerte'”, recogiéndolos posteriormente en una publicacion
postuma titulada con el nombre genérico de Teologia dogmaitica.
Pero antes de entrar en las obras péstumas, veamos los proyectos
que Lossky no pudo terminar.

Durante los dltimos afios de su vida, Vladimir Lossky tenia la
intencion de edificar una gran dogmatica —al estilo, por ejemplo,
de la del rumano Dumitru Stiniloae—, pero acabé desechando
este proyecto ante el temor de encerrar su pensamiento dentro de
un sistema rigido™. Tampoco estaba seguro de que esta «teologia
sistematica» se pudiera conjugar con la sensibilidad apofatica
propia de la teologia oriental y con sus antinomias'’. En todo
caso, qued6 un poso de este proyecto, a saber: un curso dictado
en enero de 1959, poco menos de un mes antes de su muerte,
que verso sobre los principios del pensamiento ortodoxo y cuyos
apuntes Clément recoge en su estudio comparativo entre Lossky
y Evdokimov'*®.

Otro de los proyectos con los que nuestro autor llevaba
sofiando desde hacfa largo tiempo era un estudio comparado
entre el palamismo y la mistica renana, especialmente el maestro

15 Cf. O. Clément, «Vladimir Lossky: Un théologien de la personne et du Saint-
Esprity, Messager 30 (1959) 137-2006.

1 «Ia teologia [...] razona pero busca siempre reabasar los conceptos. Aqui
interviene un momento necesario de fracaso del pensamiento humano ante el objeto
que quiere hacer cognoscible. Una teologia que se constituye en sistema es iempre
peligrosa. El pensamiento tiende a aprisionar en su esfera cerrada a aquello que de-
berfa constituir la apertura del propio pensamiento» (V. N. Lossky, Teologia dogmitica,
Madrid 2022, 24).

37 M. Pléciennik, «The Theopoietic-Apophatic Character of Theology as Seen
by Vladimir N. Lossky» [en polaco|, Collectanea Theologica 93/1(2023) 115-161

138 Cf. O. Clément, «Situation du théologien», en: {d., Orient - Occident: Dens
passenrs, 18-33.



134 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

Eckhart. Lossky pensaba que el lenguaje de la escolastica no era
el de Eckhart y que, a su vez, el de este si era el de san Gregorio
Palamas, expresando ambos una realidad semejante. Este estudio
podia arrojar luz sobre la teologfa mistica occidental, que para
Lossky estaba secuestrada por el racionalismo aristotélico en que
habia caido la teologfa (escolastica) «romana». En opinién de
Clément, esta investigacion tenfa un fin claramente apologético
ortodoxo, maxime cuando Eckhart habifa sido condenado por el
mundo occidental. Pero el proyecto habria evolucionado hacia
posiciones mas amables, queriendo justificar al dominico turingio
ante ortodoxos y catdlicos, en un deseo de elaborar una teologfa
comun del ser y de la persona que contrarrestara el nihilismo
contemporineo'”. De hecho, el metropolita Antonio ve una
clara intencionalidad ecuménica en este trabajo'*.

13 Cf. O. Clément, Orient - Occident: Denx passenrs. ..., 92.

10 «Su interés por el maestro Eckhart no era simple cutiosidad. Se trataba mas
bien de un punto de vista, un punto de vista sobre la investigacién académica y cien-
tifica, un punto de vista sobre un acercamiento a occidente. A diferencia de muchos
de nuestros emigrados de esta generacién, o incluso un poco mas jévenes, nunca se
sintié ajeno a occidente. Amaba a occidente. Lo admiré. Se identificé con el occi-
dente francés en el que vivia. Se convirtié en ciudadano francés no por necesidad,
sino por esa profunda preocupacion que tenfa de integrarse en la comunidad huma-
na en la que vivia. Pensaba en si mismo en términos franceses, tanto culturalmente
como desde el punto de vista de la ciudadania. Era francés y, al mismo tiempo, pro-
fundamente ruso. La cultura que habia recibido desde su infancia, la influencia del
pensamiento de quienes le rodearon en su juventud (empezando por su padre y sus
amigos), su sentido extremadamente perceptivo de la ortodoxia rusa, por supuesto,
lo hicieron ruso. Pero lo que €l queria era una verdadera confrontacién inteligente,
lacida, profunda, entre la cultura y el pensamiento teolégico. E insistfa en una de sus
conferencias —inédita ain— en que los problemas de separacién entre oriente y
occidente no son problemas de cultura —o, mds bien, aparte de los problemas cul-
turales, hay profundas divergencias teoldgicas y espirituales, no debiéndonos permi-
tir el confundir el elemento cultural humano con cosas mas basicas. Su estudio de
Eckhart fue solo el preludio de un estudio mas extenso que lo llevaria, a través de
Dionisio el Areopagita, a un estudio a fondo de Gregorio Palamas, permitiéndole
una amplia confrontacion entre la mistica de Eckhart y su época, entre la experien-



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 135

Un dltimo trabajo inacabado fue el presentar de forma positiva
las intuiciones de Bulgakov. Es cierto que, desde el primer
momento, Lossky se habia posicionado en contra de la sofiologia,
acusando a su autor de dejar entrar el idealismo aleman en la
teologia ortodoxa. Pero, al mismo tiempo, la teologia del padre
Bulgakov daba un fuerte impulso al genio losskiano, ya de por si
creativo. Nuestro autor le debia también el tema de las relaciones
siempre trinitarias en la Trinidad o el concepto kendtico de
persona'*!, asi como el sentido cosmico del cristianismo, propio
de la teologfa patristica anterior al concilio de Nicea.

Resefiados estos tres grandes proyectos, vayamos ahora con
las obras postumas. La primera de ellas en ser publicada fue la
tesis doctoral sobre el maestro Eckhart, un trabajo supervisado
por Maurice de Gandillac. Se trata del trabajo de toda una vida
y que al final vio la luz gracias a los esfuerzos nuevamente de un
Olivier Clément que redact6 el ultimo capitulo sobre la base de
las notas dejadas por Lossky. «lLos te6logos se acordaran de él por
su teologia, los sabios por sus investigaciones sobre el maestro
Eckhart, escribird su hijo Jean'?? resaltando asi la calidad de
este trabajo, que muchos pensaron que nunca llegaria a ver la

luz'®. Con prefacio de F. Gilson, M. de Gandillac sefiala como

cia mistica ortodoxa y el pensamiento teolégico. Su intencién no era generar oposi-
cion. Su intencién era comprender lo mas profundamente posible a unos y a otros
y, asi, hacerlos comprensibles para los demas» (Metropolita Antonio de Sourozh,
Conferencia del 23 de diciembre de 1971 sobre Vladinir Lossky).

" E. A. Sablon Leiva, «The Concept of Kenosis in Theological Thought of
V. N. Lossky and Archpriest Sergii Bulgakov: A Comparative Critical Analysis» [en
ruso], Ocsitnifiauckypce 23/5 (2020) 101-108.

2 Cf. J. Lossky, «Humanité du théologuien», en V. N. Lossky, Sep? jours, 73.

4 «Muchos se tieron de esta tesis doctoral, porque quien conoci6 a Lossky
desde finales de los afios cuarenta siempre oy6 que estaba escribiendo su tesis doc-
toral, y todos sabfamos que nunca la terminarfa. Algunos con cierto cinismo, quizas,
pensamos que el hecho de que tuviera una beca para escribirla era la unica posibili-
dad de supervivencia de la familia. No sospechdbamos que estuviera haciendo mas



136 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

caracteristicas de esta obra la ingente cantidad de textos invocados
—muchos de ellos inéditos—, el rigor de las interpretaciones, la
modestia de las hipoétesis, asi como la facilidad del autor para
moverse entre tantas féormulas ambiguas y paraddjicas'. Ya el
primer capitulo anuncia el apofatismo presente a lo largo de toda
la obra: «Nomen innominabiley.

Clément colaboro asi mismo en la publicacion de la obra zsidn
de Dios, a la que ya nos hemos referido mas arriba, y también del
libto A imagen y semejanza de Dios, aparecido en 1967, Se trata
de una coleccién de articulos que hay que leer en continuidad
con los capitulos de la Teologia mistica de la Lglesia de Oriente. Parece
ser que, poco antes de su muerte, Lossky quiso recoger varios
de sus articulos en vistas a publicar un libro para poder seguir
ofreciendo a sus amigos occidentales la vision ortodoxa sobre
Dios y el hombre. Y esto a pesar del esfuerzo que ello le suponia,
pues muchas veces se quejaba —testimonia su hijo Nicholas— de
que tantas solicitudes le apartaban de la ocupacién a la que habia
consagrado toda su vida: el estudio sobre la teologia negativa del
Maestro Eckhart'*, Con todo, los articulos de este libro tratan
mas o menos los temas de la Teologia mistica, pero desde diferentes
puntos de vista o afladiendo nuevas perspectivas: el apofatismo
y la teologia trinitaria, la teologia de la luz (y la teologia de la
tiniebla), la catolicidad de la Iglesia, la procesion del Espiritu
santo, la teologfa de la imagen y la nocién de persona humana,

largas sus investigaciones adrede, pero pensabamos que “la Sorbona” era realmente
muy paciente y debfa tener grandes esperanzas (de hecho, las tenfa)» (Metropolita
Antonio de Sourozh, Conferencia del 23 de diciembre de 1971 sobre Vladinzir Lossky).

" M. de Gandillac, «Avant-propos de 'éditeur», en: V. N. Lossky, Théologie néga-
tive et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, Patis 1960,8.

145 Cf. V. N. Lossky, A P'image et ressemblance de Dieu, Paris 1967.

146 Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de 'occident médiévaly, en:
http://christophe.levalois.free.fr/fichier/Lossky_Moyen_Age.pdf, consultado el 2
de mayo de 2023.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 137

la santa Madre de Dios, la escatologia, la tradicion, la deificacion,
etc.

Tenemos también la publicaciéon de una serie de articulos
sobre los startsy, los padres espirituales rusos, y que aparecieron
en la revista de la ortodoxia francesa Contacts, entre los anos 1961
y 1962'"". El primero de ellos serfa publicado después junto con
otros estudios en un volumen sobre la paternidad espiritual en
Rusia'*,

La dltima publicacion péstuma de envergadura es el conjunto
de articulos al que ya nos referimos arriba y que se conocen
generalmente como Teologia dogmrdtica. Se trata de una recopilacion
de distintos cursos dictados por Lossky desde 1953 hasta dos
meses antes de su muerte en 1958. Estos cursos fueron grabados
en cintas, transcritas por madame Maidanovitch, completados
por las notas de Clément y revisados por el mismo Lossky. El
lenguaje oral subyacente ayuda a la precisiéon del pensamiento
de nuestro autor. La primera edicién aparecié en Norteamérica
en 1978 con el titulo Teologia Ortodoxa. Una introduccion™. Una
edicion mas popular aparecié en Paris en 1986, publicada
por el Instituto «San Sergio» como material para la formacién
teologica a distancia —donde Lossky y su teologia no pudieron
entrar en vida han entrado, paraddjicamente, después de su
muerte—. Otra edicién francesa, titulada Eseritos teoldgicos”’,
apareci6 en la revista La vie spirituelle en 1987, acompafiando a

Y Cf. V. N. Lossky, «Les startsy d’Optinon, Contacts 33 (1961) 4-14; 1d., e
starets Léonide», Contacts 34 (1961) 99-107, Id., «Le starets Macaite», Contacts 37
(1962) 9-19; 1d., «le starets Ambroise», Contacts 40 (1962) 219-236.

1“8V N. Lossky - N. Arseniev, La paternite spirituelle en Russie anx XV Ileme et
XIXeme siecles, Begrolles-en-Mauges 1977. Trad. cast. de M* |. Adarraga y M* Sira
Carrasquer en: La paternidad espiritual en Rusia (siglos X111 y XIX), Burgos 2000.

9 Cf. V. N. Lossky, Orthodox Theology. An Introduction, Creestwood 1978.

150 Cf. V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 1986.

51 Cf. V. N. Lossky, Eerits théologiques, en: La vie spirituelle 677 (1987) 524-671.



138 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

los cuatro articulos usuales un articulo de corte eclesiologico y
dos mas de tematica mariana (sobre la dormicién de la Madre de
Dios y sobre el dogma catélico de la inmaculada concepcién). La
edicion miés reciente ha aparecido en el afio 2012'%) preparada
sobre la base del material de Clément y corregida y aumentada
por el experto de San Sergio M. Stavrou. Incluye, por ejemplo,
afiadidos del curso 1954-1955 que no aparecian en las ediciones
anteriores, asi como el curso 1957-1958, que refleja el ultimisimo
estado del pensamiento losskiano. Este libro aporta el didlogo
constante del pensamiento de Lossky con el pensamiento
occidental, con el pensamiento ortodoxo y con el pensamiento
patristico, explicando los grandes temas de la fe: la creacion, la
trinidad, la encarnacion, el pecado, la Iglesia, los sacramentos.
Conviene aclarar que el titulo que se le ha dado de «teologia
dogmatica» esta en consonancia con lo que significa en Lossky
la «teologia mistica»; es decir, una teologia que va unida a la
experiencia de la fe y que tiene como objetivo la unién con Dios.
Los lectores de habla hispana estamos de enhorabuena, pues
la traduccion castellana de esta obra fundamental ha aparecido
recientemente'®.

Por ultimo, junto ala publicacién péstuma de varios articulos'™,
han ido apareciendo ediciones y/o traducciones de conferencias
y/o articulos de Lossky a los que no se tenfa acceso o de los
que la traduccion a otra lengua facilita el mismo'”. Las nuevas

132 Cf. V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 2012.

195 Cf. V. N. Lossky, Teologia dogmitica, Madrid 2022.

13 Cf. V. N. Lossky, «Foi et Théologie, Contacts 35-36 (1961) 163-176; «Notes sur
le “Credo” de la messe», Contacts 38-39 (1962) 84-86. 88-90; «La conscience catho-
lique. Implications anthropologiques de dogme de IEglise», Contacts 42 (1963) 76-
88. Junto a estos estan los ya mencionados sobre los szarfsy y el conjunto conocido
como Teologia dogmdtica.

%5 Cf. V. N. Lossky, «Pour une Orthodoxie occidentalex, Présence Orthodoxe 44
(1980) 19-25; «The Doctrine of Grace in the Orthodox Churchy, Sz I Zadinir’s Theo-



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 139

tecnologfas también han facilitado el acercamiento a la obra de
este gran tedlogo ortodoxo'™.

8. PROGRESION DEL INTERES POR LLOSSKY, TRADUCCIONES
Y ACTUALIDAD DE SU OBRA

En el primer aniversario de su muerte, la revista del patriarcado
ruso para los emigrados dedicé a Lossky un nimero especial, con
articulos de O. Clément, el reverendo anglicano Derwas J. Chity
(miembro de la confraternidad de San Sergio y San Albano), el
teblogo catolico Louis Bouyer, el también catdlico y filésofo
Maurice de Gandillac y el obispo del patriarcado de Moscu en
Bélgica, Basile Krivochéine. El nimero inclufa la publicacion
de sendos articulos de Lossky, «lLa Tradicion y las tradiciones» y
«Teologia de la imagen»'’.

Su memoria, asi como el interés por su obra, no pervivia sélo
entre los suyos, sino que se iba expandiendo, llegando incluso a
penetrar las firmes barreras del régimen soviético en tiempos de
Stalin. «LLa brillante critica de Lossky al “esencialismo catélico” y
al “existencialismo protestante” ha tenido un profundo impacto
tanto en la Europa occidental como en la teologia otriental»'®.
El anglicano Rowan D. Williams, los catolicos Louis Bouyer e

logical Quarterly 58 (2014) 69-86.

156 Cf. V. N. Lossky, Conferencia sobre la gracia en el instituto «San Dionisio» (1950), en
https://eglise-catholique-orthodoxe-de-france.fr/enseignements/vie-spirituelle /
doctrine-grace/, consultado el 2 de mayo de 2023; «I’Orthodoxie occidentale. Ar-
guments historiques», Présence orthodoxe 44 (1980), en: https://eglise-catholique-or-
thodoxe-de-france.fr/enseignements/ christianisme-occident/orthodoxie_occiden-
tale/consultado el 2 de mayo de 2023

57 Cf. Mémorial Vladimir Lossky (1903-1958). Messager 30-31 (1959).

1% M. Kulakov, «Vladimir Nikoaievich Lossky (1903-1958)», en: J. Witte - F.
S. Alexander (eds.), Teachings of Modern Orthodox Christianity on Law, Politics, and Hu-
man Nature, New York 2007, 201.



140 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

Yves Congar, asi como los ortodoxos Olivier Clément y Christos
Yannaras se encuentran entre quienes la influencia de Lossky se
ha dejado sentir con mas fuerza. La feologia mistica de la Iglesia de
oriente se cuenta siempre entre las obras recomendadas en toda
bibliograffa que se precie para acercarse al mundo ortodoxo.
Algunas veces, le acompafia en este cometido la Teologia dogmatica,
habiendo sido publicadas juntas en algunas ocasiones'”’.

En 1979, la revista de la ortodoxia francesa le dedicé también
un namero especial. Contenia articulos del anglicano A. M.
Allchin, de los catélicos J.-R. Bouchet y E. Gilson y de los
ortodoxos O. Clément y J. Meyendorff, asi como los articulos
del propio Lossky sobre la teologfa negativa en san Agustin y el
estudio de la terminologia biblica en san Bernardo'”.

Un nuevo nimero especial le dedicara la también revista
trancesa La vie spirituelle. Junto a la publicacién por primera vez
en una revista catolica de los articulos de teologia dogmatica, mas
otro de tema eclesiolégico y dos mas de mariologia, se afiaden
una noticia biografica y otra bibliografica sobre Lossky. Corria
el afio 1987'°!, En 1999, la misma revista dedicard a nuestro
tedlogo ruso emigrado a Paris un nuevo nimero, con articulos y
evocaciones del catolico M. de Gandillac y de los ortodoxos N.
de Ozoline y O. Clément, amén de otros autores'*.

159

Cf. V. N. Lossky, Ensayo sobre la teologia mistica de la Iglesia de oriente. Teologia do-
mdtica [en ruso], Moskva 1991. Esta edicién fue historica, pues se hizo poco tiempo
después de caer el comunismo. La tirada inicial, de 100.000 ejemplares, se acabo
rapidamente. Los jovenes estudiantes de teologfa podian conocer, por fin, al gran
tedlogo ruso de la emigracion.

10 Cf. In memotiam Vladinsir Lossky (1903-1958). Contacts (1979).

161 Cf. V. N. Lossky, Ecrits thélogiques.Numero especial de La vie spirituelle 677
(1987).

12 Cf. Vadimirl_ossky, théologien orthodoxe.la VVie Spirituelle 730 (1999).



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 141

Junto a los nimeros monograficos de las revistas Lz de/ Tabor
y Mensajero de la glesia Ortodoxa rusa'®, 1a ltima gran efeméride ha
sido la celebracion en el Instituto «San Sergio» de un coloquio para
conmemorar el cincuenta aniversario de la muerte de Vladimir
Lossky y «re-visarm —es decir, volver sobre— su obra. Se ha dicho
al respecto que la obra de Lossky permanece en su integridad,
pero el mundo cambia, por lo que necesitamos interrogar a este
gran tedlogo para encontrar nuevas respuestas'®
tuvo lugar el 4 de octubre de 2008. Se sucedieron un total de

. El coloquio

siete comunicaciones'®, algunas de las cuales han cristalizado
en diversos articulos, que han ido apareciendo sobre todo en la
revista francesa Contacts'®.

En este afio, 2023, se cumple el 120° aniversario del nacimiento
de este gran tedlogo, sin que se haya realizado, que nosotros
sepamos, ningun acontecimiento especial para conmemorar tal
efeméride.

Respecto a las traducciones a otros idiomas, las obras de
Lossky han sido traducidas a las principales lenguas europeas
(inglés, italiano, aleman), asi como al ruso y al rumano, debido

19 Cf. «Vladimir Lossky. Théologien de la personne et de la vision de Dieun,
Lumiere du Tabor 9 (2003) 8-9; Viadimir Lossky, témoin de l'orthodoxie en Occident. Messa-
ger de 'Eglise orthodoxe russe 8 (2008) 5-17, en: http:/ /www.egliserusse.cu/file/40149,
consultado el 2 de mayo de 2023.

164 Cf. N. Ozoline, en: http://orthodoxie.com/luvre-thologiqu/, consultado el
2 de mayo de 2023.

1 Se puede escuchar aqui una de ellas, «l.a deificacion, tema central en la obra
de V. Lossky», por el dominico S. Rumsas: http://orthodoxie.com/la-dification-t,
consultado el 2 de mayo de 2023.

1% Cf. F. Jeanlin, «La place de la Mére de Dieu dans la théologie de V. Lossky»,
Contacts 62 (2010) 74-85; M. Stavrou, «Quelques réflexions sur I'ecclésiologie de
Vladimir Lossky», Contacts 62 (2010) 60-73; J. Van Rossum, «Vladimir Lossky et sa
lecture de Grégoire Palamas», Contacts 229 (2010) 38-59. Se pueden escuchar los
audios de las comunicaciones que estin a la base de estos articulos aqui: http://
orthodoxie.com/podcasts-audio, consultado el 2 de mayo de 2023.



142 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

sobre todo a la fuerza de la ortodoxia en estos paises. La obra
mas conocida de Lossky, la Teologia mistica de la Iglesia de oriente,
ha sido traducida a casi quince lenguas, entre ellas el chino y el
japonés. Los hablantes de lengua inglesa estan de suerte, porque
son los que disponen del mas amplio repertorio de traducciones,
no sélo porque estas se empezaron a hacer en vida de Lossky, sino
porque a este dato hay que sumar el hecho de que los ortodoxos
americanos han continuado esta empresa tras la muerte de
Lossky. Por el contrario, los peor parados en este sentido somos
los hispanohablantes. Durante muchos afos, lo tnico publicado
en espafol sobre Lossky ha sido la Teologia mistica y algunos
articulos de interés medio'®’, amén de las usuales recensiones
sobte la Teologia mistica de oriente’®. Consideramos, por ello, de
importancia nuestro trabajo, de modo que se pueda conocer la
vida y el pensamiento de este te6logo en el ambito espafiol y
latinoamericano.

Evidentemente, a lo largo de estos mas de sesenta y cinco
afios de ausencia del profesor Lossky, se han ido sucediendo los
estudios y las monografias, los articulos y las tesis doctorales, las
memorias de licenciatura y las traducciones parciales, asi como
los volumenes sobre la figura de este gran tedlogo de la ortodoxia
contemporanea.

17 Cf. ]. Barestein, «Apuntes sobre la “Teologia mistica de la Iglesia de otien-

te”. A proposito del trabajo de Vladimir Lossky», ETLAM: Revista agustiniana de
pensamiento 5 (2010) 297-302; F Cardenas Tamara, «Signos de la teologfa mistica
de la Iglesia de oriente, Vladimir Lossky a la luz de la teorfa semiética de Charles
Sanders Peircer, Theologica Xaveriana 178 (2014) 353-392; W. Ross, «Nota sobre la
teologia mistica de Vladimir Lossky», Revista de Filosofia de la Universidad de Costa Rica
20 (1967) 55-60.

1% Cf. P. Fernandez Rodriguez, «Teologia mistica de la Iglesia de oriente», Cien-
cia Tomista 111 (1984) 185; M. A. Pena Gonzalez, «Teologia mistica de la Iglesia de
orientew, Salmanticensis, 57 (2010) 399-400.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 143

Terminamos este apartado con el deseo de un tedlogo ruso
actual, que espera que la teologfa de Lossky nunca se olvide en su
patria, al tiempo que afirma algo que compartimos plenamente:
«os escritos de Vladimir Lossky siguen dando a conocer la verdad
contenida en la ortodoxia a nuestros contemporaneos catolicos

y protestantes»'”’.

9. RECAPITULACION

Hemos tenido la oportunidad de acercarnos al apasionante
itinerario vital del tedlogo ortodoxo Vladimir N. Lossky, quien, a
caballo entre su identidad natal rusa y su amor a todo lo francés,
ha sido testigo de la ortodoxia en la teologia contemporanea.
Desde su exilio, Lossky reacciona contra la generacion anterior
de tedlogos rusos, apegados a la filosofia rusa de la religion.
Frente a estos, nuestro autor opta decididamente por los
padres de la Iglesia'™, a quienes comienza a estudiar tras acabar

1 M. Antipov, «I’héritage de Vadimir Lossky aujourd’huix», Messager de I’Fglise
orthodoxe russe 8 (2008) 13.

70 «Padres de la Iglesia se llaman con toda razén aquellos santos que, con la
fuerza de la fe, con la profundidad y riqueza de sus ensefianzas, la engendraron y
formaron en el transcurso de los primeros siglos (cf. Gal4,19). Son de verdad “pa-
dres” de la Iglesia, porque la Iglesia, a través del Evangelio, recibi6 de ellos la vida
(cf. 1Cor 4,15). Y son también sus constructores, ya que por ellos —sobre el tnico
fundamento puesto por los apdstoles, es decit, sobre Cristo— (cf. 1 Cor3, 11) fue
edificada la Iglesia de Dios en sus estructuras primordiales. La Iglesia vive todavia
hoy con la vida recibida de esos padres; y hoy sigue edificindose todavia sobre las
estructuras formadas por esos constructores, entre los goces y penas de su caminar
y de su trabajo cotidiano. Fueron, por tanto, sus padres y lo siguen siendo siempre;
porque ellos constituyen, en efecto, una estructura estable de la Iglesia y cumplen
una funcién perenne en pro de la Iglesia, a lo largo de todos los siglos [...] Guia-
da por esa certidumbre, la Iglesia nunca deja de volver sobre los escritos de esos
padres —llenos de sabiduria y perenne juventud— y de renovar continuamente su
recuerdo. De ahi que, a lo largo del afio litirgico, encontremos siempre, con gran




144 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

los estudios secundarios'”!. Ellos serin la base de su sistema
teoldgico, situandose en la corriente de la «sintesis neo-patristica»,
con Florovsky, Evdokimov, Zizioulas y tantos otros'’?. Esta
oposicién a los tedlogos rusos que le han precedido se concreta
también en la controversia «sofiolégica» con Bulgakov. Por otra
parte, el descubrimiento temprano del Pseudo-Dionisio y de san
Gregorio Palamas, asi como la dedicacién exhaustiva durante
toda su vida al estudio del maestro Eckhart hicieron que el
apofatismo y la teologia negativa tuvieran ese puesto tan central
en su pensamiento' . La visién del martirio del metropolita de san
Petersburgo yla experiencia del exilio le marcaran profundamente,
haciéndole fiel al patriarcado de Moscu durante toda su vida, asi
como un tedlogo comprometido y militante. Por otra parte, sin las
amistades catolicas que se forjaron durante la II guerra mundial,
quizas Lossky no se hubiera atrevido a dar esas conferencias
para aquellos amigos «romanos» que estan en el origen de lo
que después sera su obra mas conocida, la Teologia mistica de la
Iglesia de oriente. Y, sin la guerra, no tendriamos, desde luego, su
obra mas intimista, su diario Siete dias por los caminos de Francia.

gozo, a nuestros padres y siempre nos sintamos confirmados en la fe y animados
en la esperanza» (Juan Pablo 11, Carta apostilica Patres Ecclesiae, con ocasion del X1'T
centenario de la muerte de san Basilio |2 de enero de 1980]).

! Es interesante sefialar que, para Lossky, asi como para la ortodoxia, el con-
cepto de padre de la Iglesia no es tan restrictivo como para la tradicién occidental,
pudiendo incluir en tal denominacién autores mas modernos. En palabras de nues-
tro autor: «todo obispo tedlogo que haya ayudado a expresar la fe y a defenderla
contra el error, es venerado, una vez canonizado, como nuestro padre entre los
santos (&v aylogmatpOU®V), sea la época que sea. La “época patristica” no es una
especie de “edad de oro”, limitada a los ocho primeros siglos» (V. N. Lossky, «Saint
Grégoire Palamasy, en: L. Ouspensky - V. Lossky, Le sens des icones, Paris 2003,109).

2 R. O. Bodea, «Existential Theology as a Challenge to a Patristic-Based Me-
thodology in Orthodox Christianity. From Georges Florovsky and Vladimir Lossky
to John Zizioulas», Louvain Studies 43/4 (2020) 335-351.

1> V. V. Limonchenko, «Apophatic way: darkness or light? Interpretation of the
apophatic way in the theology of V. N. Lossky», Grani 18/4 (2015) 100-106.



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 145

Su labor docente en el Instituto san Dionisio de Parfs, donde
ensefiaba teologia dogmatica e historia de la Iglesia, posibilito
que Lossky hiciera también una sistematizacion personal de la
teologia ortodoxa, que ha llegado hasta nosotros a través de su
amigo y discipulo O. Clément, la Teologia dogmatica. 1.a intensidad
ecuménica de sus ultimos afios cristalizaria en encuentros, debates
y articulos. Y su prematura muerte nos ha privado de una obra
mas madura y acabada, si bien muchos de sus escritos se han
ido publicando péstumamente. Este es Vladimir Lossky: un ruso
que escribia en francés para catélicos «romanosy, pero también
un tedlogo laico oriental, que consagré toda su vida a estudiar a
un monje dominico de Renania, el maestro Eckhart. Lossky es
un hombre de contrastes, dificil de encasillar, pero, en su vida
y en su obra, hay una fuerte conviccion: «Entre la Trinidad y el
infierno no hay otra opcién»'™. Merece la pena conocetle, leetle
y aprender de €.

ANEXO. BIBLIOGRAFiA cOMPLETA DE V. N. LOSKY

1. Libros

1. Spor o sofii [La controversia sobre la Soffa], Parfs 1936.
1. Théologie mystique de I'Eglise d’Orient, Paris 1944 (2005). Trad. cast.:
Teologia mistica de la Iglesia de Oriente, Barcelona 2009.
1IL. Der Sinn der 1konnen, Bern und Olten 1952 [en colaboracién con L.
Ouspensky|. Trad. fr.: Le sens des icones, Paris 2003.
IV, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckbart, Paris 1960;
1973 2 ed.
V. Vision de Dieu, Neuchatel 1962.
V1. A limage et ressemblance de Dien, Paris 1967 (2006). Contiene 18, 16,
7,10, 17,22, 26, 25,11, 33, 15 y 19.

% V. N. Lossky, Teologia mistica de la Iglesia de oriente, 50.



146 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

VII. La paternité spirituelle en Russie aux XV 1leme et XIXeéme siccles,
Bégrolles-en-Mauges 1977 [en colaboracién con N. Arseniev].
Trad. cast.: La paternidad espiritual en Rusia (ss. X111 y XIX), Burgos
2000. Contiene 26, 28, 30 y 32.

VIIL. Orthodox Theology. An Introduction, Creestwood 1978. Contiene 29,

34, 35, 36, 37.

IX. Théologie dogmatique, Paris 1986. Contiene 34, 35, 36, 37.

X. Eerits théologigues, nimero especial de La vie spirituelle, 677 (1987)
524-671. Contiene 34, 35, 30, 37, 13, 23, 21.

X1. Sept jours sur les routes de France. Juin 1941, Paris 1998.

XII. Théologie dogmatigne, Paris 2012. Contiene 29, 34, 35, 36, 37, 13.
Trad. cast. en: Teologia dogmitica, Madrid 2022.

2. Articulos y colaboraciones en obras colectivas

1. «Otritsatel’noe bogoslovie v uchenii Dionisiya Areopagita» [La teologfa
negativa en la doctrina de Dionisio el Areopagita|, Seminarinm
Kondakovianum 3 (1929) 133-144.

2. «la notion des “analogies” chez Denys le Pseudo-Aréopagite»,
Archives d’histoire doctrinales et littéraire du Moyen Age 5 (1931) 279-309.

3. «Les dogmes et las conditions de la vraie connaissance», Bulletin de la
Confrérie de saint Photins le Confessenr 1 (1934) 2-9.

4. «Pis’mo V. Losskago N. A. Berdyaevu» [Carta de V. Lossky a N. A.
Berdyaev], Put’ 50 (1936) 27-32.

5. «Btude sur la terminologie de saint Bérnardw, Archivum Latinatis Medii
Aevi 17 (1942) 79-96.

0. «La théologie de la lumiere chez saint Grégoire de Thessalonique»,
Dien Vivant 1 (1945) 94-118.

7. «Otkrytoe pis’'mo Sobraniyu predstaviteley russkikh tserkvey v
Zapadnoy Evrope» [Carta abierta a los respresentantes de la Iglesia
rusa en Buropa occidental] (firmada junto con E. T. Pyanov), Sovefsky
Patriot 103 (1946) 3.

8. «licnost’l mysl’svyateyshego patriarkha Sergiya» [La personalidad y
el pensamiento de su santidad el patriarca Sergio|, en: Dukbnovnoe
nasledstvo  Patriarkba Sergiya [La herencia espiritual del Patriarca



VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958) 147

Sergio], Mosca 1947, 263-270. Trad. ing. en Diakonia 5 (1971) 163-
171.

9. La procession dn Saint-Esprit dans la doctrine trinitaire Orthodoxe, Paris

10.
11.

12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.

19.

20.

21.

22.
23.

24.
25.
206.
27.
28.
29.
30.

1948.
«Du trosieme attribut de "Eglise», Dien VVivant 10 (1948) 78-89.
«The Temptations of Ecclesial Consciousness». Orig. ruso pub.
en Messager 1 (1950) 16-21. Trad. ing. en Saint 1 ladinir Theological
Quaterly 32 (1988) 245-254.
«Ecueils ecclésiologiques», Messager 1 (1950) 21-28
«Existence and Analogy», Sobornost 7 (1950) 295-297.
«Panagia», Messager 4 (1950) 40-50.
«Ténebrey et «lumiérey dans la connaissance de Dien, Paris 1952.
«Rédemption et déification», Messager 15 (1953) 161-170.
L'apophase et la théologie trinitaire, Paris 1953.
«Domination et régne. Etude escathologique», Messager 17 (1954) 43-
55.

«Les éléments de “théologie négative” dans la pensée de saint
Augustiny, en: Augustinus magister. Congres international augustinien, 1
(1954); reimpreso en Contacts 31 (1979) 142-152.
«Le dogme de I'Inmmaculée Conception», Messager 20 (1954) 246-
251.
«La notion théologique de la personne humaine», Messager 24 (1955)
227-235.
«la dormition de la Mere de Dieu», Messager 27 (1957) 130-132.
«Le probleme de la “vision face a face” et la tradition patristique de
Byzance», en: Aland, K. - Cross, E L. (eds.), Studia Patristica. Papers
Presented to the Second International Conference on Patristic Studies held at
Christ Church, 11, Oxford 1957, 512-537.
«La Traditon et les traditions», Messager 30-31 (1959) 101-121.
«La théologie de I'image», Messager 30-31 (1959) 123-133.
«Les startsy d’Optinow, Contacts 33 (1961) 4-14.
«Le starets Léonider, Contacts 34 (1961) 99-107.
«Foi et théologie», Contacts 35-36 (1961) 163-176.
«lLe starets Macairew, Contacts 37 (1962) 9-19.
«Notes sur le “Credo” de la messe», Contacts 38-39 (1962) 84-86.88-
90.



148 JOSE ALBERTO SUTIL LORENZO

31. «le starets Ambroise», Contacts 40 (1962) 219-2306.

32. «l.a conscience catholique. Implications anthropologiques de dogme
de I’Eglise», Contacts 42 (1963) 76-88.

33. «LLes deux “monotheismes”», Messager 46-47 (1964) 85-108.

34. «lLa creation», Messager 48 (1964) 213-233.

35. «LLe peché originel», Messager 49 (1965) 24-35.

36. «LLe dogme christologique», Messager 50 (1965) 83-101.

37. «Pour une Orthodoxie occidentale», Présence Orthodoxe 44 (1980) 6-12.

38. «lLa grace», Présence orthodoxe 152 (2008) 3-13.

39. «The Doctrine of Grace in the Orthodox Church», Saint 1 ladimir
Theological Quaterly 58 (2014) 69-86.

3. Traducciones y otras obras

A) N. O. Lossky, Histoire de la philosophie russe: des origines a 1950, Paris
1954 [Trad. revisada por V. N. Lossky].

B) N. P. Kondakov, Die russiche lkone | 1icone russe, Prague 1928 [V.
N. Lossky preparé la traduccion al francés de las 221 laminas que
conforman los cuatro volumenes de la obra].

C) Novyi Zavet gospoda nashego lisusa Khrista, Moskva 1994 [traduccion con
notas y comentarios del nuevo testamento preparada por un comité
de estudiosos que inclufa a V. N. Lossky].



