
Vladimir N. Lossky (1903-1958)
Un pensamiento desde el exilio

José-Alberto Sutil Lorenzo

Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: Este año se cumple el 120º aniversario del nacimiento de 
Vladimir N. Lossky (1903-1958), teólogo ortodoxo ruso exiliado en 
Francia, que pasa por ser uno de los más grandes pensadores contem-
poráneos de la Iglesia oriental. En este artículo ofrecemos su biografía, 
jalonada por su bibliografía, conscientes de que la primera da razón de la 
segunda. Nos adentramos así en la figura de este hombre de contrastes (o 
de síntesis) —ruso y francés, oriental y occidental, fiel a la Iglesia y crítico 
furibundo, racional y afectivo—, que dedicó toda su vida a estudiar a los 
padres de la Iglesia de la tradición greco-bizantina y al maestro Eckhart, 
así como a los autores medievales, pero también a los filósofos de su 
tiempo, haciendo del apofatismo el hilo rojo de su teología.

Lossky - apofatismo - Iglesia ortodoxa - teología ortodoxa

Abstract: This year is the 120th anniversary of  the birth of  Vladimir 
N. Lossky (1903-1958), a Russian Orthodox theologian exiled to France, 
which is one of  the greatest contemporary thinkers of  the Eastern 

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 1 (2023) 91-148



92	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

Church. In this article we offer his biography, marked by his bibliography, 
as the first gives reason for the second. We thus enter into the figure 
of  this man of  constrasts (or synthesis) —Russian and French, from 
the East and from the West, faithful to the Church and furious critic, 
rational and affective—, who dedicated his whole life to studying the 
fathers of  the Church of  the Greco-Byzantine tradition and the master 
Eckhart, as well as the medieval authors, but also the philosophers of  
his time, making apophaticism the red thread of  his theology.

Lossky - apofatism - Orthodox church - Orthodox theology

Uno de los más concienzudos estudiosos de la obra de Vladimir 
N. Lossky —el primero, de hecho, en publicar un análisis crítico 
de su pensamiento1— es el que fuera arzobispo anglicano de 
Canterbury, Rowan D. Williams. Este estudioso de Lossky llega a 
decir de nuestro teólogo que se le reconoce ampliamente como 
la mente teológica más creativa de la generación más joven de 
escritores ortodoxos rusos que emigraron, en una especie de 
auto-exilio, a raíz de la revolución bolchevique. Es también el 
teólogo ortodoxo más influyente en el pensamiento religioso de la 
Europa occidental posterior a la II Guerra Mundial. Su temprana 
muerte, sigue diciendo Williams, dejó un gran vacío entre las 
filas de pensadores ortodoxos, al tiempo que truncó una síntesis 
teológica madura de su pensamiento. Es cierto que su gran ensayo 
sobre la Teología mística de la Iglesia de Oriente se ha convertido en 
un clásico. Pero la evidencia de materiales no publicados o de sus 
últimos años demuestra que Lossky hubiera deseado extender y 
profundizar su obra, revisando quizás también algunos de sus 

1  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky: an Exposition and 
Critique, Oxford 1975.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 93

argumentos2. Gran parte de este material se ha ido editando 
gracias a los incansables esfuerzos de su amigo y discípulo, Olivier 
Clément, entre otros. En cualquier caso, sí que podemos trazar el 
perfil biográfico de Lossky, con la perspectiva que dan los años, 
y ayudados también por los múltiples testimonios de quienes le 
conocieron y convivieron con él. Es lo que nos proponemos 
hacer en el presente trabajo3, precisamente en el 120º aniversario 
del nacimiento de este gran teólogo.

1.  De niño a joven

Vladimir Nikolai Lossky nace el 8 de junio (26 de mayo) de 
1903, lunes de Pentecostés, fiesta del Espíritu santo. Viene al 
mundo en Gotinga, ciudad alemana donde su padre, Nicolás 
Lossky —un significativo filósofo representante del neo-
idealismo gnoseológico, que impartía clases en la universidad 
de San Petersburgo— vivía temporalmente con su familia 
por razones universitarias (lo que hoy llamaríamos estudios 
de posgrado)4. Su madre se llamaba Ludmila Vladimirovna, 

2  Cf. R. D. Williams, «Lossky, the Via Negativa and the Foundations of  Theolo-
gy», en: M. Higton (ed.), Rowan Williams. Wrestling with Angels. Conversations in Modern 
Theology, London 2007, 1. Otra opinión en la misma línea es la expresada por el tam-
bién reconocido teólogo ortodoxo A. Schmemann en su obituario sobre Lossky: 
«La repentina muerte del profesor Vladimir Lossky priva a la Iglesia ortodoxa de 
uno de sus mejores teólogos. La pérdida es todavía más irreparable porque el nú-
mero de sus obras publicadas es exiguo —un libro, unos pocos artículos... Esto se 
debió a un inusual pero desarrollado sentido de la integridad intelectual y científica, 
que le hizo trabajar durante más de veinte años en su tesis doctoral, completando el 
manuscrito tan solo unos días antes de morir» (A. Schmemann, «Vladimir Lossky. 
In memoriam», SVTQ2 [1958] 47).

3 Para una profundización ulterior en la figura y en la teología de V. N. Lossky, 
cf. J. A. Sutil Lorenzo, Pensar a Dios alabándole. Teología y doxología en diálogo con Vladimir 
N. Lossky, Salamanca 2020. 

4 Cf. O. Clément, «Notice biographique», en: V. N. Lossky, Sept jours sur las routes 
de France. Juin 1941, Paris 1998, 85. Los trabajos del padre de Lossky como psicólo-



94	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

apellidada Stoyounin de nacimiento. Los Lossky procedían de 
un linaje antiguo y noble, de origen occidental —en concreto, 
los caballeros teutónicos, con raíces germano-polacas—, y se 
relacionaban con la intelligentsia rusa, la élite cultural de la sociedad 
de entonces, por lo que el pequeño Vladimir sería educado en un 
ambiente dinámico e intelectual5. Era el mayor de los hermanos.

Su infancia y adolescencia transcurren en San Petersburgo, lo 
que le hace vivir cerca del mar, soñando con él, anhelándolo. 
Vladimir es un niño extremadamente sensible; muy sensible, 
sobre todo, al misterio de la muerte; no es que le tenga miedo, 
pero esta le hace plantearse los últimos interrogantes de la vida. 
Por otra parte, le marcará profundamente la educación de cuño 
inevitablemente filosófico y la presencia «socrática» de su padre, 
cuyo sistema juzgará posteriormente demasiado acabado y cerrado 
en sí mismo, una especie de «intuitivismo» de tipo leibniziano 
«carente del sentido de lo trágico»6. De hecho, Vladimir negará 
ser el heredero que continúe el pensamiento filosófico de su 
progenitor7, aunque sí que asumirá su preocupación ecuménica8. 
Nuestro autor querrá separarse también de los pensadores 
religiosos de la generación de su padre (Bulgakov y Berdyaev entre 
otros), quienes han descubierto —o mejor, redescubierto— la 

go filosófico en la universidad de San Petersburgo tenían por aquel entonces cierto 
renombre, así que viajó con su familia para una breve estancia en Gotinga y poder 
consultar con otros colegas de su misma disciplina (cf. N. O. Lossky, Recuerdos. Vida 
y desarrollo filosófico [en ruso], München 1968).

5  Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky: an Exploration, Com-
parison and Demonstration of  their Unique Approaches to the Neopatristic Synthesis, Durham 
2010, 44.

6  O. Clément, «Notice biographique», en: V. N. Lossky, Sept jours, 85.
7 Cf. N. Lossky, «Theology and Spirituality in the Work of  Vladimir Lossky», 

The Ecumenical Review 51 (1999) 289.
8 Cf. K. Sládek, «Ecumenism of  Russian intellectuals in the late 19th and early 

20th century», ET Studies 7 (2016) 329-339.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 95

ortodoxia después de desilusionarse con el idealismo de derechas, 
el radicalismo de izquierdas o con ambos9.

A la infancia se remonta también su inmenso amor por Francia. 
Tal cariño se debe a la señorita Sophie Raynauld, la gobernanta 
francesa que servía en casa de los Lossky; era un miembro más 
de la familia y los niños la adoraban, llamándola Maziassia (una 
pronunciación deformada de Mademoiselle). Vladimir nunca la 
olvidaría10. Con todo, hay también otra razón para esta atracción 
por todo lo galo. Lossky se sentía muy vinculado a sus antepasados 
carolingios, que se convirtieron en un linaje polaco a comienzos 
del siglo XIII y posteriormente en un linaje ruso a finales del siglo 
XVIII, momento en el que los Lossky se harían ortodoxos. Sin 
embargo, la abuela paterna de Vladimir todavía era católica. Por 
estas dos razones, se entiende que, desde la más tierna infancia, 
el hijo mayor de los Lossky soñara con vivir en París11. También 
desde pequeño, nuestro autor siente predilección por el mundo 
de la caballería, quizá por sus orígenes aristocráticos. Es un 
amor romántico, adolescente, pero que cristalizará en aspectos 
decisivos de su vida12. En efecto, nuestro teólogo no renunciará a 
la gran tradición espiritual de occidente.

Muy dotado intelectualmente, termina pronto sus estudios de 
secundaria y, con 17 años, se matricula en la universidad. Desde 
1920 a 1922, cursa estudios superiores, concretamente estudios 
históricos, en Petrogrado, en pleno periodo revolucionario. El 
filósofo e historiador Lev Platonovich Karsavin atrae su atención 
sobre los padres orientales y sobre la importancia dogmática del 

9  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 1.
10  Cf. N. Lossky, «Préface», en: V. N. Lossky, Sept jours, 8.
11 Cf. N. Lossky, «Introducció», en: V. N. Lossky, Teologia mística de l’Església 

d’Orient, Barcelona 2009, 9. 
12 Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de l’occident medieval», Le 

Messager orthodoxe 144 (2006-2007) 85.



96	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

filioque13, circunstancias que le acompañarán a lo largo de toda su 

13 Para Lossky existe no solo una economía del Hijo, sino también una eco-
nomía del Espíritu Santo: en esta doble economía se funda la Iglesia. Al igual que 
hay una kénosis del Hijo, hay una kénosis del Espíritu Santo, que consiste en su 
no-revelación a nosotros, de modo que podamos llenarnos de su gratuidad. Aquí 
radicaría el problema del filioque. Un estudio de tal asunto desbordaría los límites 
de este trabajo. Reseñemos solamente la importancia que este tema tiene en la obra 
losskiana, especialmente por lo que al ecumenismo se refiere, y también porque 
toca uno de los puntos esenciales de la teología de Lossky: el apofatismo. No po-
cos acusaron a Lossky de intransigente y radical, debido a sus posiciones tan duras 
sobre este punto de la seperación entre oriente y occidente. Lossky insiste en que 
la procesión del Espíritu Santo es inefable, por lo que el filioque latino introduciría 
al Dios de los filósofos en el Dios de la revelación. El apofatismo oriental es un 
homenaje al Espíritu Santo, de ahí que el filioque sea la (única) causa del cisma de 
1054, ya que el filioque no respeta suficientemente el silencio sobre la inefabilidad del 
Espíritu Santo. Olivier Clément insiste en que la muerte prematura de Lossky trun-
có muchas cosas en su vida; entre otras, esta cuestión del filioque. A Lossky le habría 
faltado conocer la pneumatología de los padres latinos, a pesar de que se esforzó 
por estudiar la cuestión históricamente. Solo al final de su vida comenzó nuestro 
autor a intentar una integración entre los dos esquemas, el oriental y el occidental, 
el platónico y el aristotélico, el místico y el tomista, el divinizante y el filosófico, 
llegando a vislumbrar una interpretación ortodoxa del filioque. Lossky se preguntaba 
siempre por qué en occidente se pasa de una teología espiritual, simbólica y litúrgica 
a una teología especulativa. Tendríamos que responderle a nuestro autor que atri-
buírselo todo al filioque y al tomismo es un razonamiento débil, pues la escolástica 
no ha sido la única teología en occidente. Lossky combate lo que él llama filioquismo, 
en nombre de la teología oriental de la divinización y de la teología apofática, y en 
nombre también del pensamiento trinitario de los padres griegos. Pero conviene 
retener, en honor a la verdad, dos datos importantes. El primero, la influencia que 
en este tema del filioque tuvo en Lossky la figura de su profesor de historia, L. P. 
Karsavin, quien le transmitió la convicción de que el filioque era una especie de 
herejía existencial, que determinaba todo el desarrollo intelectual y religioso de la 
cristiandad latina a partir de la edad media. El segundo dato es que el filioque no apa-
recía entre sus preocupaciones iniciales. Prueba de ello es que en la Teología mística 
aparece citado de pasada. Será al empezar a explicar los cursos de dogmática y de 
historia de la Iglesia en el instituto San Dionisio cuando Lossky profundice a fondo 
en esta problemática. Uno de los grandes divulgadores de la opinión filioquista 
de Lossky fue el dominico francés Y. Congar, que admiraba el genio teológico de 
Lossky, pero no estaba de acuerdo con su postura sobre el filioque, haciéndoselo 
saber. Como ya hemos mencionado, Lossky habría matizado algo su postura hacia 



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 97

vida. Le influye también en esta época Ivan Mijailovich Grevs14, 
experto en los Padres de la Iglesia occidental, y que dirigirá la mirada 
del joven Lossky hacia la historia medieval europea, especialmente 
hacia el maestro Eckhart, un hecho que será determinante en su 
pensamiento posterior15. Así mismo, estudia con detalle la edad 

el final de su vida, pero el «filioquismo» de Lossky creó escuela, de modo que otros 
autores ortodoxos como Meyendorff, Evdokimov y Stăniloae ofrecen una formu-
lación similar de este asunto de la procesión del Espíritu Santo. Por otra parte, y re-
fugiándose en el pensamiento de Lossky, algunos siguen preguntándose si el filioque 
no ha subordinado a Cristo al Espíritu, haciendo que la Iglesia se convierta en una 
institución fosilizada, donde los aspectos jerárquicos e institucionales predominan y 
someten a los aspectos carismáticos y espirituales. Otros no ven en Lossky más que 
la postura de un neo-focianismo exigente, con el que es imposible cualquier tipo 
de diálogo ecuménico. El debate está servido. Cf. O. Clément, «Vladimir Lossky: 
Un théologien de la Personne et du Saint-Esprit», Messager 30 (1959) 137-206; O. 
Clément, Orient-Occident. Deux Passeurs, Vladimir Lossky et Paul Evdokimov, Genève 
1985, 76-89; J. Freitag, Geist-Vergessen, Geist-Erinnern: Vladimir Losskys Pneumatologie 
als Herausforderung westlicher Theologie, Wurzburg 1995; J. P. Palamattath, The Grace of  
the Holy Spirit: Active in the Progress of  Humankind towards Historical Fulfillment; an Ecu-
menical Approach to the Pneumatology of  Vladimir Lossky and Walter Kasper, Rome 2003; 
J. Z. Skira, Christ, the Spirit and the Church in Modern Orthodox Theology: a Comparison of  
Georges Florovsky, Vladimir Lossky, Nikos Nissiotis and John Zizioulas, Ottawa 1999; R. 
D. Williams, A Margin of  Silence: the Holy Spirit in Russian Orthodox Theology, Québec 
2008; D. L. Casewell, «A Critical Account of  the Place of  Divine Relations in 
the Theology of  Vladimir Lossky», New Blackfriars 97 (2016) 345-357;V. Co-
man, «Different Orthodox Perspectives on the Ecclesiological Ramifications of  the 
Filioque: Trinitarian Ecclesiology and Eucharistic Ecclesiology», Logos: A Journal of  
Eastern Christian Studies 58 (2017) 1-22.

14  «En la universidad de San Petersburgo, el estudio de la edad media va a ad-
quirir una nueva dimensión bajo una influencia muy importante, incluso inestimable 
para la comprensión del destino de Vladimir Lossky. Se trata de la enseñanza del pro-
fesor Ivan Mikhaïlovitch Grevs. Este sabio era especialista en los padres de la Iglesia 
del occidente cristiano y es él el primero que da a conocer al maestro Eckhart al joven 
estudiante que, como sabemos, consagrará su vida de investigador a este místico 
renano, algo que le llevará a una profundización y a un conocimiento muy amplio de 
la mejor escolástica, particularmente de santo Tomás de Aquino, a quien venerará, 
aunque criticando algunas de sus posturas teológicas» (N. Lossky, «Préface», 9). 

15 Cf. N. Zernov, The Russian Religious Renaissance of  the Twentieth Century, New 
York 1963, 205.



98	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

media francesa con la profesora Olga Antonovna Dobiach-
Rojdestvenskaïa, discípula del gran medievalista Ferdinand Lot, 
que enseñaba en la Sorbona, y de quien Lossky será discípulo y 
amigo, cuando cumpla su sueño de ir a estudiar a París en 192416.

Esta apertura a lo occidental era, por lo general, una de 
las características más propias de los círculos intelectuales de 
San Petersburgo, frente al mundo académico de Moscú, que 
mantenía una tendencia más eslavófila. En este sentido, Vladimir 
se desmarcó de la tendencia de anhelar nostálgicamente la 
cristiandad rusa del pasado17. 

Otro momento decisivo que impactó en la vida del joven 
estudiante fue contemplar la entrega de uno de los primeros 
mártires de la revolución bolchevique, el metropolita Benjamín 
de San Petersburgo, quien posteriormente sería canonizado 
por la Iglesia ortodoxa rusa. Vladimir estaba profundamente 
conmovido por el espectáculo de la multitud de los creyentes 
postrados en el suelo al paso de su obispo, que caminaba hacia la 
muerte. «Esta imagen de la Iglesia, el obispo y su pueblo, unidos 
por la sangre del martirio, conmovería profundamente al futuro 
teólogo»18. A lo largo de toda su vida, esta estampa sostuvo la 
fidelidad de Lossky a la perseguida Iglesia rusa.

En 1922, Lenin había dejado la «libertad» de decisión sobre 
el exilio a todo intelectual no marxista que no hubiera estado 
implicado en la guerra civil. La familia Lossky resistió, como 
otras familias aristocráticas y de intelectuales, decididos a sufrir 
la suerte de su pueblo. Pero, en noviembre de 1923, el gobierno 

16  Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de l’occident medieval», 85-86.
17  «Nunca simpatizó con, o apoyó de ninguna manera, la tendencia de tratar la 

cultura cristiana de la Rusia pre-bolchevique como algo que trascendiera las rela-
ciones culturales e históricas» (R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich 
Lossky, 2).

18  C. Aslanoff, «La prière du théologien», en: V. N. Lossky, Sept Jours, 79.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 99

soviético expulsa a N. Lossky y a su familia en aquel famoso barco 
cargado de intelectuales rusos que, paradójicamente, posibilitaron 
el conocimiento de la ortodoxia más allá de las fronteras rusas. 
Por otra parte, al separarse de su país, el joven Lossky se juró a 
sí mismo permanecer fiel toda su vida a la Iglesia rusa y a este 
pueblo guardián de la fe, pues había sido testigo directo de las 
primeras persecuciones19. Esto tendrá importante y dolorosas 
consecuencias en su vida adulta.

Desde finales de 1923 hasta octubre de 1924, y tras una breve 
estancia en Berlín, Vladimir N. Lossky y su familia residen en 
Praga, un centro importante de la diáspora rusa. Allí continúa 
sus estudios en la división checa de la universidad «Karl» y en 
el célebre seminario de Nikodim Paulovich Kondakov, una 
institución de enseñanza no reglada donde trabajaría codo con 
codo junto a este especialista en arqueología y arte bizantinos20. 
Bajo la dirección de Kondakov21, Lossky se abre camino en la 
teología de los iconos22. 

19  Cf. C. Aslanoff, «La prière du théologien», 79.
20  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 5. 
21  El joven Lossky conoció los últimos años de Kondakov, cuando ya era un 

reputado estudioso de la iconografía bizantina. De manera póstuma se publicó su 
obra todavía actual El icono ruso, que en 4 volúmenes ofrecía una colección de 65 
láminas a color (vol.1), un álbum de otras 135 reproducciones a fototipo (vol.2), 
ambos con sus tablas e indicaciones de texto sobre los iconos correspondientes, y 
los vols.3-4 con un erudito estudio sobre el tema del que se puede ver una amplia 
reseña en M. Carsow, «L’icône russe», Journal des savants 8 (1930) 349-361. Hubo 
una primera traducción resumida de la obra al inglés (Oxford 1927) y una posterior 
de los cuatro volúmenes, ambas realizadas por E. H. Minns (Prague 1928-1933). 
Del mismo modo, y esta es la que nos interesa, apareció una traducción titulada 
Die Russiche Ikone / L’icône russe (Prague 1928-1933), cuyo primer volumen estaba 
traducido al alemán y al francés, los dos últimos permanecían en el ruso original y 
el segundo estaba traducido por nada más y nada menos que Vladimir Lossky. Su 
preocupación por el estudio y la publicación de trabajos sobre la iconografía es, 
pues, muy temprana.

22  «La encarnación de la teología de la pintura de iconos, la visión de una teolo-
gía expresada no sólo en palabras sino también con líneas y colores, la posibilidad 



100	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

En este periodo, nuestro autor continúa desarrollando su 
interés por la Europa medieval y se afianzan en él dos rasgos de 
su carácter: su porte caballeresco y una sensibilidad profunda, 
que se vuelve hacia Dios23. Queda prendado, por ejemplo, de 
san Francisco de Asís y será en Praga donde tenga lugar una 
«florecilla» de Lossky: tras una conferencia al aire libre que el 
joven Lossky imparte precisamente sobre el poverello de Asís, un 
pájaro baja de un árbol y se posa justo al lado del conferenciante24. 

Sin embargo, nuestro autor se convence rápidamente de que 
Praga no puede proporcionarle un clima intelectual estimulante 
y satisfactorio, por lo que, entre octubre y noviembre de 1924, 
se traslada a París y, gracias a una beca, comienza a estudiar en la 
Sorbona25. Allí se encuentra de lleno con la cristiandad occidental 
y desarrolla muchos de los temas más importantes de su teología, 
al tiempo que comienza un romance sin final con la que será su 
siempre amada Francia26. 

de expresarse de una forma diferente a la filosófica y a los términos conceptuales, 
sin ser vaga o sentimental, quizás puramente devocional, como tendría que haber 
sido: todo esto adquiría la concreción y las exigencias de la pintura de iconos. Era un 
intento de expresarse mediante los significados de los símbolos y de convenciones 
con claras limitaciones, mediante signos más que mediante definiciones, que no po-
dían plasmarse adecuadamente en formulaciones. Más tarde, él [Lossky] hablaría de 
forma parecida sobre las verdades dogmáticas». Estas palabras son del metropolita 
Antonio de Sourozh, monje y obispo de la Iglesia ortodoxa rusa, en una conferencia 
pronunciada el 23 de diciembre de 1971 en la confraternidad de san Sergio y san 
Albano y en la que desgranaba sus recuerdos personales sobre Vladimir Lossky, a 
quien había conocido al ser él el capellán ortodoxo de dicha confraternidad.

23  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 85.
24  Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de l’occident medieval», 86.
25  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 5.
26  Cf. O. Clément, «Vladimir Lossky: Un théologien de la personne et du Saint-

Esprit», Messager 30 (1959) 137-206.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 101

2.  Primeros pasos del testimonio ortodoxo en Francia 

El joven Lossky ya está en París y, hasta 1927, estudia en «la 
Sorbona», obteniendo la licenciatura en historia medieval. A 
continuación, investiga y recopila todo el material posible sobre la 
teología mística del maestro Eckhart, en vistas a elaborar su tesis 
doctoral. Sería un trabajo del que se ocupó hasta pocos días antes 
de su muerte. Durante esta época, como ya hemos mencionado, 
traba amistad con el gran medievalista Ferdinand Lot27, quien a 
partir de 1930 le permite trabajar en el Bulletin du Cangue, «una 
publicación dedicada al estudio filológico del latín medieval»28. 

Pero descubrirá, sobre todo, con un interés pasional, las 
enseñanzas de Étienne Gilson, el gran maestro de la filosofía 
medieval, cuyos cursos en «la Sorbona» y en el Colegio de 
Francia no dejará de seguir hasta la guerra y, acabada esta, 
hasta la marcha de Gilson a Canadá. Es la impronta del rigor 
occidental conjugado con el gusto por la profundidad. De hecho, 
su primer tema de doctorado fue una cuestión simplemente 
histórica —las comunas medievales en la Provenza—, pero el 
contacto con Gilson hará que evolucione hacia un tema más 
filosófico29. Con Gilson, aprenderá a conjugar el rigor académico 
y la interpretación creativa personal, algo que es característico 
de los mejores trabajos del propio Lossky30. Y en los cursos de 
Gilson es donde conocerá y trabará amistad con otros católicos 
de renombre como Daniélou, de Lubac, Congar, Bouyer y otros.

27  Su esposa era la famosa medievalista y orientalista Myrra Lot-Borodine, rusa, 
ortodoxa y teóloga, la primera en escribir en francés un importante artículo sobre 
la deificación. Cf. sus obras La déification de l’homme selon la doctrine des pères grecs, Paris 
1970; Le roman russe contemporain (1900-1912), Paris 1912; Nicolás Cabasilas: un maître 
de la spiritualité byzantine au XIV. siècle, Paris 1958.

28  R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 6 nota 4.
29  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 6.
30  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 6.



102	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

En el curso 1925-1926 entabla amistad con Eugraph Kovalesky, 
hombre de gran inspiración y entregado totalmente a la causa 
del testimonio ortodoxo, tanto en Francia como más allá de sus 
fronteras. Juntos fundan la «Confraternidad de san Focio», de la 
que Lossky será el guía espiritual durante mucho tiempo31. Esta 
confraternidad tenía para nuestro autor reminiscencias de la tabla 
redonda, pues el amor a Francia, y a través de ella a lo occidental, 
se aliaba con un gusto refinado por el ideal caballeresco de la 
edad media32.

De esta amistad decisiva con E. Kovalevsky surge la idea —y 
la vocación— de un testimonio en occidente y, concretamente, en 
Francia: el testimonio de una ortodoxia resueltamente universal, 
capaz de vivificar las tradiciones propias del cristianismo 
francés33. La confraternidad debe servir a este fin. Según 
Lossky, esta comunidad debe constituir una caballería cristiana 
que responda a la búsqueda occidental del Grial; es decir, «la 
búsqueda permanente de la pureza de la ortodoxia». Todos 
estos temas medievales, ligados a la caballería, tomarán cada vez 
más peso en Lossky gracias también a la influencia de Dmitri 
Vassilievitch Boldyrev, amigo de la familia y especialista en estas 

31 He aquí el manifiesto fundacional de la confraternidad: «Proclamamos y con-
fesamos que la Iglesia ortodoxa es la única, la verdadera Iglesia de Cristo. Que no es 
solo oriental, sino que es la Iglesia de todos los pueblos de la tierra, del oriente, del 
occidente, del norte y del sur. Que cada pueblo, cada nación tiene su derecho per-
sonal en la Iglesia ortodoxa, su constitución canónica autocéfala, la salvaguarda de 
sus costumbres, sus ritos, su lengua litúrgica. Unidos en los dogmas y los principios 
canónicos, las Iglesias abrazan al pueblo del lugar. No nos oponemos y condena-
mos toda tentativa: 1) de limitar la Iglesia ortodoxa; 2) de separar a las Iglesias unas 
de otras; 3) De someter una Iglesia a otra más poderosa. Confesamos la unidad en 
la multiplicidad y la libertad, en el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo. 
Amén» (https://fr.wikipedia.org/wiki/Confr%C3%A9rie_Saint-Photius, consulta-
do el 1 de mayo de 2023). 

32  Cf. N. Lossky, «Préface», 8.
33  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 85.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 103

cuestiones34. En la confraternidad creían que la ortodoxia podía 
revivificar las auténticas tradiciones de la cristiandad francesa35. 
Lossky sentía que esta era su vocación: llamar la atención no solo 
sobre los puntos de divergencia, sino también sobre los puntos 
de convergencia entre oriente y occidente. Valga como botón de 
muestra el hecho de que durante toda su vida admiró a santos 
franceses como san Bernardo de Claraval, santa Genoveva o 
santa Juana de Arco, amén de estimar las apariciones marianas de 
la Virgen a los pastorcillos en La Salette. Lossky reverenciaba a 
estas personas, porque se habían vuelto hacia Dios, vivían coram 
Deo36.

Ya hemos indicado que, desde 1927, Lossky se interesa 
profundamente por el maestro Eckhart y comienza a reunir los 
materiales necesarios para un estudio de la mística eckhartiana. 
Es una búsqueda intensa en Francia y en Alemania de fuentes 
manuscritas, tratados inéditos del dominico y material de la 
Bibliothèque nationale relativo al periodo en que Eckhart residió en 
la universidad de París37.

El 4 de junio de 1928, de nuevo Pentecostés, se casa con 
Madeleine Schapiro, hija de una familia judeo-rusa, que será 
inquebrantablemente su compañera de servicio y de fe. Ella 
era también una apasionada estudiosa de los padres orientales, 
convirtiéndose al cristianismo durante sus estudios38. Nacerán 
cuatro niños de este matrimonio: Nicholas, Marie, Catherine y 
Jean. «De mi familia no me ha venido nada que no sea positivo», 
dirá años después Vladimir N. Lossky39.

34  N. Lossky, «Préface», 9.
35  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 85.
36  Cf. N. Lossky, «Préface», 10.
37  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 6.
38  Cf. R. William, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 8.
39  O. Clément, «Notice biographique», 86.



104	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

El trabajo sobre el maestro Eckhart llevará a nuestro autor 
a encontrarse en los místicos germanos con la idea recurrente 
de la incomprensibilidad de Dios. Lossky profundizará así en 
las raíces auténticas de la teología negativa, estudiando a los 
teólogos alejandrinos, a los capadocios, también a santo Tomás 
de Aquino, pero, sobre todo, el corpus de Dionisio el Areopagita, 
en quien cree encontrar la autenticidad cristiana en el devenir 
global de la teología ortodoxa40. De hecho, en 1929, su primera 
publicación será un estudio, en ruso, sobre «La teología negativa 
en las enseñanzas de Dionisio el Areopagita», que ofrece un 
detallado análisis de la teología negativa o apofática de este 
autor41. Y, en 1931, nos ofrecerá una publicación, esta vez en los 
Archives d’historie doctrinale et littéraire du Moyen Âge, con un nuevo 
estudio sobre Dionisio, «La noción de las analogías en Dionisio 
el Pseudo-Areopagita»42.

40  «A veces, se ha pretendido que los escritos aeropagíticos habrían ejercido una 
influencia mayor en occidente que en oriente. Esto solo es una verdad a medias. 
En efecto, en el panorama doctrinal de la escolástica latina —tan diferente del de la 
tradición bizantina— la influencia de Dionisio es más visible y se hace más notable. 
Sin embargo, esta influencia, por grande que pudiera ser, no fue más que parcial. 
La doctrina dinámica que determina el curso del pensamiento bizantino no ha sido 
jamás comprendida ni adoptada en occidente. El mismo Escoto Eriúgena, imbuido 
de Dionisio y de Máximo, no ha podido asumir la distinción entre los modos de 
existencia de Dios en su esencia y en sus procesiones exteriores, pues, habiendo 
distinguido entre las ideas de Dios y su esencia, las ha situado en el orden creado. Si, 
en oriente, la tradición dionisiana supone un triunfo definitivo sobre el helenismo 
platonizante, en occidente, por el contrario, la obra de Dionisio, mal asimilada, se 
convertirá a menudo en el vehículo de influencias neo-platónicas» (V. N. Lossky, 
Vision de Dieu, Neuachâtel 1962, 106-107).

41 Cf. V. N. Lossky, «Otritsatel’noe bogoslovie v uchenii Dionisiya Areopagita», 
Seminarium Kondakovianum 3 (1929) 133-144. Trad. fr. en: «La théologie négative 
dans la doctrine de Denys L’Aréopagite», Revue des Sciences Philosophiques et Théologi-
ques 28 (1939) 204-221.

42  Cf. V. N. Lossky, «La Notion des “analogies” chez Denys le Pseudo-Aréopa-
gite”», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen-Age 5 (1931) 279-301.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 105

En su primer artículo, se puede ver ya su interés por la teología 
de san Gregorio Palamas y las controversias teológicas del siglo 
XIV, concernientes a la distinción entre esencia y energía, así 
como a la teología de la gracia. Los escritos de Palamas eran poco 
conocidos en general y apenas se había hecho un trabajo crítico 
sobre ellos, pero, con el tiempo, se convertiría en el teólogo de 
cabecera de la corriente neopatrística de la teología ortodoxa 
contemporánea43.

Lossky, de hecho, advertirá que la obra palamita ha sido 
malinterpretada por el occcidente cristiano44. El primer contacto 

43  «Después de numerosas confrontaciones y discusiones con los teólogos ca-
tólicos, los rusos, cada vez más convencidos de que las enseñanzas de Gregorio 
Palamas eran las que mejor expresaban los rasgos característicos de la teología y 
de la espiritualidad ortodoxas, buscarán poner en relieve los puntos de la doctrina 
palamita que respondan a la tradición del antiguo oriente. En primer lugar, la actitud 
apofática en el esfuerzo por conocer a Dios. Vladimir Nikolaevitch Lossky († 1958) 
hace del apofatismo el centro de su teología. Otro elemento capital de la enseñanza 
palamita, la divinización del hombre, encuentra una gran difusora en la persona de 
Myrrha Lot-Borodine. Jean Meyendorff, antes de ser profesor en el seminario de 
Saint-Vladimir en Nueva York, ha editado y traducido en francés las Tríadas para la 
defensa de los santos hesicastas, 2 vols., Lovaina 1959, 2 ed. 1974. Respondiendo a ciertas 
objeciones, el arzobispo Basilio Krivochéine († 1985) esperaba mostrar cómo las 
tesis de Palamas correspondían a los textos de los padres. Puso especial énfasis en la 
“visión de la luz”, deseada por los “santos hesicastas”» (T. Špidlík, «Russie», en: M. 
Viller (éd)., Dictionnaire de spiritualité, ascetique et mystique, XIII, Paris 1988, 1186-1187).

44 El hesicasmo se conoce en occidente principalmente gracias a las obras de 
los padres Jugie y Hausherr, autores muy eruditos pero que, desgraciadamente, dan 
muestras de un extraño celo para denigrar el objeto de sus estudios. Deteniéndose 
sobre todo en la técnica exterior de la oración espiritual, esos críticos modernos se 
aplican en sus escritos a ridiculizar una práctica de vida espiritual que les es ajena. 
Representan a los hesicastas como monjes ignorantes y toscamente materialístas, 
que se imaginan que el alma reside en el ombligo y que nuestra respiración contiene 
el Espíritu de Dios; se trataría pues de retener el aliento y de fijar la mirada en el 
ombligo, repitiendo sin cesar las mismas palabras, para caer en un estado estático. 
Sería, en resumen, un procedimiento pura- mente mecánico para provocar cierto 
estado espiritual. En realidad, la oración mental tal como se presenta en la tradición 
ascética de Oriente nada tiene en común con esa caricatura» (V. N. Lossky, Teología 



106	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

serio de nuestro autor con la obra de san Gregorio fue durante 
una conferencia en la Sorbona de Charles Diehl, el bizantinista 
francés más famoso, y sirvió para ponerle en guardia frente al 
pensamiento de dicho autor45. La actitud de Diehl, como la de 
la mayoría de los bizantinistas de su época, era «de desprecio y 
de burla hacia lo que parecía una simple aberración fantástica 
generada por un fanatismo monástico»46. Pero Lossky no se 
dejó llevar por unos planteamientos tan negativos, sino que 
tomó la determinación de examinar el asunto por sí mismo. En 
el curso de la investigación para sus primeros artículos, se dio 
cuenta claramente de la importancia hermenéutica que tenía 
para los estudios patrísticos lo que más tarde él mismo llamaría 
«la síntesis palamita»47. Estos trabajos de Lossky preceden a los 
extensos estudios sobre el palamismo de B. Krivoshein (1936) y 
D. Stăniloae (1938)48. Nuestro autor es así uno de los primeros 
teólogos ortodoxos contemporáneos en trabajar críticamente 

mística de la Iglesia de oriente, 156). «Occidente conocía la teología oriental principal-
mente a través de los estudios de Martin Jugie. Véase en particular M. Jugie, Theologia 
dogmatica christianorum orientalium ab ecclesia catholica dissidentium, I-V, París, Letouzey 
1926-1935, y De processione Spiritus Sancti ex Fontibus revelationis et secundum orientales 
dissidentes, Roma 1936. Están llenas de información útil, pero carecen de espíritu 
ecuménico. Los juicios críticos sobre la dogmática de los autores bizantinos son 
realizados “a partir de una concepción estrechamente escolástica y tomista”. Véase 
J. Meyendorff, Iniciación a la teología bizantina, París, Ed. du Cerf, 1975, págs. 301 y 
304» (S. Rumšas, «Préface», en: V. N. Lossky, Essai sur la théologie mystique mystique de 
l’Église d’Orient, Paris 2005, III note 1).

45  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 7.
46  R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 7.
47  Cf. V. N. Lossky, Vision de Dieu, 127-140.
48 Cf. B. Krivoshein, «Las enseñanzas ascéticas y teológicas de san Gregorio 

Palamas» [en ruso], Seminarium Kondakovianum, VIII, Praga 1936; D. Stăniloae, «La 
vida y enseñanzas de San Gregorio Palamas. Incluye la traducción de tres tratados» 
[en rumano], Sibiu 1938.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 107

sobre Palamas y darle un puesto central en su pensamiento 
teológico49.

3.  Fidelidades y controversias

El 29 de julio de 1927, tras cuatro meses en una prisión 
soviética, el metropolita Sergio, que hacía las veces de patriarca 
ruso, pidió a todo el clero, tanto en Rusia como en el extranjero, 
que diera «su completa lealtad al gobierno soviético». La mayoría 
de los rusos émigrés, que vivían en París, pensaron que la actitud 
del metropolita Sergio se identificaba demasiado con el estado 
soviético. El metropolita Eulogio, a la sazón exarca patriarcal en 
París para la Europa occidental, intentó en un primer momento 
aceptar dicha declaración, pero en 1930 decidió que era imposible 
continuar de esa manera50.

Así las cosas, la tensión entre los dos metropolitas fue creciendo 
y llegó a su punto álgido cuando Sergio repudió a Eulogio51. En 

49  «Para nosotros, san Gregorio de Tesalónica, lejos de ser el autor de una doctri-
na nueva, no es más que un testimonio de la tradición, al igual que un San Atanasio, 
un San Basilio, un San Gregorio de Nacianzo o un San Máximo. El carácter perso-
nal de su enseñanza se debe sobre todo al acento especial que pone sobre algunos 
puntos de doctrina que encontramos también en otros padres de la Iglesia, —quizás 
también a su manera atrevida y clara de plantear los problemas que sobrepasan el 
entendimiento humano. Me resultaría, por tanto, muy difícil separar el pensamiento 
de Palamas del tesoro común de la Iglesia ortodoxa. Pues es justamente en este sen-
tido en el que su obra teológica debe interesarnos, en tanto que es una de las expre-
siones auténticas del fundamento doctrinal de la espiritualidad ortodoxa, bizantina, 
así como rusa u otras» (V. N. Lossky, À l’Image et ressemblance de Dieu, 40).

50  Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 49.
51  Los exiliados e inmigrantes rusos en Francia se agrupaban en tres jurisdiccio-

nes distintas: 1) el patriarcado de Constantinopla (metropolita Eulogio), en torno 
al instituto de teología San Sergio, con personalidades eminentes del pensamiento 
patrístico y teológico, como Bulgakov; 2) otros continuaban bajo la obediencia al 
patriarcado de Moscú, regido en un primer momento como locum tenens y después 



108	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

1931, el metropolita Eulogio y muchos de los émigrés parisinos, 
incluyendo el influyente grupo del Instituto teológico de san 
Sergio y las parroquias ortodoxas francesas, se separaron de la 
jurisdicción directa del patriarcado ruso52.

Por rigor canónico y por la convicción de fe de que la 
Iglesia debe dar testimonio allí donde se encuentre sin tener 
que reivindicar condiciones «normales»53, Lossky rehúsa 
separarse de la Iglesia rusa y, junto con la Confraternidad de san 
Focio —en total 45 personas—, asegura la fidelidad a la sede 
patriarcal de Moscú de una parte de la colonia rusa de París54. 
Lossky explicita sus razones teológicas al respecto en el artículo 
«Escollos eclesiológicos»55. Nuestro autor tenía ya una firme 
comprensión de lo que implicaba la catolicidad de la Iglesia y, 
por ello, se negaba a aceptar la idea de que la Iglesia no pudiera 
funcionar auténticamente bajo la persecución soviética. Sin 

como patriarca por el metropolita Sergio, y que contará con su propio centro de for-
mación, San Dionisio, y con Lossky como principal valedor; y 3) la llamada Iglesia 
rusa de la diáspora, que en 2008 ha firmado su adhesión al patriarcado de Moscú.

52  Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 49.
53  «Siendo católica la Iglesia en todas sus partes, cada uno de sus miembros —no 

solamente el clero, sino también cada laico— es llamado a confesar y defender la 
verdad de la tradición, oponiéndose aun a los obispos si caen en la herejía. Un cris-
tiano que haya recibido el don del Espíritu Santo en el sacramento del santo crisma 
no puede ser inconsciente en su fe; para la Iglesia es siempre responsable. De ahí el 
carácter agitado y a veces turbado de la vida eclesiástica en Bizancio, en Rusia y en 
otros países del mundo ortodoxo. Pero ése es el precio de una vitalidad religiosa, 
de una intensidad de vida espiritual que penetra al pueblo de los creyentes, unido 
por la conciencia de formar un solo cuerpo con la jerarquía de la Iglesia. De ahí 
también esa fuerza invencible que permite a la Ortodoxia atravesar todas las adver-
sidades, todos los cataclismos y trastornos adaptándose siempre a la nueva realidad 
histórica, mostrándose más fuerte que las condiciones exteriores. Las persecuciones 
contra la fe en Rusia, cuya furia metódica no ha podido destruir a la Iglesia, son el 
mejor testimonio de esa fuerza que no es de este mundo» (V. N. Lossky, Teología 
mística de la Iglesia de oriente, Barcelona 2009, 14).

54  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 86.
55  Cf. V. N. Lossky, «Écueils ecclésiologiques», Messager 1 (1950) 21-28.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 109

embargo, precisamente este será el comienzo para Lossky de 
una experiencia de soledad, alienación y aislamiento por parte de 
muchos de sus compatriotas en el exilio56.

La toma de partido de unos y de otros que acabamos de reseñar 
desembocará en uno de los episodios más dolorosos de la vida de 
Lossky. En efecto, entre 1935 y 1936, toma cuerpo la así llamada 
«controversia sofiológica». Lossky, junto con el también teólogo 
ortodoxo Georges Florovsky, combate el sistema teológico del 
padre Sergei Bulgakov, en el que ve el riesgo de un «panteísmo 
cristiano»57. 

Bulgakov también se encontraba entre los intelectuales rusos 
exiliados por mandato de Lenin a finales de 1922. En un primer 
momento, se hizo famoso como economista y político marxista, 
pero, tras su conversión al cristianismo, fue reconocido como 
filósofo y teólogo ortodoxo. Así mismo creció en estima y fama 
como hombre de Iglesia debido al papel crítico que desempeñó, 
ante la revolución bolchevique, en el panconcilio de todas las 
iglesias rusas (1917-1918), así como en otras convocatorias 
sucesivas. Bulgakov pertenecía a la generación anterior a la de 
Lossky, la generación del llamado «renacimiento [renaissance] 
religioso», encontrando su vocación, al igual que otros coetáneos, 
en el hecho de perpetuar y expandir dicho renacimiento religioso 
ruso. La colonia rusa en París siempre vio a Bulgakov como un 
sabio consejero espiritual, venerándolo y apoyándolo58.

Los métodos teológicos de Lossky y de Bulgakov no eran tan 
diferentes, a pesar de que Bulgakov provenía de la tradición de 
la escuela rusa, que hundía sus raíces en la filosofía religiosa rusa 
del siglo XIX, mientras que Lossky se basaba en la tradición de 
la Iglesia, inscrito como estaba en el movimiento neopatrístico.

56  Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 50.
57  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 86.
58  Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 50-51.



110	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

En 1933, Bulgakov publica su obra Agnets Bozhii [El cordero 
de Dios], un soberbio estudio de cristología en el que propone sus 
teorías sobre la sabiduría de Dios, Sophia, que puede ser considerada 
un principio cósmico concreto, aplicándose a la encarnación. 
Este trabajo fue causa de discusión entre los rusos parisinos y 
levantó suspicacias dentro de los elementos teológicamente más 
conservadores. Ante la petición del metropolita Sergio, Lossky 
redacta y envía a Moscú un largo informe sobre el estado de la 
cuestión59. El metropolita Sergio responderá de inmediato 
condenando la sofiología del padre Bulgakov60.

Bulgakov y el metropolita Eulogio respondieron, a su vez, con 
un librito a lo que ellos consideraban una falta de diálogo, así 
como una serie de interpretaciones erróneas del pensamiento de 
Bulgakov, amén de una manera errónea en la forma de proceder61. 
En efecto, acusaban al metropolita Sergio de ejercer una autoridad 
de tipo absolutista —y «papal»— por realizar pronunciamientos 
doctrinales con carácter absoluto sin el consenso de toda la 
Iglesia, consenso que, según ellos, es como se obra realmente en 
la tradición ortodoxa. Bulgakov y Eulogio esgrimían razones de 
libertad de pensamiento en la Iglesia. En realidad, el problema 
radicaba en que los argumentos teológicos se habían unido 
inseparablemente con otros de carácter político o jurisdiccional.

De hecho, los conflictos jurisdiccionales entre el metropolita 
Eulogio y la Iglesia ortodoxa rusa en la diáspora, por un lado, 
y el patriarcado moscovita, por otro, se habían convertido ya 

59 En una monografía reciente sobre Lossky, el dominico A. Nichols afirma 
que esta crítica de Lossky a Bulgakov fue indigna, tanto por parte de Lossky como 
por su objetivo; es decir, las ideas sofiológicas de Bulgakov. Cf. A. Nichols, Mystical 
Theologian. The Work of  Vladimir Lossky, Leominster 2017.

60  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 86. El texto del patriarca Sergio se en-
cuentra en: Sobre la Sophia, la Sabiduría de Dios. El decreto del patriarca de Moscú y las afir-
maciones del profesor, arcipreste S. Bulgakov y del metropolita Eulogio [en ruso], Paris 1935.

61 Cf. ibíd.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 111

en un apasionado debate público. Las acusaciones que Lossky 
había vertido contra Bulgakov se habían considerado enseguida 
como un ataque velado a la legitimidad del metropolita Eulogio, 
pero también al instituto teológico de san Sergio que este había 
fundado, teniendo a Bulgakov en la plantilla de profesores y más 
tarde como rector del mismo62.

Debido al informe de Lossky, las hostilidades crecieron 
dentro de la comunidad ortodoxa rusa de París. Lossky y 
la confraternidad de san Focio fueron vilipendiados como 
obscurantistas y bolcheviques. La confraternidad fue además 
atacada por el periódico de los emigrados, Vozrozhdeni (Renaissance), 
que incluso rechazó publicar una carta de explicación del propio 
Lossky. Otra carta dirigida a Bulgakov nunca tuvo respuesta. 
Por otra parte, el intento por parte de la confraternidad de 
defenderse públicamente en Put’, la revista de teología y filosofía 
de la emigración rusa en París, cosechó una amarga respuesta por 
parte de otro gran influyente emigrado, Nikolai Berdyaev. Lossky, 

62 Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 52. Había además 
otra cuestión en juego: el debate sobre la naturaleza de la Iglesia. Dos visiones dis-
tintas se disputaban la razón al respecto. Por una parte, la que seguía las enseñanzas 
de M. Bulgakov, y que daba primacía al episcopado y al clero como elemento magis-
terial con autoridad de enseñar, amén de ser fuente de la unidad de la Iglesia. La otra 
forma de ver la Iglesia seguía el concepto de sobornost (comunidad, conciliaridad), 
popularizado por el teólogo laico A. Khomiakov, quien ponía el acento no tanto en 
lo exterior sino en los principios interiores, especialmente en el Espíritu Santo del 
que todos los miembros de la Iglesia estaban llamados a participar por igual. Lossky 
era partidario de la primera opción, firme defensor de la autoridad episcopal y de-
tractor de la palabra sobornost (cf. V. N. Lossky, «Du trosième attribute de l’Église», 
en: Íd., À l’image et ressemblace de Dieu, Paris 2006, 167-179). Bulgakov y otros, 
siguiendo el segundo punto de vista, apostaban por la libertad de los individuos 
en la comunión de la fe (cf. M. de Salis Amaral, Dos visiones ortodoxas de la Iglesia: 
Bulgakov y Florovsky, Pamplona, Eunsa 2003). Para una ulterior profundización en 
esta problemática, cf. A. V. Tonkovidova - P. E. Boyko, «Dialectics of  Sobornost in 
the Works of  S. N. Bulgakov and V. N. Lossky» [en ruso], Concept: philosophy, religion, 
culture 4/3 (2020) 43-51.



112	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

en una carta a su padre, describe una reunión entre los partidarios 
de Bulgakov, entre los que se encuentran N. Berdyaev y G. P. 
Fedotov (profesores de san Sergio) y K. Mochlsky, por un lado, 
y la confraternidad, por otro. No fue posible la reconciliación63.

En 1936, Lossky escribe un artículo en ruso titulado 
«Controversia sobre la sophía»64, que fue más que una simple 
réplica a Bulgakov: era un manifiesto teológico en toda regla65. 
No hace falta decir que el artículo de Lossky no mejoró las cosas. 
Lossky y la confraternidad fueron condenados al ostracismo, 
considerándoseles represores. Berdyaev, en su artículo «El 
espíritu del gran inquisidor», hace alusiones negativas al grupo66. 
Es una reacción lógica si tenemos en cuenta que los partidarios 
de Bulgakov argumentaban que nadie podía censurar a nadie.

Tuvo que pasar algo de tiempo hasta que Lossky pudiera 
contactar personalmente con Bulgakov, debido sobre todo a los 
partidarios de este. Pero cuando finalmente pudo restablecerse 
el contacto epistolar entre ambos, Bulgakov fue «decididamente 
generoso» y «le animó a poner más atención en lo constructivo 
que en los escritos teológicos controvertidos»67. Por su parte, 
Vladimir N. Lossky, el adversario aparentemente más encarnizado 
de la sofiología de Bulgakov, se refería a menudo en sus cursos 
de teología dogmática al genio extraordinario de su «adversario», 
afirmando la necesidad de integrar sus intuiciones, tan ricas y 
penetrantes, dentro de una perspectiva más tradicional68. En este 
sentido, hay quien afirma hoy en día que el pensamiento trinitario 

63  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 12.
64  Cf. V. N. Lossky, Spoor o Sofii, Paris 1936.
65  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 12.
66 Cf. N. Berdyaev, «Der Geist des Grossinquisitors», Orient und Occident 1 (1936) 

30-38.
67  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 13.
68  Cf. N. Lossky, «Incidences en Occident (et en Russie) du renouveau théologique 

russe au XXe siècle», Cahiers du monde russe et sovietique 29 (1988) 554.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 113

ortodoxo de los teólogos de la «síntesis neo-patrística», en la que 
se inserta Lossky, no sería más que un apéndice de la sofiología 
de Bolgakov69.

El mutuo afecto continuó y Lossky lo demostró claramente 
con su asistencia al funeral de Bulgakov en 1944, incluso a riesgo 
de su seguridad personal70. En cualquier caso, incluso aun cuando 
Lossky fuera reconocido como uno de los más importantes 
teólogos ortodoxos, la mayor parte de los círculos intelectuales 
rusos de París le mantuvo en cuarentena durante el resto de su 
vida. Prueba de ello es que nunca fue invitado a dar clase o a 
impartir una conferencia en el Instituto san Sergio, incluso cuando 
ya era reconocido como uno de los más grandes intelectuales de 
la emigración rusa71.

4.  Nuevos sueños y la pesadilla de la guerra

El 16 de junio de 1936, un decreto patriarcal de Moscú recibe 
en la ortodoxia a una comunidad occidental, con rito propio. 
Lossky, junto a la sección «san Ireneo» de la confraternidad 
de san Focio, cuya misión era precisamente la instauración de 
la ortodoxia en la Europa occidental, juegan un papel decisivo 
en este acontecimiento. En noviembre de 1936, Vladimir N. 
Lossky recibe de Atenas dos iconos que venían del monasterio 
ruso de san Pantalimón en el monte Athos, junto con una carta 
destinada a monseñor Winnaert en la que se le escribía que el 
padre Sofronio y el venerable Siluán rezaban incesantemente por 
el éxito de la santa causa de la ortodoxia occidental. En efecto, 

69  Cf. A. Papanikolau, «From Sophia to Personhood: The Development of  20th 
Century Orthodox Trinitarian Theology», Phrónema 33 (2018) 1-20.

70  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 13.
71  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 14.



114	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

estos fieles ortodoxos de rito occidental comienzan bajo la guía 
de L. C. Winnaert, pero pronto serán confiados al cuidado del 
padre E. Kovalevsky. En 1937, recordando aquellos comienzos, 
Lossky señalará que la ortodoxia occidental ha tenido cuatro 
causas: monseñor Winnaert, la confraternidad de san Focio, el 
patriarcado de Moscú y la divina providencia72. Su futuro colega 
en el Instituto san Dionisio, el archimandrita Alexis Van der 
Mensbrugghe, sería también de gran ayuda en esta causa.

En 1939, Vladimir N. Lossky conoce a Jean Wahl, uno 
de los profesores de «la Sorbona», especialista en filosofía 
contemporánea y en existencialismo, miembro del colegio 
filosófico francés, y que se verá forzado al exilio durante la II 
guerra mundial. En dicho colegio, nuestro autor conocerá a otros 
filósofos católicos, como Gabriel Marcel. Lossky recogerá alguna 
de las expresiones de Wahl en sus propios escritos; por ejemplo, 
cuando Wahl define el neoplatonismo como un «hipostatizar las 

72  «Tres elementos muy diferentes entre sí, por su envergadura y su significado 
eclesiástico, debieron confluir en un momento determinado sobre un punto común 
de actividad, de modo que la ortodoxia occidental se convirtiera en una realidad en 
la vida de la Iglesia. Estos tres elementos fueron: el movimiento católico-evangélico 
de monseñor Winnaert, la confraternidad de San Focio y, finalmente, el patriarcado 
de Moscú. Tal fue el fermento de los cristianos occidentales en busca de la verdade-
ra tradición de la Iglesia, por una parte, así como, por otra, la tesis de la ortodoxia 
occidental proclamada por nosotros. Como culmen, la profunda comprensión y la 
clarividencia del beatísimo Sergio de Moscú, que proporcionó a esta intención de 
los occidentales las formas eclesiásticas, transformando nuestra tesis en un hecho 
real de la vida. Si se recurriera a las distinciones escolásticas de los cuatro modos de 
causalidad, se podría decir que la ortodoxia occidental que acaba de nacer tuvo al 
movimiento de monseñor Winnaert por causa materialis, a la confraternidad de San 
Focio por causa efficiens, al patriarca de Moscú por causa formalis y, como causa finalis, 
causa final y suprema, a la divina providencia, que reúne y dirige todas las demás 
causas en el mundo creado» (V. N. Lossky, «Pour une orthodoxie occidentales», 
Présence Orthodoxe 44 [1980] 6).



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 115

hipóstasis de Platón»73. Poco a poco, y cada vez más, el «militante» 
se desdobla en un hombre de pensamiento que al mismo tiempo 
es un decidido «espiritual».

En 1940, en plena resistencia francesa, Vladimir N. Lossky, a la 
sazón ciudadano francés desde 1939, intenta incorporarse a filas 
sin éxito. No le dejan enrolarse por ser padre de cuatro hijos74. 
Por otra parte, la familia de su mujer, Magdalena, es judía, por lo 
que todos tienen que esconderse. La guerra se convierte para él 
ante todo en una exigencia de profundización y de testimonio. En 
su intento de alistamiento, atraviesa toda Francia, conmocionado 
por el éxodo y por la invasión. Todo esto supone una absoluta 
toma de conciencia de la realidad profunda de Francia, de su 
propio destino y del rol necesario de la ortodoxia en el devenir 
histórico. 

Todas estas experiencias cristalizan en un diario que firma 
bajo el pseudónimo de Roger d’Élan (los en ruso significa élan 
en francés [fuerza, impulso]) y que titula Siete días por los caminos 
de Francia, un texto inédito hasta 1997, a caballo entre la poesía 
cristiana y la meditación, escrito en plena debacle, en pleno 
éxodo75. De alguna manera, esta obra es su propia versión de 
ese clásico de la espiritualidad ortodoxa que es El peregrino ruso. 
El título es ya significativo: en el corazón del drama se sitúan 
Francia y la ortodoxia, los dos polos de su destino. El texto del 
diario sorprenderá a quienes solo estén familiarizados con la obra 
teológica de Lossky, pues nos muestra el lado más intimista de 
nuestro autor: un hombre piadoso y confiado en la providencia, 
que se escandaliza ante el horror que es capaz de provocar 
el hombre. En el diario abundan las imágenes bíblicas y las 

73  Cf. V. N. Lossky, «Les deux “monothéismes”», en: Íd., Écrits théologiques, 
número especial de La vie spirituelle 677 (1987) 559.

74  Cf. N. Lossky, «Préface», 7.
75  Cf. N. Lossky, «Préface», 7.



116	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

referencias históricas a Francia, como si Lossky tratara de escribir 
una historia santa de la nación gala, sosteniendo la curiosa teoría 
de que el galicanismo es la vía media entre el espíritu latino y 
el germano; de ahí, la grandeza de Francia. Aparecen también 
sus héroes favoritos: el Eneas de la Ilíada, el Ulises de la Odisea, 
don Quijote. «Su gran cultura —no sólo teológica, sino también 
filosófica, histórica y literaria— alimenta espontáneamente sus 
ricas meditaciones», afirma su hija Marie76. Junto a todo esto, en 
fin, encontramos también la alabanza a Dios por la creación y por 
la fe piadosa de los sencillos, que cristaliza en la devoción a los 
santos patrones franceses (santa Genoveva, san Dionisio, santa 
Juana de Arco) o a las apariciones marianas del siglo XIX de La 
Salette y Lourdes). De todo ello, Lossky se mostrará agradecido 
deudor.

Entre verano y otoño de ese mismo año, 1940, traducirá 
también las conversaciones de san Serafín de Sarov «Sobre el 
comienzo de la vida cristiana», un documento que después citará 
ampliamente en la Teología mística de la Iglesia de Oriente77.

Parte del crecimiento personal de Lossky durante la guerra 
se forjó en casa de Marcel Moré. Allí, tomaría parte en los 
coloquios en los que se reunían, en un ambiente común de 
trascendencia y escatología, teólogos de todas las confesiones y 
también filósofos78. Hay que añadir que, por otra parte, nuestro 
autor, como representante de la teología ortodoxa de tradición 
bizantina rusa, tenía ya contacto, lecturas y diálogo con teólogos 
e intelectuales católicos franceses tales como J. Daniélou, H. de 
Lubac, Y. Congar, C. Mondesert o V. Fontoynont, entre otros. 
Los tres primeros pertenecían a la escuela de la nouvelle théologie, 

76  Cf. M. Sémon, «Le pèlerin-poète», en: V. N. Lossky, Sept Jours, 75.
77  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.
78  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 117

un movimiento renovador de la teología católica que estaría 
presente, junto con otras corrientes, en el concilio Vaticano II.

Entre 1941 y 1942, Lossky pronuncia en un centro dominico 
una serie de doce conferencias sobre la teología (mística) ortodoxa 
que después reunirá y publicará en 1944 —el año de la liberación 
de París del yugo nazi—, bajo el título de Ensayo de la teología 
mística de la Iglesia de Oriente, siendo su obra más conocida, más 
leída e influyente79. En aquel tiempo de guerra, mientras Europa 
se desangraba, surge, desde lo más profundo de la experiencia de 
la ortodoxia rusa, y como un canto alegre y vitalista, esta obra de 
Lossky. Con ella y con sus investigaciones posteriores, nuestro 
autor contribuye a la renovación de la teología ortodoxa desde 
el estudio de los padres, favoreciendo también el intercambio 
y el diálogo entre la teología ortodoxa y la teología católica. 
«Este estudio, con su identificación de un cariz existencialista y 
personalista en la teología patrística, sobre todo en Gregorio de 
Nisa y en Máximo el Confesor, pronto adquirió la condición de 
clásico»80.

La obra en cuestión consta de una introducción y de diez 
capítulos. La introducción se titula «Teología y mística en la 
tradición de la Iglesia de oriente» y, en ella, Lossky aclara el 
concepto de «teología mística»81; es decir, una teología basada en 
la experiencia, no un divorcio entre dogmática y espiritualidad, 

79  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.
80  A. Nichols, «Vladimir Lossky and Apophatic Theology», en: Íd., Light from 

the East. Authors and themes in Orthodox Theology, London 1995, 24.
81  «No hay, pues, mística cristiana sin teología, pero sobre todo no hay teología 

sin mística. No es casualidad que la tradición de la Iglesia de oriente haya reservado 
especialmente el nombre de “teólogos” a tres escritores sagrados, el primero de 
los cuales es san Juan, el más “místico” de los cuatro evangelistas; el segundo, san 
Gregorio Nacianceno, autor de poemas contemplativos; y el tercero, san Simeón, 
llamado “el nuevo teólogo”, cantor de la unión con Dios. La mística es, pues, consi-
derada aquí como la perfección, la cumbre de toda teología; como una teología por 
excelencia» (V. N. Lossky, Teología mística de la Iglesia de oriente, 8-9).



118	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

sino una teología que tenga como fin la divinización82. Tal punto 
de vista es expuesto desde la tradición cristiana de oriente, pues 
la finalidad del libro es «estudiar aquí algunos aspectos de la 
espiritualidad oriental en relación con los temas fundamentales 
de la tradición dogmática ortodoxa. Con la expresión «teología 
mística» no se designa, pues, aquí sino una espiritualidad que 
expresa una actitud doctrinal»83. Se van sucediendo así diversos 
temas: las tinieblas divinas, el Dios-Trinidad, las energías increadas, 
el ser creado, a imagen y semejanza, la economía del Hijo, la 
economía del Espíritu santo, la vía de la unión, la luz divina y, 
como conclusión, el banquete del reino. La argumentación de los 
diversos capítulos se va entretejiendo con textos de los padres 
de la Iglesia, tanto orientales como occidentales, pero también 
con santos modernos como san Serafín de Sarov o autores como 
el metropolita Filareto de Moscú. Nos encontramos también 
a contemporáneos de otras confesiones cristianas como Y. 
Congar, H. U. von Balthasar, H. Bergson o K. Barth. Las citas 
de la Sagrada Escritura aparecen en latín, un guiño ecuménico de 
Lossky al público de amigos franceses a los que se dirigía.

El Ensayo de la teología mística fue «el primer libro de teología 
ortodoxa publicado en Europa occidental que intentó una 
presentación estricta y didáctica de su objeto de estudio como un 

82  Cf. V. N. Lossky, Teología mística de la Iglesia de oriente, 7-10.
83  Cf. V. N. Lossky, Teología mística de la Iglesia de oriente, 7. El gran teólogo orto-

doxo rumano D. Stăniloae, al prologar la traducción rumana de esta obra de Lossky, 
afirma que «es un libro escrito con calidez y una verdadera comprensión de la fe or-
todoxa. Sus contenidos dejan claro que nosotros, los cristianos ortodoxos, vivimos 
las enseñanzas de nuestra Iglesia, permaneciendo fieles al evangelio y a los escritos 
de los padres». Pero nos ha sorprendido la manera tan «ecuménica» en que continúa 
diciendo: «No estamos separados de nuestra vida espiritual o mística, como sí se di-
ferencia en el catolicismo, donde la mística es un sentimentalismo puro, y la fe es ex-
clusiva enseñanza de una teología teórica de definiciones abstractas» (D. Stăniloae, 
«Scurtă prefaţă», en: V. N. Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, București 2010).



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 119

todo unificado, coherente tanto racional como históricamente»84. 
Se podría decir que este libro es una respuesta a tres factores 
convergentes: 1) la llamada de Florovsky a, según su propia 
expresión, una «síntesis neo-patrística», una vuelta a los padres85; 
2) la necesidad de una presentación clara de la espiritualidad 
ortodoxa a los católicos romanos que rodeaban a Lossky y que 
se movían en el ambiente del neotomismo86; y 3) un necesario 
ofrecimiento mundial de la ortodoxia como respuesta a la filosofía 
popular y secularizante del existencialismo87.

Con todo, el objetivo de las conferencias que está en el 
trasfondo de este libro, señala el metropolita Antonio, no era 
ofrecer una visión completa de la ortodoxia, sino señalar aquellas 
realidades que, en opinión de Lossky, se habían perdido en 
occidente y sin las que éste nunca podría recuperar la plenitud 
de una adecuada cosmovisión teológica. Esto explica por qué el 

84  R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 21.
85  «Los temas fundamentales de la filosofía rusa la orientan hacia la “neo-pa-

trística” en el contexto del mundo moderno. El tema del personalismo considera 
la reconstitución de la integridad del ser humano deificado y resucitado; el tema 
de la libertad pone al hombre creador a imagen del Creador divino; el tema social 
dirige hacia la plenitud del reino y de su justicia. La verdadera filosofía brota en los 
“pastos del corazón”, en sus espacios libres, desde el momento en que Dios y el 
hombre se encuentran allí; la admiración deja simplemente escapar: “Tú a quien 
ama mi alma…”» (P. Evdokimov, El conocimiento de Dios en la tradición oriental, Madrid 
1969, 117).

86  «En occidente, el pensamiento teológico actual hace un gran esfuerzo por 
volver a las fuentes patrísticas de los primeros siglos —y, particularmente, a los 
padres griegos—, que se quieren reintegrar en una síntesis católica. No solo la 
teología post-tridentina, sino también la escolástica medieval, a pesar de su riqueza 
filosófica, se muestran hoy como teológicamente insuficientes» (V. N. Lossky, À 
l’image et ressemblance de Dieu, 101). La mayoría de los participantes en las reunio-
nes domésticas de Moré eran católicos, como M. de Gandillac, L. Massignon y G. 
Marcel. Debemos también tener en cuenta la popularización que del neo-tomismo 
hicieron É. Gilson y J. Maritain.

87  Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 56.



120	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

libro deja planteados una serie de problemas o realiza algunas 
aproximaciones que quizás oriente y occidente tuvieron y/o 
tienen en común88. 

En este apartado no podíamos dejar de citar un artículo que 
no deja de ser una rara avis dentro de la entera obra de Lossky: su 
estudio sobre la terminología de san Bernardo, que nos recuerda 
aquellos primeros estudios filológicos en París89. No nos interesa 
tanto este artículo por su contenido, sino por sus apreciaciones 
preliminares, en las que Lossky se refiere al estilo tan personal del 
doctor melifluo, atribuyéndolo precisamente a su contacto con 
la Sagrada Escritura. En efecto, afirma nuestro autor: la prosa 
de san Bernardo, florida y sobria al mismo tiempo, aquilatada 
por el estudio de Cicerón y de Séneca, está llena de expresiones 
bíblicas, que no son simples citas traídas ad hoc: «la mayor parte 
de las veces, las expresiones bíblicas brotan espontáneamente, 
expresando un modo de pensar y de sentir totalmente particular, 
formado por una gran familiaridad con la santa Escritura, una 
“estilización escrituraria” del espíritu mismo de san Bernardo»90. 
En la mayoría de los casos, continúa Lossky, las expresiones 
favoritas de Bernardo se remontan a una única fuente: la 
Escritura santa91. Por eso, corremos el riesgo de malinterpretar al 

88  Cf. Metropolita Antonio de Sourozh, Conferencia del 23 de diciembre de 1971 sobre 
Vladimir Lossky.

89 Cf. V. N. Lossky, «Étude sur la terminologie de saint Bérnard», Archivum La-
tinatis Medii Aevi 17(1942) 79-96. Utilizamos la versión aparecida en Contacts 106 
(1979) 124-141.

90  V. N. Lossky, «Étude sur la terminologie de saint Bérnard», 125.
91  «San Bernardo no hace más que escrutar los textos bíblicos y, por lo tanto, 

él no es un exegeta propiamente dicho, como un Orígenes o un san Jerónimo; fue 
menos que san Ambrosio o que san Gregorio Magno. Su relación con la santa Es-
critura es más íntima, más inmediata que la de un exegeta que se encuentra en pre-
sencia de un texto que interpreta. La Biblia es, para san Bernardo, un pastizal donde 
su espíritu se alimenta de Dios. La lectura de la palabra de Dios es una comida 
espiritual; ésta es la razón por la que, según la expresión de san Bernardo, los salmos 



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 121

santo, si no prestamos atención al hecho de que toda su actividad 
literaria puede ser vista como una vasta interpretación mística 
de los textos sagrados. A lo largo de toda su obra, Bernardo 
maneja constantemente los textos de la Escritura, apoyando 
su pensamiento en las palabras bíblicas, que analiza, diseca y 
escruta a fondo, para extraer de ellas la verdad escondida. Tal es 
así que quedaría en el aire la siguiente pregunta: la obra literaria 
de san Bernardo ¿fue una interpretación mística de la Escritura 
o más bien una estilización bíblica de su propia experiencia 
espiritual? Por otra parte, tampoco podemos olvidar el dato de 
que podríamos reconstruir la Biblia entera a partir de los textos 
de san Bernardo92. Por último, digamos que quizás Lossky se 
sentía retratado en el gran abad cisterciense. Nuestro autor leía 
entera la Biblia durante la «gran cuaresma» y cita con frecuencia 
la Escritura en sus obras —también porque los padres la citan. 
Es cierto que al lenguaje bíblico, en Lossky hay que sumar el 
lenguaje filosófico y, sobre todo, el lenguaje de la Tradición de la 
Iglesia, el lenguaje de la teología y de los padres. Con todo, son 
aplicables al mismo Lossky estas palabras que él escribió sobre 
san Bernardo: «formado por la lectura y la meditación constante 
de los textos sagrados, el espíritu mismo de Bernardo se hizo 
“bíblico”»93.

deben ser “rumiados”. Asimilada por el espíritu, la Escritura santa se convierte, sin 
importar cómo, en su elemento constitutivo y el molde en el que se desarrolla la 
vida religiosa, antes incluso de que tome conciencia de ella misma» (V. N. Lossky, 
«Étude sur la terminologie de saint Bérnard», 128-129).

92  Cf. V. N. Lossky, «Étude sur la terminologie de saint Bérnard», 127.
93  V. N. Lossky, «Étude sur la terminologie de saint Bérnard», 130.



122	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

5.  La intensidad de la posguerra

En 1945, inmediatamente tras el fin de la guerra, se funda 
el instituto San Dionisio, que enseña enteramente en lengua 
francesa la teología oriental y forma a los sacerdotes para la 
ortodoxia francesa. Vladimir N. Lossky impartirá clases en él 
desde su fundación, siendo elegido decano del mismo poco 
después y enseñando teología dogmática e historia de la Iglesia94. 

Por otra parte, los coloquios en casa de Marcel Moré 
desembocarán en la fundación de los cuadernos Dieu Vivant95: 
perspectives religieuses et philosophiques, de cuyo comité de redacción 
formará parte Lossky desde el principio, junto con P. Burgelin, 
J. Hyppolite y G. Marcel. Se publicarán tan solo veinte números 
de esta revista, pero todos ellos de una calidad excepcional. El 
primer volumen contenía una declaración de principios y de lo 
que sus autores consideraban sus prioridades teológicas, poniendo 
un acento especial —al igual que hacían en sus encuentros— 
en la dimensión escatológica de la fe cristiana, pero no una 
escatología divorciada del mundo histórico, pues todos ellos 
estaban comprometidos con el pensamiento contemporáneo96. 
Dieu Vivant proponía mirar a los padres para encontrar sus 
propias raíces espirituales, teológicas y exegéticas, en un intento 
de recuperar «una cultura cristiana centrada en las Escrituras y 
al mismo tiempo abierta a las corrientes contemporáneas»97. En 
esta revista, Lossky publicará interesantes estudios en 1945 y 
194898. Debemos retener también que, en 1945, nuestro autor 

94  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.
95  Cf. V. Coman, «Vladimir Lossky’s Involvement in the Dieu Vivant Circle and 

its Ecumenical Journal», Irish Theological Quarterly 85 (2020) 45-63. 
96  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 25.
97  R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 26.
98  Cf. V. N. Lossky, «La théologie de la lumiére chez saint Grégoire de Thes-

salonique», Dieu Vivant 1 (1945) 93-118; Íd., «Du troisiéme attribut de l’Église», 



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 123

decide dedicarse más plenamente a la investigación, retomando 
su trabajo sobre el maestro Eckhart.

Lossky será infatigable en su intento de traducir para occidente 
las certezas fundamentales de la ortodoxia. Junto a esta labor 
ecuménica y expositiva, desarrolla, desde 1945 y hasta su muerte 
en 1958, una enseñanza inolvidable de teología dogmática. Ambas 
intenciones, la ecuménica y la didáctica, unidas en el diálogo fe-
cultura, estaban en consonancia con uno de los principios de 
Dieu Vivant, que entendía la filosofía secular «presuponiendo 
una experiencia espiritual susceptible de enriquecer algún día 
las expresiones humanas de la verdadera fe»99. Las diversas 
instituciones con las que colaboraba, como el centro nacional de 
investigaciones científicas, el ya mencionado colegio filosófico o 
la escuela práctica de estudios superiores, se lo posibilitaba. 

Botón de muestra de todo este trabajo es la obra Visión de 
Dios. Entre 1945 y 1946, nuestro autor imparte un curso en la 
escuela de estudios superiores, quinta sección, en «la Sorbona» 
de París, fruto del cual nace esta obra, su último libro, publicado 
póstumamente por las ediciones Delachaux et Niestlé100. Junto con 
su ensayo ya clásico sobre la Teología mística de la Iglesia de oriente, 
donde retoma y profundiza los temas propiamente espirituales, 
Visión de Dios es una luminosa síntesis de la teología ortodoxa. En 
la perspectiva de los padres griegos y de los escritores espirituales 

Dieu vivant 10 (1948) 79-89. Como anécdota, diremos que, en el primer artículo 
mencionado, Lossky usa el apelativo «de Tesalónica» en lugar del habitual «Palamas» 
como una captatio benevolentiae ante el mundo occidental, pues el palamismo se había 
hecho odioso para los oídos católicos debido a los estudios del padre Jugie: «Me doy 
cuenta perfectamente de lo que el nombre de Gregorio Palamas tiene de raro para 
la mayoría de los teólogos occidentales» (Dieu vivant 1 [1945], cit. por. N. Lossky, 
«Vladimir Lossky et la théologie de l’Occident medieval», 87).

99  Declaración de principios 3, tal y como lo recoge R. D. Williams, The Theology 
of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 27.

100  Cf. V. N. Lossky, Vision de Dieu, Neuchâtel 1962.



124	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

bizantinos, la «visión de Dios» significaría nuestra comunión 
con Cristo, rostro del Padre, en la luz del Espíritu santo. Dicha 
visión constituye el sentido y el objetivo de toda la vida de la 
Iglesia. En efecto, es la visión la que alimenta los misterios, es 
ella la que protege el dogma, ella anuncia y anticipa la parusía. 
Lossky estudia esta categoría de la «visión de Dios» en toda la 
historia de la tradición bizantina, desde las Sagradas Escrituras 
y los padres apostólicos hasta la gran síntesis realizada por san 
Gregorio Palamas en el siglo XIV, síntesis que corona toda una 
pneumatología ortodoxa todavía mal conocida en oriente.

El colegio filosófico fue también muy importante para 
Vladimir N. Lossky, pues mientras esta institución permaneció 
bajo la dirección de su amigo J. Wahl, nuestro autor participó 
asiduamente en las conferencias que allí se organizaban. Lo que 
allí escuchaba hizo que pudiera «hablar» después en algunos de sus 
trabajos más creativos, como «Tinieblas y luz en el conocimiento 
de Dios»101, «La apófasis y la teología trinitaria»102, «El concepto 
teológico de persona»103, «La rosa y el abismo (la noción de ser 
creado en el Maestro Eckhart)»104 y «Teología de la imagen»105. Es 
lo que O. Clément, amigo y colaborador de Lossky, ha llamado «la 
presencia creadora de un teólogo en el corazón del movimiento 
de las ideas»106.

En agosto de 1947, Lossky es invitado a participar por primera 
vez, en Abingdon, en la reunión de verano de la confraternidad 
anglicano-ortodoxa de san Albano y san Sergio, a la que ya 
pertenecía otro gran representante del movimiento neo-patrístico 

101  Cf. V. N. Lossky, Ténèbre et lumière dans la connaissance de Dieu, Paris 1952.
102  Cf. V. N. Lossky, L’apophase et la théologie trinitaire, Paris 1953.
103  Cf. V. N. Lossky, «La notion théologique de la personne», Messager 24 (1955) 

227-235.
104  Cf. V. N. Lossky, La rose et l’abîme (la notion de l’être créé chez Maître Eckhart).
105  Cf. V. N. Lossky, «La théologie de l’image», Messager 30-31 (1959) 123-133.
106  O. Clément, «Notice biographique», 88.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 125

ortodoxo, Florovsky107. Lossky seguirá participando en estas 
reuniones hasta su muerte, encontrándose allí con otros teólogos 
ortodoxos, como el propio G. Florovsky (hasta que este parta a 
los Estados Unidos), L. Guillet o E. Behr-Sigel. 

En octubre de ese mismo año, tomará parte en Oxford en un 
encuentro interconfesional sobre el tema del filioque. El orador 
católico, el padre Henry, tras una larga disputa, se ve obligado 
a admitir que se trata de un problema esencial que pone sobre 
la mesa realmente una cuestión de fe tanto para los católicos 
como para los ortodoxos108. Entre los anglicanos, no pocos 
jóvenes teólogos se hicieron amigos suyos, e incluso discípulos, 
traduciendo al inglés el Ensayo sobre la teología mística de la Iglesia de 
oriente109.

Por estas fechas, Vladimir N. Lossky intervendrá además en 
tres debates públicos interconfesionales en los que participan 
también no creyentes y ateos. El primero será el 22 de noviembre 
de 1948 y tendrá como tema «la trascendencia y la teología 
negativa». Los otros dos versarán sobre «dogma y misterio» y 
sobre «el mito». Pero a pesar de que su reputación como teólogo 
ortodoxo iba creciendo —tanto en Inglaterra, como hemos 
reseñado arriba, como en la sociedad francesa, como acabamos 
de ver— su soledad personal en París irá in crescendo.

En 1948, al celebrarse el 500º aniversario de su autocefalia, 
el patriarcado de Moscú llevó a cabo un concilio en el que se 
promulgaron afirmaciones fuertemente anticatólicas. Esto puso 
a Lossky en una situación bastante complicada. Algunos de sus 

107  Esta confraternidad había sido fundada en 1925 con la finalidad de estrechar 
lazos entre anglicanos y ortodoxos y estuvo muy activa en los últimos años de la 
década de 1920 y durante toda la década de 1930. S. Bulgakov, el ya mencionado G. 
Florovsky, L. Gillet y S. Chetverikov eran los principales participantes ortodoxos en 
la confraternidad en el periodo previo a la II Guerra mundial. 

108  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 87.
109  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 88.



126	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

amigos católicos —Daniélou y de Lubac entre ellos—le instaron 
a desmarcarse públicamente de dichas afirmaciones. Pero, a causa 
de su lealtad al patriarca, se sintió incapaz de hacerlo. El resultado 
fue que la amistad con sus amigos católicos quedó herida de 
muerte. De hecho, Lossky no volvería a colaborar en Dieu Vivant 
a partir de 1948110.

En 1952, publica en colaboración con el teólogo de los iconos 
L. Ouspensky, traducida simultáneamente al alemán y al inglés, 
una obra muy importante sobre este tema: El sentido de los iconos111. 
En la introducción a esta obra, Lossky tratará magistralmente el 
tema de la T(t)radición112. 

Entre 1950 y 1952, Vladimir N. Lossky imparte una 
conferencia en San Dionisio sobre el tema de la gracia que después 
cristalizará en un importante artículo, «La doctrina de la gracia en 
la Iglesia ortodoxa», que no será publicado hasta 1979113. Aquella 
conferencia y el artículo subsiguiente nacen en un contexto 
ecuménico, el de la vida del propio Lossky, que no ha perseguido 
otra cosa que dar testimonio de la universalidad de la ortodoxia. 
La cuestión de la gracia ha sido espinosa en el diálogo entre el 
oriente y el occidente cristianos, suscitando numerosos errores. 
Baste señalar el (semi)pelagianismo o la reforma protestante. Con 
esta aportación, Lossky pretendía exponer la teología ortodoxa 
de la gracia —no olvidemos que la teología losskiana se centra 

110  Cf. R. D. Williams, The Theology of  Vladimir Nikolaevich Lossky, 28.
111  Cf. V. N. Lossky - L. Ouspensky, Der Sinn der Ikonnen, Bern und Olten 1952; 

Íd., The Meaning of  Icons, Boston 1952.
112 Cf. O. Clément, «Notice biographique», 88. Para una profundización en el 

tema de la Tradición y la tradición en Lossky, cf. E. Sablon Leiva, «The Novelty and 
Uniqueness of  Vladimir N. Lossky’s Contribution to the Development of  the Con-
cept of  Tradition in Eastern Orthodox Theology», Communio Viatorum 63 (2021) 
37-58.

113 Cf. Présence orthodoxe 42 (1979), reimpreso en Présence orthodoxe 152 (2008) 3-13. 
Trad. ing. en: P. Ladouceur, «The Doctrine of  Grace in the Orthodox Church», 
Saint Vladimir Theological Quaterly 58 (2014) 69-86.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 127

en el pensamiento palamita sobre esta cuestión—, en contraste 
con el pensamiento occidentales sobre el mismo tema, fiel al 
principio que ya sentara en su Ensayo sobre la teología mística de la 
Iglesia de oriente de presentar a occidente la tradición ortodoxa sin 
irenismos que la deformaran114. Pero lo más llamativo de aquella 
conferencia y del artículo posterior es que comienza con una 
breve y sorprendente presentación de la experiencia ecuménica 
del propio Lossky, atesorada en sus encuentros con los anglicanos 
y con los católicos romanos. Nuestro autor, que tantas veces sería 
acusado de «anti-occidental» o incluso de «anti-católico», siente 
la necesidad de explicar su propia visión de la separación de las 
iglesias antes de tratar un tema tan controvertido como el de la 
gracia. Al leerle aquí y tener en cuenta también el conjunto de 
toda su obra, podemos concluir que el compromiso ecuménico 
de Lossky es indudable, estando al mismo tiempo comprometido 
con la causa de la Iglesia ortodoxa y con la expresión de sus 
doctrinas teológicas. Para Lossky, el conflicto entre las iglesias 
es real, pero no debe serlo menos el contexto de respeto y de 
búsqueda auténtica de la verdad en que éste debe desarrollarse115.

En 1953 se produce un episodio también doloroso en la vida 
de Lossky, a causa de la ruptura del padre Eugraph Kovalevsky 
con el patriarcado de Moscú. Aunque las razones de Kovalevsky 
para separarse de Moscú no están del todo claras, para Lossky 
este hecho comprometía un aspecto importante del testimonio 

114 «En el estado actual de oposición dogmática entre oriente y occidente es 
preciso, pues, si se quiere estudiar la teología mística de la Iglesia de oriente, elegir 
entre dos actitudes posibles: colocarse en el terreno dogmático occidental y exa-
minar la tradición oriental a través de la de occidente, es decir, criticándola; o bien 
presentar dicha tradición bajo el aspecto dogmático de la Iglesia de oriente. Esta 
última actitud es para nosotros la única posible» (V. N. Lossky, Teología mística de la 
Iglesia de oriente, 11).

115 Cf. P. Ladouceur, «Introduction», en: Íd., «The Doctrine of  Grace in the 
Orthodox Church», St. Vladimir’s Theological Quarterly 58 (2014) 70-72.



128	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

ortodoxo en Francia, al separarse su amigo y compañero de la 
sede canónica patriarcal. Se desmantelaba así mucho de aquello 
por lo que Lossky había trabajado y terminaba también una larga 
amistad, siendo todo esto una dolorosa tribulación para nuestro 
autor, que le llevaría a dejar el instituto de San Dionisio116. El 
maestro enseñará a partir de ahora de manera informal a 
pequeños grupos de estudiantes que pertenezcan a la jurisdicción 
del patriarca moscovita, impartiendo también conferencias en 
algunas instituciones católicas. Con todo, en sus últimos años 
estará cada vez más solo, replegándose interiormente. En palabras 
nuevamente de Clément: «hablaba en el desierto»117. En él, el sabio 
y el espiritual pueden más que el «militante». Quiere establecer 
su testimonio en el corazón de la ciencia y del pensamiento 
occidentales. Su actividad se desarrolla simultáneamente a partir 
de ahora en diversos campos.

Entre el 21 y el 24 de septiembre de 1954, Lossky participa, 
en París, en el congreso internacional agustiniano —que 
conmemoraba el 600º aniversario del nacimiento de San 
Agustín—, ofreciendo un estudio sobre la teología negativa 
del santo obispo de Hipona. Dicho estudio cristalizaría en un 
artículo publicado en las actas del congreso118. Se trata de un fino 
análisis de la teología apofática o vía negativa agustiniana, en el 
que se recoge, por ejemplo, el apofatismo de Éx 3,14: «Yo soy el 
que es», el Ser por excelencia, incognoscible por tanto para toda 
criatura119. 

116  Cf. R. J. Sauvé, Georges V. Florovsky and Vladimir N. Lossky, 59.
117  V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 2012, 12.
118  Cf. V. N. Lossky, «Les éléments de “théologie négative” dans la pensée de 

saint Augustin», en: Augustinus Magister. Congrès international augustinien, I (Paris 
1954) 575-581. 

119  Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de l’occident medieval», 88.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 129

En septiembre de 1955, toma también parte en Oxford en la 
II Conferencia internacional de estudios patrísticos —organizada 
por el patrólogo anglicano Canon F. L. Cross— con un trabajo 
sobre el problema de la visión cara a cara en la tradición 
bizantina120.

En agosto de 1956, Vladimir N. Lossky es invitado a viajar a 
Rusia por la sede patriarcal, que, de alguna forma, le reconoce así 
sus servicios. En los tiempos tenebrosos de la URSS, puntualiza 
su hijo Nicholas, Lossky es reconocido como teólogo por el 
patriarca Sergio y por quienes se toman la teología en serio121. 
Visita Moscú, Leningrado, Kiev. Es el reencuentro con el pueblo 
y la Iglesia rusa que reza, es la superación del exilio involuntario 
en un momento ciertamente providencial para él, en una 
universalidad ortodoxa donde se integran oriente y occidente, 
la vida y el pensamiento. El teólogo conocerá en adelante sus 
raíces122. Esta frase del propio Lossky bien puede expresar sus 
sentimientos respecto a este viaje: «La Iglesia reconoce siempre 
a los suyos, aquellos que están marcados con el sello de la 
catolicidad»123. Pero este viaje escondía para nuestro autor otra 
cara menos amable. En efecto, como señala Clément124, Lossky 
descubre la verdad de lo que ha sido la época de Stalin y que 
todavía permanece en parte, haciendo de la realidad soviética una 
pequeña gran tragedia sagrada125. Todo esto dejará una herida en 

120  Cf. V. N. Lossky, «Le probleme de la “vision face á face” et la tradition patris-
tique de Byzance», Studia Patristica 2 (1957) 512-537.

121  Cf. N. Lossky, «Préface», 7.
122  Cf. O. Clément, «Notice biographique», 88.
123  V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 2012, 12.
124 Cf. O. Clément, «Notice biographique», en: Íd., Orient-Occident. Deux Passeu-

rs, Vladimir Lossky et Paul Evdokimov, Genève 1985, 99.
125  «La Iglesia rusa produjo, hace apenas veinte años miles de mártires y con-

fesores que no les van a la zaga a los de los primeros siglos; las efusiones de gracia 
abundantes, los milagros más asombrosos, tuvieron lugar dondequiera que la fe 
era puesta a prueba; los iconos se renovaban ante los ojos de los espectadores 



130	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

el alma de Lossky, solo mitigable por el encuentro con la grandeza 
y la profundidad del alma religiosa rusa126. 

6.  Muerte

Lossky estaba afectado por una malformación cardiaca 
congénita, que se había agravado por los duros inviernos de 
la revolución y de la guerra civil127. El domingo anterior a su 
entierro, cuenta su hija Catherine Aslanoff, la Iglesia nos hacía 
leer el evangelio del retorno del hijo pródigo. La vida rica y llena 
de poesía de Vladimir N. Lossky fue también una ilustración de 
este texto magnífico. En efecto, la víspera misma de su muerte 
—¿fue la suerte o, mejor, la providencia?—, se reencontraba con 

maravillados, las cúpulas de las iglesias resplandecían con la luz que no era de este 
mundo. Y el mayor milagro, la Iglesia supo triunfar de todas las dificultades, salir 
de la prueba renovada y consolidada. Sin embargo, todo ello apenas fue advertido; 
el lado glorioso de lo que pasaba en Rusia casi no interesó a la mayoría: se protestó 
especialmente contra las persecuciones, se lamentó que la Iglesia rusa no se hubiese 
comportado como una potencia temporal y política; se la excusó de esta “debilidad 
humana”. Cristo crucificado y enterrado no sería juzgado de otro modo por aque-
llos que están ciegos para la luz de la resurrección. Para saber reconocer la victoria 
bajo las apariencias del fracaso, la fuerza de Dios, que se realiza en la debilidad, la 
verdadera Iglesia en su realidad histórica, hay que recibir, en palabras de san Pablo, 
“no el espíritu de este mundo, sino el Espíritu que viene de Dios, a fin de que co-
nozcamos las cosas que Dios nos ha dado por su gracia” (1Cor 2,12)» (V. N. Lossky, 
Teología mística de la Iglesia de oriente, 182-183). 

126  «La naturaleza y su paisaje humano me han llamado fuertemente la atención 
por su indigencia, por su aspecto aburrido, por su mutismo. Sin embargo, al igual 
que en los seres humanos, tuve que descubrir, allí también, la fuerza de la vida inte-
rior escondida, el don, de alguna manera potencial, de espiritualidad […] ¿Podemos 
decir del pueblo ruso que es “un pueblo portador de Dios”? […] Hay una fuerza 
prodigiosa en este pueblo en oración» (Extracto de una carta de Vladimir Lossky a 
su padre, el filósofo Nicholas O. Lossky, septiembre de 1956; traducida del ruso y 
citada por C. Aslanoff, «La priére du théologuien», 80-81).

127 Cf. O. Clément, «Notice biographique», en: Íd., Orient-Occident. Deux Passeu-
rs…, 99.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 131

su hijo Jean, que había partido para los Estados Unidos cuatro 
años antes. Y las últimas palabras de este padre lleno de alegría 
fueron: «Dios me ha concedido ver a mi hijo»128.

Vladimir N. Lossky muere, rápida y sencillamente de un ataque 
al corazón, el 7 de febrero de 1958129. Si la fecha de su nacimiento 
fue una fiesta ortodoxa, el día de su muerte también lo fue, pues 
dicho día la iglesia oriental celebra, según el calendario juliano, a 
san Gregorio Nacianceno, cantor de la Trinidad. Su hija Catherine 
afirma al respecto: «una coincidencia de fechas reúne a los dos 
teólogos en el amor de la Trinidad»130.

Terminaba así la etapa terrena de este «peregrino del absoluto» 
que fue durante toda su vida Vladimir N. Lossky, caminando 
siempre hasta el fin, bajo la mirada de Dios, buscándole131. «Toda 
su vida ha sido un acto de adoración»132. Las palabras del propio 
Lossky en su diario de guerra, al hacer su último kilómetro por 

128  Cf. C. Aslanoff, «La prière du théologien», 83.
129  «He tenido el privilegio de estar junto a él cuando se moría —¡tan inespe-

radamente ante nuestros ojos! Sin embargo, la víspera de ese día, para nosotros 
terrible, habíamos, lo recuerdo, hablado de la muerte durante una agradable cena. 
Al día siguiente, cuando entró, tambaleándose, en el apartamento, le arrastré para 
acostarlo en un diván y le propuse, nerviosa, toda clase de remedios. Decía que no 
con la cabeza. Cuando por fin le ofrecí agua de la Saleta, asintió. Recordemos que 
los Siete días por los caminos de Francia se terminan con una invocación a “aquella que 
los niños han visto llorar en la colina de la Saleta”. Le vi estirarse de nuevo ante los 
iconos, bello como un príncipe vencedor en la más ruda batalla, la cabeza coronada 
de esa corona del absoluto que los ortodoxos ponen sobre la frente de sus difun-
tos. ¡Caballero de Dios! El reflejo de la eternidad en aquel rostro tan amado había 
detenido el tiempo, también para nosotros. Vivíamos al ritmo de los salmos que, 
según la costumbre, cada uno leíamos a su cabecera. “Buscad al Señor y su poder, 
buscad su rostro constantemente”. Me parecía, mientras recitaba las palabras sagra-
das, que éstas eran el último testamento que me dejaba mi padre» (M. Sémon, «Le 
pélerin-poète», 76-77).

130  C. Aslanoff, «La prière du théologien», 83.
131  Cf. M. Sémon, «Le pélerin-poète», 76.
132  Metropolita Antonio de Sourozh, Conferencia del 23 de diciembre de 1971 sobre 

Vladimir Lossky.



132	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

los caminos de Francia en aquel 1940, nos sirven para expresar 
la mezcolanza de sentimientos que provocó su muerte entre 
familiares, amigos, teólogos y correligionarios: «la alegría de la 
llegada y la tristeza de la partida se confundían. Era un sentimiento 
nuevo, una melancolía serena del fin del viaje»133. 

7.   Trabajos inacabados, proyectos y obras póstumas

Ciertamente, la obra de Lossky es exigua, hecho que no ha 
de extrañarnos si tenemos en cuenta la temprana muerte de 
nuestro autor, así como su perfeccionismo. Al morir joven y 
tan inesperadamente, dejó muchas investigaciones por terminar, 
muchos libros por acabar, muchos borradores por modelar y 
publicar. Gran parte de este material ha ido siendo editado gracias 
a los incansables esfuerzos de su amigo y discípulo, el también 
teólogo ortodoxo francés O. Clément, para quien el encuentro 
con Lossky supuso un punto decisivo en su conversión a la fe, 
pues venía del mundo de la increencia134. De hecho, el último 
estadio del pensamiento de Lossky se encuentra en los cursos de 

133  V. N. Lossky, Sept Jours, 67.
134  «[O. Clément] entró en relación con Lanza del Vasto y conoció personal-

mente a Simone Weil; pero fue, sobre todo, a través de los ortodoxos rusos afin-
cados en París, en particular a través de la amistad con Vladimir Lossky, como 
Clément descubrió la belleza del cristianismo. Paseaba y discutía con Lossky sobre 
sus interrogantes: cómo se conjuga la libertad del hombre con la existencia de Dios; 
cómo es posible reconocer a Jesús como único mediador sin rechazar, a la vez, la 
riqueza y la valía encerrada en el resto de religiones; si Dios puede todo, por qué 
existen el mal y el pecado…» (C. Blázquez, «O. Clément. El hombre, el cristiano, el 
teólogo», Vida nueva 2776 [2011] 24). «Fue entonces cuando, en una de mis lecturas, 
descubrí a un autor de la emigración rusa, Vladimir Lossky, que, en su Ensayo sobre 
la teología mística de la Iglesia de oriente, me reveló el misterio de la Trinidad […] Lossky 
me hizo descubrir también a los padres de la Iglesia, con los que sentí inmensamen-
te una cercanía que nunca había encontrado en la tradición occidental» (O. Clément, 
en France Catholique nº 2579, 10 de enero de 1997). 



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 133

dogma y de historia que nuestro autor impartió hasta el mismo 
momento de su muerte y que Clément cita con frecuencia en el 
artículo que publicará sobre su amigo y maestro en el aniversario 
de su muerte135, recogiéndolos posteriormente en una publicación 
póstuma titulada con el nombre genérico de Teología dogmática. 
Pero antes de entrar en las obras póstumas, veamos los proyectos 
que Lossky no pudo terminar. 

Durante los últimos años de su vida, Vladimir Lossky tenía la 
intención de edificar una gran dogmática —al estilo, por ejemplo, 
de la del rumano Dumitru Stăniloae—, pero acabó desechando 
este proyecto ante el temor de encerrar su pensamiento dentro de 
un sistema rígido136. Tampoco estaba seguro de que esta «teología 
sistemática» se pudiera conjugar con la sensibilidad apofática 
propia de la teología oriental y con sus antinomias137. En todo 
caso, quedó un poso de este proyecto, a saber: un curso dictado 
en enero de 1959, poco menos de un mes antes de su muerte, 
que versó sobre los principios del pensamiento ortodoxo y cuyos 
apuntes Clément recoge en su estudio comparativo entre Lossky 
y Evdokimov138. 

Otro de los proyectos con los que nuestro autor llevaba 
soñando desde hacía largo tiempo era un estudio comparado 
entre el palamismo y la mística renana, especialmente el maestro 

135  Cf. O. Clément, «Vladimir Lossky: Un théologien de la personne et du Saint-
Esprit», Messager 30 (1959) 137-206.

136 «La teología […] razona pero busca siempre reabasar los conceptos. Aquí 
interviene un momento necesario de fracaso del pensamiento humano ante el objeto 
que quiere hacer cognoscible. Una teología que se constituye en sistema es iempre 
peligrosa. El pensamiento tiende a aprisionar en su esfera cerrada a aquello que de-
bería constituir la apertura del propio pensamiento» (V. N. Lossky, Teología dogmática, 
Madrid 2022, 24).

137  M. Płóciennik, «The Theopoietic-Apophatic Character of  Theology as Seen 
by Vladimir N. Lossky» [en polaco], Collectanea Theologica 93/1(2023) 115-161

138 Cf. O. Clément, «Situation du théologien», en: Íd., Orient - Occident: Deux 
passeurs, 18-33.



134	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

Eckhart. Lossky pensaba que el lenguaje de la escolástica no era 
el de Eckhart y que, a su vez, el de este sí era el de san Gregorio 
Palamas, expresando ambos una realidad semejante. Este estudio 
podía arrojar luz sobre la teología mística occidental, que para 
Lossky estaba secuestrada por el racionalismo aristotélico en que 
había caído la teología (escolástica) «romana». En opinión de 
Clément, esta investigación tenía un fin claramente apologético 
ortodoxo, máxime cuando Eckhart había sido condenado por el 
mundo occidental. Pero el proyecto habría evolucionado hacia 
posiciones más amables, queriendo justificar al dominico turingio 
ante ortodoxos y católicos, en un deseo de elaborar una teología 
común del ser y de la persona que contrarrestara el nihilismo 
contemporáneo139. De hecho, el metropolita Antonio ve una 
clara intencionalidad ecuménica en este trabajo140.

139  Cf. O. Clément, Orient - Occident: Deux passeurs…, 92.
140  «Su interés por el maestro Eckhart no era simple curiosidad. Se trataba más 

bien de un punto de vista, un punto de vista sobre la investigación académica y cien-
tífica, un punto de vista sobre un acercamiento a occidente. A diferencia de muchos 
de nuestros emigrados de esta generación, o incluso un poco más jóvenes, nunca se 
sintió ajeno a occidente. Amaba a occidente. Lo admiró. Se identificó con el occi-
dente francés en el que vivía. Se convirtió en ciudadano francés no por necesidad, 
sino por esa profunda preocupación que tenía de integrarse en la comunidad huma-
na en la que vivía. Pensaba en sí mismo en términos franceses, tanto culturalmente 
como desde el punto de vista de la ciudadanía. Era francés y, al mismo tiempo, pro-
fundamente ruso. La cultura que había recibido desde su infancia, la influencia del 
pensamiento de quienes le rodearon en su juventud (empezando por su padre y sus 
amigos), su sentido extremadamente perceptivo de la ortodoxia rusa, por supuesto, 
lo hicieron ruso. Pero lo que él quería era una verdadera confrontación inteligente, 
lúcida, profunda, entre la cultura y el pensamiento teológico. E insistía en una de sus 
conferencias —inédita aún— en que los problemas de separación entre oriente y 
occidente no son problemas de cultura —o, más bien, aparte de los problemas cul-
turales, hay profundas divergencias teológicas y espirituales, no debiéndonos permi-
tir el confundir el elemento cultural humano con cosas más básicas. Su estudio de 
Eckhart fue solo el preludio de un estudio más extenso que lo llevaría, a través de 
Dionisio el Areopagita, a un estudio a fondo de Gregorio Palamas, permitiéndole 
una amplia confrontación entre la mística de Eckhart y su época, entre la experien-



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 135

Un último trabajo inacabado fue el presentar de forma positiva 
las intuiciones de Bulgakov. Es cierto que, desde el primer 
momento, Lossky se había posicionado en contra de la sofiología, 
acusando a su autor de dejar entrar el idealismo alemán en la 
teología ortodoxa. Pero, al mismo tiempo, la teología del padre 
Bulgakov daba un fuerte impulso al genio losskiano, ya de por sí 
creativo. Nuestro autor le debía también el tema de las relaciones 
siempre trinitarias en la Trinidad o el concepto kenótico de 
persona141, así como el sentido cósmico del cristianismo, propio 
de la teología patrística anterior al concilio de Nicea.

Reseñados estos tres grandes proyectos, vayamos ahora con 
las obras póstumas. La primera de ellas en ser publicada fue la 
tesis doctoral sobre el maestro Eckhart, un trabajo supervisado 
por Maurice de Gandillac. Se trata del trabajo de toda una vida 
y que al final vio la luz gracias a los esfuerzos nuevamente de un 
Olivier Clément que redactó el último capítulo sobre la base de 
las notas dejadas por Lossky. «Los teólogos se acordarán de él por 
su teología, los sabios por sus investigaciones sobre el maestro 
Eckhart», escribirá su hijo Jean142, resaltando así la calidad de 
este trabajo, que muchos pensaron que nunca llegaría a ver la 
luz143. Con prefacio de É. Gilson, M. de Gandillac señala como 

cia mística ortodoxa y el pensamiento teológico. Su intención no era generar oposi-
ción. Su intención era comprender lo más profundamente posible a unos y a otros 
y, así, hacerlos comprensibles para los demás» (Metropolita Antonio de Sourozh, 
Conferencia del 23 de diciembre de 1971 sobre Vladimir Lossky).

141  E. A. Sablon Leiva, «The Concept of  Kenosis in Theological Thought of  
V. N. Lossky and Archpriest Sergii Bulgakov: A Comparative Critical Analysis» [en 
ruso], Освітнійдискурс 23/5 (2020) 101-108.

142  Cf. J. Lossky, «Humanité du théologuien», en V. N. Lossky, Sept jours, 73.
143  «Muchos se rieron de esta tesis doctoral, porque quien conoció a Lossky 

desde finales de los años cuarenta siempre oyó que estaba escribiendo su tesis doc-
toral, y todos sabíamos que nunca la terminaría. Algunos con cierto cinismo, quizás, 
pensamos que el hecho de que tuviera una beca para escribirla era la única posibili-
dad de supervivencia de la familia. No sospechábamos que estuviera haciendo más 



136	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

características de esta obra la ingente cantidad de textos invocados 
—muchos de ellos inéditos—, el rigor de las interpretaciones, la 
modestia de las hipótesis, así como la facilidad del autor para 
moverse entre tantas fórmulas ambiguas y paradójicas144. Ya el 
primer capítulo anuncia el apofatismo presente a lo largo de toda 
la obra: «Nomen innominabile».

Clément colaboró así mismo en la publicación de la obra Visión 
de Dios, a la que ya nos hemos referido más arriba, y también del 
libro A imagen y semejanza de Dios, aparecido en 1967145. Se trata 
de una colección de artículos que hay que leer en continuidad 
con los capítulos de la Teología mística de la Iglesia de Oriente. Parece 
ser que, poco antes de su muerte, Lossky quiso recoger varios 
de sus artículos en vistas a publicar un libro para poder seguir 
ofreciendo a sus amigos occidentales la visión ortodoxa sobre 
Dios y el hombre. Y esto a pesar del esfuerzo que ello le suponía, 
pues muchas veces se quejaba —testimonia su hijo Nicholas— de 
que tantas solicitudes le apartaban de la ocupación a la que había 
consagrado toda su vida: el estudio sobre la teología negativa del 
Maestro Eckhart146. Con todo, los artículos de este libro tratan 
más o menos los temas de la Teología mística, pero desde diferentes 
puntos de vista o añadiendo nuevas perspectivas: el apofatismo 
y la teología trinitaria, la teología de la luz (y la teología de la 
tiniebla), la catolicidad de la Iglesia, la procesión del Espíritu 
santo, la teología de la imagen y la noción de persona humana, 

largas sus investigaciones adrede, pero pensábamos que “la Sorbona” era realmente 
muy paciente y debía tener grandes esperanzas (de hecho, las tenía)» (Metropolita 
Antonio de Sourozh, Conferencia del 23 de diciembre de 1971 sobre Vladimir Lossky).

144  M. de Gandillac, «Avant-propos de l’éditeur», en: V. N. Lossky, Théologie néga-
tive et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart, Paris 1960,8.

145  Cf. V. N. Lossky, À l’image et ressemblance de Dieu, Paris 1967.
146  Cf. N. Lossky, «Vladimir Lossky et la théologie de l’occident médiéval», en: 

http://christophe.levalois.free.fr/fichier/Lossky_Moyen_Age.pdf, consultado el 2 
de mayo de 2023.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 137

la santa Madre de Dios, la escatología, la tradición, la deificación, 
etc.

Tenemos también la publicación de una serie de artículos 
sobre los startsy, los padres espirituales rusos, y que aparecieron 
en la revista de la ortodoxia francesa Contacts, entre los años 1961 
y 1962147. El primero de ellos sería publicado después junto con 
otros estudios en un volumen sobre la paternidad espiritual en 
Rusia148. 

La última publicación póstuma de envergadura es el conjunto 
de artículos al que ya nos referimos arriba y que se conocen 
generalmente como Teología dogmática. Se trata de una recopilación 
de distintos cursos dictados por Lossky desde 1953 hasta dos 
meses antes de su muerte en 1958. Estos cursos fueron grabados 
en cintas, transcritas por madame Maïdanovitch, completados 
por las notas de Clément y revisados por el mismo Lossky. El 
lenguaje oral subyacente ayuda a la precisión del pensamiento 
de nuestro autor. La primera edición apareció en Norteamérica 
en 1978 con el título Teología Ortodoxa. Una introducción149. Una 
edición más popular apareció en París en 1986150, publicada 
por el Instituto «San Sergio» como material para la formación 
teológica a distancia —donde Lossky y su teología no pudieron 
entrar en vida han entrado, paradójicamente, después de su 
muerte—. Otra edición francesa, titulada Escritos teológicos151, 
apareció en la revista La vie spirituelle en 1987, acompañando a 

147 Cf. V. N. Lossky, «Les startsy d’Optino», Contacts 33 (1961) 4-14; Íd., «Le 
starets Léonide», Contacts 34 (1961) 99-107; Íd., «Le starets Macaire», Contacts 37 
(1962) 9-19; Íd., «Le starets Ambroise», Contacts 40 (1962) 219-236.

148 V. N. Lossky - N. Arseniev, La paternité spirituelle en Russie aux XVIIIème et 
XIXème siècles, Bégrolles-en-Mauges 1977. Trad. cast. de Mª J. Adarraga y Mª Sira 
Carrasquer en: La paternidad espiritual en Rusia (siglos XVIII y XIX), Burgos 2000.

149  Cf. V. N. Lossky, Orthodox Theology. An Introduction, Creestwood 1978.
150  Cf. V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 1986. 
151  Cf. V. N. Lossky, Écrits théologiques, en: La vie spirituelle 677 (1987) 524-671.



138	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

los cuatro artículos usuales un artículo de corte eclesiológico y 
dos más de temática mariana (sobre la dormición de la Madre de 
Dios y sobre el dogma católico de la inmaculada concepción). La 
edición más reciente ha aparecido en el año 2012152, preparada 
sobre la base del material de Clément y corregida y aumentada 
por el experto de San Sergio M. Stavrou. Incluye, por ejemplo, 
añadidos del curso 1954-1955 que no aparecían en las ediciones 
anteriores, así como el curso 1957-1958, que refleja el ultimísimo 
estado del pensamiento losskiano. Este libro aporta el diálogo 
constante del pensamiento de Lossky con el pensamiento 
occidental, con el pensamiento ortodoxo y con el pensamiento 
patrístico, explicando los grandes temas de la fe: la creación, la 
trinidad, la encarnación, el pecado, la Iglesia, los sacramentos. 
Conviene aclarar que el título que se le ha dado de «teología 
dogmatica» está en consonancia con lo que significa en Lossky 
la «teología mística»; es decir, una teología que va unida a la 
experiencia de la fe y que tiene como objetivo la unión con Dios. 
Los lectores de habla hispana estamos de enhorabuena, pues 
la traducción castellana de esta obra fundamental ha aparecido 
recientemente153.

Por último, junto a la publicación póstuma de varios artículos154, 
han ido apareciendo ediciones y/o traducciones de conferencias 
y/o artículos de Lossky a los que no se tenía acceso o de los 
que la traducción a otra lengua facilita el mismo155. Las nuevas 

152  Cf. V. N. Lossky, Théologie dogmatique, Paris 2012.
153  Cf. V. N. Lossky, Teología dogmática, Madrid 2022.
154  Cf. V. N. Lossky, «Foi et Théologie», Contacts 35-36 (1961) 163-176; «Notes sur 

le “Credo” de la messe», Contacts 38-39 (1962) 84-86. 88-90; «La conscience catho-
lique. Implications anthropologiques de dogme de l’Église», Contacts 42 (1963) 76-
88. Junto a estos están los ya mencionados sobre los startsy y el conjunto conocido 
como Teología dogmática.

155 Cf. V. N. Lossky, «Pour une Orthodoxie occidentale», Présence Orthodoxe 44 
(1980) 19-25; «The Doctrine of  Grace in the Orthodox Church», St. Vladimir’s Theo-



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 139

tecnologías también han facilitado el acercamiento a la obra de 
este gran teólogo ortodoxo156.

8.   Progresión del interés por Lossky, traducciones                            
y actualidad de su obra

En el primer aniversario de su muerte, la revista del patriarcado 
ruso para los emigrados dedicó a Lossky un número especial, con 
artículos de O. Clément, el reverendo anglicano Derwas J. Chity 
(miembro de la confraternidad de San Sergio y San Albano), el 
teólogo católico Louis Bouyer, el también católico y filósofo 
Maurice de Gandillac y el obispo del patriarcado de Moscú en 
Bélgica, Basile Krivochéine. El número incluía la publicación 
de sendos artículos de Lossky, «La Tradición y las tradiciones» y 
«Teología de la imagen»157.

Su memoria, así como el interés por su obra, no pervivía sólo 
entre los suyos, sino que se iba expandiendo, llegando incluso a 
penetrar las firmes barreras del régimen soviético en tiempos de 
Stalin. «La brillante crítica de Lossky al “esencialismo católico” y 
al “existencialismo protestante” ha tenido un profundo impacto 
tanto en la Europa occidental como en la teología oriental»158. 
El anglicano Rowan D. Williams, los católicos Louis Bouyer e 

logical Quarterly 58 (2014) 69-86.
156  Cf. V. N. Lossky, Conferencia sobre la gracia en el instituto «San Dionisio» (1950), en 

https://eglise-catholique-orthodoxe-de-france.fr/enseignements/vie-spirituelle/
doctrine-grace/, consultado el 2 de mayo de 2023; «L’Orthodoxie occidentale. Ar-
guments historiques», Présence orthodoxe 44 (1980), en: https://eglise-catholique-or-
thodoxe-de-france.fr/enseignements/christianisme-occident/orthodoxie_occiden-
tale/consultado el 2 de mayo de 2023

157  Cf. Mémorial Vladimir Lossky (1903-1958). Messager 30-31 (1959).
158  M. Kulakov, «Vladimir Nikoaievich Lossky (1903-1958)», en: J. Witte - F. 

S. Alexander (eds.), Teachings of  Modern Orthodox Christianity on Law, Politics, and Hu-
man Nature, New York 2007, 201.



140	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

Yves Congar, así como los ortodoxos Olivier Clément y Christos 
Yannaras se encuentran entre quienes la influencia de Lossky se 
ha dejado sentir con más fuerza. La teología mística de la Iglesia de 
oriente se cuenta siempre entre las obras recomendadas en toda 
bibliografía que se precie para acercarse al mundo ortodoxo. 
Algunas veces, le acompaña en este cometido la Teología dogmática, 
habiendo sido publicadas juntas en algunas ocasiones159. 

En 1979, la revista de la ortodoxia francesa le dedicó también 
un número especial. Contenía artículos del anglicano A. M. 
Allchin, de los católicos J.-R. Bouchet y É. Gilson y de los 
ortodoxos O. Clément y J. Meyendorff, así como los artículos 
del propio Lossky sobre la teología negativa en san Agustín y el 
estudio de la terminología bíblica en san Bernardo160.

Un nuevo número especial le dedicará la también revista 
francesa La vie spirituelle. Junto a la publicación por primera vez 
en una revista católica de los artículos de teología dogmática, más 
otro de tema eclesiológico y dos más de mariología, se añaden 
una noticia biográfica y otra bibliográfica sobre Lossky. Corría 
el año 1987161. En 1999, la misma revista dedicará a nuestro 
teólogo ruso emigrado a París un nuevo número, con artículos y 
evocaciones del católico M. de Gandillac y de los ortodoxos N. 
de Ozoline y O. Clément, amén de otros autores162.

159  Cf. V. N. Lossky, Ensayo sobre la teología mística de la Iglesia de oriente. Teología do-
mática [en ruso], Moskva 1991. Esta edición fue histórica, pues se hizo poco tiempo 
después de caer el comunismo. La tirada inicial, de 100.000 ejemplares, se acabó 
rápidamente. Los jóvenes estudiantes de teología podían conocer, por fin, al gran 
teólogo ruso de la emigración.

160  Cf. In memoriam Vladimir Lossky (1903-1958). Contacts (1979).
161  Cf. V. N. Lossky, Écrits thélogiques.Número especial de La vie spirituelle 677 

(1987).
162  Cf. VladimirLossky, théologien orthodoxe.La Vie Spirituelle 730 (1999).



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 141

Junto a los números monográficos de las revistas Luz del Tabor 
y Mensajero de la Iglesia Ortodoxa rusa163, la última gran efeméride ha 
sido la celebración en el Instituto «San Sergio» de un coloquio para 
conmemorar el cincuenta aniversario de la muerte de Vladimir 
Lossky y «re-visar» —es decir, volver sobre— su obra. Se ha dicho 
al respecto que la obra de Lossky permanece en su integridad, 
pero el mundo cambia, por lo que necesitamos interrogar a este 
gran teólogo para encontrar nuevas respuestas164. El coloquio 
tuvo lugar el 4 de octubre de 2008. Se sucedieron un total de 
siete comunicaciones165, algunas de las cuales han cristalizado 
en diversos artículos, que han ido apareciendo sobre todo en la 
revista francesa Contacts166.

En este año, 2023, se cumple el 120º aniversario del nacimiento 
de este gran teólogo, sin que se haya realizado, que nosotros 
sepamos, ningún acontecimiento especial para conmemorar tal 
efeméride.

Respecto a las traducciones a otros idiomas, las obras de 
Lossky han sido traducidas a las principales lenguas europeas 
(inglés, italiano, alemán), así como al ruso y al rumano, debido 

163 Cf. «Vladimir Lossky. Théologien de la personne et de la vision de Dieu», 
Lumière du Tabor 9 (2003) 8-9; Vladimir Lossky, témoin de l’orthodoxie en Occident. Messa-
ger de l’Église orthodoxe russe 8 (2008) 5-17, en: http://www.egliserusse.eu/file/40149, 
consultado el 2 de mayo de 2023.

164 Cf. N. Ozoline, en: http://orthodoxie.com/luvre-thologiqu/, consultado el 
2 de mayo de 2023.

165 Se puede escuchar aquí una de ellas, «La deificación, tema central en la obra 
de V. Lossky», por el dominico S. Rumsas: http://orthodoxie.com/la-dification-t, 
consultado el 2 de mayo de 2023.

166 Cf. F. Jeanlin, «La place de la Mère de Dieu dans la théologie de V. Lossky», 
Contacts 62 (2010) 74-85; M. Stavrou, «Quelques réflexions sur l’ecclésiologie de 
Vladimir Lossky», Contacts 62 (2010) 60-73; J. Van Rossum, «Vladimir Lossky et sa 
lecture de Grégoire Palamas», Contacts 229 (2010) 38-59. Se pueden escuchar los 
audios de las comunicaciones que están a la base de estos artículos aquí: http://
orthodoxie.com/podcasts-audio, consultado el 2 de mayo de 2023.



142	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

sobre todo a la fuerza de la ortodoxia en estos países. La obra 
más conocida de Lossky, la Teología mística de la Iglesia de oriente, 
ha sido traducida a casi quince lenguas, entre ellas el chino y el 
japonés. Los hablantes de lengua inglesa están de suerte, porque 
son los que disponen del más amplio repertorio de traducciones, 
no sólo porque estas se empezaron a hacer en vida de Lossky, sino 
porque a este dato hay que sumar el hecho de que los ortodoxos 
americanos han continuado esta empresa tras la muerte de 
Lossky. Por el contrario, los peor parados en este sentido somos 
los hispanohablantes. Durante muchos años, lo único publicado 
en español sobre Lossky ha sido la Teología mística y algunos 
artículos de interés medio167, amén de las usuales recensiones 
sobre la Teología mística de oriente168. Consideramos, por ello, de 
importancia nuestro trabajo, de modo que se pueda conocer la 
vida y el pensamiento de este teólogo en el ámbito español y 
latinoamericano.

Evidentemente, a lo largo de estos más de sesenta y cinco 
años de ausencia del profesor Lossky, se han ido sucediendo los 
estudios y las monografías, los artículos y las tesis doctorales, las 
memorias de licenciatura y las traducciones parciales, así como 
los volúmenes sobre la figura de este gran teólogo de la ortodoxia 
contemporánea. 

167 Cf. J. Barestein, «Apuntes sobre la “Teología mística de la Iglesia de orien-
te”. A propósito del trabajo de Vladimir Lossky», ETIAM: Revista agustiniana de 
pensamiento 5 (2010) 297-302; F. Cárdenas Támara, «Signos de la teología mística 
de la Iglesia de oriente, Vladimir Lossky a la luz de la teoría semiótica de Charles 
Sanders Peirce», Theologica Xaveriana 178 (2014) 353-392; W. Ross, «Nota sobre la 
teología mística de Vladimir Lossky», Revista de Filosofía de la Universidad de Costa Rica 
20 (1967) 55-60.

168 Cf. P. Fernández Rodríguez, «Teología mística de la Iglesia de oriente», Cien-
cia Tomista 111 (1984) 185; M. A. Pena González, «Teología mística de la Iglesia de 
oriente», Salmanticensis, 57 (2010) 399-400.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 143

Terminamos este apartado con el deseo de un teólogo ruso 
actual, que espera que la teología de Lossky nunca se olvide en su 
patria, al tiempo que afirma algo que compartimos plenamente: 
«los escritos de Vladimir Lossky siguen dando a conocer la verdad 
contenida en la ortodoxia a nuestros contemporáneos católicos 
y protestantes»169.

9.  Recapitulación 

Hemos tenido la oportunidad de acercarnos al apasionante 
itinerario vital del teólogo ortodoxo Vladimir N. Lossky, quien, a 
caballo entre su identidad natal rusa y su amor a todo lo francés, 
ha sido testigo de la ortodoxia en la teología contemporánea. 
Desde su exilio, Lossky reacciona contra la generación anterior 
de teólogos rusos, apegados a la filosofía rusa de la religión. 
Frente a estos, nuestro autor opta decididamente por los 
padres de la Iglesia170, a quienes comienza a estudiar tras acabar 

169  M. Antipov, «L’héritage de Vladimir Lossky aujourd’hui», Messager de l’Église 
orthodoxe russe 8 (2008) 13.

170  «Padres de la Iglesia se llaman con toda razón aquellos santos que, con la 
fuerza de la fe, con la profundidad y riqueza de sus enseñanzas, la engendraron y 
formaron en el transcurso de los primeros siglos (cf. Gál4,19). Son de verdad “pa-
dres” de la Iglesia, porque la Iglesia, a través del Evangelio, recibió de ellos la vida 
(cf. 1Cor 4,15). Y son también sus constructores, ya que por ellos —sobre el único 
fundamento puesto por los apóstoles, es decir, sobre Cristo— (cf. 1 Cor3, 11) fue 
edificada la Iglesia de Dios en sus estructuras primordiales. La Iglesia vive todavía 
hoy con la vida recibida de esos padres; y hoy sigue edificándose todavía sobre las 
estructuras formadas por esos constructores, entre los goces y penas de su caminar 
y de su trabajo cotidiano. Fueron, por tanto, sus padres y lo siguen siendo siempre; 
porque ellos constituyen, en efecto, una estructura estable de la Iglesia y cumplen 
una función perenne en pro de la Iglesia, a lo largo de todos los siglos […] Guia-
da por esa certidumbre, la Iglesia nunca deja de volver sobre los escritos de esos 
padres —llenos de sabiduría y perenne juventud— y de renovar continuamente su 
recuerdo. De ahí que, a lo largo del año litúrgico, encontremos siempre, con gran 



144	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

los estudios secundarios171. Ellos serán la base de su sistema 
teológico, situándose en la corriente de la «síntesis neo-patrística», 
con Florovsky, Evdokimov, Zizioulas y tantos otros172. Esta 
oposición a los teólogos rusos que le han precedido se concreta 
también en la controversia «sofiológica» con Bulgakov. Por otra 
parte, el descubrimiento temprano del Pseudo-Dionisio y de san 
Gregorio Palamas, así como la dedicación exhaustiva durante 
toda su vida al estudio del maestro Eckhart hicieron que el 
apofatismo y la teología negativa tuvieran ese puesto tan central 
en su pensamiento173. La visión del martirio del metropolita de san 
Petersburgo y la experiencia del exilio le marcarán profundamente, 
haciéndole fiel al patriarcado de Moscú durante toda su vida, así 
como un teólogo comprometido y militante. Por otra parte, sin las 
amistades católicas que se forjaron durante la II guerra mundial, 
quizás Lossky no se hubiera atrevido a dar esas conferencias 
para aquellos amigos «romanos» que están en el origen de lo 
que después será su obra más conocida, la Teología mística de la 
Iglesia de oriente. Y, sin la guerra, no tendríamos, desde luego, su 
obra más intimista, su diario Siete días por los caminos de Francia. 

gozo, a nuestros padres y siempre nos sintamos confirmados en la fe y animados 
en la esperanza» (Juan Pablo II, Carta apostólica Patres Ecclesiae, con ocasión del XVI 
centenario de la muerte de san Basilio [2 de enero de 1980]).

171 Es interesante señalar que, para Lossky, así como para la ortodoxia, el con-
cepto de padre de la Iglesia no es tan restrictivo como para la tradición occidental, 
pudiendo incluir en tal denominación autores más modernos. En palabras de nues-
tro autor: «todo obispo teólogo que haya ayudado a expresar la fe y a defenderla 
contra el error, es venerado, una vez canonizado, como nuestro padre entre los 
santos (ἐν ἁγίοιςπατὴρὑμῶν), sea la época que sea. La “época patrística” no es una 
especie de “edad de oro”, limitada a los ocho primeros siglos» (V. N. Lossky, «Saint 
Grégoire Palamas», en: L. Ouspensky - V. Lossky, Le sens des icônes, Paris 2003,109). 

172 R. O. Bodea, «Existential Theology as a Challenge to a Patristic-Based Me- 
thodology in Orthodox Christianity. From Georges Florovsky and Vladimir Lossky 
to John Zizioulas», Louvain Studies 43/4 (2020) 335-351.

173  V. V. Limonchenko, «Apophatic way: darkness or light? Interpretation of  the 
apophatic way in the theology of  V. N. Lossky», Granì 18/4 (2015) 100-106.



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 145

Su labor docente en el Instituto san Dionisio de París, donde 
enseñaba teología dogmática e historia de la Iglesia, posibilitó 
que Lossky hiciera también una sistematización personal de la 
teología ortodoxa, que ha llegado hasta nosotros a través de su 
amigo y discípulo O. Clément, la Teología dogmática. La intensidad 
ecuménica de sus últimos años cristalizaría en encuentros, debates 
y artículos. Y su prematura muerte nos ha privado de una obra 
más madura y acabada, si bien muchos de sus escritos se han 
ido publicando póstumamente. Este es Vladimir Lossky: un ruso 
que escribía en francés para católicos «romanos», pero también 
un teólogo laico oriental, que consagró toda su vida a estudiar a 
un monje dominico de Renania, el maestro Eckhart. Lossky es 
un hombre de contrastes, difícil de encasillar, pero, en su vida 
y en su obra, hay una fuerte convicción: «Entre la Trinidad y el 
infierno no hay otra opción»174. Merece la pena conocerle, leerle 
y aprender de él.

Anexo. Bibliografía completa de V. N. Losky

1.  Libros

I.   Spor o sofii [La controversia sobre la Sofía], París 1936.
II.  Théologie mystique de l’Église d’Orient, Paris 1944 (2005). Trad. cast.: 

Teología mística de la Iglesia de Oriente, Barcelona 2009.
III.  Der Sinn der Ikonnen, Bern und Olten 1952 [en colaboración con L. 

Ouspensky]. Trad. fr.: Le sens des icônes, Paris 2003.
IV.  Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart, Paris 1960; 

1973 2 ed.
 V.   Vision de Dieu, Neuchâtel 1962.
VI.  À l’image et ressemblance de Dieu, Paris 1967 (2006). Contiene 18, 16, 

7, 10, 17, 22, 26, 25, 11, 33, 15 y 19.

174  V. N. Lossky, Teología mística de la Iglesia de oriente, 50. 



146	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

VII. La paternité spirituelle en Russie aux XVIIIème et XIXème siècles,  
Bégrolles-en-Mauges 1977 [en colaboración con N. Arseniev]. 
Trad. cast.: La paternidad espiritual en Rusia (ss. XVIII y XIX), Burgos 
2000. Contiene 26, 28, 30 y 32.

VIII. Orthodox Theology. An Introduction, Creestwood 1978. Contiene 29, 
34, 35, 36, 37.

IX.  Théologie dogmatique, Paris 1986. Contiene 34, 35, 36, 37. 
X.  Écrits théologiques, número especial de La vie spirituelle, 677 (1987) 

524-671. Contiene 34, 35, 36, 37, 13, 23, 21.
XI.  Sept jours sur les routes de France. Juin 1941, Paris 1998.

XII. Théologie dogmatique, Paris 2012. Contiene 29, 34, 35, 36, 37, 13. 
Trad. cast. en: Teología dogmática, Madrid 2022.

2.  Artículos y colaboraciones en obras colectivas

1. «Otritsatel’noe bogoslovie v uchenii Dionisiya Areopagita» [La teología 
negativa en la doctrina de Dionisio el Areopagita], Seminarium 
Kondakovianum 3 (1929) 133-144.

2. «La notion des “analogies” chez Denys le Pseudo-Aréopagite», 
Archives d’histoire doctrinales et littéraire du Moyen Age 5 (1931) 279-309.

3. «Les dogmes et las conditions de la vraie connaissance», Bulletin de la 
Confrérie de saint Photius le Confesseur 1 (1934) 2-9.

4. «Pis’mo V. Losskago N. A. Berdyaevu» [Carta de V. Lossky a N. A. 
Berdyaev], Put’ 50 (1936) 27-32.

5. «Étude sur la terminologie de saint Bérnard», Archivum Latinatis Medii 
Aevi 17 (1942) 79-96.

6. «La théologie de la lumière chez saint Grégoire de Thessalonique», 
Dieu Vivant 1 (1945) 94-118.

7. «Otkrytoe pis’mo Sobraniyu predstaviteley russkikh tserkvey v 
Zapadnoy Evrope» [Carta abierta a los respresentantes de la Iglesia 
rusa en Europa occidental] (firmada junto con F. T. Pyanov), Sovetsky 
Patriot 103 (1946) 3.

8. «Licnost’I mysl’svyateyshego patriarkha Sergiya» [La personalidad y 
el pensamiento de su santidad el patriarca Sergio], en: Dukhnovnoe 
nasledstvo Patriarkha Sergiya [La herencia espiritual del Patriarca 



	 VLADIMIR N. LOSSKY (1903-1958)	 147

Sergio], Moscú 1947, 263-270. Trad. ing. en Diakonia 5 (1971) 163-
171.

9. La procession du Saint-Esprit dans la doctrine trinitaire Orthodoxe, Paris 
1948.

10. «Du trosième attribut de l’Église», Dieu Vivant 10 (1948) 78-89.
11. «The Temptations of  Ecclesial Consciousness». Orig. ruso pub. 

en Messager 1 (1950) 16-21. Trad. ing. en Saint Vladimir Theological 
Quaterly 32 (1988) 245-254.

12. «Écueils ecclésiologiques», Messager 1 (1950) 21-28
13. «Existence and Analogy», Sobornost 7 (1950) 295-297.
14. «Panagia», Messager 4 (1950) 40-50.
15. «Ténèbre» et «lumiére» dans la connaissance de Dieu, Paris 1952.
16. «Rédemption et déification», Messager 15 (1953) 161-170.
17. L’apophase et la théologie trinitaire, Paris 1953.
18. «Domination et règne. Étude escathologique», Messager 17 (1954) 43-

55.
19. «Les éléments de “théologie négative” dans la pensée de saint 

Augustin», en: Augustinus magister. Congrès international augustinien, I 
(1954); reimpreso en Contacts 31 (1979) 142-152.

20. «Le dogme de l’Inmmaculée Conception», Messager 20 (1954) 246-
251.

21. «La notion théologique de la personne humaine», Messager 24 (1955) 
227-235.

22. «La dormition de la Mère de Dieu», Messager 27 (1957) 130-132.
23. «Le problème de la “vision face à face” et la tradition patristique de 

Byzance», en: Aland, K. - Cross, F. L. (eds.), Studia Patristica. Papers 
Presented to the Second International Conference on Patristic Studies held at 
Christ Church, II, Oxford 1957, 512-537.

24. «La Traditon et les traditions», Messager 30-31 (1959) 101-121.
25. «La théologie de l’image», Messager 30-31 (1959) 123-133. 
26. «Les startsy d’Optino», Contacts 33 (1961) 4-14.
27. «Le starets Léonide», Contacts 34 (1961) 99-107.
28. «Foi et théologie», Contacts 35-36 (1961) 163-176.
29. «Le starets Macaire», Contacts 37 (1962) 9-19.
30. «Notes sur le “Credo” de la messe», Contacts 38-39 (1962) 84-86.88- 

90.



148	  JOSÉ ALBERTO SUTIL LORENZO

31. «Le starets Ambroise», Contacts 40 (1962) 219-236.
32. «La conscience catholique. Implications anthropologiques de dogme 

de l’Église», Contacts 42 (1963) 76-88.
33. «Les deux “monotheismes”», Messager 46-47 (1964) 85-108.
34. «La creation», Messager 48 (1964) 213-233.
35. «Le peché originel», Messager 49 (1965) 24-35.
36. «Le dogme christologique», Messager 50 (1965) 83-101. 
37. «Pour une Orthodoxie occidentale», Présence Orthodoxe 44 (1980) 6-12.
38. «La grâce», Présence orthodoxe 152 (2008) 3-13.
39. «The Doctrine of  Grace in the Orthodox Church», Saint Vladimir 

Theological Quaterly 58 (2014) 69-86.

3.  Traducciones y otras obras

A) N. O. Lossky, Histoire de la philosophie russe: des origines à 1950, Paris 
1954 [Trad. revisada por V. N. Lossky].

B) N. P. Kondakov, Die russiche Ikone / L’icone russe, Prague 1928 [V. 
N. Lossky preparó la traducción al francés de las 221 láminas que 
conforman los cuatro volúmenes de la obra].

C)  Novyí Zavet gospoda nashego Iisusa Khrista, Moskva 1994 [traducción con 
notas y comentarios del nuevo testamento preparada por un comité 
de estudiosos que incluía a V. N. Lossky].


