
De la verdad buscada y la verdad revelada

Ariolfo Padilla Neira

Roma

Resumen: En el pensamiento filosófico y teológico, la noción de verdad 
ha surgido siempre como algo realmente importante, significativo y hasta 
absoluto; pero es en la concepción filosófica clásica de la verdad y en la 
concepción teológica joánica de la verdad, donde esta noción ha alcanzado 
su máximo esplendor y ha quedado desde entonces abierta hacia el 
futuro, promoviendo continuamente nuevas reflexiones y nuevas visiones 
existenciales. A fin de comprender mejor su alcance y las profundas 
diferencias entre las concepciones mencionadas, nos preguntamos aquí 
básicamente: ¿qué es la verdad para cada una de estas concepciones?

Palabras clave: verdad, Verdad, ser, Ser, Dios.
Abstract: In philosophical and theological thought, the notion of  truth 

has always emerged as something really important, significant, and even 
absolute; but it is in the classical philosophical conception of  truth and 
in the Johannine theological conception of  truth, where this notion has 
reached its maximum splendor and has remained open to the future ever 
since, continually promoting new reflections and new existential visions. 
In order to better understand its scope and the profound differences 
between the aforementioned conceptions, we basically ask ourselves 
here: what is the truth for each of  these conceptions?

Keywords: truth, Truth, being, Being, God.

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 1 (2023) 59-90



60	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

Introducción

Todos presuponemos la verdad y admitimos que sea sensato 
hablar de ella, pero no todos hablamos de la verdad en el mismo 
sentido1. En efecto, algunos hablan de ella en sentido histórico, 
otros en sentido jurídico, muchos en sentido científico, no 
pocos en sentido poético y filosófico, otros, en fin, en sentido 
religioso y teológico2. Por otra parte, hay quienes piensan que la 
investigación de la verdad deba tener como modelo las ciencias 
modernas, es decir, tenga que ser por necesidad rigurosamente 
demostrativa, otros, en cambio, reputan que dicha investigación 
tenga que ser de carácter analítico-lingüístico; algunos estiman 
que deba ser de tipo fenomenológico, otros de tipo hermenéutico; 
unos consideran que deba ser de tipo dialéctico en sentido 
hegeliano, otros de tipo existencial; en fin, hay quienes piensan 
que la investigación de la verdad tenga que ser esencialmente de 
naturaleza dialéctica en el sentido antiguo del término3.

Aquí se hablará fundamentalmente desde el horizonte de la 
filosofía griega de la edad clásica, que concebía precisamente la 
filosofía como la ciencia de la verdad, y desde el horizonte bíblico 
y específicamente de la literatura joanea, que hizo del concepto 
de la verdad un tema teológico fundamental, tema sin el cual 
toda aproximación al Dios de Jesús corre seriamente el riesgo de 
falsearlo4. ¿Y por qué hablar o, mejor aún, indagar desde estos 
dos horizontes?, porque entre las interpretaciones sugeridas para 
la noción joánica de la verdad, diversos investigadores la vinculan 
con la filosofía griega, otros, en cambio, procuran aclararla 

1  Véanse primordialmente: I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean. Le Christ et 
la vérité, l’Esprit et la vérité, vol. 1, Rome 1977, pp. 1-36.64-78; E. Berti, La ricerca della 
verità in filosofia, Roma 2018, pp. 7-113.

2  Cf. Ibid., pp. 65-113.
3  Cf. Ibid., p. 8.
4  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., p. 1.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 61

desde la misma Sagrada Escritura o desde la tradición judía más 
próxima. Se trata, sin duda alguna, de un tema capital que merece 
ser seguido atentamente, si se quiere comprender el trasfondo 
literario del que procede5. Sigamos, pues, el asunto bajo estos 
subtítulos: de entrada, la búsqueda de la verdad en la filosofía 
griega; luego, la verdad revelada según san Juan; en fin, la verdad 
y el ser, la verdad y Dios.

1.  La búsqueda de la verdad en la filosofía griega

Hay que reconocer que la búsqueda admirable de la verdad en 
la filosofía griega tiene orígenes remotos. Ella procede incluso de 
su mundo mítico que influyó positivamente en el modo de pensar 
prefilosófico, donde las ideas primitivas —provenientes de un 
pensar remoto, todavía sin escritura y comunicadas oralmente 
hasta el acontecer del texto6— aterrizaron a su modo en los 
ambientes poéticos y religiosos contemporáneos a Homero7, 
Hesíodo8 y Orfeo9; aquí pasaron, digámoslo así, por una primera 
reflexión poética-teogónica, aún mítica-teológica, en donde, por 

5  Cf. Ibid., p. 7.
6  Cf. A. LaCocque – P. Ricoeur, Penser la Bible, Manchecourt 2003, pp. 87-96.
7  Cf. Hom., Ilias, 2 vols., Oxonii 1988; Odyssea, 2 vols., Oxonii 1988; E. Zeller 

– R. Mondolfo, La filosofia dei Greci nel suo sviluppo storico. Origini, caratteri e periodi della 
filosofia greca, vol. 1/1, Firenze 1943, pp. 240-243; W. Jaeger, Paideia. Die Formung des 
griechischen Menschen, vol. 1, Berlin 1954, pp. 63-88; G. Reale, Storia della filosofia antica. 
Dalle origini a Socrate, vol. 1, Milano 1984, pp. 21-22.

8  Cf. F. Solmsen – R. Merkelbach – M. L. West, Hesiodi Theogonia, Opera et Dies, 
Scutum, Fragmenta selecta, Oxford 1970; E. Zeller – R. Mondolfo, Origini, caratteri e 
periodi della filosofia greca, vol. 1/1, op. cit., pp. 179-184.243-245; W. Jaeger, Paideia, op. 
cit., pp. 89-112; G. Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. cit., pp. 23-31.

9 Cf. O. Kern, Orphicorvm fragmenta, Dublin – Zürich 1972; DK, 1, vol. 1, pp. 
1-20; E. Zeller – R. Mondolfo, Origini, caratteri e periodi della filosofia greca, vol. 1/1, op. 
cit., pp. 147-149.205-213; W. Jaeger, Die Theologie der frühen griechischen Denker, Stuttgart 
1953, pp. 69-87; G. Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. cit., pp. 433-455.



62	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

ejemplo, se representa el Caos (Χάος) como el principio de todo 
lo real10.

Esta primera reflexión poética-teogónica favoreció el amanecer 
de una nueva reflexión, la reflexión filosófica que pretendió 
conocer el principio de todas las cosas, sobreentendiéndolo como 
la verdad que explicaba en último término la multiplicidad de las 
cosas; principio que los presocráticos, desde Tales de Mileto 
hasta Diógenes de Apolonia, buscaron apasionadamente en la 
naturaleza (φύσις) por la vía del logos, del pensar eminentemente 
racional. A esta nueva aurora del pensamiento, indudablemente 
superior a cualquier otro modo de pensar hasta entonces 
conocido, los griegos de aquella época comenzaron a llamarla 
filosofía11, sin imaginar que tal pensamiento habría de configurar 
definitivamente el alma del Occidente12. Ellos, a diferencia de sus 
predecesores y contemporáneos, orientaron su mirada hacia las 
ondas del mar de la totalidad, hacia el todo de lo real, y la orientaron 
mediante conceptos puros, en modo abstracto y estrictamente 
racional, yendo más allá del hecho experiencial, trascendiéndolo 
en busca del principio13. Y los griegos de entonces, a diferencia de 
las demás civilizaciones fronterizas y alejadas14, erigieron el saber 
por el saber o amor por la verdad, observando la realidad de 

10  Cf. Hes., Theogonia, vv. 116-130.700.
11 A Pitágoras, el llamado filósofo y maestro de la verdad, se remonta este 

nombre célebre según la más antigua tradición (cf. Iamblichus, De vita Pythagorica, 
VIII 43-45; A. Mele, Pitagora. Filosofo e maestro di verità, Roma 2013, pp. XI-XVIII).

12 Cf. E. Zeller – R. Mondolfo, Origini, caratteri e periodi della filosofia greca, vol. 1/1, 
op. cit., pp. 35-63; J. Burnet, Early Greek Philosophy, London 1930, § X pp. 15-18; G. 
Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. cit., pp. 11-20; W. Jaeger, Die Theologie der 
frühen griechischen Denker, op. cit., 9-27; Id., Paideia, op. cit. pp. 1-20.

13  Cf. Ibid., p. 33.
14 Junto a las relaciones de los griegos con las mencionadas civilizaciones 

mesopotámica y egipciana existieron también aquellas con los fenicios, los lidios y 
los persas (cf. E. Zeller – R. Mondolfo, Origini, caratteri e periodi della filosofia greca, vol. 
1/1, op. cit., p. 99).



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 63

forma puramente teorética y contemplativa, es decir, sin pensar 
a su utilización inmediatamente práctica; así crearon el saber por 
excelencia, la filosofía, ciencia que Aristóteles consideraba divina, 
sea porque ella trata de Dios (teología natural), sea porque ella la 
posee sólo Dios en grado sumo15.

En este contexto, donde se pretendía conocer el principio de 
todas las cosas sobreentendiéndolo como la verdad, Parménides 
usa por primera vez de manera explícita el vocablo griego ἀλήθεια 
(verdad) en el proemio de su famoso poema, donde una diosa, 
es decir, una supuesta autoridad sobrenatural o fuente suma del 
saber, le manifiesta16: “es necesario empero que todo lo sepas, 
sea el corazón inestremecible de la verdad bien redonda, sea las 
opiniones de los mortales, para las cuales no hay fe verdadera”17. 
Pues bien, acá incumbe precisar, en primer lugar, que su principio 
eminente “el ser es, mientras la nada no es”18 o el ser es, el no-
ser no es, se halla ontológicamente fundido con la mismísima 
verdad y a ella está siempre referido. El ser (ὄν) así identificado 
con la verdad (ἀλήθεια) denota a secas que únicamente él es 
y no puede no ser; en cambio, el no-ser no es y bajo ninguna 
acepción puede ser. Es evidente, entonces, que el ser posee un 
vínculo profundo con lo positivo y la afirmación, mientras que 
el no-ser lo posee con lo negativo y la negación. Así, estamos 
ante la verdad rotunda que desnuda la falsedad absoluta, si 
pretende afirmar el no-ser y negar el ser19; un solo camino queda 

15  Cf. Arist., Metaph., A 982b 7-10; G. Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. 
cit., pp. 33-36; W. Jaeger, Paideia, op. cit., p. 11.

16  Cf. E. Berti, La ricerca della verità in filosofia, op. cit., p. 10.
17  Simpl., De caelo, 557, 25 (DK, 28 B 1, 28-30): χρεὼ δέ σε πάντα πυθέσθαι, ἠμὲν 

ἀληθείης εὐκυκλέος ἀτρεμὲς ἦτορ ἠδὲ βροτῶν δόξας, ταῖς οὐκ ἔνι πίστις ἀληθής. (Cf. 
C. Eggers – V. Juliá, Los filósofos presocráticos, vol. 1, Madrid 1986, p. 417).

18  Simpl., Phys., 117, 2 (DK, 28 B 6, 1-2): ἔστι γὰρ εἶναι, μηδὲν δʼ οὐκ ἔστιν.
19  Cf. G. Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. cit., p. 120.



64	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

ciertamente al discurso: que es20. Incumbe precisar, en segundo 
lugar, que la exactísima verdad está correlacionada con la noción 
del ser eterno, pues Parménides, siguiendo las huellas dejadas 
por Hesíodo, encumbra el significado del vocablo verdad al 
cielo filosófico que le correspondía, en directa relación con el 
Ser, donde se descubre eterna, sin principio y contrapuesta a las 
embaucadoras opiniones de los meramente mortales21. Incumbe 
precisar, en tercer lugar, que únicamente es posible pensar y decir 
lo que es, pues la nada no es: todo pensar, para que en realidad 
sea tal, es imperiosamente pensar el ser22; de este modo, queda 
en evidencia la correspondencia extremadamente íntima entre 
ser y pensar: lo mismo es pensar y ser23. Incumbe precisar, en 
cuarto lugar, que el principio supremo y original de Parménides 
supone el principio de no-contradicción en su máximo extremo 
ontológico, el del ser y del no-ser, pues si el ser es, obviamente el 
no-ser no puede ser24.

Más adelante, Platón, influenciado seguramente por el 
pensamiento, la vida y la muerte ignominiosa de Sócrates25, 

20  Cf. Simpl., Phys., 145, 1-28 (DK, 28 B 8, 1-2).
21  Cf. Id., De caelo, 557, 20 (DK, 28 B 1, 30).
22  Cf. G. Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. cit., p. 122.
23  Cf. Plot., Enn., V 1, 8 (DK, 28 B 3).
24 Cf. Arist., Metaph., Γ 1006a 4-5; Γ 1009a 30-36; E. Berti, Il principio di non 

contraddizione come criterio supremo di significanza nella metafisica aristotelica, in “Rendiconti 
dell’Accademia Nazionale dei Lincei” 21 (1966) 224-252; Id., Il valore ʻteologicoʼ del 
principio di non contraddizione nella metafisica aristotelica, in “Rivista di Filosofia Neo-
Scolastica” 60 (1968) 1-24; E. Severino, Aristotele. Il principio di non contraddizione, 
libro IV della Metafisica; traduzione, introduzione e commento di E. S., Brescia 1959; Id., 
Ritornare a Parmenide, in “Rivista di filosofia neo-scolastica” 56 (1964) 137-175; G. 
Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. cit., p. 122.

25 Platón en la Apología, el texto donde presenta más claramente a Sócrates 
como figura histórica, revela el meollo del pensamiento de su maestro, cuando lo 
presenta insistiendo en el cuidado del alma como núcleo de su pensamiento ético y 
filosófico. Sócrates, dirigiéndose a un ateniense lo cuestiona así: “¿no te avergüenzas 
de preocuparte de cómo tendrás las mayores riquezas y la mayor fama y los mayores 



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 65

inaugura la reflexión metafísica al proclamar una realidad más 
allá de la physis presocrática, realidad suprasensible que requiere 
para su contemplación una “segunda navegación”26 a nivel del 
pensamiento. Con esta nueva reflexión aparece por primera 
vez la concepción filosófica clásica de la verdad, al entender el 
discurso (logos) como esencialmente configurado por el nombre y 
el verbo27, y al identificar la Verdad suprema con la Idea del Bien, 
que es el aspecto que aquí nos interesa28.

De hecho, Platón en su Republica se refiere a la Idea del Bien 
como “lo más verdadero”29, cuando habla de los filósofos a los 
que se debería encomendar el Estado30; hombres que deben 
poseer en su naturaleza “la veracidad y la no admisión voluntaria 

honores, y, en cambio, no te preocupas ni interesas por la inteligencia, la verdad y por 
cómo tu alma va a ser lo mejor posible?” (χρημάτων μὲν οὐκ αἰσχύνῃ ἐπιμελούμενος 
ὅπως σοι ἔσται ὡς πλεῖστα, καὶ δόξης καὶ τιμῆς, φρονήσεως δὲ καὶ ἀληθείας καὶ τῆς 
ψυχῆς ὅπως ὡς βελτίστη ἔσται οὐκ ἐπιμελῇ οὐδὲ φροντίζεις; (Plat., Apol., 29d 8-e 3; 
cf. R. Guardini, Socrate e Platone. Opera omnia XVI, Brescia 2006, p. 173).

26 Plat., Phd., 99c 9-d 1: τòν δεύτερον πλοῦν; cf. Phil., 19c 2-3; Polit., 300c 2; 
Leg., 875d 3; Epist., Z 337d 6. La hermosa y sugestiva metáfora de la “segunda 
navegación”, que sugiere Platón en su Fedón 99b 2-d 3 para indicar la tarea de un 
pensar metafísico, es una metáfora sacada del lenguaje típico de los marineros, 
quienes al quedar sin la presencia del viento prosiguen su ruta con los remos. Por 
tanto, la “primera navegación” correspondería en nuestro contexto filosófico a la 
realizada con las velas al viento del pensamiento presocrático típicamente físico, 
mientras la “segunda navegación” pertenecería a la realizada con los remos, más 
difícil y comprometida, del pensamiento propiamente metafísico (cf. Eust., In 
Odyss., p. 1453, 20; Cic., Tusc., IV 5; W. Goodrich, On Phaedo 96a-102a and on the 
δεύτερος πλοῦς 99d, in “Classical Review” 17 (1903) 381-484 y 18 (1904) 5-11; G. 
Reale, Per una nuova interpretazione di Platone, Milano 2003, pp. 147-148).

27  Cf. E. Berti, La ricerca della verità in filosofia, op. cit., p. 22.
28  Cf. Ibid., p. 11; H. Krämer, Platone e i fondamenti della metafisica. Saggio sulla teoria 

dei principi e sulle dottrine non scritte di Platone con una raccolta dei documenti fondamentali 
in edizione bilingue e bibliografia, Milano 1982, pp. 168-171.179-213; G. Reale, Per una 
nuova interpretazione di Platone, op. cit., pp. 336-344.

29  Plat., Resp., 484c 9: τὸ ἀληθέστατον.
30  Cf. Ibid., 484a 1-c 1.



66	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

de la falsedad, el odio a ésta y la inclinación a la verdad”31; 
hombres que deben aspirar desde muy temprano “a la verdad 
íntegra”32, porque aman realmente aprender, es decir, aprecian 
profundamente la sabiduría; hombres que deben tener el sentido 
de la mesura, porque “la verdad es congénere de la mesura”33. 
A más de lo expuesto, Platón se refiere a la Idea del Bien como 
la que otorga la verdad a las otras Ideas34 y es causa del existir y 
del ser de éstas35, en consecuencia, “aporta la verdad a las cosas 
cognoscibles y otorga al que conoce el poder de conocer”36; esto 
lo dice, recurriendo a la bellísima imagen del sol como causa de 
la luz y de la vida de los entes del mundo físico; así pues, “lo que 
en el  ámbito inteligible es el Bien respecto de la inteligencia y de 
lo que se intelige, esto es el sol en el ámbito visible respecto de 
la vista y de lo que se ve”37. En fin, Platón se refiere a la Idea del 
Bien como la que “en el ámbito inteligible es señora y productora 
de la verdad y de la inteligencia”38, y se refiere en modo antitético 
a los otros ejemplares, las demás Ideas, como “mucho más 
verdaderas”39 respecto a sus propias copias, o sea, las cosas del 
mundo físico; a esto se refiere en el contexto del famoso mito 
de la caverna, donde un hombre liberado de sus cadenas y de 
su ignorancia puede a la postre contemplar el sol “como es en 

31 Ibid., 485c 3-4: τὴν ἀψεύδειαν καὶ τὸ ἑκόντας εἶναι μηδαμῇ προσδέχεσθαι τὸ 
ψεῦδος ἀλλὰ μισεῖν, τὴν δ᾽ ἀλήθειαν στέργειν.

32  Ibid., 485d 3: πάσης ἀληθείας.
33  Ibid., 486d 7-8: ἀλήθειαν συγγενῆ εἶναι ἐμμετρίᾳ.
34  Cf. Ibid., 507d 8-509a 5.
35  Cf. Ibid., 509b 6-7.
36  Ibid., 508e 1-2: τοῦτο τοίνυν τὸ τὴν ἀλήθειαν παρέχον τοῖς γιγνωσκομένοις καὶ 

τῷ γιγνώσκοντι τὴν δύναμιν ἀποδιδὸν.
37  Ibid., 508c 1-2: ἐν τῷ νοητῷ τόπῳ πρός τε νοῦν καὶ τὰ νοούμενα, τοῦτο τοῦτον 

ἐν τῷ ὁρατῷ πρός τε ὄψιν καὶ τὰ ὁρώμενα.
38  Ibid., 517c 3-4: ἔν τε νοητῷ αὐτὴ κυρία ἀλήθειαν καὶ νοῦν παρασχομένη.
39  Ibid., 515d 6-8: ἀληθέστερα […] πολύ γ᾽, ἔφη.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 67

sí y por sí, en su propio ámbito”40, a saber, puede finalmente 
contemplar la Idea del Bien, “causa de todas las cosas rectas y 
bellas”41 que en el ámbito inteligible es causa de la verdad42.

Como se echa de ver, para Platón el Bien es lo más verdadero 
y causa de verdad de las demás Ideas, diríase que aquí se trata 
de la Verdad suprema identificada con el Bien, con la Idea del 
Bien que otorga la verdad a las otras Ideas, las cuales constituyen 
las realidades inteligibles que contrastan en su esencia con la 
multiplicidad de cosas del mundo sensible. Propiamente hablando, 
Platón emplaza la verdad en el mundo de las Ideas, verdad que 
el alma puede llegar a descubrir si con empeño asciende hacia tal 
mundo, el mundo donde reina la Verdad suprema, pues el Bien 
con el cual se identifica es, al fin y al cabo, una Idea, no obstante, 
el Bien se eleve “más allá del ser”43. De dicho ascenso de las 
almas hacia las Ideas nos habla Platón en el Fedro, donde sostiene 
que algunas pueden alcanzar “la visión del ser”44, mejor aún, 
divisar “la llanura de la Verdad”45; allí, en ese lugar supraceleste 

40  Ibid., 516b 5-7: αὐτὸν καθ᾽ αὑτὸν ἐν τῇ αὑτοῦ χώρᾳ.
41  Ibid., 517c 2: πάντων αὕτη ὀρθῶν τε καὶ καλῶν αἰτία.
42  Cf. Ibid., 517c 3-4.
43 Ibid., 509b 9: ἐπέκεινα τῆς οὐσίας. Esta afirmación indica que el principio 

Uno-Bien es absolutamente puro, nada existe en él de híbrido, mixto o compuesto, 
es simple en su totalidad. De hecho, el principio Uno, delimitador de la Díada, de la 
pluralidad, no es un ser, no puede ser cualquier ente, debe ser por fuerza de razón 
más que el ser. Además, la afirmación que el Bien se eleva más allá del ser, significa 
en definitiva que él es el origen eminente del ser; por ello, Platón lo denomina “el 
fulgor máximo del ser” (Resp., 518c 9) y “lo óptimo entre todos los seres” (Resp., 
532c 5-6), denominaciones que ratifican su pureza y simplicidad absolutas (cf. Arist., 
Metaph., B 1001a 30; N 1089a 3; B 998b 17-21; Proclus, In Platon. Parmeniden, in: K. 
Gaiser, Testimonia Platonica. Le antiche testimonianze sulle dottrine non scritte di Platone, 
Milano 1998, n. 50, pp. 153-155; H. Krämer, ʼΕΠΕΚΕΙΝΑ ΤΗΣ ΟΥΣΙΑΣ. Zu Platon, 
Politeia 509b, in “Archiv für Geschichte der Philosophie” 51 (1969) 1-30.

44  Plat., Phaedr., 248b 4: τῆς τοῦ ὄντος θέας.
45  Ibid., 248b 6: τὸ ἀληθείας πεδίον. Cf. Plat., Gorg., 524a ; P. Courcelle, La plaine 

de verité. Platon, Phèdre 248 b, in “Museum Helveticum” 4 (1969) 199-203.  



68	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

se desarrolla “la vida de los dioses”46, allí se figura Platón “a la 
divinidad, como un viviente inmortal, que tiene alma, que tiene 
cuerpo, unidos ambos, de forma natural, por toda la eternidad”47, 
más aún, afirma que “lo divino es bello, sabio, bueno y otras cosas 
por el estilo”48. La Verdad, a la postre, se halla en este mundo 
aislado de la divinidad y separado del mundo sensible; así, Dios 
será sencillamente identificado con la Verdad por la tradición 
platónica, una identificación implícita en los textos del mismo 
Platón como se acaba de notar49.

Finalmente, Aristóteles, en línea con su maestro y amigo 
Platón que había inaugurado la concepción filosófica clásica de la 
verdad, entiende también el discurso (logos) como esencialmente 
configurado por el nombre y el verbo50, y entiende que en la 
verdad hay un carácter trascendental, que es el aspecto de su 
pensamiento sobre la verdad que aquí vamos a seguir.

La trascendentalidad51 propia del pensamiento de Aristóteles 
estriba, entre otras razones, en haber atado la verdad a lo verdadero 
por excelencia y a lo que es causa de que sean verdaderos los otros 
entes, como se nota en la afirmación: “por consiguiente, también 
será lo más verdadero lo que es para las demás cosas causa de que 
sean verdaderas”52. Se trata ciertamente de una concepción de la 
verdad que trasciende la temporalidad de la realidad material para 
anclarla en lo perenne, en el ente eterno sin causa, pero causa del 

46  Plat., Phaedr., 248a 1: θεῶν βίος.
47  Ibid., 246d 1-2: θεόν, ἀθάνατόν τι ζῷον, ἔχον μὲν ψυχήν, ἔχον δὲ σῶμα, τὸν ἀεὶ 

δὲ χρόνον ταῦτα συμπεφυκότα.
48  Ibid., 246d 8-e 1: τὸ δὲ θεῖον καλόν, σοφόν, ἀγαθόν, καὶ πᾶν ὅτι τοιοῦτον.
49  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., pp. 23-25.27-30.
50  Cf. E. Berti, La ricerca della verità in filosofia, op. cit., pp. 22-23.
51  Cf. Arist., Metaph., α 993a 30-993b 31; Θ 1051a 34-1052a 11; Λ 1071b 3-1076a 

7; De caelo, Β 288a 7-8.10-12; F. Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden 
nach Aristoteles, Freiburg 1862, p. 27.

52 Arist., Metaph., α 993b 26-27: ὥστε καὶ ἀληθέστατον τὸ τοῖς ὑστέροις αἴτιον 
τοῦ ἀληθέσιν εἶναι.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 69

ser de los otros entes: “pues no son temporalmente verdaderos, 
y no hay ninguna causa de su ser, sino que ellos son causa del ser 
para las demás cosas”53. Esta visión trascendente la confirma el 
Estagirita cuando fija la verdad en modo connatural al ser propio 
de cada ente y en proporción al ser que posee. En otros términos, 
la veracidad de todo ente es proporcional a su propio ser, luego 
el ente que posee más ser es necesariamente más verdadero: “de 
suerte que cada cosa tiene verdad en la misma medida en que 
tiene ser”54.

Por lo declarado, se desprende que el significado íntegro 
del concepto verdad en Aristóteles, no se agota en su conocida 
reflexión lógica-epistemológica; el significado cabal va más allá 
de esta zona filosófica pues implica su especulación ontológica. 
De hecho, en el libro α de la Metafísica el Fundador del Liceo 
considera justo llamar la Filosofía “ciencia de la verdad”55, donde 
el sentido de la palabra verdad se refiere a la causa del ser, al 
principio mismo de los entes, dado que tras cada ente está la 
verdad como su razón de ser y en cada ente hay tanto de verdad 
cuanto de ser. Según el Peripatético lo más verdadero o lo más 
auténticamente ser, es causa de la verdad intrínseca en los demás 
seres; por eso, los principios o las causas de los entes eternos 
sensibles, como los astros, las estrellas fijas y los planetas, son 
necesariamente más verdaderos que los principios o las causas 
de los entes temporales y, siendo ellos lo más verdadero, son 
imprescindiblemente la causa de la verdad propia de los otros 
entes o causa del ser de las demás cosas.

53  Ibid., α 993b 29-30: οὐ γάρ ποτε ἀληθεῖς, οὐδ᾽ ἐκείναις αἴτιόν τί ἐστι τοῦ εἶναι, 
ἀλλ᾽ ἐκεῖναι τοῖς ἄλλοις.

54  Ibid., α 993b 30-31: ὥσθ᾽ ἕκαστον ὡς ἔχει τοῦ εἶναι, οὕτω καὶ τῆς ἀληθείας.
55  Ibid., α 993b 19-20: ὀρθῶς δ᾽ ἔχει καὶ τὸ καλεῖσθαι τὴν φιλοσοφίαν ἐπιστήμην 

τῆς ἀληθείας.



70	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

Pero ¿quiénes son los principios o las causas de los entes 
eternos sensibles? Pues, los principios o las causas primeras 
son las substancias suprasensibles o motores inmóviles que 
mueven las substancias sensibles eternas; estos motores 
inmóviles son tantos cuanto las esferas concéntricas necesarias 
para explicar todos los movimientos del cosmos. Aristóteles, 
siguiendo las teorías astronómicas de Eudoxo56 y Calipo57, 
consideró que el movimiento del cielo con sus estrellas fijas y 
los diversos movimientos anómalos de los planetas podían 
explicarse racionalmente mediante cincuenta y seis esferas; 
en consecuencia, cincuenta y seis tienen que ser los motores 
inmóviles que mueven la totalidad de las esferas, dado que a cada 
una de ellas, que se mueve con movimiento eterno y circular, 
le corresponde un motor inmóvil: “vemos que, además de la 
simple traslación del Universo, que decimos producida por la 
substancia primera e inmóvil, hay otras traslaciones eternas, que 
son las de los planetas […], es necesario también que cada una de 
estas traslaciones sea producida por una substancia inmóvil en sí 

56 Eudoxo nació en Cnido el año 407 a. C., según algunos autores, según 
otros el año 400 o el 390; murió en su ciudad natal, o bien el 355, el 347 o el 338, 
según la fecha otorgada a su nacimiento. Hacia sus veintitrés años, atraído por la 
fama de los socráticos, llegó a la ciudad de Atenas donde acudió a la Academia de 
Platón. Eudoxo, siendo el primero en proponer un modelo planetario basado en las 
matemáticas, es considerado hoy el padre de la astronomía matemática (cf. Diog., 
Vit. phil., VIII 86-91; R. Goulet, Dictionnaire des Philosophes Antiques, vol. 3, Paris 
2000, pp. 293-302).

57  Calipo nació en Cícico, ciudad griega de la Propóntide, hacia el año 370-360 
a. C.; sobre su muerte no tenemos algún dato seguro para fijar su fecha. Había 
estudiado con Polemarco y fue discípulo de Eudoxo de Cnido en la Escuela de 
filosofía, matemáticas y astronomía que éste había fundado precisamente en Cícico. 
En Atenas trabajó con Aristóteles en torno al 330, corrigiendo y completando 
lo descubierto por Eudoxo (cf. Arist., Metaph., Λ 1073b 17-1074a 17; R. Goulet, 
Dictionnaire des Philosophes Antiques, vol. 2, Paris 1994, pp. 179-182).



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 71

y eterna”58. El Estagirita consideró, además, que las substancias 
motrices suprasensibles conservan el mismo orden y jerarquía de 
las substancias sensibles incorruptibles, donde la esfera del cielo 
con sus estrellas fijas sobresale y predomina respecto a las demás 
esferas de los planetas; de ahí que, el motor inmóvil que mueve 
la esfera de las estrellas fijas será el primero de los cincuenta y 
seis motores inmóviles: “así, pues, está claro que son substancias, 
y que una de ellas es primera, y otra, segunda, según el mismo 
orden de las traslaciones de los astros”59. El motor inmóvil que 
mueve esta esfera es por lo tanto el primero y el único y, porque 
mediante esta esfera todo se mueve directa o indirectamente, es 
sin duda el primer ente y el bien supremo, semejante al jefe de 
una familia o al general de un ejército como afirma el Filósofo 
macedonio trayendo a colación el verso de Homero: “no es 
bueno que gobiernen muchos. Sea uno el que gobierne”60.

Aristóteles, a la sazón, concibiendo la idea de un Primer 
Motor y comprendiendo su naturaleza como vida óptima, 
feliz, eterna, inmóvil, inmaterial, acto puro, pensamiento de 
pensamiento según lo escrito en el libro Λ de la Metafísica61, más 
aún, inteligencia o algo superior a la inteligencia como decía el 
diálogo perdido Acerca de la plegaria62, supone a un Dios supremo 
en la cima de la realidad, un Dios personal dotado de inteligencia 
y de voluntad porque piensa y es feliz. Sin embargo, no es el 

58 Arist., Metaph., Λ 1073a 28-34: […] ὁρῶμεν δὲ παρὰ τὴν τοῦ παντὸς τὴν ἁπλῆν 
φοράν, ἣν κινεῖν φαμὲν τὴν πρώτην οὐσίαν καὶ ἀκίνητον, ἄλλας φορὰς οὔσας τὰς 
τῶν πλανήτων ἀϊδίους […], ἀνάγκη καὶ τούτων ἑκάστην τῶν φορῶν ὑπ᾽ ἀκινήτου τε 
κινεῖσθαι καθ᾽ αὑτὴν καὶ ἀϊδίου οὐσίας.

59 Ibid., Λ 1073b 1-3: —ὅτι μὲν οὖν εἰσὶν οὐσίαι, καὶ τούτων τις πρώτη καὶ δευτέρα 
κατὰ τὴν αὐτὴν τάξιν ταῖς φοραῖς τῶν ἄστρων, φανερόν·

60 Ibid., Λ 1076a 4: οὐκ ἀγαθὸν πολυκοιρανίη: εἷς κοίρανος ἔστω.
61 Cf. Ibid., Λ 1072b 13-30.
62 Cf. De oratione, in: W. D. Ross, Aristotelis. Fragmenta selecta, Oxford 1988, p. 57: 

ὁ θεòς ἢ νοῦς ἐστὶν ἢ ἐπέκεινά τι τοῦ νοῦ.



72	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

Dios de la Biblia porque no es el Creador63, es el Dios motor 
y ordenador, el Primer Motor Inmóvil sin materia ni potencia 
de quien habla Aristóteles conmovidamente y como en tono de 
himno en el libro Λ, el libro que constituye una de las reflexiones 
más profundas y decisivas sobre el principio supremo de todo 
lo real64. Este Dios, de tal manera entendido, es necesariamente 
la causa de la verdad de los otros seres y, siendo tal causa es la 
causa de todo lo real, lo verdadero en grado supremo, la verdad 
sublime. De este modo, la reflexión ontológica del Estagirita deja 
ver fundamentalmente el carácter trascendente de la verdad y 
muestra, asimismo, la verdad como excelentemente reveladora 
de la naturaleza del ser y en correlación con los principios de la 
realidad que son la parte más digna de la metafísica65.

Mas, ¿en qué modo conoce la inteligencia humana la verdad 
de la realidad suprasensible de los seres inmateriales que mueven 

63 Cf. E. Berti, Zeller e Aristotele, in “Annali della Scuola Normale Superiore di 
Pisa, Classe di Lettere e Filosofia”, serie III, 19 (1989) 1233-1254. Berti sostiene que 
Aristóteles no fue creacionista, Rolfes afirma lo contrario: E. Rolfes, Die Philosophie 
des Aristoteles als Naturerklärung und Weltanschauung, Leipzig 1923, pp. 334-375. Para 
una visión del Dios Creador de la Biblia véanse: K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik. 
Die Lehre von der Schöpfung, vol. 3/1, Zürich 1970; G. von Rad, Das theologische Problem 
des alttestamentlichen Schöpfungsglaubens, in: Id., Gesammelte Studien zum Alten Testament, 
München 1961, pp. 136-147; W. Kern, La creazione quale presupposto dell’alleanza 
nell’A.T., in: J. Feiner – M. Löhrer, Mysterium Salutis, vol. II/2, Brescia 1970, pp. 59-77.

64 Cf. Arist., Metaph., Λ 1072b 13-30; E. Berti, In principio era la meraviglia. Le 
grandi questioni della filosofia antica, Roma-Bari 2008, pp. 109-110; W. D. Ross, Aristotle’s 
Metaphysics, vol. 2, Oxford 1997, pp. 378-381; G. Reale, Aristotele Metafisica. Saggio 
introduttivo, testo greco con traduzione a fronte e commentario, vol. 3, Milano 1993, pp. 
589-591; L. Elders, Aristotle’s Theology. A commentary on book L of  the Metaphysics, 
Assen 1972, pp. 138-206; H. von Arnim, Die Entstehung der Gotteslehre des Aristoteles, 
Akademie der Wissenschaften in Wien 212/5, Wien – Leipzig 1931, pp. 53-68.

65 Cf. G. Reale, Il significato e l’importanza teoretica e storico-ermeneutica del libro di Franz 
Brentano “Sui molteplici significati dell’essere secondo Aristotele” e alcune osservazioni critiche di 
complemento, in: F. Brentano, Sui molteplici significati dell’essere secondo Aristotele, Milano 
1995, pp. XVIII-XX.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 73

el cosmos, realidad a la que pertenece el acto absolutamente 
puro del Primer Motor Inmóvil que mueve el universo66? “La 
verdad consiste —dice Aristóteles— en captar y enunciar la cosa, 
porque afirmar y enunciar no son lo mismo, mientras que el no 
captarla es ignorarla, porque no es posible engañarse acerca de 
la esencia, a no ser accidentalmente”67. En palabras de Tomás 
de Aquino, el último filósofo fiel a la concepción clásica de la 
verdad, la inteligencia humana alcanza la verdad de las cosas 
incompuestas e indivisibles, “cuando juzga que la cosa en 
sí misma es así como es la forma que de ella se aprehende, y 
entonces es cuando primeramente conoce y dice lo verdadero”68; 
y declara enseguida el Aquinate que “el intelecto hace esto 
componiendo y dividiendo”69. En breve, la verdad se alcanza y 
se expresa siempre mediante el juicio, mediante una proposición 
que será verdadera si corresponde al estado de la cosa misma de 
la que habla. Por lo tanto, queda aquí impugnada la interpretación 
equívoca de pseudo-Alejandro y sus prosélitos modernos70, 

66  Cf. Arist., Metaph., Λ 1073a 26-1073b 3; 1074a 5-38; De Caelo Β 288a 7-8.10-
12; W. D. Ross, Aristotle’s Metaphysics, vol. 1, op. cit., pp. CXXX-CLIV; ibid., vol. 2, 
pp. 382-396; J. Tricot, Aristote. La Métaphysique, vol. 2, Paris 1948, p. 177; G. Reale, 
La metafisica di Aristotele nei suoi concetti-cardine nella sua struttura e nei suoi rapporti con il 
pensiero di Platone, in: Id., Aristotele Metafisica, vol. 1, op. cit., pp. 146-150; ibid., vol. 3, 
pp. 596-597.

67 Arist., Metaph., Θ 1051b 24-26: τὸ μὲν θιγεῖν καὶ φάναι ἀληθές (οὐ γὰρ ταὐτὸ 
κατάφασις καὶ φάσις), τὸ δ᾽ ἀγνοεῖν μὴ θιγγάνειν (ἀπατηθῆναι γὰρ περὶ τὸ τί ἐστιν οὐκ 
ἔστιν ἀλλ᾽ ἢ κατὰ συμβεβηκός).

68  T. de Aquino, S. Th., I, q. 16, a. 2: “sed quando iudicat rem ita se habere sicut 
est forma quam de re apprehendit, tunc primo cognoscit et dicet verum”.

69  L. cit. : “Et hoc facit componendo et dividendo”.
70   Como Hermann Bonitz y Heinrich Maier que hablan de “contacto inmediato” 

y de “pensar intuitivo” en oposición al “pensamiento discursivo”. Y como Martin 
Heidegger que en Ser y Tiempo afirma que “Aristóteles no defendió jamás la tesis de 
que el lugar original de la verdad sea el juicio”, sino más bien que “la verdad de la 
sensación y del ver las ideas es el descubrir original” (M. Heidegger, El ser y el tiempo, 
Madrid 1987, p. 247; cf. E. Berti, La ricerca della verità in filosofia, op. cit., p. 27).



74	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

la interpretación que atribuye al Estagirita el conocimiento de 
la realidad suprasensible por simple intuición, más que por el 
juicio71.

En resumidas cuentas, sobre la verdad de esta realidad 
suprasensible y su relación con el intelecto, Aristóteles, por una 
parte, afirma que “la verdad consiste en captar y enunciar la 
cosa”72, aclarando inmediatamente que afirmar no es lo mismo 
que enunciar73; por otra, declara que lo contrario a esta verdad no 
es la falsedad sino la ignorancia74; además, manifiesta que este ser 
es el más verdadero (ἀληθέστατον), porque es la causa de que sean 
verdaderas las cosas posteriores75: “y, por eso, necesariamente, 
son eternamente verdaderos en grado sumo los principios de las 
cosas que eternamente son”76. Así pues, los motores inmóviles 
que constituyen la realidad suprasensible, donde uno de ellos es 
siempre el primero, son para Aristóteles las verdades eternas y 
necesarias, verdades ontológicamente superiores a las temporales 
y mutables; por ende, la Verdad suprema, la del Primer Motor 
Inmóvil, queda claramente caracterizada por su trascendentalidad 

71  Cf. J. Moreau, Aristote et la vérité antéprédicative, in: AA.VV., Aristote et les problèmes 
de méthode. Communications présentées au Symposium Aristotelicum tenu à Louvain du 24 août 
au 1er septembre 1960, Louvain – Paris 1961, pp. 21-33.

72  Arist., Metaph., Θ 1051b 24: τὸ μὲν θιγεῖν καὶ φάναι ἀληθές.
73 Cf. Ibid., Θ 1051b 24-25: οὐ γὰρ ταὐτὸ κατάφασις καὶ φάσις. En efecto, la 

afirmación (κατάφασις) asigna un predicado a un sujeto porque implica el proceso de 
composición, en tanto que la pura enunciación (φάσις) no supone alguna asignación 
por carecer precisamente de la composición (cf. Arist., De interpr., 4, 16b 26-28; T. 
Calvo, Aristóteles. Metafísica, Madrid 1994, n. 47 p. 391).

74  Cf. Arist., Metaph., Θ 1051b 25-26; T. Calvo, Aristóteles. Metafísica, op. cit., n. 48 
p. 391).

75  Cf. Arist., Metaph., α 993b 26-27.
76 Ibid., α 993b 28-29: διὸ τὰς τῶν ἀεὶ ὄντων ἀρχὰς ἀναγκαῖον ἀεὶ εἶναι 

ἀληθεστάτας.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 75

y eternidad en contraste con la idea de la verdad entendida 
exclusivamente en sentido inmanente y temporal77.

2.  La verdad revelada según san Juan

Tras la búsqueda apasionada de la verdad que hasta aquí hemos 
notado en la filosofía griega clásica, observamos ahora de entrada 
que, en el ámbito bíblico, y particularmente en la reflexión de san 
Juan, la Verdad encuentra al hombre y éste se vuelve un buscador 
de la misma en un sentido del todo nuevo, mucho más vital e 
intenso. ¿En qué sentido?

Por un lado, se trata del sentido semítico propio de la Biblia 
y más precisamente del Antiguo Testamento, donde el vocablo 
hebreo emet78 (verdad) denota básicamente fidelidad a la Alianza, 
pero también ser sólido, confiabilidad, lealtad; y donde emet 
supone de suyo una relación, relación entre una promesa y su 
cumplimiento, relación de personas, de un pueblo, con su Dios79. 
Por otro lado, se trata del sentido cristiano del vocablo griego 
ἀλήθεια80 (verdad) anclado en el Nuevo Testamento, pero en 
armonía con el Antiguo, y donde significa fundamentalmente la 
plenitud de la revelación concentrada en Cristo; tal sentido y la 
noción de verdad tienen una resonancia capital en la teología de 

77  Cf. E. Berti, Aristotele nel novecento, Bari 1992, pp. 87-88.
78  Cf. Gn 24,28; Ex 18,21; 34,6; Dt 7,9; 32,4; 2 Sa 2,6; 7,28; 15,20; Sal 19,10; 

25,5; 26,3; 31,6; 71,22; 86,11; 89; 111,7-8; 119,86; 132,11; 138,2; Is 49,7; Mal 2,6; Jer 
14,13; Os 2,21; 4,2; Neh 7,2; 9,33; Zac 8,8; Ez 18,9; etc.

79  Cf. G. Gutiérrez, La verdad os hará libres, Salamanca 1990, pp. 118-121; I. de la 
Potterie, Vérité, in: X. L. Dufour, ed., Vocabulaire de Théologie Biblique, Paris 1970, pp. 
1328-1331; W. Kasper, Dogme et Evangile, Tournai 1967, pp. 57.72.

80  Cf. Rom 2,20; 3,7; 9,1; 1 Cor 5,8; 13,6; 2 Cor 7,14; 11,10; 12,6; Gal 2,5.14; Ef  
4,21.25; 5,9; 6,14; Col 1,5; Flp 1,18; 1 Tim 1,10; 2,7; 4,6; 2 Tim 4,3; Jn 1,14; 8,26.40.45-
46; 14,6; 16,13; 17,8.14.17; 18,37; 1 Jn 1,8.10; 3,19; 5,6; 2 Jn 4; 3 Jn 3-4; etc.



76	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

Juan el evangelista81. Aquí se trata de una orientación claramente 
opuesta a la visión griega, pues san Juan en ningún lugar propone 
una búsqueda de la verdad en línea ascendente, al contrario, su 
pensamiento indica una línea descendente, la línea descendente 
de la revelación, de la verdad a nosotros dirigida en la palabra 
de Jesucristo, quien es él mismo la Palabra de Dios, el Logos82que 
era en el principio. Expresado de otro modo, la reflexión del 
Evangelista esboza una línea descendente de la verdad, de la 
verdad escuchada desde siempre por el Verbo en su mundo 
divino y manifestada a nosotros mediante su encarnación, por 
ello afirma: “os he dicho la verdad que oí de Dios”83. Para Juan, 
por supuesto, la verdad que procede de Dios es pura gratuidad, 
puro don, es obviamente la revelación que el Verbo encarnado 
trajo a los hombres: “la gracia y la verdad nos han llegado por 
Jesucristo”84.

Por lo cual, es sin reservas patente que la verdad joánica no es 
ese principio de todas las cosas sobreentendido como la verdad, 
según la línea especulativa de los presocráticos85; ni es “la verdad 

81  Cf. I. de la Potterie, Vérité, in: X. L. Dufour, ed., Vocabulaire de Théologie Biblique, 
op. cit., pp. 1331-1335.

82 Cf. J. Ratzinger, Einführung in das Christentum. Bekenntnis – Taufe – Nachfolge, 
Freiburg – Basel - Wien 2014, p. 50: „Vom Johannes-Prolog her steht der Begriff  
des Logos im Mittelpunkt unseres christlichen Gottesglaubens. Logos heißt 
Vernunft, Sinn, aber auch Wort – ein Sinn also, der Wort ist, der Beziehung ist, der 
schöpferisch ist (“A partir del prólogo de Juan, la noción de logos se sitúa en el centro 
de nuestra fe cristiana en Dios. Logos significa razón, sentido, pero también palabra; 
un sentido, por tanto, que es palabra, que es relación, que es creador”).

83  Jn 8,40: ὃς τὴν ἀλήθειαν ὑμῖν λελάληκα ἣν ἤκουσα παρὰ τοῦ θεοῦ·
84 Jn 1,17b: ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐγένετο. Cf. I. de 

la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., pp. 25-26; H. U. von Balthasar, 
Theologik. Wahrheit Gottes, vol. 2, Einsiedeln 1985, pp. 88-91.

85 Cf. W. Jaeger, Die Theologie der frühen griechischen Denker, op. cit., pp. 28-68.107-
195; G. Reale, Storia della filosofia antica, vol. 1, op. cit., pp. 51-196.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 77

bien redonda”86 sugerida por el famoso poema de Parménides; 
menos aún es una entidad distante y supraceleste que el hombre 
tenga que alcanzar encumbrándose hacia ella, como en el ascenso 
de las almas hacia “la llanura de la Verdad”87 descrito por Platón 
en el Fedro; tampoco es la verdad suprema referida al Primer 
Motor Inmóvil, esto es, al Dios motor y ordenador de Aristóteles, 
mas no Creador, aprehendida tras un esfuerzo profundo de 
pensamiento88.

Nada de esto. La verdad joánica es substancialmente la 
“revelación que el hombre debe acoger en la fe”89 y acogiéndola 
puede conocerla: “Si os mantenéis en mi palabra, seréis 
verdaderamente mis discípulos, y conoceréis la verdad y la verdad 
os hará libres”90. La verdad joánica a más de ser substancialmente 
la revelación, si es acogida sinceramente por el hombre será un 
faro moral en su vida, un faro que transformará radicalmente todo 
su ser, convirtiéndolo en un hombre nuevo, en un creyente capaz 
de “caminar en la verdad”91, porque respeta los mandamientos 
del amor (2 Jn 4b); en un creyente capaz de “hacer la verdad”92, 
porque deber ser claro que su quehacer sigue la luz de Dios (Jn 

86 Simpl., De caelo, 557, 25 (DK, 28 B 1, 28-30); cf. C. Eggers – V. Juliá, Los 
filósofos presocráticos, vol. 1, op. cit., p. 417.

87  Plat., Phaedr., 248b 6.  
88  Cf. Arist., Metaph., Λ 1072b 13-30; W. D. Ross, Aristotle’s Metaphysics, vol. 2, op. 

cit., pp. 378-381; E. Berti, In principio era la meraviglia, op. cit., pp. 109-110; G. Reale, 
Aristotele Metafisica, vol. 3, op. cit., pp. 589-591; K. Barth, Die Lehre von der Schöpfung, 
vol. 3/1, op. cit., pp.  1-44; G. von Rad, Das theologische Problem des alttestamentlichen 
Schöpfungsglaubens, op. cit., pp. 136-147.

89 I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., p. 26: “révélation que 
l’homme doit accueillir dans la foi”.

90  Jn 8,31b-32: ἐὰν ὑμεῖς μείνητε ἐν τῷ λόγῳ τῷ ἐμῷ, ἀληθῶς μαθηταί μού ἐστε 
καὶ γνώσεσθε τὴν ἀλήθειαν, καὶ ἡ ἀλήθεια ἐλευθερώσει ὑμᾶς. Cf. G. Gutiérrez, La 
verdad os hará libres, op. cit., pp. 111-133.

91  2 Jn 4a: περιπατοῦντας ἐν ἀληθείᾳ.
92  Jn 3,21a: ποιῶν τὴν ἀλήθειαν. Cf. G. Gutiérrez, La verdad os hará libres, op. cit.,  

123-127.



78	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

3,21b); en un creyente capaz de “adorar al Padre en espíritu y en 
verdad”93, porque así lo quiere Dios, el espíritu por excelencia 
(Jn 4,23b-24); en un creyente capaz de “amar en verdad”94, 
porque esta es la condición natural de quien ha conocido la 
Verdad y en ella permanece (2 Jn 1b-2); en un creyente capaz de 
“colaborar en la obra de la Verdad”95, porque ello genera alegría 
en la comunidad eclesial (3 Jn 3-8); en un creyente capaz de “ser 
santificado en la verdad”96, porque sigue la palabra de Dios que 
es verdadera (Jn 17,17b). Todo esto, en realidad, confirma lisa 
y llanamente que la verdad joánica contrasta con la búsqueda 
de la misma a la manera especulativa y hasta contemplativa de 
la filosofía griega; todo esto, sin duda, disiente de la verdad 
entendida como una realidad lejana y solitaria, como una realidad 
que el hombre debe aprehender elevándose hacia ella. La verdad 
según san Juan se halla entre los hombres en la mismísima 
Palabra que se hizo carne y puso su Morada entre nosotros (Jn 
1,14a); el Encarnado es la Verdad.97 Verdad que, para conocerla, 
presupone un creyente, o sea, un hombre de conducta recta capaz 
de acogerla en la fe, un hombre capaz de acoger al Hijo, que es el 
Logos: la verdadera Razón que es Amor y el verdadero Amor que 
es Razón, fundamento y meta de cuanto existe98. Y Verdad que, 
para conocerla, presupone el Espíritu Santo que Juan denomina 

93  Jn 4,23a: προσκυνήσουσιν τῷ πατρὶ ἐν πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ.
94  2 Jn 1a: ἀγαπῶ ἐν ἀληθείᾳ.
95  3 Jn 8: ἵνα συνεργοὶ γινώμεθα τῇ ἀληθείᾳ.
96  Jn 17,17a: ἁγίασον αὐτοὺς ἐν τῇ ἀληθείᾳ.
97 Cf. H. U. von Balthasar, Wahrheit Gottes, op. cit., p. 13: “Es, no sólo da 

testimonio” (Ist, nicht bloß bezeugt); R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, vol. 
2, Freiburg – Basel – Wien 1971, pp. 59-70; Ibid., [Der joh. Wahrheitsbegriff, Exkurs 
10], pp. 265-281.

98  Cf. J. Ratzinger, Glaube – Wahrheit – Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen, 
Freiburg – Basel - Wien 2003, p. 147: Die wahre Vernunft ist die Liebe, und die 
Liebe ist die wahre Vernunft. In ihrer Einheit sind sie der wahre Grund und das Ziel 
alles Wirklichen (“la verdadera razón es el amor, y el amor es la verdadera razón. En 



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 79

“el Espíritu de la verdad”99, Espíritu que la revela completamente 
en cuanto explicador supremo de la misma y explicador supremo 
de la verdad trinitaria100.

Pero no obstante estas profundas diferencias y otras por 
puntualizar entre las concepciones griega y joánica de la verdad, 
recordemos siempre que precisamente la cuestión de la verdad es 
lo que une intrínseca y vigorosamente la fe bíblica y el pensamiento 
griego, porque dicha cuestión toca la naturaleza del ser mismo 
del hombre, el ser de los interrogantes altísimos: ¿existe Dios?, 
¿por qué el ser y no la nada?, ¿qué es el ser?, ¿por qué la vida y 
la muerte?, ¿existe el bien?, ¿existe la verdad? Así, pues, entre la 
Biblia y la Hélade, o si se quiere, entre lo que significan Moisés y 
Sócrates, hay también proximidades profundas. Podría proferirse 
que el mensaje bíblico y particularmente el del Nuevo Testamento 
se presenta como la tan suspirada y pretendida respuesta, tanto 
buscada por el pensamiento griego al deliberar sobre Dios, el 
hombre, el mundo, lo justo, lo bello, el bien y la verdad101.

3.  La verdad y el ser, la verdad y Dios

¿Se ha dicho todo respecto a las diferencias entre las 
concepciones griega y joánica de la verdad? No, no se ha dicho 
todo. Hay que recordar estos aspectos importantes.

Primero, que en la concepción clásica griega la verdad 
quedó identificada con el ser, con la naturaleza de las cosas. 
Esta identificación es ya fehaciente en el principio superior de 

su unidad son el verdadero fundamento y la meta de todo lo real”); I. de la Potterie, 
La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., pp. 26-27.

99  Jn 16,13a: τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας.
100 Cf. H. U. von Balthasar, Theologik. Der Geist der Wahrheit, vol. 3, Einsiedeln 

1985,  pp. 61-69.224-230.
101  Cf. J. Ratzinger, Glaube – Wahrheit – Toleranz, op. cit., pp. 180-181.



80	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

Parménides el ser es, el no-ser no es. Principio que se comprende de 
este modo: solamente el ser es y no puede no ser, mientras que, 
el no-ser no es y no puede ser en algún sentido. Así pues, lo que 
es, el ser, entraña una connotación positiva y va naturalmente 
afirmada, en tanto que, lo que no es, el no-ser, supone una 
connotación negativa y va espontáneamente negada. Y ésta es, 
lisa y llanamente, la absoluta verdad; en cambio, la entera falsedad 
se nos revela cuando se afirma el no-ser y se niega el ser. Platón 
y Aristóteles identificarán también la verdad con el ser, si bien 
desde perspectivas metafísicas muy distintas y hasta opuestas102. 
Los griegos, en definitiva, estimaron la verdad como un concepto 
metafísico, sea porque ella indica directamente la esencia de las 
cosas, sea porque gracias a ella las cosas son inteligibles, las cosas 
se revelan a la inteligencia103.

Segundo, que la verdad quedó incluso identificada con el 
máximo principio, con Dios. En efecto, Platón la ve sencillamente 
como el principio superior y, al hablar de ella, alude o se refiere 
directamente al sumo Ser, como cuando afirma que “dios es 
absolutamente simple y veraz”104; una identificación que más 
adelante se presentará sencillamente diáfana y vigorosa en sus 
seguidores, en la tradición platónica105. Aristóteles, bajo una 
luz ciertamente diversa, identifica la verdad en grado sumo 

102 Cf. Plat., Resp., 508d 1-10; 585d 1-e 5; Theaet., 186c 7-d 1; Tim., 51b 7-d 1; 
Arist., Metaph., α 993b 23-31; Γ 1011b 23-29; Δ 1017a 31-35; Ε 1027b 18-28; Θ 
1052a 1-2.

103 Cf. W. Jaeger, Die Theologie der frühen griechischen Denker, op. cit., pp. 107-126; G. 
Reale, Per una nuova interpretazione di Platone, op. cit., pp. 336-344; F. Brentano, Von der 
mannigfachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles, op. cit., pp. 30-39; Id., Wahrheit und 
Evidenz, Leipzig 1930, pp. 3-29; L. Klages, Wahrheit und Wirklichkeit, in “Universitas” 
4 (1949) 911-918.

104 Plat., Resp., 382e 8: ὁ θεὸς ἁπλοῦν καὶ ἀληθὲς; cf. Apol., 39b 4-8; Crito, 48a 5-7.
105 Verbigracia en el filósofo Albino, un griego del II siglo d. C., pero también 

en algunos Padres de la Iglesia como Gregorio de Nisa, Máximo el Confesor y san 
Agustín. Algo semejante puede constatarse en los textos gnósticos cristianos.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 81

con los principios suprasensibles, como cuando declara que 
“necesariamente, son eternamente verdaderos en grado sumo los 
principios de las cosas que eternamente son”106; principios entre 
los que sobresale el Primer Motor Inmóvil o Dios con quien 
queda máximamente identificada la verdad107.

Respecto a estos aspectos importantes de la concepción 
filosófica clásica, ¿cómo se presenta la verdad joánica? Pues, en 
realidad, respecto a tales aspectos, la teología de la verdad del 
evangelista Juan se presenta como una doctrina íntimamente 
correlacionada con su mundo bíblico y sin ninguna relación 
con el mundo griego; más precisamente hablando, aparte de la 
cuestión misma de la verdad que une estos dos mundos, entre 
ellos prácticamente no hay nada en común, máxime si se trata 
de las relaciones entre Dios y la verdad. Juan afirma de manera 
clara y sencilla que “Dios es luz”108, que “Dios es espíritu”109, que 
“Dios es amor”110, pero él nunca afirma explícitamente que Dios 
es verdad; afirma que “el Espíritu es la verdad”111 y que Jesús dice 
de sí mismo, en respuesta a Tomás: “Yo soy la verdad”112. Ahora 
bien, si Jesús y el Espíritu Santo son llamados la verdad, no lo son 
para indicar que ellos ostentan la naturaleza divina o para señalar 
esa realidad suprasensible e imperecedera típica de los textos 
griegos, sino más bien para sugerir la tarea, la obra que, en el 
marco de la revelación, ha sido a ellos encomendada. La ἀλήθεια 

106 Arist., Metaph., α 993b 28-29: διὸ τὰς τῶν ἀεὶ ὄντων ἀρχὰς ἀναγκαῖον ἀεὶ εἶναι 
ἀληθεστάτας.

107  Cf. Ibid., Λ 1072b 13-30; 1073a 28-34; 1073b 1-3; 1076a 4.
108  1 Jn 1,5: ὁ θεὸς φῶς ἐστιν. 
109  Jn 4,24: πνεῦμα ὁ θεός. 
110  1 Jn 4,8.16: ὁ θεὸς ἀγάπη ἐστίν.   
111  1 Jn 5,6: τὸ πνεῦμά ἐστιν ἡ ἀλήθεια.
112  Jn 14,6: ἐγώ εἰμι ἡ ἀλήθεια. Cf. G. Gutiérrez, La verdad os hará libres, op. cit., 

pp. 121-123.



82	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

para san Juan, como lo ratifican numerosos pasajes113, no es una 
entidad fuera de nuestro alcance o más allá de nuestra tierra que 
deba buscarse individualmente y que difícilmente se consigue; ella 
es, más bien, un don espléndido del divino Espíritu, un principio 
que modifica profundamente la existencia del cristiano, en otras 
palabras, ella es una gracia, una norma que santifica el ser de quien 
la acoge en buena fe114 y ella pone a este hombre en el horizonte 
de una comprensión existencial de la misma, como verdad eterna 
y como verdad cristiana que es también sinfónica. “La verdad 
eterna es sinfónica”115, “la verdad cristiana es sinfónica”116, dice 
en forma apropiada von Balthasar, comparando Dios al autor de 
una sinfonía, pero mediante su revelación y comparando también 
el mundo a una magnífica orquesta, donde “la multiplicidad de 
instrumentos que la componen adquiere sentido cuando, bajo la 
dirección de Cristo, interpreta la sinfonía de Dios”117.

Llegados a este punto, hay que especificar que la teología de la 
verdad del evangelista Juan se presenta asimismo en íntima relación 
con Dios, pues lo que el Verbo encarnado anuncia es, como ya se 
dijo, la verdad que él mismo ha oído desde siempre en su mundo 
divino (Jn 8,40). ¿Cómo entiende nuestro Teólogo tal relación?, 
aquí, sin duda, la entiende entre el Verbo y su Padre, concibiendo 
la verdad como la palabra del Padre: “Santifícalos en la verdad: 
tu palabra es verdad”118. Palabra del Padre verdadera, palabra 

113  Respecto a Jesús y al Espíritu Santo: Jn 1,14.17; 8,32.40.45.46; 14,6.17; 15,26; 
16,7.13; 1 Jn 4,6; 5,6. Y respecto al proceder del hombre frente a la verdad: Jn 3,21; 
4,23-24; 8,32; 17,17.19; 18,37; 1 Jn 1,6; 3,19; 2 Jn 1.4; 3 Jn 1.3.4.8.

114  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., p. 31.
115 H.U. von Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen 

Pluralismus, Einsiedeln 1972, p. 11: die ewige Wahrheit ist symphonisch
116  Ibid., p. 13: Daß die christliche Wahrheit symphonisch ist.
117 Ibid., p. 8: Indem es unter ihm die Symphonie Gottes zum Klingen bringt, 

erweist sich der Sinn seiner Vielfalt.
118  Jn 17,17: ἁγίασον αὐτοὺς ἐν τῇ ἀληθείᾳ· ὁ λόγος ὁ σὸς ἀλήθειά ἐστιν.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 83

que el Verbo, encarnándose, nos ha revelado: “Yo les he dado tu 
palabra”119, dice Jesús en su oración sacerdotal dirigida a su Padre 
y dice también: “las palabras que tú me diste se las he transmitido 
a ellos”120. En otro lugar y en sentido pertinente, Juan declara en 
su Primera Epístola que “no hay verdad en nosotros”121 y que 
“su palabra no está en nosotros”122 debido a nuestra mentira. 
A todas luces, lo que la teología de la verdad joánica revela es 
fundamentalmente una relación, la relación íntima entre Jesús, 
Verbo encarnado, y el Padre, llamado justamente el verdadero 
(ἀληθινòς Jn 7,28; 17,3)123, pero también una relación que implica 
el Espíritu Santo, quien es el explicador supremo de la verdad 
encarnada124; en síntesis, la relación íntima, única y excelente de 
la santísima Trinidad, la mejor comunidad125. Esto nada tiene 
que ver con la visión de la verdad respecto a Dios de la filosofía 
clásica, visión que sin más la identificó con el mismo ser supremo, 
con la mismísima realidad divina126.

A estas destacadas diferencias entre las concepciones joánica y 
griega de la verdad, cabe aquí subrayar la ausencia en san Juan de 
dos expresiones que habrían podido hacer parte de su lenguaje, 
sobre todo si el vocablo ἀλήθεια debiera comprenderse desde 

119  Jn 17,14: ἐγὼ δέδωκα αὐτοῖς τὸν λόγον σου.
120  Jn 17,8a: τὰ ῥήματα ἃ ἔδωκάς μοι δέδωκα αὐτοῖς.
121  1 Jn 1,8: ἡ ἀλήθεια οὐκ ἔστιν ἐν ἡμῖν.
122  1 Jn 1,10b: ὁ λόγος αὐτοῦ οὐκ ἔστιν ἐν ἡμῖν.
123  Cf. B. Vawter, The Gospel according to John, in: R. E. Brown – J. A. Fitzmyer – 

R. E. Murphy, The Jerome Biblical Commentary, vol. 2, London – Dublin – Melbourne 
1968, p. 440; R. Infante, Giovanni. Introduzione, traduzione e commento, Milano 2015, p. 
384.

124  Cf. H. U. von Balthasar, Der Geist der Wahrheit, op. cit., pp. 61-64.
125  Cf. L. Boff, La Santísima Trinidad es la mejor comunidad, Madrid 1990, p. 71; A. 

González, Trinidad y liberación. La teología trinitaria considerada desde la perspectiva de la 
teología de la liberación, San Salvador 1994, pp. 162-166.223-227; E. Jüngel, Gott als 
Geheimnis der Welt, Tübingen 2001, pp. 446-453.

126  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., pp. 31-32.



84	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

la perspectiva típicamente griega: “el Dios de la verdad”127 y “el 
Padre de la verdad”128. Dos expresiones usadas en el mundo 
bíblico y el mundo judeocristiano. La primera, el Dios de la 
verdad, se encuentra ya en la Septuaginta bajo una connotación 
innegablemente judía, por ejemplo, en el ya citado Sal 31(30),6 
y en 3 Esd 4,40; se encuentra, además, en la IIa Clementis y en las 
Actes de Thomas129. La segunda, el Padre de la verdad, se halla en IIa 

Clementis, Odes de Salomon y en las Actes de Thomas que curiosamente 
la refiere a Jesús Cristo130. Pues bien, si el vocablo ἀλήθεια tuviera 
que comprenderse desde el horizonte griego, donde la verdad en 
relación a Dios es simplemente identificada con él, deberíamos 
encontrar en Juan expresiones que revelaran tal identidad entre la 
verdad y Dios, tal identidad con su mismísimo Ser, con su realidad 
divina. En cambio, cuando nuestro Evangelista y Teólogo habla 
de la verdad respecto a Dios, lo hace para decirnos solamente que 
la verdad es la palabra del Padre (Jn 17,17); esto es lo que hallamos 
en su Evangelio, fuera de él, en sus demás escritos, por ninguna 
parte se identifica la verdad con la mismísima realidad divina131.

Conclusión

Tras lo expuesto acerca de la verdad, tanto en la concepción 
filosófica clásica como en la concepción teológica joánica, ha 
llegado el momento de retomar la pregunta inicial y responder 

127  Sal 31,6: ὁ θεὸς τῆς ἀληθείας.   
128  IIa Clementis, 20,5: πατρὶ τῆς ἀληθείας.
129 Cf. IIa Clementis, 19,1; Actes de Thomas, 25; R. A. Lipsius – M. Bonnet, Acta 

Apostolorum apocrypha, vol. 2, Hildesheim 1959, num. 25, p. 140 ; F. X. Funk, Didascalia 
et Constitutiones Apostolorum, vol. 2, Paderbornae 1905, pp. 158-195.

130  Cf. IIa Clementis, 3,1; Odes de Salomon, 41,9; M. Naldini, Il cristianesimo in Egitto. 
Lettere private nei papiri dei secoli II-IV, Firenze 1958, p. 77; J. O’Callaghan, Sobre la 
interpretación de P. Harr. 107, in “Aegyptus” 52 (1972) 152-157.

131  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., pp. 32-36.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 85

sintéticamente a ella: ¿qué es la verdad para cada una de estas 
concepciones?

Para los griegos, y especialmente para Parménides, Platón y 
Aristóteles, la verdad (ἀλήθεια) quedó a la postre identificada con 
el ser (ὄν) e identificada con Dios (ὁ θεóς). Parménides, el primero 
en usar el vocablo ἀλήθεια, funde a nivel ontológico su principio, 
“el ser es, mientras la nada no es”132, con la verdad. El ser en tal 
modo hermanado con la verdad significa sencillamente que sólo 
él es y, por ende, no puede no ser; por el contrario, el no-ser no es 
y en ninguna circunstancia puede ser. A más de lo mencionado, 
el filósofo Eléata correlaciona la verdad con el Ser eterno y al 
correlacionarla con el Ser, la eleva lisa y llanamente a su categoría 
filosófica propia, la categoría de eterna y sin principio, categoría 
que se opone a las opiniones simples del género mortal133. Platón, 
por su parte, desde una perspectiva sin lugar a dudas metafísica, 
inaugura la concepción filosófica propiamente clásica de la verdad, 
cuando comprende que el discurso (logos) se halla intrínsecamente 
plasmado por el nombre y por el verbo134, y cuando equipara la 
suma Verdad con la Idea del Bien135. Idea del Bien que él estima 
como “lo más verdadero”136, como quien dona la verdad a las 
demás Ideas137, como la causa del mismo ser de éstas138, y como 
la que en la esfera de lo inteligible es sencillamente artesana de 
la verdad y de la inteligencia139. Las Ideas restantes son a su vez 

132  Simpl., Phys., 117, 2 (DK, 28 B 6, 1-2).
133  Cf. Id., De caelo, 557, 20 (DK, 28 B 1, 30).
134  Cf. E. Berti, La ricerca della verità in filosofia, op. cit., p. 22.
135  Cf. Ibid., p. 11; H. Krämer, Platone e i fondamenti della metafisica, op. cit., pp. 168-

171.179-213; G. Reale, Per una nuova interpretazione di Platone, op. cit., pp. 336-344.
136  Plat., Resp., 484c 9.
137  Cf. Ibid., 507d 8-509a 5.
138  Cf. Ibid., 509b 6-7.
139  Cf. Ibid., 517c 3-4.



86	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

“mucho más verdaderas”140 que las múltiples copias de éstas 
en el mundo sensible. Por otra parte, Platón piensa que el alma 
humana, ascendiendo en el horizonte del bien, puede merecer 
“la visión del ser”141, más aún, puede divisar “la llanura de la 
Verdad”142, ese mundo supraceleste propio de los dioses. De este 
modo, Platón identifica la verdad con el ser y la Verdad suprema 
con la Idea del Bien que, por añadidura, estando “más allá del 
ser”143, evoca ciertamente a Dios, por eso, identifica la Verdad 
suprema con Dios144. Aristóteles, en fin, siguiendo la dirección 
metafísica de Platón, concibe también el discurso (logos) como 
básicamente formado por el nombre y el verbo145, y concibe la 
verdad como intrínsecamente impregnada de trascendentalidad. 
Trascendentalidad146 que es evidente cuando verbigracia vincula 
la verdad a lo soberanamente verdadero, causa de la verdad de los 
demás entes: “por consiguiente, también será lo más verdadero 
lo que es para las demás cosas causa de que sean verdaderas”147. 
Así queda enlazada cualquier verdad al ente eterno no causado, 
pero causa del ser para las demás cosas148 y, la veracidad de cada 
cosa queda proporcionada a su propio ser: “de suerte que cada 
cosa tiene verdad en la misma medida en que tiene ser”149. Por lo 
antes apuntado, no cabe duda de que esta noción aristotélica de la 

140  Ibid., 515d 6-8.
141  Plat., Phaedr., 248b 4.
142  Ibid., 248b 6; cf. Plat., Gorg., 524a; P. Courcelle, La plaine de verité, art. cit., pp. 

199-203.
143  Plat., Resp., 509b 9; cf. Ibid., 518c 9; 532c 5-6; Arist., Metaph., B 1001a 30; N 

1089a 3; B 998b 17-21.
144  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., pp. 23-25.27-30.
145  Cf. E. Berti, La ricerca della verità in filosofia, op. cit., pp. 22-23.
146 Cf. Arist., Metaph., α 993a 30-993b 31; Θ 1051a 34-1052a 11; Λ 1071b 

3-1076a 7; De caelo, Β 288a 7-8.10-12.
147  Arist., Metaph., α 993b 26-27.
148  Cf. Ibid., α 993b 29-30.
149  Ibid., α 993b 30-31.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 87

verdad tiene una connotación profundamente ontológica que va 
más allá de su conocido aspecto lógico-epistemológico. En dicha 
connotación el concepto verdad reclama, en última instancia, los 
principios o las causas de los entes sensibles, sean estos eternos 
como los astros y los planetas, sean estos temporales como los 
demás entes. Y tales principios no son otros que los famosos 
cincuenta y seis motores inmóviles, que directa o indirectamente 
mueven todo el cosmos150, entre los que sobresale el Primer 
Motor Inmóvil: “así, pues, está claro que son substancias, y que 
una de ellas es primera, y otra, segunda, según el mismo orden 
de las traslaciones de los astros”151. Por lo referido, es obvio que 
también Aristóteles identifica la verdad con el ser y la Verdad 
Suprema, propia del Primer Motor Inmóvil, con Dios, cuya vida 
es óptima, feliz, eterna, inmaterial, acto puro, pensamiento de 
pensamiento152, más aún, inteligencia o algo superior a la misma 
inteligencia153.

Esto respecto a los griegos. Para los hebreos y particularmente 
para Juan el evangelista la emet o, mejor aún, la ἀλήθεια nada tiene 
que ver con la búsqueda de la misma en sentido ascendente, 
especulativo e incluso contemplativo de la filosofía griega. En 
el mundo bíblico, la Verdad, proviniendo de Dios, encuentra al 
hombre y si éste la acoge en la fe, se transforma en un buscador, 
pero en sentido eminentemente existencial. Juan nos indica la 
Verdad esencialmente en Cristo que es la plenitud de la revelación, 
la Nueva Alianza que sobreentiende una relación íntima de 
fidelidad entre personas, entre el hombre y Dios, y precisamente 
mediante Cristo que llevará a cumplimiento, con su propia 

150  Cf. Ibid., Λ 1073a 28-34.
151  Ibid., Λ 1073b 1-3; cf.  Ibid., Λ 1076a 4.
152  Cf. Ibid., Λ 1072b 13-30.
153  Cf. Arist., De oratione, in: W. D. Ross, Aristotelis. Fragmenta selecta, op. cit., p. 57.



88	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

sangre, la figura de la Antigua Alianza154. Aquí la verdad tiene 
claramente un sentido descendente, el de la revelación orientada 
hacia nosotros en la palabra de Jesucristo que es la mismísima 
Palabra de Dios; y aquí descubrimos que el Verbo encarnado nos 
da a conocer la verdad que él ha escuchado en su reino, pues 
asevera: “os he dicho la verdad que oí de Dios”155.

Más específicamente hablando, hay que anotar lo siguiente: 
primero, la verdad joánica es en esencia la revelación dirigida al 
hombre que éste debería sencillamente acoger en la fe156, pues 
acogiéndola tiene la posibilidad de conocerla157. Segundo, esta 
verdad en los términos mencionados será necesariamente un 
faro moral en la vida del hombre que la acoge, un faro que lo 
hará un creyente capaz de “caminar en la verdad”158, de “hacer 
la verdad”159, de “adorar al Padre en espíritu y en verdad”160, de 
“amar en verdad”161, de “colaborar en la obra de la Verdad”162, 
y en definitiva “ser santificado en la verdad”163. Tercero, esta 
verdad yace entre los hombres y es el Encarnado que habitó 
entre nosotros (Jn 1,14a), él es la Verdad;164 Verdad cognoscible 
gracias al Espíritu Santo que precisamente Juan llama “el Espíritu 
de la verdad”165. Cuarto, la verdad joánica, que se correlaciona 

154  Cf. J. Giblet – P. Grelot, Alliance, in: X. L. Dufour, ed., Vocabulaire de Théologie 
Biblique, op. cit., pp. 35-38.

155  Jn 8,40.
156  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., p. 26.
157  Cf. Jn 8,31b-32; G. Gutiérrez, La verdad os hará libres, op. cit., pp. 111-133.
158  2 Jn 4a.
159  Jn 3,21a. Cf. G. Gutiérrez, La verdad os hará libres, op. cit., pp. 123-127.
160  Jn 4,23a.
161  2 Jn 1a.
162  3 Jn 8.
163  Jn 17,17a.
164  Cf. H. U. von Balthasar, Wahrheit Gottes, op. cit., p. 13; R. Schnackenburg, Das 

Johannesevangelium, vol. 2, op. cit., pp. 59-70.265-281.
165  Jn 16,13a.



	 DE LA LA VERDAD BUSCADA...	 89

profundamente con su propio mundo bíblico, cuando habla 
de Dios prefiere expresiones como “Dios es luz”166, “Dios es 
espíritu”167, “Dios es amor”168, en vez de afirmar que Dios es 
verdad. Quinto, esta verdad es un don del Espíritu Santo, don 
que cambia radicalmente el ser del hombre169 y que lo sitúa en 
el horizonte de la verdad eterna que es sinfónica170. Sexto, esta 
verdad se halla representada en íntima relación con Dios, dado que 
la verdad de Cristo es la misma que él ha escuchado en su reino 
divino171. Séptimo, san Juan no usa las expresiones “el Dios de 
la verdad”172 y “el Padre de la verdad”173, que notamos en otros 
textos bíblicos y otros textos judeocristianos; cuando él habla de 
la verdad en relación a Dios, lo hace básicamente para indicarnos 
que la verdad es la palabra del Padre (Jn 17,17)174.

Siglas y abreviaturas:

Apol.:		  Apologia Socratis
Arist.:		  Aristoteles
Cic.:			  Cicero
De interpr.:		  De interpretatione
DK:			  Diels H. – Kranz W. 
Enn.:		  Enneades
Epist.:		  Epistulae
Eust.:		  Eustathius  

166  1 Jn 1,5.
167  Jn 4,24.
168  1 Jn 4,8.16.
169  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., p. 31.
170  Cf. H. U. von Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch, op. cit., pp. 11.13.
171  Cf. Jn 8,40.
172  Sal 31,6.   
173  IIa Clementis, 20,5.
174  Cf. I. de la Potterie, La vérité dans saint Jean, vol. 1, op. cit., pp. 32-36.



90	 ARIOLFO PADILLA NEIRA

Gorg.:		  Gorgias
Hes.:			  Hesiodus
Hom.:		  Homerus
In Odyss.:		  In Homeri Odysseam
Metaph.:		  Metaphysica
Leg.:			  Leges
Phaedr.:		  Phaedrus
Phd.:			  Phaedo
Phil.:			  Philebus
Phys.:		  Physica   
Plat.:			  Plato
Plot.:		  Plotinus
Polit.:		  Politicus
Resp.:		  Respublica
S. Th.:		  Summa Theologiae
Simpl.:		  Simplicius
Theaet.:		  Theaetetus
Tim.:			  Timaeus
Tusc.:		  Tusculanae disputationes


