Est Trin Vol. 57 Num. 1 (2023) 5-57

Nicea hace 17 siglos

Un analisis hermenéutico del Simbolo

El terremoto arriano y un tsunami anti-arriano

RoprIGO A. MEDELLIN ERDMANN
Ciudad de México

[Tiotedoper el éva Ocov, Tatépo TUVTOKPATOPC. .
Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente...

Resumen: En mayo de 2025 se cumpliran 17 siglos del inicio el Concilio
de Nicea (325), el primer concilio ecuménico de la Iglesia Catolica. Su
Simbolo!, complementado en el Concilio de Constantinopla I, sigue
siendo oficial en la liturgia de la Iglesia. Para celebrar el acontecimiento,
vale la pena analizar con toda precision su significado original, en su
confrontaciéon con la herejia arriana, asi como las secuelas que esta
polémica haya tenido en tiempos posteriores, para sefialar cualquier

' Bl término simboly (00pBorov, de oupfdAiw: reunir, recolectar, acumular)
significa una férmula relativamente sucinta que recopila las principales verdades de
la fe religiosa.



6 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

deformacién que pueda haber sufrido su significado propio. Conviene,
también, analizar un efecto secundatrio del combate a la herejia —una
especie de tsunami resultante—, a saber, la reaccién ultra-ortodoxa que
haya provocado la polémica.

Abstract: Next May 2025 will mark the beginning of Nicaea Council,
the Catholic Church’s first ecumenical council, after 17 centuries. Its
Symbol, as complemented in the Constantinople I Council, s still official
in ecclesiastical liturgy. To commemorate this event, it is worthwhile
analyzing with precision its original meaning, in its confrontation with
the Arian heresy, and the consequences this debate might have had, to
highlight any distortion that might have occurred in latter times. It is
also important to analyze a side-effect of the struggle against the heresy
—a kind of ensuing tsunami— that is, an ultra-orthodox reaction that
might have occurred in the struggle to define orthodoxy.

EL PRIMER CONCILIO ECUMENICO

Ante la rapida expansion y la resistencia de la herejfa arriana,
que amenazaba no sélo la unidad de la Iglesia, sino la del mismo
Imperio Romano, el emperador Constantino, con el consejo de
algunos clérigos, convocé a todos los obispos del Imperio a un
concilio universal que él mismo inauguré en Nicea en mayo de 325.
Tras arduos debates se acordd una confesion de la fe ortodoxa,
el Simbolo Niceno, que, complementado en Constantinopla I, es
aun oficial en la Iglesia. Para conmemorarlo, conviene someterlo
a un analisis hermenéutico rigoroso, para desentranar el sentido
original que quisieron darle los Padres Conciliares —en el contexto
historico-cultural de Oriente a principios del siglo IV—, no sea
que, después de tantos siglos, se hayan introducido sutilmente
matices que modifiquen la forma de comprendetlo.



NICEA HACE 17 SIGLOS 7

Esta posibilidad la sefala Karl Rahner al opinar sobre los
impresionantes estudios historicos del dogma trinitario —
menciona, como ejemplos, a Petovius, de Regnon, Lebreton,
Schmaus—.Constata, tal vez con asombro y con algo de
resignacion, que la investigacion retrospectiva (nach riickwirts:
en direccion hacia atras), al menos en la actualidad, no se ha
traducido en muchos impulsos que por si misma haya hecho
avanzar esta historia. Hstos estudios retrospectivos suelen
partir de la concepcion actual del Dios uno y trino, la santisima
Trinidad, e indagan desde los origenes del cristianismo y a lo largo
de la historia, y aducen que esa concepcion trinitaria siempre ha
estado presente en el pasado. Es una especie de reinterpretacion
histérico—genética del pasado, con un doble énfasis: por una
parte constatar que desde el principio y a lo largo de todos los
siglos las escrituras y los escritores cristianos siempre se han
referido a la Trinidad, y si bien al principio todavia de manera
muy incipiente, con el tiempo cada quien ha hecho su aportacion
al conocimiento del misterio. La deficiencia de este enfoque es
lo poco que ha aportado a su ulterior esclarecimiento —de la
actualidad hacia adelante (nach forwérts)P.

En efecto, hoy en dia en Occidente predomina la concepcién
de «Dios» como Trinidad: uno en esencia, trino en personas,
herencia de San Agustin de Hipona® y de Santo Tomas de Aquino®,

* Karl Rahner, Bemerkungen zum dogmatischen Traktat «De Trinitates, en Schriften zur
Theologie, Einsiedeln: Benzinger Vetlag, 1964, Vol. IV, p. 103. Traduccién espafiola
de Justo Molina en Ediciones Taurus, Madrid, 1961. Vol. IV, p. 105.

’ ...quod Trinitas sit unus et solus et verus Deus, et quam recte Pater et Filius
et Spiritus sanctus unius eiusdemque substantiae vel essentiae dicatur... (...que la
Trinidad sea un unico, solo y verdadero Dios, y que tan correctamente se diga que
el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo sean de una y la misma sustancia o esencia...)
San Agustin, De Trinitate (edicion bilinglie de Luis Arias, traduccion, introduccion y
notas, Madrid, BAC, *20006), 11, 4, p. 126.

* Santo Tomas de Aquino, Summa Theologica, Pars Prima, questiones 1 - 35, Ma-

drid, BAC, texto bilingtie, Tomos I y II, 2013.



8 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

entre otros. En los tratados de teologfa dogmatica se formula en
su doble aspecto: “De Deo Uno, de Deo Trino”. En este contexto, se
suele entender el Simbolo Niceno como una definicion de Dios
Trinidad: “Creo en un solo Dios, Padre, Hijo y Espiritu Santo”.

En contraposicion, el presente analisis es un esfuerzo por
recorrer la historia hacia adelante (wach forwirts), es decir, partiendo
del principio de la era cristiana ir avanzando hasta el momento
historico que se analiza, en este caso hasta Nicea. Al respecto,
conviene empezar por una pregunta medular: ;Es Dios trino y uno
el significado que en Nicea quisieron datle los Padres Conciliares
al término «Dios» cuando confiesan creer “en un solo Dios...”:
Miotetoper elc €ver Oeodv...? Bs decir: gafirman creer en un
solo Dios, Padre, Hijo y Espiritu Santo, Dios Uno y Trino...””?
Para responder adecuadamente, el primer paso es acudir al texto
original del Simbolo.

En el original griego®, el texto que finalmente quedo plasmado
pata la historia —con traduccion literal interlineal afiadida®— es el
siguiente:

[Tioteboper el éva Ocov,
Creemos en [hacia] un tnico Dios,
IMotépo mavTOoKPATOP,
Padre todopoderoso,
TOVTOV 0PaTOV T€ Kol GOPATwY TOLETNV,
de todas las cosas visibles e invisibles hacedor,
kel el¢ évo kOpLov “Inoodr XpLotov,

> Tomado de DH Enchiridion Synibolorum, 125-126.

¢ La traduccién es aproximada. Muchos de los vocablos son patticipios, muy
usuales en griego, pero dificiles de traducir literalmente al espafiol. Por otra parte, el
verbo creer (Creemos. . IILotebopev) rige con la particula Jacia (€lc) alguna persona o
cosa en acusativo, lo que denota un dinamismo de la fe hacia el objeto. Asi, todo el
texto del simbolo estd en acusativo.



NICEA HACE 17 SIGLOS

y en [hacia] un tnico sefor Jesucristo,
TOov viov tod Oeod,
el Hijo del[l] Dios,
vevvnBévta ék tod Ilatpdg povoyevd),
engendrado de el Padre unigénito,
TOLTEOTLY €k Thg ololag tod Ilatpog,
esto es de la sustancia del Padre,
Oedv ¢k Oeod,
Dios de Dios,
dA¢ €k doTdg,
luz de luz,

Ocov aANOLVOY ék Bcod aAndLroD,
Dios verdadero de Dios verdadero,
yevvndévta ol ToLndévta,
engendrado no hecho,
opoovotov t¢y Iatpt,
consustancial al Padre,

817 00 T TOWTO EYEVETO,

a través del cual todas las cosas llegaron a ser,
0 T€ €V TQ ovpave kol T v TH Vi,
las que [hay] en el cielo y las que [hay] en la tierra,
TOV 6L Hudg ToLg Grdpudmoug
el que por nosotros los hombres
Kol OLl TNV TUETEPY OWTTPLOY
y por la nuestra salvacion
KaTEAOOVTH Kol OopKWOEVTHL,
bajé y devino carne,
evavBpwmmonvta, TodovTw,
hecho hombre, padecio,

Kol arvaotovte Tf) TPLTH NMuépe,

y resucitado el tercer dia
aveABovta el Toug ovpavolg,
ascendiendo a los cielos,



10 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Epyouevor kplval (Ovtag kKol Vekpoulg.
vendra a juzgar a vivos y muertos.
Kol €l TO GyLov Tredua.
y en [hacia] el Santo Espiritu.

Ahora bien, tanto el Concilio como el Simbolo son fruto de
una historia, un tiempo y una cultura especifica que conviene
tener en cuenta para entender claramente su significado.

EL CONTEXTO HISTORICO

Al difundirse el cristianismo en el mundo mediterraneo, el
anuncio evangélico pas6é de una matriz cultural judia, de donde
surgio, a una matriz helénica. Esto implicé un intenso proceso
de inculturacién a varios niveles: al proponer el kerigma cristiano,
al justificarlo en la retérica, al defenderlo contra los ataques, al
precisar la identidad de Dios y la realidad de Jesucristo y del
Espiritu Santo.

Gracias a un gran esfuerzo por mantener la recta doctrina
frente a los ataques y desviaciones, gradualmente se fueron
esclareciendo muchos aspectos de la nueva religion, se adaptaron
concepciones de la filosofia griega, especialmente del platonismo
y neoplatonismo, y se generalizé el uso del idioma griego, se
integraron vocablos, se acufiaron nuevos términos y conceptos,
se rechazaron otros; se distinguid, se preciso.

LA TRADICION TERMINOLOGICA GRIEGA

Un primer aspecto fue afirmar la identidad del Dios del
Antiguo Testamento (Yahvé, el Dios de los Ejércitos) y el Dios del
Nuevo Testamento —se trata de un solo y mismo Dios (e¢ 8e0c)—,



NICEA HACE 17 SIGLOS 11

en contra del judaismo, con su especial monoteismo, y contra
diversos herejes: los Marcionistas’, monarquianos®, modalistas’,
sabelianos'. En el Nuevo Testamento y la tradicion cristiana
oriental, a ese Dios uno y tnico, a quien Jesucristo llamaba Padre,
se le designé con un nombre propio: «el Dios» (0 8€6c)..."".

Confirmacién: Dios en el Nuevo Testamento

Tras haber realizado un analisis detenido del concepto «Diosy,
Rahner se pregunta a quién en especifico se refiere el N'T cuando
habla de «el Dios (0 6edc)» —en el contexto de la doctrina
trinitaria de la Iglesia—. La respuesta es precisa: en el NT 0 Bedc
designa al Padre:

Nosotros afirmamos que en el Nuevo Testamento 0 O€6¢
significa Gnicamente a la primera persona de la Trinidad, y no
solamente que, con frecuencia, hace referencia a ella. Esto vale
de todos los casos en los que el contexto no manifieste clara-
mente que 06 O€dg tiene otro sentido. Mas tales casos de excep-
cién no prueban que 0 O€dc hace referencia al Padre, pero que
no le significa'.

" Marcion (f ca. 169) distingue entre el Padre amoroso, buenos y misericordioso
de Jesus, y Yahvé, el Dios creador, justiciero, cruel y voluble del Antiguo Testamento.

¥ Niegan la distincion de personas divinas.

’ Dios se manifiesta en tres modos distintos: como Padre, como Hijo, como
Espiritu Santo; pero es siempre la misma persona

10 Sabelio (inicio del siglo III) fue el principal exponente del modalismo.

' Inclusive en la traduccién de los Setenta, 6 O€dg es el término que se usa para
designar a Elohim: Gn 1,1: ;77871 nxy oo nx oo 892 muxna Rudolf Kittel edi-
tot, Biblia Hebreica, Stuttgart, PWB, 1954; "Ev épyfy émoinoev 0 8edg tov odmavdv
Kol TV YRV Septuaginta, Alfred Rahlfs, editor, Stuttgart, PWB, 6 ed.

2 Wir behanpten: 0 0ed¢ bezeichnet im N'T die erste Person der Trinitit und stebt nicht bloss
oft fiir sie; und zar gilt das fiir alle Fille, wo nicht aus dem Zusammenhang dentlich eine andere
Bedentung von 6 O€0¢ sich offenbart. Diese wenige Ausnabmefiille sind kein Beweis fiir den Satz,



12 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN
Dios en los Padres Griegos

Igualmente, todos los Padres pre-nicenos emplean el mismo
término para referirse al Padre de N.S. Jesucristo: 0 ©€dc. Tal es el
caso de los Padres Apostdlicos —Clemente Romano' e Ignacio
de Antioquia'*—; los Padres Apologistas'> —Atistides de Atenas
y Justino Martir—, el gran heresiélogo y expositor de la regla de la
verdad, Ireneo de Lyon'. De especial importancia fue la escuela
de Alejandtia, con Clemente de Alejandtia'” y Origenes. Todos,
uninimemente'®, utilizan del término 0 0edc para designar al
Padre celestial, el Dios del AT y del N'T.

Una observacion lingtifstica de Origenes

daff & O€dc fiir den Vater bloff supponiere, obne ibn selbst schon gu signifizieren. Karl Rahner,
Theos im Neuen Testament, en Schriften zur Theologie , Einsiedeln 71964, Vol. 1, p. 145.

5 Daniel Ruiz Bueno (Ed.), Padres Apostilicos, edicion bilingiie completa, Madrid,
BAC, 1965, p. 177.

" Ibid., y también P. TH. CaMELOT, OP, Ignace D’Antioche, Polycarpe de Snryrne,
Lettres, Sources Chretiennes, No. 10, Paris, Editions du Cetf, *1969.

"5 Daniel Ruiz Bueno (Ed.) Padres Apologetas Griegos (s. 11), Madrid, BAC, 1996.

' Adelin Rousseau (Trad. Ed.), Démonstrations de la Prédication Apostoligne, Patis:
Sources Chrétiennes, No. 406, 1995.

"7 Clément d’Alexandrie, Protreptique, C. Mondésert y A. Plassart (Eds.), Paris,
Sources Chrétiennes No. 2 bis, 2004. Le¢ Pédagogue, Libro 1, H.-1. Marrou y M. Harl
(Eds.), Patis, Sources Chrétiennes No. 70, 1983; Libro II, No. 108, C. Mondésert y
H.-I. Marrou (Eds.), 1965 ; Libro 111, No. 158, C. Mondésert y H.-I. Marrou (Eds.),
1970. Stromate, 7 Vols., Paris, Sources Chrétiennes No.30, 38, 463, 278-279, 446,
428, varias fechas.

'8 Si bien Ignacio de Antioquia es algo inconsistente en su terminologia, pues en
ocasiones el término 0 6edc lo aplica también a Jesucristo..



NICEA HACE 17 SIGLOS 13

Especialmente Origenes" (ca. 185-253), el gran tedlogo del
siglo 111 y destacado conocedor de las Sagradas Escrituras, aporta
una observacion lingtistica, siglos antes que Rahner, sobre Dios
(0 ©€dc) en el Nuevo Testamento. En su comentatio al primer
versiculo del evangelio de San Juan —Ev dpyfj v 0 Adyoc, kai
0 AGyog v mpoOc TOV Bedy, kal Bedg Av O A0yoc*—, Origenes
subraya la precisién en el uso de la lengua griega por parte del
evangelista:

Con gran cuidado, y no como quien no conoce la precisiéon
rigurosa de la lengua griega, Juan en ocasiones utiliza los articulos,
y en ocasiones los calla; respecto al Verbo, antepone [el articulo]
«ely; pero respecto de la apelacion «Dios», en ocasiones lo pone,
en ocasiones lo quita. Porque, por una parte, se pone el articulo
cuando la denominacién «Dios» se coloca en referencia al ingé-
nito, causa de todas las cosas; pero, por otra, se calla cuando el
Verbo es llamado «Dios».”!

Asi pues, Origenes hace ver que San Juan distingue claramente
entre [el] Dios (0 ©€dc) que es el Padre, y el Verbo, que es Dios
(©€dc). Igualmente plantea la diferencia entre ¢/ Verbo (0 A0yoc) y

" Ver R.A. Medellin Erdmann, “La concepcion trinitaria de Origenes y su

Relevancia para la Vida Cristiana hoy”, en Estudios Trinitaries, LVI, Nam. 2 (2022),
pp. 287-353.

% En el principio existia el Verbo, y el Verbo estaba con Dios y el Vetbo era
Dios (Jn 1,1).

2 Tlavy 8¢ TopaTeTnPNévwe kol ody ¢ EAANVIKTY dkpLBoroyiay olk EmLG
Toperog 0’ Twdvvng 6mou pev tolg &pdpolg éxprioato dmov 8¢ Tadte GmeoLwmmaoey,
&l pev tod AGyou TPoaTLOELC TO « O », €mL 8¢ Thig Bedg mpoomyoplag dmou uev
TL0elg dmou &¢ ailpwy. TiBnowy pev yop 0 &pbpov, dte N « Bedg » dvopaaio éml
70D GyeVniTov TOooETHL TOV OAwV aitiov, oLwTd 8¢ altod, dte 6 Adyog « BeOg »
ovoualetat. Otigen, Der Johanneskommentar, hrsg von Erwin Preuschen, Liepzig, J.C.
Hinrichs’sche Buchhandlung1903. Origene, Commentaire sur Saint Jean, Cécile Blanc
(Ed.), Paris, Les Editions du Cerf, 1966, Sources Chétiennes, No. 120, Libro I, p. 215.



14 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

[simplemente] 7 verbo (AGy0¢), es decir, la razdn que se encuentra
en todos los seres racionales, y cuya fuente es precisamente e/

Verbo (CJn 11, 15).

Debate cristolégico y trinitario

Habiendo establecido con toda precision que en el Nuevo
Testamento y los padres griegos, al menos hasta Origenes, el
término y el concepto de «Dios» y «un solo Dios» (0 0€0¢ y €lg
0e0c) designa al Padre, la pregunta obligada para los cristianos
era sobre la identidad de Jesucristo —¢quién es éster”—, y
especificamente sobre su divinidad y su relaciéon con Dios, su
Padre. Cualquier respuesta afirmativa o negativa representaba
una verdadera aporfa. IL.a negacién de la divinidad de Jesucristo
era contraria a la fe de los cristianos y a la evidencia presentada
en los evangelios. La afirmacion de su divinidad aparentemente
atentaba contra el monoteismo que los cristianos sostenfan como
la verdad primera de su fe —que de alguna manera correspondia
a la fe en Yahvé del Antiguo Testamento, y que culmina en la
plenitud de los tiempos con la revelacion de Jesus—. La aporifa se
complica ain mas cuando la pregunta era sobre la divinidad del
Espiritu Santo.

La basqueda de la solucién a esta aporia esclarecié en gran
medida las verdades de la fe cristiana; pero también provocod
muchas pistas falsas, errores, desviaciones, y aun luchas
virulentas. Asi sucedié con los Anomeos™, los Adopcionista™,

2 Tig dpo oltog €otLv...; Mc 4, 41; Lc 8, 25.

» Sostienen que siendo el Hijo engendrado, es de naturaleza completamente
distinta (@vopotouc) del Padre que lo engendro.

* Jesucristo fue un simple hombre que fue adoptado por Dios en su baptismo.



NICEA HACE 17 SIGLOS 15

el Docetismo®, el Apolinarismo®

, el Subordinacionismo?’, y con
varios otros errores antes y después de Nicea. Pero, de especial

gravedad resulté ser el arrianismo®.

Un terremoto teoldgico

Ario (ca. 256- 336) naci6 unos tres afios después de la muerte
de Origenes, probablemente en Libia. Un tiempo fue seguidor
de Melecio, obispo cismatico de Alejandria. Luego volvié a la
ortodoxia. En 312 Aquila, siguiente obispo de Alejandria, lo
ordené diacono. Su sucesor, Alejandro, al subir a la catedra, lo
ordend presbitero (ca. 313) y le asigno la iglesia de Baukalis,
donde tuvo mucho éxito como predicador. Alrededor de 318

» Siendo Jesucristo Dios, su sufrimiento, igual que su humanidad, fue mera
apariencia.

% Segin Apolinar, en Cristo el logos tomo la parte que corresponde al alma
humana racional.

77 Jesus es inferior al Padre y le esta subordinado.

* La controversia arriana, en si misma muy complicada, ha sido objeto de gran-

des estudios y minuciosos analisis a lo largo del tiempo, incluyendo su tratamiento
en los concilios de Nicea y Constantinopla I, que lidiaron con ella, pues incide en
todos y cada uno de los aspectos medulares de la fe cristiana.
La literatura es enorme. Cfr., por ejemplo, Michael Walsh (Ed.), Dictionary of
Christian Biography (Minnesota: The Liturgical Press, 2001), s/v; Patrick W. Carey
& Joseph T. Lienherd, Biggraphical Dictionary of Christian Theologians (Peabody,
Mass.: Hendrickson Publishers, 2002), s/v; Angelo Di Berardino (Dit.), Diccionario
Patristico y de la Antigiiedad Cristiana (Salamanca: Ediciones Sigueme, 1991), Vol 1, s/v;
Gonzilez Faus, gp. cit., pp. 394-397; Maria Victoria Escribano Pafio, “El Cristianismo
Marginado: Heterodoxos, Cismaticos y Herejes del siglo IV en Manuel Sotomayor
y José Fernandez Ubifia (Coods.), Historia de! Cristianismo, I El mundo Antigno (Madrid:
Ed. Trorra y Univ. de Granada, 2003), Cap. VIIL, pp. 350 y 418-427; Philip Schaff,
History of the Christian Church (8 Vols.; Peabody, Mass.; Hendrickson Publishers, 3%
printing, 2006) Vol. 3, pp. 618-621; K. 1. Hefele, Historia de los Concilios, (version al
frances, Parfs, Letouzey et Ané, Eds., 1907; Giuseppe Alberigo (Ed), Historia de los
Concilios Ecuménicos, Salamanca, Ed. Sigueme, 1993. Ademas, en cada una de estas
obras se reporta una bibliograffa amplisima.



16 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

empez6 a difundir sus ideas sobre Cristo y la relacion de éste con
el Padre.

De Ariohansobrevivido cuatro escritos—no como documentos
originales, sino como recensiones en otras obras—: sendas cartas a
Eusebio de Nicomedia (318)¥, al obispo Alejandro de Alejandtia
(320)" y al emperador Constantino (327)*', y una composicién
poética, Oarera (E/ banquete)*® —a guisa de cancion, para divulgar
sus ideas—. Su pensamiento se complementa con referencias de
historiadores y con las refutaciones de sus adversarios, sobre
todo las de Atanasio de Alejandria (ca. 296 - 373).

En esencia, Ario sostenfa que Dios, por ser lo que es, es
inefable para todos™. Por lo tanto, hay una diferencia esencial
entre Dios —ingénito, eterno, sin principio, inefable, indecible,
invisible, anterior al Hijo— y el Hijo, a quien el Padre cre6 en un
tiempo y momento por su voluntad, lo elevé a la filiacion tras
haberlo hecho, y lo dot6 con las caracteristicas que quiso, pero
no lo hizo igual a él.

Sin haber mencionado para nada al Espiritu Santo, como
en un inciso, Atrio habla de la #7ada: “Por tanto la Triada no es

¥ Teodoteto, Historia Eclesidstica, Ed. griego-frances, Patis, SC 501, 2006, Tomo
1, Cap. 5, ppp191-195.

0 Atanasio, De Synodis. Griego: Migne, XX VI, Col. 707-712; espaiiol en Catlos
Ignacio Gonzalez, S.J., E/ Desarrollo Dogmiitico de los Concilios Cristoldgicos, México,
Conferencia del Episcopado Mexicano, 20006, p. 314.

3! Texto gtiego y francés, en Socrates de Constantinopla, Historia Eclesidstica, en
VVAA (eds.), Paris, Editions du Cetf, Sources Chrétiennes, Vol. 477, Libro 1, No, 26.
Texto espafiol en C.I. Gonzilez, p. 316.

> Se conservan fragmentos en diversos textos. Primer fragmento: Atanasio,
Orationes contra Arrianos, en Migne, PG, 26, col.20-21 (traduccion al inglés en Schaff,
Nicene and Post-Nicene Fathers, Second Series, Vol. 4, pp. 308); segundo, Ibzd., col. 24
(Schaff, p. 311); tercero, Anastasio, De Synodis. Migne, /og, cit., col. 706-707 (Schaff,
op. cit., p. 457-458; traduccién al espafiol en C.I. Gonzilez, p. 316).

3 o0tog yobv 0 Bedc kaBO €0TLY, BPPNTOC ALY LTEpPXEL.



NICEA HACE 17 SIGLOS 17

de glorias iguales, ni pueden comunicarse sus hipdstasis, la una
siendo infinitamente mas digna que la otra en sus glorias.”**

En resumen, Dios es inefable aun para el Hijo”, de manera
que el Hijo no puede entender nada de lo que habla que sea
comprensible [en el Padre], pues le es imposible rastrear al Padre,
que existe por si mismo™. Porque el Hijo no conoce ni siguiera
su propia esencia’’, porque siendo Hijo ha existido en verdad por
voluntad del Padre™.

Estas ideas provocaron fuertes polémicas. Algunos obispos
apoyaron a Ario, entre otros, Eusebio de Nicomedia y Eusebio
de Cesarea, que, aunque no eran de la misma opinién, lo
defendian. Otros lo contradecian. La controversia crecid y el
debate se hizo publico. Tuvo que intervenir el obispo Alejandro.
Ario fue condenado por un concilio local en Alejandria, y su
condena ratificada por un concilio regional de obispos egipcios,
que también lo excomulgd. Ario se acogié a sus dos obispos
amigos. Alejandro expidi6 cartas a todos los obispos en contra
de los «apostatas» y «los exukonianos (01 €€ o0k Ovtwy —los que
sostenfan la creacion del Hijo «de la naday).

Pronto arrecié la polémica. Se levantaron obispos contra
obispos, provincias contra provincias; tedlogos, clérigos, y aun el
conjunto del pueblo fiel. Todos estaban involucrados. Se discutia,
se argumentaba, aun en las plazas y los mercados. En poco
tiempo toda la Iglesia Oriental estaba envuelta en la controversia,
y todo el Oriente cristiano se convirtié en un campo de batalla
teologico, a favor o en contra de la herejia. La mayor parte de los

EYIY) ) / 5 [ 5 ’ ¢ - 5 ¢
eyouv TpLOtQ €oTLY 60&0&@ OU)Y OMOLOLE" OVETLULKTOL €xuTHLE €LOoLY ol

. , . P MR , ; A
VTOOTAOELG aLTOV: [ler THG WLiC €vdofotepo SOENLG €T dmeLpOV.
¥ 1 Yi® 0 0e0¢ dppntog LTapyel.
36 2a7 o / , , o L e -
¥ adtvate yop avt® tov Ilatépo te €ELyvidont, 0¢ €0ty €d’ eovtod.
a0TOg Yop O Yiog Ty €xvtod olbolay ok oldev.
% Atanasio, De Synodis, loc. cit.

37



18 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

antagonistas —tanto ortodoxos como heterodoxos— pretendian
ser seguidores de Origenes, a quien consideraban su antecesor
y maestro. Asi, tesis contrarias y contradictorias pretendias ser
consecuencia de los mismos planteamientos origenianos. La
controversia fue acalorada, en ocasiones violenta.

Por las cambiantes circunstancias politico-religiosas, la
predicacion aberrante de un simple presbitero de la didcesis de
Alejandria provocd una conmocion religioso-politica de  tal
magnitud que amenazaba no soélo a la Iglesia, sino la misma
unidad y estabilidad politica del Imperio Romano —un verdadero
terremoto teologico—. Y es que para entonces el cristianismo
habia adquirido una funcién social de gran impacto politico para
el imperio, pues primero fue reconocido como religion legitima, y
posteriormente seria declarada re/igion oficial. En este contexto, los
adversarios doctrinales frecuentemente apelaron al poder politico
en apoyo a sus posiciones, y no pocas veces éste intervino de
forma autoritaria e impositiva.

En 312, cuando Constantino lucha por el poder con Majencio
se acoge al Dios de los cristianos para conseguir sus objetivos
politicos. Este patrocinio del Dios cristiano parece favorecetlo.
En 324, al derrotar a Licinio, queda como soberano tnico tanto
de occidente como de oriente del Imperio. Habiendo logrado la
unificacioén politica, se enfrente ahora con el conflicto religioso
desatado por la controversia arriana, cada vez mas intensa. La
pugna y division eclesiastica provocada por dicha controversia no
abonaba nada a la paz y unidad imperial, sino las ponia en grave
peligro.

Cuando el emperador Constantino arrib6 al oriente en 324, el
debate amenazaba con desbordarse y romper la unidad misma del
imperio. En un esfuerzo por reconciliar las partes en conflicto, el
emperador Constantino dirigié una carta al obispo Alejandro y al



NICEA HACE 17 SIGLOS 19

presbitero Ario, exhortando a un entendimiento.”” Al no obtener
resultados, envid a un obispo de su confianza, Osio de Cérdoba,
para que intentara un acuerdo; pero al no lograrlo, éste convocod
a un sinodo nutrido en Antioquia, a principios de 325, que él
mismo presidié. El sinodo se pronuncié a favor de Alejandro y en
contra de Ario. Tres obispos, incluido Eusebio de Cesarea fueron
severamente censurados. IL.a polémica, sin embargo, continud.

EL CONCILIO DE NICEA

La convocatoria

Ante la inutilidad de los esfuerzos de reconciliacién, la
agudizacion de la polémica y su impacto negativo para la unidad
del Imperio —ademas de algunas otras cuestiones pendientes,
como la fecha de la Pascua y asuntos de disciplina eclesiastica—,
probablemente por consejo de Osio de Cérdoba y de Alejandro, el
emperador Constantino convoco a todos los obispos del Imperio
a un concilio universal (aparentemente sin la intervenciéon del
obispo de Roma, el Papa) y les proporcioné todas las facilidades
de transporte del propio estado. Cada obispo podria hacerse
acompanar de dos presbiteros y tres servidores. La reunion
tendrfa lugar en la ciudad de Nicea, un puerto maritimo cercano
a la ciudad imperial de Nicomedia, hacia mediados de 325: el
Concilio Ecuménico de Nicea.

Fuentes historicas sobre el Concilio

> Documentos conciliares. No existen actas del concilio.
Sélo conservamos tres documentos: el sizbolo niceno, los

% FRusebio de Cesarea, [7tae Const., 11, 64-72; Socrates, 1, VII, 1-20.



20 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

veinte canones y una carta sinodal. Se menciona, ademas, un
decreto sobre la fecha de la Pascua.

> Documentos de participantes: Atanasio, De decretis synodi
Nicaenae —que incluye la carta de Eusebio de Cesarea a
su Iglesia, entre otros documentos—, Epistola ad Afros,
Orationes 1V contra Arrianos, Eusebio, |7ta Constantini

> Relatos de historiadores: Socrates, Historia Eclesidsticay
Sézomen, Historia  Eclesidstica; Teodotreto, Historia
Eclesidsticay Rufino, Historia Eclesidstica.

Los asistentes

El nimero de obispos participantes en el concilio difiere
fuertemente segun las diversas fuentes histéricas, y fluctia entre
un minimo de 194 y un maximo, simbdlico, de 318*. La gran
mayorfa eran orientales; respecto a occidente, ademas de Osio,
asistieron sendos obispos de Francia, Africa del Norte, Panonia,
Milan y Calabria, mas dos presbiteros de Roma, Vito y Vicente,
como legados del anciano papa Silvestre I. El total serfa como la
sexta parte de todos los obispos del Imperio, calculados en mil
ochocientos —mil orientales y ochocientos occidentales—. Si se
incluyen los presbiteros, diaconos, laicos y otros participantes, se
calcula el total de asistentes entre mil quinientos y dos mil*. El
sustento corria por cuenta de los recursos imperiales. Entre los
obispos asistentes habia te6logos inminentes, confesores de la fe,
taumaturgos, santos ascetas. Los asistentes se pueden clasificar, de
conformidad con la problematica vigente, en partidarios de Ario,
defensores de la ortodoxia, una tercera ala. Cada una de estas
facciones present6 propuestas, que se discutieron ampliamente.

K. 1. Hefele, Historia de los Concilios, (version al francés, Patis, Letouzey et Ané,
Eds., 1907, p. 409- 416; Schaff, p. 623-624; Alberigo, p. 28-29.
1 Schaff, p. 624.



NICEA HACE 17 SIGLOS 21

La discusion del opootoLog

El centro de la polémica en Nicea consistié en dilucidar la
relacién exacta entre Jesucristo y Dios, el Padre: si Cristo era una
criatura o era de naturaleza divina, es decir, Dios como el Padre.
El debate se focaliz6 en el concepto de odote entendido como
sustancia o esencia —aunque aun no se distingufa claramente del
concepto de bTOGToLc— . Partiendo de la esencia divina del Padre,
cual debia entenderse que fuera la esencia del Hijo, si distinta
€TEPOOVOLOG, semejante OLOLOOVOLOG o igual OLooUGLOC 2 la del
Padre, y si estas alternativas en cuanto a la esencia implicaban o
no una identidad o diferenciacién en cuanto a la realidad misma
de ambos, es decir en cuanto a su vTOoTEOLS. En el fondo se
trataba de esclarecer como se podia conciliar la identidad de
Cristo, como realidad distinta del Padre, y su divinidad, igual que
la del Padre, con el monoteismo cristiano —no judio.

Finalmente, tras varias discusiones, el Concilio acepté como
formula definitiva del Simbolo —incluyendo el término 6po00GL0¢
que el mismo Emperador acepté y aun él mismo sugirié— el texto
tal como se incluyé mas arriba.

Los otros documentos nicenos

Tras la confesién de fe en términos ortodoxos positivos,
contrarios a los planteamientos arrianos, se continia con un
anatema que condena los principales de estos planteamientos, tal
como se manejaban en el concilio:

Tolg &¢ Aéyovtog
A quienes por otra parte dicen:
@ Tote 0Te OVK MY,
“era alguna vez cuando no era”
Kol «Tply yevvndfvel olk Mu»,



22 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

y “antes de ser engendrado no era”,

kol OTL €€ 00K OvTwY €yéveto,
y que de no ser llego a ser,
1 €€ €TéPaC LTOOTUOEWS 1) 0VOLIG POOKOVTHG €LvaL
o de otra hipostasis o sustancia dicen ser
N TPETTOV 1 GAAOLWTOV TOV LLOV ToD BcoD,
o modificable o alterable el Hijo de[l] Dios,

avobepotiel 1) KBOALKY) EKKANOLN.

anatematiza la Catolica Iglesia.

Los veinte cinones®

Los veinte canones del Concilio tratan en secuencia no
sistematica cuestiones de las estructuras eclesiasticas (4-7, 15, 106),
de la dignidad del clero (1-3), 9, 10, 17), de la penitencia publica
(11-14), de la readmision de cismaticos y herejes (8, 19) asi como
de normas litargicas (18, 20).

Ia carta sinodal

Es de suponer que el Concilio envié una especie de carta
circular a todas las Iglesias. S6lo se han conservado dos, a las
Iglesias de Alejandria y de Egipto, donde se describe el desarrollo
del Concilio y sus conclusiones®.

Pasemos ahora a un analisis hermenéutico.

* Drobnet, Manual, p. 289. El texto griego de los 20 canones, una traduccion y
una explicacién se encuentra en Hefele, Historia 1, pp. 528-620.
# Socrates, I, IX, 1-14, p. 113-119.



NICEA HACE 17 SIGLOS 23

ANALISIS MORFO-TEOLOGICO DEL SIMBOLO

En el Concilio de Nicea fue grande la influencia de Origenes,
sobre todo a través de Atanasio. Especificamente fue crucial
su precision terminolégica por lo que toca el tema de Dios y
Jesucristo. Al redactar el Simbolo, los Padres Congregados
utilizaron el griego con el mismo cuidado que Origenes subrayaba
al comentar el caso del evangelista San Juan en el primer versiculo
de su evangelio, como se sefial6 mas arriba.

Asi pues, al redactar el Simbolo, los Padres Conciliares, “Con
gran cuidado, y no como quienes no conocen la precisioén de la
lengua griega”, en algunos casos utilizaron articulos y en otros
casos los omitieron, al definir la ortodoxia sobre Dios y Jesuctisto.

En el caso de 0 Bedg, se trata de un sustantivo precedido por
el correspondiente articulo definido —en sus diversos casos (0,
700, 1@, T0V)—. En el caso de €l¢ Bedg, es el mismo sustantivo,
precedido por el correspondiente adjetivo numeral —igualmente
en sus distintos casos (ETQ, evoe, evi, évw). Por lo mismo, 0
8ed¢ [el] Dios, debe ser considerado como el nombre propio
del Padre; lo mismo cuando va precedido por el numeral €lc.
En ambos casos esta designando al Padre todopoderoso. Esta
precision nos coloca no sélo en la afirmacioén de la ortodoxia
frente al heresiarca Ario y otros, sino en el umbral del misterio
divino. Analicemos los distintos articulos del Credo:

1. E1r Dios uNO Y UNICO

En su primer articulo, Nicea afirma que nosotros, los
Padres Conciliares —siguiendo la doctrina de los apostoles que
Origenes y tantos Padres pre-nicenos recibieron y trasmitieron—,



24 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

“Creemos en un unico Dios (Iiotelopev eic éva Beov), Padre
todopoderoso...”*.

Nicea confirma, pues, que el Padre es el Dios uno y tnico (€lg
Bedc), pues es Dios por si mismo (x0t00eoc 6 Oedc €otL), es el
tnico Dios verdadero (0 povog aANOLYOC Oeég), creador de todo
lo que existe.

2. JESUCRISTO

En el segundo articulo afirma que creemos “también en un
tnico Sefior Jesucristo, el Hijo de Dios (tov viov tod Oeod)”. Asi
pues, segun Nicea, Jesucristo es un unico Sefior, y es el Hijo dell]
Dios (tob 6eoD), o sea, del Padre. Es decir, Jesucristo no es ni el
Dios (0 6€dc), ni el Dios tnico (€lg 0edg) de los cristianos. ¢Quién
es, pues, Jesucristo, si no es el Dios de los cristianos, ni el tnico
Dios? De entrada, afirma que es el Hijo de Dios, es decir, del
Padre; pero, ¢qué afirma respecto a su divinidad —en el contexto
de la herejfa arriana que la niega—?

Nicea afirma su divinidad, pero en términos muy precisos:
Jesucristo es Dios, por ser Dios de Dios (Bedv ék 0eod). Notese
que en este caso ninguno de los dos sustantivos esta precedido
por un articulo; es decir, no dice Be6v €k Tod 6€0D, ni menos
0V Bedv €k oD Beod, sino, con gran cuidado, Beov ék Beod
—es decir, con toda precision, «Dios de Dios»—. Jesucristo no
es Dios (Bedc) que proceda de la persona de Dios (0 8e€6c) [del
Padre] —como cuando se le designa como el Hijo de Dios [del
Padre] (0 viog T0D 6€oD)—. Jesucristo, en cuanto Persona, es el
Hijo del Padre (de la primera Persona de la Trinidad)*; pero en
cuanto «Dios» es Be0v ék Beov, es decir, es sustancia divina que

“ DH 125.

* En terminologfa teoldgica postetior.



NICEA HACE 17 SIGLOS 25

procede de la sustancia divina (del Padre). Asi pues, aqui 6edc,
sin articulo, esta designando la sustancia divina que se predica de
Jesucristo, el Verbo encarnado, igual que cuando San Juan habla
del Verbo como Dios: kal 8eog v 6 10yog (y el Verbo era Dios),
sin articulo. De Jesucristo, pues, (igual que mas tarde del Espiritu
Santo) se afirma que es 0€dc, es decir, que es sustancia divina;
pero en cuanto Persona no es 0 0edc ([el] Dios), sino es el Hijo
de [el] Dios.

En una frase anterior lo habia aclarado el Simbolo Niceno:
Jesucristo, el Hijo de Dios (tov utov tod Geod), “es engendrado
unigénito del Padre (yevvmbévta ék tod Ilatpdc povoyevm),
es decit —y subraya—, de la sustancia (o esencia) del Padre”
(toutéotLy €k Thg ovolac Tod Iatpdg).

A continuacién, en metafora luminosa, Jesucristo es también
«uz de luz» (sin articulos). No dice Nicea «luz de la luz» ni «la
luz de la luz», por las razones ya expuestas. Posteriormente lo
confirma doblemente. Por una parte recalca que Jesucristo
es “Dios verdadero de Dios Verdadero” (Beov ainbivov ¢k
Beod aAnBLvod), de nuevo sin articulos. Pues no dice que es ¢/
Dios verdadero —ya que sélo el Padre es el Dios Verdadero (0
LOVOC GANOLVGC Bedc)—, pero si afirma que es Dios verdadero
—verdadera esencia divina— por proceder de quien es Dios
Verdadero —verdadera sustancia divina—. Es verdaderamente
sustancia divina por proceder de la sustancia divina verdadera —
del Padre. Y por la otra parte, explicita su consustancialidad con
el Padre: opoovoLov ¢ Ilatpl. En cuanto a la esencia es Dios
igual que el Padre.

Asi, pues, Jesucristo —como el Espiritu Santo— no es Dios por
st mismo (dT00e0c 6 Bedg €aTL), sino que es Dios por ser el Hijo
de Dios. En el ambito de la esencia y del orden secuencial (tayLc)
—aunque de ninguna manera en el ambito temporal— Jesucristo
primero es Hijo (Persona) —UmMO0TOOLE, en terminologia
capadocia posterior—, y, como consecuencia, es Dios (Bedc,



26 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

sustancia divina); es decir, es Dios (Bedc, sustancia divina igual
que la del Padre) por ser el Hijo del Padre.

3. EL Espirrru SANTO

El Simbolo de Nicea termina: “Y en el Espiritu Santo”, sin
afiadir nada. Constantinopla I completara la férmula de Nicea:
...el Seftor y Dador de Vida, procede del Padre, que con el Padre
y el Hijo recibe una misma adoracion y gloria [por ser de esencia
divina], y que hablé por los profetas. Y afiade la fe en la Iglesia
con su caracteristicas propias, en el bautismo y en la resurreccion
de los muertos, y la vida eterna (ver mas adelante).

En resumen, tanto el Padre como el Hijo, como el Espiritu
Santo son 6ed¢ (los tres y cada uno, dado que son una unica
sustancia divina, la del Padre; pero solo el Padre es 0 6edg y €lc
Bedc*. Origenes lo habia explicado®”: abtobeog 6 Bedg €oTL*®: Dios
(0 6€6c) es Dios por si mismo (0t60e0g, Ders a sé), y es el tnico
Dios verdadero (tov povor Andvov Beov). Por eso Jesucristo
dijo: “Esta es la vida eterna, que te conozcan a ti, el unico verdadero
Dios, y al que enviaste, Jesuctisto”*—sin negar su propia divinidad.

Conclusion

Este analisis morfo-teologico confirma que Nicea utiliza la
terminologfa de la verdad tradicional que viene de la Escritura
y de todos los Padres pre-nicenos, especialmente de Origenes,

% Por otra parte, no se puede aplicar al caso la terminologia escoléstica. Si bien
[el] Dios (0 8€dc) es el Dexus a se; no se puede decir que Jesucristo y el Espiritu Santo
sean Deus ab alio Deo o, mas apegados al griego, sean Deus de alio Deo, sino simple-
mente Deus de Deo, pues es una y tnica la sustancia divina.

Y7 Cfr. Medellin Erdmann, ap. Cit.

® CIn11, 16.

¥ Jn173.



NICEA HACE 17 SIGLOS 27

y que utiliza “con gran cuidado la lengua griega”, al definir la
ortodoxia de la doctrina trinitatia y cristolégica™.

REITERACION DEL ANALISIS HERMENEUTICO

A guisa de confirmacion

1. Contexto, pertinencia y relevancia

En medio de la polémica arriana, el Simbolo define, de ahiy en
adelante, los términos de la verdadera doctrina apostélica acorde
con la Escritura y la Tradicion, por todos los siglos venideros.
Utiliza el pronombre «nosotros» en primera persona del plural
—en lugar del Credo, en singular, como se estil6 siglos después en
Occidente—, como expresion de la comunalidad de la fe.

2. Denominacién, identidad y caracterizacion
de las personas divinas

Para el concilio, cada una de las Personas divinas tiene su
identidad y nombre propio:

El Padre es €i¢ ©c0¢ : el tnico Dios, unus Deus (ITLoteboper
elg éva Oeov). Con este término se esti indicando no sélo el
monoteismo sino también el henoteismo de Dios, el Padre: Dios
es uno y unico: nadie como él, pues es todopoderoso (Ilatnp
TUVTOKPATWP), v creador de todas las cosas (TAVTwY TOLETOC).
El Padre es 6 Qedc (Dios, con articulo definido): asi lo sefiala
el Simbolo al hablar de que Jesucristo es el Hijo de[l] Dios (en

3 Conviene contrastar este andlisis con el realizado por Prestige en su capitulo

“THE HOLY TRIAD”, en el que no matiza suficientemente sus hallazgos por insufi-
cientes referencias a los textos originales en griego. Prestige, G.L., God in Patristic

Thought, Londres, SP.CK., 1964, pp. 76-96.



28 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

acusativo y genitivo): Tov viov 100 Oeod. Es Dios verdadero
(@0 aAnbLroc), del que procede Jesucristo, quien es también
Oc0¢ aANOLVOg; Bcov aAndLrov ék Bcod aAndLvoD.

El Hijo es €LC Kf)pLog: el unico Senor, unus Dominus (KOL‘L
elc évo kuprov) El término tiene el mismo sentido que en el
caso de Dios, el Padre: el Sefior Jesucristo es uno y el unico:
nadie como él, pues es el Hijo (0 vioc) de[l] Dios (0 ©€dc): Tov
vior tod Beod, engendrado por el Padre [como] unigénito. Y
miés claramente: engendrado de la sustancia del Padre: ék Tfig
ovotac tod Ilatpodg, y no creado de la nada. Es Dios (Qedc) de
Dios, luz (¢&) de luz, Dios verdadero @eo¢ aAndLvoc (verdadera
esencia divina) que procede de un Dios verdadero (de una esencia
divina verdadera). Y para mayor precision, se reitera: engendrado,
y aclara, no creado yevvnBévta o0 Toindévte, de igual [de la
misma] sustancia que el Padre opoovoioc t¢ Ieatpt, y por lo
mismo inmutable e inalterable, a través del cual® todas las cosas
fueron hechas [por el Padre]: 6 00 & mavte €éyéveto.

Viene a continuacion el papel que el Hijo ha jugado en la
historia de la salvacién humana: su descenso, encarnacién —
carne y hombre—, muerte, resurreccion al tercer dfa, ascension a
los cielos, y su futura venida a juzgar a vivos y muertos.

Termina el Simbolo con la mencién del Espiritu Santo, sin
mas explicacion.

Reiterando, fuera del 0poovoLoc —que ya se explico—, y de
la bmootaoLg y ololw, la terminologia utilizada por Nicea es
totalmente congruente con toda la tradicién neo-testamentaria
y patristica, inicamente aclarando y especificando el sentido de
algunos términos, y contrastandolos con la interpretacion arriana

°' Tomado de Jn 1,3. Esta intermediacion en la creacion ha sido objeto de di-
versas interpretaciones teoldgicas. Lo que excluye la ortodoxia es que el Hijo sea un
ser creado por el Padre intermedio entre él y el resto de las criaturas.



NICEA HACE 17 SIGLOS 29

de los mismos. Por otra parte, el término Dios en griego, con
articulo definido se refiere siempre al Padre. Nunca aplica el
término Dios para designar al Dios Trino y Uno, la Trinidad™.

3. Orden (tafLc)

El simbolo Niceno muestra a las personas divinas en el orden
tradicional. Primero es el Padre. El Padre engendra al Hijo. En tercer
lugar, se menciona al Espiritu Santo. Sin implicar ninguna tem-
poralidad, por su identidad de origen, no puede ser otro el orden.

4. Papel o funcién de las personas en el plan salvifico

Dios, el Padre, siendo todopoderoso, es el creador de absoluta-
mente todas las cosas, visibles e invisibles. Pero absolutamente
todas las ha creado por intermediacién de su Hijo.

Jesucristo, el Hijo de Dios desde siempre, por la salvacion de
nosotros los hombres descendié de los cielos y se encarné por
obra (éx) del Espiritu —santo y la Virgen Maria®—. Tras su muerte
y resurreccion, ascendio al cielo y vendra a juzgarlos. Indica un
movimiento katabatico y anabatico: desde el Padre, y de retorno
al Padre, en una labor salvifica.

Al Espiritu Santo Nicea no le asigna ninguna accioén especifica
fuera de los que su nombre denota.

52 A estas alturas conviene contrastar la terminologia que emplearon los Padres
Conciliares con el sentido que le dan al Simbolo autores occidentales modernos. Por
ejemplo, Jerénimo de Ripalda, SJ, en el texto clasico de la catequesis primera, al de-
clarar los articulos del Credo, pregunta: “Pues si el primero es creer en Dios [“Creo
en un solo Dios”], ¢quién es Dios?”, y responde: “La Santisima Trinidad, Padre,
Hijo y Espiritu Santo, tres personas distintas y un solo Dios verdadero.” Y continia
su texto con cuatro nuevas preguntas y sendas respuestas: “¢El Padre es Dios? Si lo
es. ¢El Hijo es Dios? Si lo es. ¢El Espiritu Santo es Dios? Sf lo es. ¢Entonces, son
tres Dioses? No, es un solo Dios en tres personas distintas.”

> Aclaracion de Constantinopla 1.



30 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

5. Las relaciones entre las personas divinas

El énfasis del planteamiento conciliar es la divinidad de
Jesucristo, entendida como igualdad en la sustancia divina, que se
deriva de la esencia del Padre, al ser su Hijo unigénito, engendrado
por éste de su misma sustancia: Dios verdadero de Dios verdadero.
El término técnico-teoldgico es opoovotog t¢ Iatpl.

Queda pendiente la afirmacion explicita de la divinidad e
igualdad sustancial del Espiritu Santo, que se definira mas adelante.

0. Las relaciones de cada Persona para con los hombres

Estan asi definidas, también, las relaciones de cada una de las
tres Personas divinas para con la creacion en general y para con
los hombres en particular.

Dios, el Padre todopoderoso, es nuestro creador. Fuimos
creados por El de la nada, y por su accién creadora permanente
nos mantenemos en el ser.

Pero fuimos creados por medio de Jesucristo, el Hijo de Dios,
quien por nosotros los hombres y nuestra salvacion, descendio,
se encarnd y se hizo hombre, padecid, resucité y ascendi6 al cielo.

La relacién del Espiritu Santo con nosotros los hombres esta
por explicitarse.

7. Respuestas humanas diferenciadas implicitas,
especificas a cada Persona divina

A Dios: ante el creador, la criatura responde con reconoci-
miento, con una inmensa e incesante accion de gracias, con
alabanza y glorificacion.

A Jesucristo: reconocimiento por su realidad de Hijo de Dios
y de naturaleza divina, igual a la del Padre, quien lo engendré.
Como creaturas, reconocer también su papel mediador en la
creacion entre el Padre y las creaturas, y la gratitud, alabanza



NICEA HACE 17 SIGLOS 31

y glorificaciéon correspondiente. Caer en la cuenta y aceptar
su intervencion en la historia de la salvacion, su katabasis:
encarnacion, muerte, y su Anabasis, resurreccién y ascension al
cielo; asi como su segunda venida como juez de vivos y muertos.
Al hombre le toca responder aceptando su iniciativa de salvacién
y viviendo en forma congruente.

Al Espiritu Santo: es todavia muy implicita la respuesta.

CONCLUSION

El concilio de Nicea afronté con claridad y energia la gran
herejfa arriana, y definié con toda precision la realidad de Dios,
de su Hijo y del Espiritu Santo —sin que, sin embargo, haya sido
la tltima palabra de la teologfa cristiana, sino que ésta ha seguido
en una historia ininterrumpida—. El Simbolo es muy especifico
en su nocién de Dios (0 0€0¢), de su Hijo Jesuctisto, y del Espiritu
Santo, y de la relacion entre ellos. En efecto, la relacion de las
Personas entre si, y de cada Persona con los seres humanos es
diferente y especifica. No es una relacion de la sustancia o de la
divinidad en abstracto, sino de cada Personas con los hombres en
concreto. De igual manera, las respuestas de los seres humanos
son especificas hacia cada una de las Personas divinas, mas
que hacia una sustancia divina indiferenciada; si bien el Hijo es
consustancial con el Padre, igual que el Espiritu Santo.

Las limitaciones

Nicea es un hito fundamental en el desarrollo de la teologia y 1a
regla de la verdad —posteriormente llamado dogma— de la Iglesia;
pero es un hito, no es el final del proceso. Entre los puntos que
Nicea dej6 sin resolver fue la diferencia entre 00ote e UTOOTAOLE,
pues parece identificarlas cuando anatematiza a quienes sostienen
que el Hijo pueda ser de otra hipostasis o sustancia que el Padre



32 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

3 € ’ € ’ H > . ’ ’
(€€ etepog vmooTOoEwG M) ovoLwg). Tiempo después, se aclarara
la diferencia, y esto contribuira a una comprension correcta entre
Personas y sustancia en la divinidad.

El resultado politico-eclesial

Con el consenso casi unanime del Concilio y las conclusiones
tajantemente favorables a la ortodoxia y contra el arrianismo, mas
la aprobacion total del Emperador Constantino, parecia haberse
logrado la unidad eclesial y se habria evitado una escision del
imperio por motivos religiosos.

Sin embargo, décadas después del Concilio de Nicea, de
la muerte de Ario (330), y la de Constantino (337), continua
la polémica con los arrianos de diversas tendencias. Los
cuestionamientos y ataques a la doctrina tradicional ortodoxa se
multiplican y se hacen mas sutiles y complicados. El arrianismo
pareci6 devenir una hidra de multiples cabezas.

Lalucha lleg6 a ser cruenta. Durante algtin tiempo los arrianos
tuvieron una clara ventaja, con el apoyo del emperador Valente.
Los defensores de la fe nicena fueron perseguidos, desterrados
y aun vejados fisicamente, entre ellos Atanasio. Pero al subir
al trono Graciano, y sobre todo Teodosio I, de origen espanol
y educado en la fe nicena, se invirtié la situaciéon politica; los
nicenos tuvieron mejor suerte y los arrianos fueron perseguidos.
Entre tanto, la herejia seguia su curso.

La heterogeneidad herética

Respecto a la relacion del Hijo con el Padre, los herejes apelan
a su peculiar interpretacion de las Sagradas Escrituras, ante todo
de los pasajes controvertidos sobre Jesucristo, a la tradicién como
ellos la entendian, y a su particular lectura de Origenes.

Una corriente afirma la igualdad de sustancia entre el Padre y



NICEA HACE 17 SIGLOS 33

el Hijo, pero niega su distincién de hipostasis, como Marcelo de
Ancira, quien, al diferenciar entre el Logos y el Hijo, cae en una
forma refinada de Sabelionismo o Modalismo. Los Eusebianos
o semiarrianos como Basilio de Ancyra y Gregorio de Laodicea
se declaran homoionsianos (0poroovoLog: de esencia similar). Los
Anomeos, sostienen que Padre e Hijo son tal cual de esencias
distintas (@vOpoLog), y los Exukonianos para quienes el Hijo fue
creado de la nada (€£ ovk Ovtwv). Otra corriente propugna
por una diferencia de esencia (€T€pooVGLOG), heterousianos como
el Eunomio obispo de Cizico (ca. 335 — ca. 395), alguien
verdaderamente brillante. En efecto, los Eunobianos sostenian
que solo el Padre es Dios, ingénito, eterno, bueno, invariable,
tan absolutamente distinto de lo creado que requiere de un
intermediario para crear. Ese es el Verbo, Hijo de Dios, existente
antes del tiempo y de los siglos (Tp0 xpovwy kol alwvwv),
superior a todas las creaturas, un ser intermedio entre Dios y la
creacion. Es el creador del universo, imagen perfecta del Padre,
ejecutor de todos sus designios, y por tanto digno de ser llamado
metaféricamente Dios, Logos y Sabiduria. Es la primera de todas
las criaturas, es decir, la primera creacién que Dios hizo de la
nada, no de su esencia sino por su voluntad, antes de todos los
tiempos, por lo que no es eterno, sino que tuvo un comienzo,
y por lo mismo, “hubo cuando no era”. A través de él todo fue
creado. Negaban la divinidad de Jesucristo por ser de naturaleza
distinta a la del Padre (cuya esencia es ser ingénito). As{ mismo,
negaban la divinidad del Espiritu Santo.

Habiendo Nicea dejado un tanto pendiente el tema del Espiritu
Santo, y dada la falta de definicién explicita de las Escrituras, los
Pneumatémacos, Macedonianos o Tropicos™, lo consideraba
como la primera creatura del Hijo y subordinado a él, igual que el

5 1pdmog: estilos o figuras literarias usadas en la Escritura al hablar del Espiritu

Santo.



34 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Hijo al Padre, y por lo mismo negaban su consubstancialidad, y lo
entendfan como un poder impersonal de Dios o un atributo suyo.

Finalmente, a su vez habfa disensiones internas dentro de
los bandos, de las que se ocuparon diversos concilios locales o
regionales.

La argumentacion exegética de los arrianos y semiarrianos se
basa en pasajes de la escritura que colocan a Jesucristo en el ambito
de las criaturas (asf la Sabidurfa se considera la primera creacion,
por ejemplo), o sefialan rasgos como ignorancia, desarrollo
psicosomatico, tristeza, angustia, y otros estados de animo
fluctuantes; expresiones de subordinacion e inferioridad respecto
al Padre; su pasibilidad y mortalidad, todo ello incompatible con
un ser divino. Ademas, aceptar la divinidad de Jesucristo atenta
contra el verdadero monotefsmo y la suprema dignidad de Dios.

SIGUE LA BUSQUEDA DE LA ORTODOXIA

El Concilio de Constantinopla I (381)

En el propésito de fortalecer la fe nicena frente a herejias
que no cesan, en mayo de 381 el emperador Teodosio convoco
a un segundo concilio ecuménico, en Constantinopla —sin haber
invitado al Papa—. Se reunieron 150 obispos, todos de Oriente; no
participé ningun obispo de Occidente, ni ningun representante
del Papa. Estuvo presidido inicialmente por Melecio, obispo
de Antioquia, y como segundo presidente actué Gregorio
Nacianceno (que renuncié poco después). También estuvieron
presentes, entre otros, Gregorio de Nisa y Cirilo de Jerusalén.
Por una carta sinodal se sabe de un “Tomo” elaborado por el
Concilio, que finalmente se perdio, en el que los padres conciliares
profesaban su fe enla inica sustancia del Padre, el Hijo y el Espiritu



NICEA HACE 17 SIGLOS 35

Santo, y rechazaban la confusién de las hipostasis y exclufan toda
heterogeneidad de sustancia, y condenaban las herejias vigentes
en la época: las de Sabelio, Eunomio, Eudoxio, Marcelo Photino,
Apolinar, y los pneumatémacos o macedonios™,

El Simbolo aprobado por este Concilio existia ya desde 374
—y no fue oficialmente sancionado sino hasta el Concilio de
Calcedonia—. En concreto, revisa el Simbolo Niceno y le hace
algunos cambios y retoques en las partes que corresponden a
Dios, el Padre, y al Sefor Jesucristo; pero su principal contribucion
fue una ampliacién en lo que toca al Espiritu Santo (contra
macedonianos o pneumatémacos), la Iglesia y las postrimerfas.

Vale la pena comparar este Simbolo con su predecesor, el
Simbolo Niceno, para constatar sus semejanzas y diferencias.

Se utiliza la siguiente simbologfa:

» En Constantinopla: [se omite],

» En Constantinopla: se afiade,

» En Constantinopla: se modifica el orden de las
palabras.

% Cft. Diccionario Patristico, Vol 1, p. 483. También, Henty R. Percival, The Seven
Ecumenical Councils, en Schaff y Wace, Nicene and Posts-nicene Fathers, Vol 14, Peabody,
Mass., Hendrickson, 2004.



36 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Comparacién de los textos en griego:

NICEA (325)%

[Tiotetoper eig éva Ocov, Tatépa TUVTOKPLTOPX, TAVTWY
OPATAV T€ KoL GOPATWY TOLETNY,

\ ) / 5 A~ ’ \ (3 ~ ~
Kual elg eva kvpLov Incobv Xpiotov, tov viov tob Ocod,
vevvn@évta ék tod Ilatpog [Lovoyerfi, ToutéotLy ék Thg ovolag
100 IMotpog, Oeov €k Ocod,]

P €k hotdg, Bedv aAndLVOY ék Bcod aAndLYod: yevvndévta ob
mownBévta, opoovotov t¢ Iatpl, 8L 00 T& mavTe €yéveto, [ta T€ €V
TG ovpav® Kol T €v TH vR,]

TOV 8L MUAC TOUG GrOpWTOUG Kol Sl THY TUETEPUY OwTnplay
KoTeABOV TR
Kol OopKwOEVTa,
Kol évarfpummoavte,

TodoVTa, Kl Greotdvte Tf TPLTH MUépX,
aveAdBovta elc tolg ovpavolc,
épyouevor kpivol (Grtag kol vekpolg.
Kol elg 10 dyLov mvedua.

% DH 125.



NICEA HACE 17 SIGLOS 37

CONSTANTINOPLA (381)°"

[Tioteoper €ig éva Ocov, Tlatépa TEVTOKPUTOPK, ~ TOLETNY
0Vpavod kol YAC OPUTAV T€ TOVTWY Kol GOPATWY ~ .

\ bl e /’ > ~ ’ \ e\ ~ ~ \
Kol eic éva kipLov 'Incodv Xpiotdy, tov viov tod Oeod, tov
Hovoyerf: ~ tov ék ToD THTPOC YEVVYNOEUTO TPO TUVTWY TGOV

alwvoy ~

dA¢ €k $potoc, Bedv aAndBLVOY ék BcoD aAndLYOD: yevvnBévta, o
mowndévta, opoovolor t¢ Ilatpt, 8L 00 T& mavTe Eyéveto,

TOV 6L’ MUAC TOUG Grfpwdmoug Kal SLi TNV MUETépoY owtnplay
KaTEABOVTE, €k TV 0DPOVAY Kol OopKwOEVTH EK TVEDUNTOC (Y Loy
kol Mapioc the mopbévou
Kol Evarfpummonrte: oTeupwdérte Te LTéP TGV émi Ilovtiov
IILAdTov, Kol
TodOVTE, Kol TahEVTe, KUl GreoTavte T TPLTH MUEpQ, Kath Tag
ypadig, aveldovta elg Tolg odpavolg, kal kabelOuevov €k deELv
700 TOTPOE, Kol TUALY €pyOUevov Weth S0Eng kplval (dvtag kol
vekpolg: oL TAg Paotidelag o0k €0Tol TELOG.

Kol el¢ 10 ~ mvedpe to yLov, ~ 0 kipLov kel (woToLov, T0 €k
TATPOC ¢KTOPELOLEVOY, TO gLV Tatpl Kol ULY OULLTPOOKLOVULEVOV
kol ovvdofalduevor, t© Aaifioar SLd TV TPodNTOV.

Eic plov ayioy koboilkhy kel &mooTtoilkfy ékkAnoloy.
‘Ouoioyouper v Bamtiouo elc ddeoty ouomtidy. I1poodokduey
GraoTooLy vekTdy kol (wny tod uéirovtoc aidroc.” Apny.

7 Misal Romano.



38 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Comparacién de los textos en espafiol
Con la misma simbologfa.

NICEA (325)

[Creemos] en un solo Dios, Padre omnipotente, creador
de [todas las cosas]| visibles e invisibles.

[Y] en un solo Senor, Jesucristo, [el] Hijo de Dios,
[engendrado unigénito del Padre, es decir de la sustancia del
Padre: Dios de Dios],

Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado,
no [hecho], de la misma naturaleza del Padre, por quien todas [las
cosas| fueron hechas; [las que hay en el cielo y las que hay en la
tierra,]

[El cual] por nosotros los hombres y por nuestra salvacion
[descendid] y
se encarno, se hizo hombre
padecio, y resucito al tercer dia, [y] subi6 a los cielos,
y
vendra para juzgar a vivos y muertos.
y en el Espiritu Santo.

% Traduccién al espafiol en DH 125.



NICEA HACE 17 SIGLOS 39

CONSTANTINOPLA (381)%

Creo en un solo Dios, Padre todopoderoso, creador
del cielo v de la tierra, de todo lo visible y lo invisible.

Creo en un solo Sefiot, Jesucristo, Hijo unico de Dios,
nacido del Padre antes de todos los siglos:

Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero,
engendrado, no creado, de la misma naturaleza del Padre,
pot quien todo
fue hecho;

que por nosotros, los hombres, y por

nuestra salvacién bajé del cielo, v por obra del Espiritu Santo
se encarnd de Maria, la Virgen, y se hizo hombre; y por
nuestra causa fue crucificado en tiempos de Poncio Pilato;
padeci6 y fue sepultado, y resucité al tercer dia, segun las
Escrituras, y subi6 al cielo, y esta sentado a la derecha del
Padre; v de nuevo vendra con gloria para juzgar a vivos y

muertos, y su reino no tendra fin.

Creo en el Espiritu Santo, Senor y dador de vida, que
procede del Padre v del Hijo, que con el Padre v el Hijo
recibe una misma adoracién v gloria, v que hablé por los

profetas. Creo en la Iglesia, que es una, santa, catélica

v apostolica. Confieso que hay un solo bautismo para
el perdén de los pecados. Espero la resurreccion de los

muertos y la vida del mundo futuro. Amén.

% Misal Romano.



40

RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Semejanzas y diferencias entre los Simbolos de Nicea (N) y de
Constantinopla (C):

10.
11.
12.

En la traduccién del Misal Romano, se cambia el plural de N
al singular de C: de “Creemos” se pasa a “Creo”, y en latin,
“Credo” —y asf en todos los articulos.

Ambos afirman creer en un solo Dios (el¢ éva. ©eov) el Padre
todopoderoso, creador de todas las cosas visibles e invisibles.

C afiade “del cielo y de la tierra”.

Respecto a Jesucristo, se conserva el titulo de Hijo de Dios
y de unigénito, pero C omite la explicacién: “esto es, de la
sustancia del Padre, Dios de Dios”, en cambio afiade “antes
de todos los siglos”.

Ambos conservan “luz de luz, Dios verdadero de Dios
verdadero, engendrado no creado, consustancial con el Padre,
a través del cual todas las cosas fueron hechas.”

C omite “las del cielo y las de la tierra.”, que ya habia incluido
antes.

Ambos dan la misma explicacion de la encarnacién: “quien
por nosotros los hombres y por nuestra salvacion descendio. ..
C aclara “del cielo”, y tras afirmar ambos concilios: “se
encarn6”, C da elementos de precision: “del Espiritu Santo
y Marfa la virgen”, y aporta datos historicos: “fue crucificado
—y afiade el motivo: “por nuestra causa”— bajo Poncio Pilato,
padeci6 y fue sepultado.

Ambos reportan que resucité ~—propiamente, «fue
resucitador— al tercer dia.

C afiade “de acuerdo con las escrituras”
Ambos afirman que fue elevado a los cielos.

Y C afiade que “esta sentado a la derecha del Padre, y de
nuevo...”



NICEA HACE 17 SIGLOS 41

13. Ambos afirman el motivo: “vendra —C: “con gloria”— a
juzgar a vivos y muertos.”

14. C termina las afirmaciones sobre Jesucristo con la prediccion:
“y su reino no tendra fin.”

15. Mientras que N solo afirma la fe en la existencia del Espiritu
Santo, C se explaya mucho mas: le da los titulos de Sefior y
Dador de vida, indica su origen de Padre, y aclara que recibe
la misma adoracién y glorificacion junto con el Padre y el Hijo
—ftérmula que sefiala su divinidad—. Finalmente, explica su
funcion en la historia: “Hablé por los profetas.”

16. De ahi en adelante sigue C enunciando la fe en la Iglesia, con
sus caracteristicas: una, santa, catélica y apostolica. Confiesa la
fe en un solo bautismo que perdona los pecados, la esperanza
en la resurrecciéon de los muertos y la vida de los siglos
verdaderos.

Quedé asi plasmado el Credo Niceno/Constantinopolitano
que la liturgia conserva hasta el dia de hoy.

Constantinopla I, como segundo concilio ecuménico, recoge,
confirma y complementa a Nicea, el primero de los concilios,
que a su vez recoge y trasmite la tradicion de la Iglesia desde los
primeros tiempos, por lo que toca a las controversias cristologicas
y trinitarias en Oriente. Reafirma que el unico Dios (E‘fc; O€0c)
de los cristianos es el Padre omnipotente, que su Hijo unigénito
también es Dios (Q€dc), por ser consustancial con el Padre, e
igualmente afirma la divinidad del Espiritu Santo.

Siguen las disputas, y los concilios

No obstante el resultado de los dos primeros concilios
ecuménicos, las disputas cristologicas y trinitarias continuaron en
el siglo V. Fueron necesarios cuatro concilios mas para seguir
afirmando la recta doctrina, y combatiendo las herejfas.



42 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Efeso (431)

Este tercer concilio, convocado por Teodosio II, reprobo
la herejia de Nestorio (c. 381-451) —basada en una cristologia
antioquefia ascendente del homzo assumptus, que plantea el problema
de la unién de Jests con el Hijo de Dios— y respaldé la postura
de Cirilo de Alejandria (c. 375-444) —una cristologia descendente
dellogos— oap€, que plantea el problema de cémo el Verbo habia
asumido una verdadera humanidad en Cristo Jesus.

Una frase clave de Cirilo explica el verdadero sentido de la
encarnacion: “Porque no decimos que la naturaleza del Verbo
habiéndose transformado se haya hecho carne®”,
bien que el Verbo, uniendo a sf una carne animada por un alma
racional, «segun la hipdstasisy. .. devino hombre”®!. Sin embargo,
esto no zanjo totalmente las discrepancias.

Tras amplias discusiones®, una profesién de fe cristologica
escrita por Juan de Antioquia en clave antioquefia, que Cirilo de
Alejandtia acept6®, logré una sintesis de las diversas posiciones.
En ella se utiliza el término €év@oLc para indicar la union de las
dos naturalezas (pU0€wV) en una sola persona (TpocoTwV), y el
término OLo0VOLOC para indicar la consustancialidad de Cristo
con Dios.

Asi, también se explica la mediacion de Cristo entre Dios y
los hombres, y su poder soteriol6gico, al ser al mismo tiempo
Dios-y-hombre. También se justifica plenamente el titulo dado

...sino mas

0 00 yap doper &t T tod Adyou dloLg petamolndelon yéyover odpt.

o1 ékelvo 8¢ paAdov, 6tL oapko Euywiéver Yoy Aoykf evdoag 6 Adyog
€oute Ko UTooTaoLY... Yéyover ErBpwtog DH 250.

62 Cfr. Segunda carta de Cirilo de Alejandtia a Nestorio (DH 250 - 251). Segunda
carta de Nestorio a Cirilo (DH 251a a 251¢). Anatematismos de Cirilo de Alejandria
a Nestorio (DH 252 — 263). Decisién conciliar contra Nestorio DH 264). Sexta y
séptima sesion de los cirilianos (DH 265 — 268).

% Formula unionis, DH 271-273.



NICEA HACE 17 SIGLOS 43

a Marfa de Nazaret como «Madre de Dios» —con mas precision
en griego «I'neotokogy®, en latin «Deipara»: “la que da a luz a una
Persona divina encarnada, y mas adelante Mrjtep ©eod, (Madre
de Dios)®.

Se salvaguardaba, ciertamente, la naturaleza divina de Cristo;
pero quedé la ambigiiedad entre Omdotaoic y diote. Efeso corria
el peligro de no lograr una adecuada verdad sobre la humanidad
de Jesus. El cuarto concilio lo enfrenta.

Calcedonia (451)

Antecedente del concilio es la disputa que protagonizan los
discipulos de Cirilo —que dejo tras si bastante confusion— y el
monje Eutiques —quien sostenfa que Cristo es originalmente de
(ex) dos naturalezas, pero no se mantiene en (€v) dos naturalezas
después de la union, la cual concebia a modo de mezcla (kpdoLg),
con lo cual lo humano quedaba absorbido en lo divino.

La férmula cristologica del concilio de Calcedonia consta
de dos parrafos, y esta precedida por un proemio®. El primero
parrafo comienza recogiendo las confesiones cristolégicas
anteriores, sobre todo de Nicea y Efeso: Cristo es uno y el mismo
(Eva kol TOv abTOV: unum eundemque); Dios verdadero®” y hombre
verdadero, perfecto en ambas naturalezas, consustancial al Padre
en la divinidad y consustancial a nosotros en la humanidad,
menos en el pecado.

El segundo parrafo define que en Jesucristo misteriosamente
coexisten la unidad y la distincién: “Hijo Sefior unigénito en dos

¢ DH 251. DH traduce el término 8eotékoc como Madre de Dios.

% Aunque, por ningin motivo Mfitep 100 @cod —Madre de[l] Dios [con arti-
culo]—, por las razones ya expuestas.

% DH 300-302.

7 Eedc sin articulo.



44 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

naturalezas”®, La relacion entre las dos naturaleza se caracteriza
como GOVYYXUTWG  (inconfuse), ATPETTWG (immmutabiliter) —contra
Butiques— adLaLpétwg (indivise), axoplotws (inseparabiliter) —
contra Nestorio. Las dos naturalezas conservan su identidad
(18L0tNT0g), v confluyen en una personas y una hipostasis (Kol €ig
€V TpoowTOV Kal pley LTOOTHOLY GLVTPEXOVONC) y no en dos®.

Constantinopla II (553)

Continuaron, con todo, las discusiones y discrepancias,
que aun amenazaban la unidad de la Iglesia y el Imperio. El
emperador Justiniano forzé al papa Virgilio a convocar a otro
concilio ecuménico.

En sus canones asimila el término hipdstasis con el de
présopon (persona), por una parte, y physis con ovoix (esencia),
por la otra. Asi, es clara la distinciéon entre hipdstasis y physis.
Define, ademas la identidad de cada una de las Personas:

Si alguno no confiesa una sola naturaleza o sustancia del Pa-
dre y del Hijo y el Santo Espiritu, y una sola virtud y potestad,
Trinidad consustancial, una sola divinidad, adorada en tres hi-
poOstasis o personas, el tal sea anatema. Porque uno solo es Dios
y Padre, de quien todo; un solo sefior Jesucristo, por quien todo,
y un solo Espiritu Santo, en quien todo™.

8 uidr klpLov povoyevfy év dbo ¢ioeoiy. Hay versiones que dicen ék 800
dUoEwY, y que aun se conserva en algunos manusctitos, pero que pot su sabot
monofisitista son contrarias a la intensién del Concilio. Cfr. DH, nota 1 al No. 302.

% Aqui se precisan los términos que en ocasiones se habian usado como inter-
cambiables: para persona se usan dos palabras: Tpéowmov y \TéOTAOLE, mientras que
para naturaleza se reserva el término gUoLC.

" ET tig oly 6poloyel Tatpog kel viod kel dylov mreldpaatog pilav dioLy
AroL ovolay, plav te Svaply, kol €ovolay, tpLade OpoovoLov, piay BedTnTe
&V TpLOLY DTOOTHOECLY HYOUV TPOOWTOLE TPOOKUVOUMEVTV: O TOLODTOG GVaOeui



NICEA HACE 17 SIGLOS 45

Por otra parte, el concilio deja claro que la «dualidad de
naturalezas» en Jesucristo no es una expresion de caracter numérico,
sino de caracter diferenciante o especifico. La dualidad no significa
division en partes (@ve PépOC) ni separacion (WG KEYWPLOEVNG),
sino que sélo se da intelectualmente (tf] Bewply povny)™.

Constantinopla 11T (681)

Continda la polémica y surge la discusion sobre la existencia
de una o dos voluntades en Cristo. De Alejandria se propuso la
térmula del Pseudodionisio que habla de “la tnica accion teandrica
de Cristo”y, por tanto, de una sola voluntad. El Concilio condend
a quienes afirmaban una sola voluntad en Cristo (monoteletas),
y sus posiciones aclaran las de Calcedonia. Por ejemplo, que
la maxima unién con Dios supone la maxima afirmacién de la
realidad humana: se puede hablar de dos voluntades, sin suponer
oposicion. La voluntad humana de Jesds no puede ser ninguna
mezela teandrica, sino sélo voluntad humana. 1.o que nos salva no

es simplemente el ser humano del Verbo, sino el querer humano
del Verbo™.

€otw. Elc yop Oedc kol motrip, €€ ol ta mavte, kel €ig kupLog lecodg XpLotog,
8L 00 T mavte, Kl v mvedue dylov, év ¢ to mavte DH 421

DH traduce el término tria,da 0 moou,sion como Trinidad consustancial, 1o que
facilmente se presta a entenderlo como el término técnico «Trinidad» en el sentido
utilizado en siglos posteriores.. Mas bien debia traducirse como “#riada consustancial”:
tres Personas de la misma sustancia, pues a continuacién habla de #na divinidad (o
BedtnTer) en tres personas, y el término €lg Oedg lo sigue utilizando especificamente
para referirse al Padre, origen de todo, conforme a la terminologia teoldgica
tradicional.

" DH 428.

2 DH 550-559.



46 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Conclusion

Con estos seis concilios ecuménicos quedan definidos
los elementos esenciales de la doctrina y el dogma trinitario y
cristologico de la Iglesia en Oriente frente a la herejia arriana,
después de muchas décadas de controversias y polémicas. Aunque
en la practica las discusiones continuaron, las formulaciones y
las definiciones dogmaticas y doctrinales ortodoxas estaban ya
suficientemente establecidas, y son el punto de partida para el
desarrollo teolégico de siglos posteriores.

EL TSUNAMI TRAS EL TERREMOTO:
REACCIONES HIPER-ORTODOXAS A LAS HEREJIAS

A propésito de la lucha contra el arrianismo, es importante
considerar también un impacto paraddjico de las herejias en
la historia de la teologfa. En general, todas las herejias™ que
ocasionaron controversias cristologicas y trinitarias tuvieron
algunas repercusiones positivas en la definicion de la recta doctrina
en la historia de la Iglesia.

La lucha por la ortodoxia en un contexto de controversias,
errores, herejfas, frecuentemente no sélo doctrinales sino también
politicas, representé ventajas y desventajas. Por una parte, al
obligar a los pensadores a combatir los errores, tuvo la ventaja de
logar definiciones cada vez mas precisas de las verdades, las que
hay que sostener a viento y marea.

7 “En su punto de pattida, una herejia es a menudo la polatizacion vehemente
de la mirada en un aspecto auténtico, pero parcial, de la revelacion que, desarrollado
unilateralmente, se deforma pronto y compromete el equilibrio de toda la teologia”.
J. Daniélou/H.1. Marrou, Nueva Historia de la Iglesia. Tomo 1, Desde los otigenes a
San Gregorio Magno, Madrid, Ediciones Cristiandad, 1982, p. 288.



NICEA HACE 17 SIGLOS 47

Pero hubo desventajas, pues en ocasiones una herejia fue
perjudicial no tanto por los errores a los que inducia o las verdades
que negaba, sino por las reacciones que provocaban en el campo
ortodoxo al obligarlo a afirmar con tal intensidad las verdades
defendidas que desequilibraba la doctrina y de alguna manera
llega a distorsionar el conjunto de la fe. Conducia a una especie
de reaccién hiper-ortodoxa, defendida ahora como la verdadera
ortodoxia —a tal grado que aun cuestionar esas posiciones #/fras
resultaba sospechoso. Es como un tsunami anti-arriano que el
terremoto arriano provoca. Veamos algunos casos no sélo del
tsunami anti-arriano, sino de otras reacciones ultra-ortodoxas
posteriores —verdaderos tsunamis ante el combate de algunas
otras herejfas.

Exégesis escrituristicas reactivas

Frente ala mala utilizacion que hacen los herejes de las sagradas
escrituras para probar sus tesis erroneas —contra la divinidad de

Jesucristo y del Espiritu Santo, entre otras—, en ocasiones los

>
Padres de la Iglesia reaccionan afirmado practicamente lo opuesto.
Por ejemplo, frente a la negacién de la divinidad de Jesucristo, le
aplican tal cual a ¢l y al Espiritu Santo algunas expresiones del
Antiguo Testamento que se refieren a Yahvé, el Dios de Abraham,
el Dios de Jacob, el Padre de N.S. Jesucristo. Por ejemplo, la
revelacion de Yahvé a Moisés en la zarza ardiendo: “Yo soy el
que es”; o los nombres como “el Senor de los Ejércitos”, “El
Dios de Israel”. El raciocinio es que las escrituras estan hablando
de Dios, y como Cristo y el Espiritu Santo son igualmente Dios,
también a ellos se aplican estas expresiones.

En sentido analogo, afirmaciones que se refieren a una
Persona, como “Era la luz verdadera...”, la aplican igualmente
al Verbo que al Padre y al Espiritu Santo. La justificacién de los
Padres puede ser que, si los herejes se toman licencias indebidas



48 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

al interpretar las escrituras en apoyo a sus errores, los defensores
de la ortodoxia también se pueden tomar ciertas licencias en su
lucha por defender la verdad. Desde luego, hoy en dia una buena
exégesis no sustentarfa estas posturas. Afortunadamente, no es la
unica prueba de la verdad que aducen los Padres.

El «monoteismo» cristico

Especialmente destacable es el caso de Jesucristo, donde puede
ocurrir una reaccion hiper-ortodoxa frente a la herejia arriana.
Por negar la divinidad de Jesucristo —insistente, prolongada y
reiteradamente—, el arrianismo obliga a quienes se esfuerzan
por defender la ortodoxia de la fe tradicional a afirmar tajante
y absolutamente precisamente lo contrario: su divinidad y su
absoluta igualdad con el Padre. Jesucristo es Dios exactamente
igual que el Padre y que el Espiritu Santo —“donde no obsta la
oposicién de relaciones” *—. Asi pues, la reaccién fue afirmar
la divinidad y enfatizarla con tal fuerza, que de alguna manera
ocasioné una pérdida de equilibrio en la doctrina. La insistencia
enfética en su divinidad hizo que la fe en Cristo-Dios de alguna
manera opacara su vinculacion esencial con el misterio trinitario.

De aqui se deriva un conjunto de afirmaciones que pueden
considerarse como hiper-dogmiticas:

» En el Prologo de San Juan: “y el Verbo era Dios”
» En el simbolo niceno: “Jesuctisto es verdadero Dios”

» Sobre la creacién: “todas las cosas fueron hechas por é1”
—como si fuera el sujeto agente.

™ “Estas tres personas son un solo Dios, y no tres dioses; porque las tres tienen

una sola sustancia, una sola esencia, una sola naturaleza, una sola divinidad, una sola
inmensidad, una eternidad, y todo es uno donde no obsta la oposicién de relacién
(ubi non obviat relationis oppositio)”. “Decreto para los Jacobitas” Cantate Domino del

Concilio de Florencia (1441). DH 1330.



>

>

>

NICEA HACE 17 SIGLOS 49

Sobre la encarnacion: “Jesucristo es Dios hecho hombre”.

“Quien me ve a mi ve al Padre”, ante la peticion de Felipe
que les muestre al Padre. Por lo tanto, nos basta ver a
Jesucristo y ya no tenemos que buscar al Padre.

Sobre su presencia: “yo siempre estaré con Uds. hasta el
final de los siglos”. La mejor prueba: su real y verdadera
presencia eucaristica en el sagrario.

“Senor mio y Dios mio”, en la elevacion tras la consagracion
en la misa.

Las oraciones piadosas recalcan su figura: “Sefior mio
Jesucristo, Creador, Padre y Redentor mio, por ser vos
quien sois...”.

Y se concluye que Jesucristo es el Dios de los cristianos y
merece toda nuestra veneracion y adoracion. Al seguirlo e imitarlo,
vivimos en plenitud nuestro cristianismo. Se va gestando asi un
«monoteismo cristico» al que hace referencia Rahnet”, como

sobre-reaccion ante quienes negaban o niegan su divinidad.
En ese sentido, el cristianismo se ha reducido a una especie
de Cristolatria, y los cristianos nos hemos vuelto cristilatras, —

centramos toda nuestra adoracién en Cristo, sobre todo en
la eucaristia—, y nos olvidamos en la practica, o al menos
prescindimos, del Padre y del Espiritu Santo, y de la ubicacién de
Jesucristo en el misterio trinitario.

P

75 ¢

“...los cristianos, a pesar de su profesién ortodoxa en la Trinidad, son en la

realizacién de su existencia religiosa casi exclusivamente «monoteistas». Podriamos
atrevernos a afirmar que si hubiera que desechar, por falsa, la doctrina trinitaria, la
mayor parte de la bibliograffa religiosa podria permanecer casi tal y como esta”.
Rahner, Bemerkungen... p. 107.



50 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

Ia unidad divina: un solo Dios verdadero

Igualmente, al negarlos herejes la divinidad de las tres personas,
implicitamente negaron el monoteismo cristiano. Efectivamente,
la herejia arriana niega la igualdad sustancial del Hijo de Dios
respecto al Padre —o bien porque considera que el Hijo es de una
sustancia semejante, pero no igual, a la del Padre (OpoL000GLOG TG
Tatpl), o bien porque lo considera de una sustancia diferente a la
del Padre (€tepoototog t¢ motpl)—. En tal caso, aun aceptando
nominalmente al Padre y al Hijo como dos realidades distintas,
destruye su unidad sustancial —y del mismo modo la del Espiritu
Santo.

Como vimos, Nicea afirma con toda claridad la igualdad
sustancial del Padre y del Hijo —y mas adelante se afirma la
unidad de toda la triada divina, Padre, Hijo y Espiritu Santo—.
Ahora bien, el arrianismo, en sus diversas versiones, continio
sosteniendo largo tiempo y por diversas regiones de la cristiandad
sus tesis heréticas sobre la radical diferencia entre el Padre y el
Hijo —y el Espiritu Santo.

Ante esta insistencia, como reaccion, el campo ortodoxo
reafirma, reitera y sostiene tajantemente que las tres Personas son
una unica esencia y naturaleza. Hasta ahi todo es bueno y santo;
pero ante una controversia arriana que no cede, gradualmente
se insiste a tal grado en la unidad de naturaleza divina, que
llega a afirmarse radicalmente que la unidad en Dios consiste
precisamente en ser una sola naturaleza en tres personas distintas,
olvidando la ortotaxis: la naturaleza divina es originalmente del
Padre, y es también del Hijo al ser engendrado por el Padre, y
del Espiritu Santo al ser aspirado por ambos —y la concomitante
perixoresis.

La ortodoxia teolégica desemboca en la concepcion de que
el tnico Dios verdadero es Padre, Hijo y Espiritu Santo, tal
como lo define Florencia. Dios es “uno en esencia y trino en



NICEA HACE 17 SIGLOS 51

personas”’®. Asume que la férmula capadocia: ple obote, Tpeic
UTo0TaOELG es una definicién de Dios mismo, uno y trino”. As,
se enfatiza como primordial en Dios la unidad de sustancia o
esencia; pero con la salvedad de que no es una sustancia solitaria
y aislada, sino subsistente en una trinidad de personas. Nada de
esto es heterodoxo, pero puede caer en la hiper-ortodoxia que
dificulta su comprension y su vivencia existencial, como se ve a
continuacion.

Una sutil relectura de Nicea

En efecto, en ocasiones la reacciéon ultra-ortodoxa, al afirmar la
unicidad de Dios como Padre, Hijo y Espiritu Santo en un andlisis
retrospectivo ha ocasionado una verdadera reinterpretaciéon —sea
explicita, sea tacita— del Simbolo Niceno. Tal parece ser el caso
del concepto original de Dios en Oriente, y de su reformulacion
como reaccion al arrianismo, adoptada en Occidente.

Redaccién original griega:

TOTEPX TOVTOKPUTOPL,...
4 2 N4 ’ \ 2 N4 ’ b ~ 4
[Tivotetoper elg evo Oeov, Kol €Lg evar kupLov Incodr Xprotov
TOV VIOV T0D Be€oD...
Kal €l TO dyLov mveduc...

Reinterpretacion occidental:

Patrem omnipotentem. ..
Credo in unum Deum Et in unum dominum Iesum Christum
Filium Dei Et in Spiritum Santum...

76 Cft. Supra, DH 1330.
77 Cfr. Rodrigo A. Medellin Erdmann, “H tpté¢ de Nicea a los Padres Capado-
cios, y de Oriente a Occidente”, Eszudios Trinitarios, LIV (2022) pp. 431-495.



52 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

La diferencia basica entre las dos lecturas es el concepto de #z
solo Dios. En la redaccion original en griego, #n solo Dios en quien
creemos (€vo. Qedv en acusativo) es el Padre todopoderoso, tal
como se analiz6. También creemos en Jesucristo, el Hijo unigénito
de ese Dios unico, Dios de Dios, consustancial al Padre, y en el
Espiritu Santo.

En cambio, la reinterpretacion hiper-ortodoxa de Occidente
considera que Nicea afirma que #z solo Dios en quien creemos
(tnum Denm en acusativo) es el Padre y el Hijo y el Espiritu Santo.
Asi se llega a la comprension occidental: Creo en un solo Dios,
Padre, Hijo y Espiritu Santo.

Es de notar, que en esta relectura inclusive hay que hacer
cierta violencia a la redacciéon misma del Simbolo para que dé el
significado propuesto en Occidente.

Es indudable que ambas férmulas se pueden considerar
ortodoxas y acordes con el dogma de la Iglesia. La pregunta
relevante es si ambas lecturas, que corresponden a dos épocas,
a dos tradiciones y a dos concepciones del misterio de la
Trinidad —en s{ mismo Gnico— son igualmente conducentes a
la recuperacion de la vivencia trinitaria del pueblo de Dios hoy
en dia.

Las posibilidades de la encarnacion

Ante la negativa herética de que sélo el Padre es Dios, pero no
asi el Hijo y el Espiritu Santo, la ortodoxia respondié afirmando
tajantemente que las tres personas divinas son igualmente «Dios».
Ahora bien, si la encarnacion se define como “Dios se hace
hombre”, siendo las tres personas igualmente «Diosy, la reaccion
hiper-ortodoxa concluye que, si bien histéricamente se encarnd
el Hijo, dogmaticamente cualquiera de las tres Personas se pudo
haber encarnado, tanto el Padre, como el Verbo, como el Espiritu
Santo.



NICEA HACE 17 SIGLOS 53

El Padre Nuestro

Asi mismo, otra reaccion hiper-ortodoxa sostiene que dada la
absoluta igualdad divina de las tres personas, inclusive la oracion
del Padre Nuestro puede dirigirse a cualquiera de las tres. En cierta
forma, este planteamiento conduce a una conclusiéon de esta
oracion en la denominada liturgia de San Juan Criséstomo que
dice: “Porque tuyo es reino, el poder y la gloria, Padre, Hijo y
Espiritu Santo, por siempre, Sefior.”

Reacciones posteriores

De la misma manera se pueden analizar las secuencias de
otras herejias a lo largo de la historia. Por ejemplo, cuando se
negod la presencia real de Cristo en la eucaristia (Berengario y
Reformadores), la reaccién fue enfatizar que lo central en la
celebracion eucaristica resulta ser la presencia real y verdadera de
Cristo en cuerpo, sangre, almay divinidad porla transustanciacion.
A la presencia real se le dio tal énfasis que de alguna manera se
opacé la accién transustanciadora del Espiritu Santo, el sentido
del sacrificio expiatorio de Jesucristo, y la acciéon de gracias
(eucaristia) al Padre™.

La opini6én de Rahner

En el articulo de Rahner arriba citado (Bemerkungen...), se
incluyen las objeciones y criticas ya expuestas sobre este modo
neo-escolastico de abordar la teologia de tratado sobre Dios, y

" Cfr. Rodrigo A. Medellin Erdmann, “Dios, Cristo, el Espiritu Santo, en la
doxologia final del canon. Una clave hermenéutica de la Eucaristia, a la luz de la
Escritura, la patristica griega y la herencia judeo-cristiana”, Estudios Trinitarios (2015)
pp. 89-134.



54 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

otras mas, para seguir explicando la poca relevancia que tiene
sobre la vida cristiana. Asi expresa Rahner sus criticas:

Y asi sucede —un nuevo reflejo del sentir piadoso usual en la
dogmatica— que en la teologia se dice, por ejemplo, casi sin mas
explicacién y como una obviedad, que el «Padre Nuestron se dirige
de igual modo, con la misma originalidad y sin distincion, a la
Santisima Trinidad, a las tres divinas personas; que el sacrificio de
la Misa es ofrecido de igual forma a las tres divinas personas; que
la doctrina hoy usual de la satisfaccion y, con ello, de la redencion,
con su teorfa de un sujeto moral doble en Cristo, concibe una
accion redentora a priori de igual forma a las tres divinas personas;
que esta doctrina, por tanto, no reflexiona explicitamente, de
ningin modo, sobre el hecho de que la satisfaccion fue llevada a
cabo justamente por el "erbo encarnado —y no simplemente por
el Dios-hombre—; y que, por ello, podtia pensarse exactamente
igual que otra persona divina, en tanto hombre, habria podido
ejecutar para el Dios trino una safisfactio condigna, y que tal
satisfaccion podria ser incluso concebida por nosotros sin que
hubiera que suponer a la Trinidad como condiciéon o posibilidad

en general.”

7 So kommt es auch (wieder ein Reflex: des gingigen Empfindens der Frimmigkeit in der
Dogmatik nnd dies im nur sebr schwach empfundenen Gegensatz, zu den sakral erstarrten Formeln
der alten Liturgie), dafS es zum Beispiel in der Theologie fast obne weiteres als selbstverstindlich
erklirt wird, daf§ das «Vaterunser» sich in gleicher Weise und gleich urspriinglich unterschiedslos
an die Heilige Dreifaltigkeit, an alle drei gottlichen Personen richte, daf§ das MefSopfer allen drei
gottlichen Personen in gleicher Weise dargebracht werde, daf§ die beute iibliche Satisfaktions- und
somit die Erlosungslebre mit ihrer Theorie eines doppelten moralischen Subjekts in Christus eine
Erlisungstat konzipiert, die sich von vornberein an alle drei gitilichen Personen in gleicher Weise
richtet, daff also die Lehre in keiner Weise darauf ansdriicklich reflektiert, daff die Genngtunng
gerade vom Netbum incarnatum (und nicht einfach vom Deus-homo) geleistet wurde, und daff
man sich darum ebensogut denken kinnte, daff eine andere gitliche Person als Mensch dem drei-
Saltigen Gott eine satisfactio condigna bitte leisten kinnen, ja anch eine solche ebensogut fiir nns
denkbar wire, obne daf§ die Trinitit als Bedingung oder Mdglichkeit iiberbanpt vorausgesetzt
wiirde. Rahner, “Bemerkungen..., pp. 106-107 (misma traduccién).



NICEA HACE 17 SIGLOS 55
Las acciones ad extra

Segun la doctrina trinitaria neo-escolastica, toda acciéon de
Dios hacia el exterior, incluyendo toda accién hacia el hombre,
es accion de la unidad de sustancia. Cuando se habla de que Dios
Padre es el creador, que Dios Hijo es el redentor, que Dios Espiritu
Santo es el santificados de los hombres, estamos simplemente
atribuyendo dichas acciones a una u otra persona, por una cierta
afinidad conceptual, cuando en realidad no es de ninguna de ellas
en particular, sino de la unica esencia divina, del Dios triuno.

De nuevo, Rahner cuestiona esta proposicién®. De entrada,
hace ver que la encarnacién, por la que el Verbo se hizo hombre,
es una accion ad extra, que es propia solamente del Hijo, y no de
la sustancia divina. De ahi se pregunta si las otras acciones ad
extra de las que habla la Escritura y la Tradicion no son también
propias de una persona especifica, por ejemplo, la creacion y la
santificacion; y si no hay la posibilidad de una relacion directa e
inmediata de la persona divina con el hombre en la historia de la
salvacion, y una respuesta personal especifica del hombre a cada
una de las tres Personas. En todo caso, quedaria esto como una
quaestio disputata.

Otros casos posteriores

A lo largo de los siglos, la Iglesia ha tenido que padecer este
fenémeno de las reacciones ultra-ortodoxas a los planteamientos
que en su momento se han considerado erréneos. Piénsese en el
“qui ex Patre”, vs “qui ex Patre filiogue” y el gran cisma de Oriente
y Occidente; en la reaccion a la controversia de los Ritos Chinos,
que recientemente ha sido desautorizada; la Contra-reforma a la
Reforma en temas como la justificacion, la celebracion eucaristica,

0 Ibid, pp. 115-133,



56 RODRIGO A. MEDELLIN ERDMANN

entre otros. Es posible que la vivencia cristiana en el misterio de
la Trinidad resulte ser un caso semejante.

SINTESIS Y CONCLUSION: Dios DESDE EL NT HASTA NICEA
Y MAS ALLA

Una verdadera ortodoxia debe ser objetiva y equilibrada,
sin defectos por deficiencias ni excesos. Asi ha progresado
gradualmente la teologia, como un péndulo que inicialmente
oscila de un lado a otro, y que poco a poco descansa en el medio.
Tal es laimpresion que dejan los simbolos de fe como resultado de
los seis concilios ecuménicos de la Iglesia cuando aun conservaba
su unidad. Tal debe ser una teologia que supere las reacciones
extremas frente a las herejias. En especial la doctrina y el dogma
trinitario de la Iglesia Catdlica tiene que superar la reaccion de
un tsunami anti-arriano que tan fuertemente la marcé en los
primeros siglos.

Como resultado de este breve recorrido histérico prospectivo,
desde la Escritura y los primeros Padres, a través de Ireneo de
Lyon y Origenes hasta el Credo Niceno y los planteamientos
de los cinco concilio subsiguiente, es posible proponer que el
término Dios (con articulo definido: 0 8€dc) hay que entenderlo
primordialmente en el sentido descrito como el nombre propio
del Padre. Aun no era de uso frecuente en la historia de la teologia
el término tplag en el sentido técnico-teoldgico que se definid
siglos después como Trinidad: un solo Dios en tres personas
distintas.

Durante todo este petiodo, el canon de la verdad, la regla de la fe,
el Simbolo Niceno y los Padre de la Iglesia Oriental creen en el
tnico Dios (€1 0€0¢), el Padre todopoderoso, creador del cielo y
de la tierra, el Dios por si mismo (x0t68€e0c O Bedc €aTL), el Dios



NICEA HACE 17 SIGLOS 57

verdadero CAANOLYOC o0V Bedg O Bedc), el Dios de Abraham,

el Dios de Isaac, el Dios de Jacob, el Padre de nuestro Sefior

Jesucristo, tal como lo afirmé el mismo Jesucristo: “Esta es la

vida eterna, que te conozcan a ti, el tnico verdadero Dios (tov
’ ) \ \ 8199 - . e

povovr aAndivov Beov),...°"”, sin negar su propia divinidad.

Creen, asi mismo, en la divinidad de Jesucristo por ser el Hijo
unigénito de Dios, Dios de Dios (Bedc ék 8eod), engendrado por
el Padre de su propia esencia antes de todos los siglos, es decir,
desde siempre, por quien cred todas las cosas, y a quien envié
al mundo para salvarlo y compartirle su vida divina mediante la
efusion del Espiritu Santo.

La recuperacion del sentido original del Simbolo Niceno nos
facilitarfa a nosotros, los cristianos de hoy, muchos aspectos
de nuestra vida espiritual, como la lectura meditada del Nuevo
Testamento, la participacion plena en el sacrificio eucaristico, la
comprension de los documentos del Concilio Vaticano 11, y la
interacciéon personal, vivencial con Dios, su Hijo y el Espiritu
Santo, es decir con cada una de las tres Perdonas divinas, en el
monoteismo trinitario.

1 Jn17,3.



