
Nicea hace 17 siglos
Un análisis hermenéutico del Símbolo
El terremoto arriano y un tsunami anti-arriano

Rodrigo A. Medellín Erdmann

Ciudad de México

Pisteu,omen eivj e[na Qeo.n( Pate,ra pantokra,tora)))
Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente…

Resumen: En mayo de 2025 se cumplirán 17 siglos del inicio el Concilio 
de Nicea (325), el primer concilio ecuménico de la Iglesia Católica. Su 
Símbolo1, complementado en el Concilio de Constantinopla I, sigue 
siendo oficial en la liturgia de la Iglesia. Para celebrar el acontecimiento, 
vale la pena analizar con toda precisión su significado original, en su 
confrontación con la herejía arriana, así como las secuelas que esta 
polémica haya tenido en tiempos posteriores, para señalar cualquier 

1 El término símbolo (su,mbolon( de sumba,llw: reunir, recolectar, acumular) 
significa una fórmula relativamente sucinta que recopila las principales verdades de 
la fe religiosa.

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 1 (2023) 5-57



6	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

deformación que pueda haber sufrido su significado propio. Conviene, 
también, analizar un efecto secundario del combate a la herejía ―una 
especie de tsunami resultante―, a saber, la reacción ultra-ortodoxa que 
haya provocado la polémica.

Abstract: Next May 2025 will mark the beginning of  Nicaea Council, 
the Catholic Church’s first ecumenical council, after 17 centuries. Its 
Symbol, as complemented in the Constantinople I Council, is still official 
in ecclesiastical liturgy. To commemorate this event, it is worthwhile 
analyzing with precision its original meaning, in its confrontation with 
the Arian heresy, and the consequences this debate might have had, to 
highlight any distortion that might have occurred in latter times. It is 
also important to analyze a side-effect of  the struggle against the heresy 
―a kind of  ensuing tsunami― that is, an ultra-orthodox reaction that 
might have occurred in the struggle to define orthodoxy. 

EL PRIMER CONCILIO ECUMÉNICO

Ante la rápida expansión y la resistencia de la herejía arriana, 
que amenazaba no sólo la unidad de la Iglesia, sino la del mismo 
Imperio Romano, el emperador Constantino, con el consejo de 
algunos clérigos, convocó a todos los obispos del Imperio a un 
concilio universal que él mismo inauguró en Nicea en mayo de 325. 
Tras arduos debates se acordó una confesión de la fe ortodoxa, 
el Símbolo Niceno, que, complementado en Constantinopla I, es 
aún oficial en la Iglesia. Para conmemorarlo, conviene someterlo 
a un análisis hermenéutico rigoroso, para desentrañar el sentido 
original que quisieron darle los Padres Conciliares ―en el contexto 
histórico-cultural de Oriente a principios del siglo IV―, no sea 
que, después de tantos siglos, se hayan introducido sutilmente 
matices que modifiquen la forma de comprenderlo.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 7

Esta posibilidad la señala Karl Rahner al opinar sobre los 
impresionantes estudios históricos del dogma trinitario ― 
menciona, como ejemplos, a Petovius, de Regnon, Lebretón, 
Schmaus―.Constata, tal vez con asombro y con algo de 
resignación, que la investigación retrospectiva (nach rückwärts: 
en dirección hacia atrás), al menos en la actualidad, no se ha 
traducido en muchos impulsos que por sí misma haya hecho 
avanzar esta historia. Estos estudios retrospectivos suelen 
partir de la concepción actual del Dios uno y trino, la santísima 
Trinidad, e indagan desde los orígenes del cristianismo y a lo largo 
de la historia, y aducen que esa concepción trinitaria siempre ha 
estado presente en el pasado. Es una especie de reinterpretación 
histórico–genética del pasado, con un doble énfasis: por una 
parte constatar que desde el principio y a lo largo de todos los 
siglos las escrituras y los escritores cristianos siempre se han 
referido a la Trinidad, y si bien al principio todavía de manera 
muy incipiente, con el tiempo cada quien ha hecho su aportación 
al conocimiento del misterio. La deficiencia de este enfoque es 
lo poco que ha aportado a su ulterior esclarecimiento ―de la 
actualidad hacia adelante (nach forwärts)2.

En efecto, hoy en día en Occidente predomina la concepción 
de «Dios» como Trinidad: uno en esencia, trino en personas, 
herencia de San Agustín de Hipona3 y de Santo Tomás de Aquino4, 

2  Karl Rahner, Bemerkungen zum dogmatischen Traktat «De Trinitate», en Schriften zur 
Theologie, Einsiedeln: Benzinger Verlag, 41964, Vol. IV, p. 103. Traducción española 
de Justo Molina en Ediciones Taurus, Madrid, 1961. Vol. IV, p. 105.

3 …quod Trinitas sit unus et solus et verus Deus, et quam recte Pater et Filius 
et Spiritus sanctus unius eiusdemque substantiae vel essentiae dicatur… (…que la 
Trinidad sea un único, solo y verdadero Dios, y que tan correctamente se diga que 
el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo sean de una y la misma sustancia o esencia…) 
San Agustín, De Trinitate (edición bilingüe de Luis Arias, traducción, introducción y 
notas, Madrid, BAC, 52006), II, 4, p. 126.

4  Santo Tomás de Aquino, Summa Theologica, Pars Prima, questiones 1 - 35, Ma-
drid, BAC, texto bilingüe, Tomos I y II, 2013. 



8	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

entre otros. En los tratados de teología dogmática se formula en 
su doble aspecto: “De Deo Uno; de Deo Trino”. En este contexto, se 
suele entender el Símbolo Niceno como una definición de Dios 
Trinidad: “Creo en un solo Dios, Padre, Hijo y Espíritu Santo”. 

En contraposición, el presente análisis es un esfuerzo por 
recorrer la historia hacia adelante (nach forwärts), es decir, partiendo 
del principio de la era cristiana ir avanzando hasta el momento 
histórico que se analiza, en este caso hasta Nicea. Al respecto, 
conviene empezar por una pregunta medular: ¿Es Dios trino y uno 
el significado que en Nicea quisieron darle los Padres Conciliares 
al término «Dios» cuando confiesan creer “en un solo Dios…”: 
Pisteu,omen eivj e[na Qeo.n)))? Es decir: ¿afirman creer en un 
solo Dios, Padre, Hijo y Espíritu Santo, Dios Uno y Trino…”? 
Para responder adecuadamente, el primer paso es acudir al texto 
original del Símbolo.

En el original griego5, el texto que finalmente quedó plasmado 
para la historia ―con traducción literal interlineal añadida6― es el 
siguiente:

     Pisteu,omen eivj e[na Qeo.n(
      Creemos en [hacia] un único Dios, 

 Pate,ra pantokra,tora(
Padre todopoderoso,

pa,ntwn o`ratw/n te kai. avora,twn poieth,n(
de todas las cosas visibles e invisibles hacedor,

 kai. eivj e[na ku,rion VIhsou/n Cristo,n(

5  Tomado de DH Enchiridion Symbolorum, 125-126.
6 La traducción es aproximada. Muchos de los vocablos son participios, muy 

usuales en griego, pero difíciles de traducir literalmente al español. Por otra parte, el 
verbo creer (Creemos…Pisteu,omen) rige con la partícula hacia (eivj) alguna persona o 
cosa en acusativo, lo que denota un dinamismo de la fe hacia el objeto. Así, todo el 
texto del símbolo está en acusativo.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 9

 y en [hacia] un único señor Jesucristo,
to.n ui`o.n tou/ Qeou/(
el Hijo de[l] Dios,

gennhqe,nta evk tou/ Patro.j monogenh/(
engendrado de el Padre unigénito,

toute,stin evk th/j ouvsi,aj tou/ Patro.j(
esto es de la sustancia del Padre,

Qeo.n evk Qeou/(
Dios de Dios,
fw/j evk foto,j(

luz de luz,
Qeo.n avlhqino.n evk Qeou/ avlhqinou/(
Dios verdadero de Dios verdadero,

gennhqe,nta ouv poihqe,nta(
engendrado no hecho,
o`moou,sion tw|/ Patri,(
consustancial al Padre,

diV ou- ta. pa,nta evge,neto(
a través del cual todas las cosas llegaron a ser,

ta, te evn tw|/ ouvranw|/ kai. ta. evn th|/ gh|/(
las que [hay] en el cielo y las que [hay] en la tierra,

to.n diV h`ma/j tou.j avnqrw,pouj
el que por nosotros los hombres 
kai. dia. th.n h`mete,ran swthri,an

y por la nuestra salvación
katelqo,nta kai. sarkwqe,nta(

bajó y devino carne,
evnanqrwph,santa( paqo,nta(

hecho hombre, padeció,
kai. avnasta,nta th|/ tri,th/| h`me,ra|(

y resucitado el tercer día
avnelqo,nta ei,j tou,j ouvranou,j(

ascendiendo a los cielos,



10	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

evrco,menon kri/nai zw/ntaj kai. nekrou,j)
vendrá a juzgar a vivos y muertos.

  kai. eivj to. a[gion pneu/ma)
                              y en [hacia] el Santo Espíritu.	

Ahora bien, tanto el Concilio como el Símbolo son fruto de 
una historia, un tiempo y una cultura específica que conviene 
tener en cuenta para entender claramente su significado. 

EL CONTEXTO HISTÓRICO

Al difundirse el cristianismo en el mundo mediterráneo, el 
anuncio evangélico pasó de una matriz cultural judía, de donde 
surgió, a una matriz helénica. Esto implicó un intenso proceso 
de inculturación a varios niveles: al proponer el kerigma cristiano, 
al justificarlo en la retórica, al defenderlo contra los ataques, al 
precisar la identidad de Dios y la realidad de Jesucristo y del 
Espíritu Santo.

Gracias a un gran esfuerzo por mantener la recta doctrina 
frente a los ataques y desviaciones, gradualmente se fueron 
esclareciendo muchos aspectos de la nueva religión, se adaptaron 
concepciones de la filosofía griega, especialmente del platonismo 
y neoplatonismo, y se generalizó el uso del idioma griego, se 
integraron vocablos, se acuñaron nuevos términos y conceptos, 
se rechazaron otros; se distinguió, se precisó. 

LA TRADICIÓN TERMINOLÓGICA GRIEGA

Un primer aspecto fue afirmar la identidad del Dios del 
Antiguo Testamento (Yahvé, el Dios de los Ejércitos) y el Dios del 
Nuevo Testamento –se trata de un solo y mismo Dios (eij qeo,j)–, 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 11

en contra del judaísmo, con su especial monoteísmo, y contra 
diversos herejes: los Marcionistas7, monarquianos8, modalistas9, 
sabelianos10. En el Nuevo Testamento y la tradición cristiana 
oriental, a ese Dios uno y único, a quien Jesucristo llamaba Padre, 
se le designó con un nombre propio: «el Dios» (ò qeo,j%...11.

Confirmación: Dios en el Nuevo Testamento

Tras haber realizado un análisis detenido del concepto «Dios», 
Rahner se pregunta a quién en específico se refiere el NT cuando 
habla de «el Dios (o` qeo,j)» —en el contexto de la doctrina 
trinitaria de la Iglesia—. La respuesta es precisa: en el NT o` qeo,j 
designa al Padre: 

Nosotros afirmamos que en el Nuevo Testamento o` Qeo,j 
significa únicamente a la primera persona de la Trinidad, y no 
solamente que, con frecuencia, hace referencia a ella. Esto vale 
de todos los casos en los que el contexto no manifieste clara-
mente que o` Qeo,j tiene otro sentido. Más tales casos de excep-
ción no prueban que o` Qeo,j hace referencia al Padre, pero que 
no le significa12.

7 Marción († ca. 169) distingue entre el Padre amoroso, buenos y misericordioso 
de Jesús, y Yahvé, el Dios creador, justiciero, cruel y voluble del Antiguo Testamento.

8 Niegan la distinción de personas divinas.
9  Dios se manifiesta en tres modos distintos: como Padre, como Hijo, como 

Espíritu Santo; pero es siempre la misma persona
10  Sabelio (inicio del siglo III) fue el principal exponente del modalismo.
11  Inclusive en la traducción de los Setenta, o` Qeo,j es el término que se usa para 

designar a Elohim: Gn 1,1: `#r<a’(h’ taeîw> ~yIm:ßV’h; taeî ~yhi_l{a/ ar”äB’ tyviÞarEB Rudolf  Kittel edi-
tor, Biblia Hebreica, Stuttgart, PWB, 1954; VEn avrch/ evpoi,hsen o` qeo,j to.n ouvpano.n 
kai. th.n gh/n Septuaginta, Alfred Rahlfs, editor, Stuttgart, PWB, 6ª ed.

12 Wir behaupten: o` qeo,j bezeichnet im NT die erste Person der Trinität und steht nicht bloss 
oft für sie; und zwar gilt das für alle Fälle, wo nicht aus dem Zusammenhang deutlich eine andere 
Bedeutung von o` qeo,j sich offenbart. Diese wenige Ausnahmefälle sind kein Beweis für den Satz, 



12	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Dios en los Padres Griegos

Igualmente, todos los Padres pre-nicenos emplean el mismo 
término para referirse al Padre de N.S. Jesucristo: o` Qeo,j) Tal es el 
caso de los Padres Apostólicos ―Clemente Romano13 e Ignacio 
de Antioquía14―; los Padres Apologistas15 ―Arístides de Atenas 
y Justino Mártir―, el gran heresiólogo y expositor de la regla de la 
verdad, Ireneo de Lyon16. De especial importancia fue la escuela 
de Alejandría, con Clemente de Alejandría17 y Orígenes. Todos, 
unánimemente18, utilizan del término o` qeo,j para designar al 
Padre celestial, el Dios del AT y del NT.

Una observación lingüística de Orígenes

daß o` qeo,j für den Vater bloß supponiere, ohne ihn selbst schon zu signifizieren. Karl Rahner, 
Theos im Neuen Testament, en Schriften zur Theologie , Einsiedeln 71964, Vol. I, p. 145. 

13 Daniel Ruiz Bueno (Ed.), Padres Apostólicos, edición bilingüe completa, Madrid, 
BAC, 1965, p. 177.

14 Ibid., y también P. Th. Camelot, OP, Ignace D’Antioche, Polycarpe de Smyrne, 
Lettres, Sources Chretiennes, No. 10, Paris, Éditions du Cerf, 41969. 

15 Daniel Ruiz Bueno (Ed.) Padres Apologetas Griegos (s. II), Madrid, BAC, 1996.
16 Adelin Rousseau (Trad. Ed.), Démonstrations de la Prédication Apostolique, París: 

Sources Chrétiennes, No. 406, 1995. 
17 Clément d’Alexandrie, Protreptique, C. Mondésert y A. Plassart (Eds.), Paris, 

Sources Chrétiennes No. 2 bis, 2004. Le Pédagogue, Libro I, H.-I. Marrou y M. Harl 
(Eds.), Paris, Sources Chrétiennes No. 70, 1983; Libro II, No. 108, C. Mondésert y 
H.-I. Marrou (Eds.), 1965 ; Libro III, No. 158, C. Mondésert y H.-I. Marrou (Eds.), 
1970. Stromate, 7 Vols., Paris, Sources Chrétiennes No.30, 38, 463, 278-279, 446, 
428, varias fechas.

18 Si bien Ignacio de Antioquía es algo inconsistente en su terminología, pues en 
ocasiones el término o` qeo,j lo aplica también a Jesucristo..



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 13

Especialmente Orígenes19 (ca. 185-253), el gran teólogo del 
siglo III y destacado conocedor de las Sagradas Escrituras, aporta 
una observación lingüística, siglos antes que Rahner, sobre Dios 
(o` Qeo,j) en el Nuevo Testamento. En su comentario al primer 
versículo del evangelio de San Juan ―VEn avrch/| h=n o` lo,goj( kai. 
o` lo,goj h=n pro.j to.n qeo,n( kai. qeo.j h=n o` lo,goj20―, Orígenes 
subraya la precisión en el uso de la lengua griega por parte del 
evangelista:

Con gran cuidado, y no como quien no conoce la precisión 
rigurosa de la lengua griega, Juan en ocasiones utiliza los artículos, 
y en ocasiones los calla; respecto al Verbo, antepone [el artículo] 
«el»; pero respecto de la apelación «Dios», en ocasiones lo pone, 
en ocasiones lo quita. Porque, por una parte, se pone el artículo 
cuando la denominación «Dios» se coloca en referencia al ingé-
nito, causa de todas las cosas; pero, por otra, se calla cuando el 
Verbo es llamado «Dios».21

Así pues, Orígenes hace ver que San Juan distingue claramente 
entre [el] Dios (o` Qeo,j) que es el Padre, y el Verbo, que es Dios 
(Qeo,j). Igualmente plantea la diferencia entre el Verbo (o` lo,goj) y 

19  Ver R.A. Medellín Erdmann, “La concepción trinitaria de Orígenes y su 
Relevancia para la Vida Cristiana hoy”, en Estudios Trinitarios, LVI, Núm. 2 (2022), 
pp. 287-353.

20 En el principio existía el Verbo, y el Verbo estaba con Dios y el Verbo era 
Dios (Jn 1,1).

21  Pa,nu de. paratethrhme,nwj kai. ouvc ẁj èllhnikh.n avkribologi,an ouvk evpis-
ta,menoj ò vIwa,nnhj o[pou me.n toi/j a;rqroij evcrh,sato o;pou de. tau/ta avpesiw,phsen( 
evpi. me.n tou/ lo,gou prostiqei.j to. « ò »( evpi. de. th/j qeo.j proshgori,aj o;pou me.n 
tiqei.j o[pou de. ai;rwn) Ti,qhsin me.n ga.r to. a;rqron( o[te h̀ « qeo.j » ovnomasi,a evpi. 
tou/ avgenh,tou ta,ssetai tw/n o[lwn aivti,ou( siwpa/| de. auvto,( o[te ò lo,goj « qeo.j » 
ovnoma,zetai) Origen, Der Johanneskommentar, hrsg von Erwin Preuschen, Liepzig, J.C. 
Hinrichs’sche Buchhandlung1903. Origène, Commentaire sur Saint Jean, Cécile Blanc 
(Ed.), París, Les Éditions du Cerf, 1966, Sources Chétiennes, No. 120, Libro I, p. 215.



14	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

[simplemente] un verbo (lo,goj), es decir, la razón que se encuentra 
en todos los seres racionales, y cuya fuente es precisamente el 
Verbo (CJn II, 15).

Debate cristológico y trinitario

Habiendo establecido con toda precisión que en el Nuevo 
Testamento y los padres griegos, al menos hasta Orígenes, el 
término y el concepto de «Dios» y «un solo Dios» (o` qeo,j y ei-j 
qeo,j) designa al Padre, la pregunta obligada para los cristianos 
era sobre la identidad de Jesucristo —¿quién es éste?22—, y 
específicamente sobre su divinidad y su relación con Dios, su 
Padre. Cualquier respuesta afirmativa o negativa representaba 
una verdadera aporía. La negación de la divinidad de Jesucristo 
era contraria a la fe de los cristianos y a la evidencia presentada 
en los evangelios. La afirmación de su divinidad aparentemente 
atentaba contra el monoteísmo que los cristianos sostenían como 
la verdad primera de su fe —que de alguna manera correspondía 
a la fe en Yahvé del Antiguo Testamento, y que culmina en la 
plenitud de los tiempos con la revelación de Jesús―. La aporía se 
complica aún más cuando la pregunta era sobre la divinidad del 
Espíritu Santo. 

La búsqueda de la solución a esta aporía esclareció en gran 
medida las verdades de la fe cristiana; pero también provocó 
muchas pistas falsas, errores, desviaciones, y aun luchas 
virulentas. Así sucedió con los Anomeos23, los Adopcionista24, 

22  Ti,j a;ra ou[to,j evstin)))* Mc 4, 41; Lc 8, 25.
23 Sostienen que siendo el Hijo engendrado, es de naturaleza completamente 

distinta (avnomoi,ouj) del Padre que lo engendró.
24  Jesucristo fue un simple hombre que fue adoptado por Dios en su baptismo.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 15

el Docetismo25, el Apolinarismo26, el Subordinacionismo27, y con 
varios otros errores antes y después de Nicea. Pero, de especial 
gravedad resultó ser el arrianismo28. 

Un terremoto teológico

Ario (ca. 256- 336) nació unos tres años después de la muerte 
de Orígenes, probablemente en Libia. Un tiempo fue seguidor 
de Melecio, obispo cismático de Alejandría. Luego volvió a la 
ortodoxia. En 312 Aquila, siguiente obispo de Alejandría, lo 
ordenó diácono. Su sucesor, Alejandro, al subir a la cátedra, lo 
ordenó presbítero (ca. 313) y le asignó la iglesia de Baukalis, 
donde tuvo mucho éxito como predicador. Alrededor de 318 

25 Siendo Jesucristo Dios, su sufrimiento, igual que su humanidad, fue mera 
apariencia.

26 Según Apolinar, en Cristo el logos tomó la parte que corresponde al alma 
humana racional.

27  Jesús es inferior al Padre y le está subordinado.
28 La controversia arriana, en sí misma muy complicada, ha sido objeto de gran-

des estudios y minuciosos análisis a lo largo del tiempo, incluyendo su tratamiento 
en los concilios de Nicea y Constantinopla I, que lidiaron con ella, pues incide en 
todos y cada uno de los aspectos medulares de la fe cristiana. 
La literatura es enorme. Cfr., por ejemplo, Michael Walsh (Ed.), Dictionary of  
Christian Biography (Minnesota: The Liturgical Press, 2001), s/v; Patrick W. Carey 
& Joseph T. Lienherd, Biographical Dictionary of  Christian Theologians (Peabody, 
Mass.: Hendrickson Publishers, 2002), s/v; Angelo Di Berardino (Dir.), Diccionario 
Patrístico y de la Antigüedad Cristiana (Salamanca: Ediciones Sígueme, 1991), Vol I, s/v; 
González Faus, op. cit., pp. 394-397; María Victoria Escribano Paño, “El Cristianismo 
Marginado: Heterodoxos, Cismáticos y Herejes del siglo IV” en Manuel Sotomayor 
y José Fernández Ubiña (Coods.), Historia del Cristianismo, I El mundo Antiguo (Madrid: 
Ed. Trorra y Univ. de Granada, 2003), Cap. VIII, pp. 350 y 418-427; Philip Schaff, 
History of  the Christian Church (8 Vols.; Peabody, Mass.; Hendrickson Publishers, 3rd 
printing, 2006) Vol. 3, pp. 618-621; K. I. Hefele, Historia de los Concilios, (version al 
frances, París, Letouzey et Ané, Eds., 1907; Giuseppe Alberigo (Ed), Historia de los 
Concilios Ecuménicos, Salamanca, Ed. Sígueme, 1993. Además, en cada una de estas 
obras se reporta una bibliografía amplísima.



16	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

empezó a difundir sus ideas sobre Cristo y la relación de éste con 
el Padre.

De Ario han sobrevivido cuatro escritos―no como documentos 
originales, sino como recensiones en otras obras―: sendas cartas a 
Eusebio de Nicomedia (318)29, al obispo Alejandro de Alejandría 
(320)30 y al emperador Constantino (327)31, y una composición 
poética, Qa,leia (El banquete)32 —a guisa de canción, para divulgar 
sus ideas—. Su pensamiento se complementa con referencias de 
historiadores y con las refutaciones de sus adversarios, sobre 
todo las de Atanasio de Alejandría (ca. 296 - 373).

En esencia, Ario sostenía que Dios, por ser lo que es, es 
inefable para todos33. Por lo tanto, hay una diferencia esencial 
entre Dios ―ingénito, eterno, sin principio, inefable, indecible, 
invisible, anterior al Hijo― y el Hijo, a quien el Padre creó en un 
tiempo y momento por su voluntad, lo elevó a la filiación tras 
haberlo hecho, y lo dotó con las características que quiso, pero 
no lo hizo igual a él.

Sin haber mencionado para nada al Espíritu Santo, como 
en un inciso, Ario habla de la tríada: “Por tanto la Tríada no es 

29  Teodoreto, Historia Eclesiástica, Ed. griego-frances, Paris, SC 501, 2006, Tomo 
I, Cap. 5, ppp191-195.

30 Atanasio, De Synodis. Griego: Migne, XXVI, Col. 707-712; español en Carlos 
Ignacio González, S.J., El Desarrollo Dogmático de los Concilios Cristológicos, México, 
Conferencia del Episcopado Mexicano, 2006, p. 314.

31 Texto griego y francés, en Socrates de Constantinopla, Historia Eclesiástica, en 
VVAA (eds.), París, Editions du Cerf, Sources Chrétiennes, Vol. 477, Libro I, No, 26. 
Texto español en C.I. González, p. 316.

32 Se conservan fragmentos en diversos textos. Primer fragmento: Atanasio, 
Orationes contra Arrianos, en Migne, PG, 26, col.20-21 (traducción al inglés en Schaff, 
Nicene and Post-Nicene Fathers, Second Series, Vol. 4, pp. 308); segundo, Ibid., col. 24 
(Schaff, p. 311); tercero, Anastasio, De Synodis. Migne, loc, cit., col. 706-707 (Schaff, 
op. cit., p. 457-458; traducción al español en C.I. González, p. 316).

33  auvto.j gou/n o` qeo.j kaqo. evstin( a;rvrvhtoj a[pasin u`pa,rcei)



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 17

de glorias iguales, ni pueden comunicarse sus hipóstasis, la una 
siendo infinitamente más digna que la otra en sus glorias.”34

En resumen, Dios es inefable aun para el Hijo35, de manera 
que el Hijo no puede entender nada de lo que habla que sea 
comprensible [en el Padre], pues le es imposible rastrear al Padre, 
que existe por sí mismo36. Porque el Hijo no conoce ni siguiera 
su propia esencia37, porque siendo Hijo ha existido en verdad por 
voluntad del Padre38.

Estas ideas provocaron fuertes polémicas. Algunos obispos 
apoyaron a Ario, entre otros, Eusebio de Nicomedia y Eusebio 
de Cesarea, que, aunque no eran de la misma opinión, lo 
defendían. Otros lo contradecían. La controversia creció y el 
debate se hizo público. Tuvo que intervenir el obispo Alejandro. 
Ario fue condenado por un concilio local en Alejandría, y su 
condena ratificada por un concilio regional de obispos egipcios, 
que también lo excomulgó. Ario se acogió a sus dos obispos 
amigos. Alejandro expidió cartas a todos los obispos en contra 
de los «apóstatas» y «los exukonianos» (Oi[ evx ouvk o;ntwn ―los que 
sostenían la creación del Hijo «de la nada»).

Pronto arreció la polémica. Se levantaron obispos contra 
obispos, provincias contra provincias; teólogos, clérigos, y aun el 
conjunto del pueblo fiel. Todos estaban involucrados. Se discutía, 
se argumentaba, aun en las plazas y los mercados. En poco 
tiempo toda la Iglesia Oriental estaba envuelta en la controversia, 
y todo el Oriente cristiano se convirtió en un campo de batalla 
teológico, a favor o en contra de la herejía. La mayor parte de los 

34  e;goun Tria,j evstin do,xaij ouvc o`moi,aij\ avnepi,miktoi e`autai/j eivsin ai` 
u`posta,seij auvtw/n\ mi,a th/j mia/j evndoxote,ra do,xaij evpV a;peiron)

35  tw|/ Ui`w/| o` qeo.j a;rvrvhtoj u`parcei.
36  avdu,nata ga.r auvtw/| to.n Pate,ra te evxicnia,sai( o[j evstin evfV e`autou/)
37  auvto.j ga.r o` Ui`o.j th.n e`autou/ ouvsi,an ouvk oi=den.
38  Atanasio, De Synodis, loc. cit.



18	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

antagonistas ―tanto ortodoxos como heterodoxos― pretendían 
ser seguidores de Orígenes, a quien consideraban su antecesor 
y maestro. Así, tesis contrarias y contradictorias pretendías ser 
consecuencia de los mismos planteamientos origenianos. La 
controversia fue acalorada, en ocasiones violenta. 

Por las cambiantes circunstancias político-religiosas, la 
predicación aberrante de un simple presbítero de la diócesis de 
Alejandría provocó una conmoción religioso-política de tal 
magnitud que amenazaba no sólo a la Iglesia, sino la misma 
unidad y estabilidad política del Imperio Romano ―un verdadero 
terremoto teológico―. Y es que para entonces el cristianismo 
había adquirido una función social de gran impacto político para 
el imperio, pues primero fue reconocido como religión legítima, y 
posteriormente sería declarada religión oficial. En este contexto, los 
adversarios doctrinales frecuentemente apelaron al poder político 
en apoyo a sus posiciones, y no pocas veces éste intervino de 
forma autoritaria e impositiva.

En 312, cuando Constantino lucha por el poder con Majencio 
se acoge al Dios de los cristianos para conseguir sus objetivos 
políticos. Este patrocinio del Dios cristiano parece favorecerlo. 
En 324, al derrotar a Licinio, queda como soberano único tanto 
de occidente como de oriente del Imperio. Habiendo logrado la 
unificación política, se enfrente ahora con el conflicto religioso 
desatado por la controversia arriana, cada vez más intensa. La 
pugna y división eclesiástica provocada por dicha controversia no 
abonaba nada a la paz y unidad imperial, sino las ponía en grave 
peligro.

Cuando el emperador Constantino arribó al oriente en 324, el 
debate amenazaba con desbordarse y romper la unidad misma del 
imperio. En un esfuerzo por reconciliar las partes en conflicto, el 
emperador Constantino dirigió una carta al obispo Alejandro y al 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 19

presbítero Ario, exhortando a un entendimiento.39 Al no obtener 
resultados, envió a un obispo de su confianza, Osio de Córdoba, 
para que intentara un acuerdo; pero al no lograrlo, éste convocó 
a un sínodo nutrido en Antioquía, a principios de 325, que él 
mismo presidió. El sínodo se pronunció a favor de Alejandro y en 
contra de Ario. Tres obispos, incluido Eusebio de Cesarea fueron 
severamente censurados. La polémica, sin embargo, continuó.

EL CONCILIO DE NICEA

La convocatoria

Ante la inutilidad de los esfuerzos de reconciliación, la 
agudización de la polémica y su impacto negativo para la unidad 
del Imperio ―además de algunas otras cuestiones pendientes, 
como la fecha de la Pascua y asuntos de disciplina eclesiástica―, 
probablemente por consejo de Osio de Córdoba y de Alejandro, el 
emperador Constantino convocó a todos los obispos del Imperio 
a un concilio universal (aparentemente sin la intervención del 
obispo de Roma, el Papa) y les proporcionó todas las facilidades 
de transporte del propio estado. Cada obispo podría hacerse 
acompañar de dos presbíteros y tres servidores. La reunión 
tendría lugar en la ciudad de Nicea, un puerto marítimo cercano 
a la ciudad imperial de Nicomedia, hacia mediados de 325: el 
Concilio Ecuménico de Nicea.

Fuentes históricas sobre el Concilio

>	 Documentos conciliares. No existen actas del concilio. 
Sólo conservamos tres documentos: el símbolo niceno, los 

39  Eusebio de Cesarea, Vitae Const., II, 64-72; Sócrates, I, VII, 1-20.



20	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

veinte cánones y una carta sinodal. Se menciona, además, un 
decreto sobre la fecha de la Pascua.

>	 Documentos de participantes: Atanasio, De decretis synodi 
Nicaenae ―que incluye la carta de Eusebio de Cesarea a 
su Iglesia, entre otros documentos―, Epístola ad Afros, 
Orationes IV contra Arrianos; Eusebio, Vita Constantini

>	 Relatos de historiadores: Sócrates, Historia Eclesiástica; 
Sózomen, Historia Eclesiástica; Teodoreto, Historia 
Eclesiástica; Rufino, Historia Eclesiástica.

Los asistentes

El número de obispos participantes en el concilio difiere 
fuertemente según las diversas fuentes históricas, y fluctúa entre 
un mínimo de 194 y un máximo, simbólico, de 31840. La gran 
mayoría eran orientales; respecto a occidente, además de Osio, 
asistieron sendos obispos de Francia, África del Norte, Panonia, 
Milán y Calabria, más dos presbíteros de Roma, Vito y Vicente, 
como legados del anciano papa Silvestre I. El total sería como la 
sexta parte de todos los obispos del Imperio, calculados en mil 
ochocientos ―mil orientales y ochocientos occidentales―. Si se 
incluyen los presbíteros, diáconos, laicos y otros participantes, se 
calcula el total de asistentes entre mil quinientos y dos mil41. El 
sustento corría por cuenta de los recursos imperiales. Entre los 
obispos asistentes había teólogos inminentes, confesores de la fe, 
taumaturgos, santos ascetas. Los asistentes se pueden clasificar, de 
conformidad con la problemática vigente, en partidarios de Ario, 
defensores de la ortodoxia, una tercera ala. Cada una de estas 
facciones presentó propuestas, que se discutieron ampliamente. 

40  K. I. Hefele, Historia de los Concilios, (version al francés, París, Letouzey et Ané, 
Eds., 1907, p. 409- 416; Schaff, p. 623-624; Alberigo, p. 28-29.

41 Schaff, p. 624.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 21

La discusión del o`moou,sioj

El centro de la polémica en Nicea consistió en dilucidar la 
relación exacta entre Jesucristo y Dios, el Padre: si Cristo era una 
criatura o era de naturaleza divina, es decir, Dios como el Padre. 
El debate se focalizó en el concepto de ouvsi,a entendido como 
sustancia o esencia ―aunque aún no se distinguía claramente del 
concepto de u`po,stasij― . Partiendo de la esencia divina del Padre, 
cuál debía entenderse que fuera la esencia del Hijo, si distinta 
e`teroou,sioj, semejante o`moioou,sioj o igual o`moou,sioj a la del 
Padre, y si estas alternativas en cuanto a la esencia implicaban o 
no una identidad o diferenciación en cuanto a la realidad misma 
de ambos, es decir en cuanto a su u`po,stasij. En el fondo se 
trataba de esclarecer cómo se podía conciliar la identidad de 
Cristo, como realidad distinta del Padre, y su divinidad, igual que 
la del Padre, con el monoteísmo cristiano ―no judío.

Finalmente, tras varias discusiones, el Concilio aceptó como 
fórmula definitiva del Símbolo ―incluyendo el término o`moou,sioj 
que el mismo Emperador aceptó y aun él mismo sugirió― el texto 
tal como se incluyó más arriba. 

Los otros documentos nicenos

Tras la confesión de fe en términos ortodoxos positivos, 
contrarios a los planteamientos arrianos, se continúa con un 
anatema que condena los principales de estos planteamientos, tal 
como se manejaban en el concilio:

Tou.j de. le,gontaj
A quienes por otra parte dicen:

«h=n pote o[te ouvk h=n»(
“era alguna vez cuando no era”
kai. «pri.n gennhqh/nai ouvk h=n»(



22	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

y “antes de ser engendrado no era”,
kai. o[ti evx ouvk o;ntwn evge,neto(

y que de no ser llegó a ser,
hv evx e`te,raj u`posta,sewj hv ouvsiaj fa,skontaj ei=vvvvvnai

o de otra hipóstasis o sustancia dicen ser
hv trepto.vn hv avlloiwto.n to.n ui`o.n tou/ Qeou/(
o modificable o alterable el Hijo de[l] Dios, 

avnaqemati,zei h` kaqolikh, evkklhsi,a)
anatematiza la Católica Iglesia.

Los veinte cánones42

Los veinte cánones del Concilio tratan en secuencia no 
sistemática cuestiones de las estructuras eclesiásticas (4-7, 15, 16), 
de la dignidad del clero (1-3), 9, 10, 17), de la penitencia pública 
(11-14), de la readmisión de cismáticos y herejes (8, 19) así como 
de normas litúrgicas (18, 20).

La carta sinodal

Es de suponer que el Concilio envió una especie de carta 
circular a todas las Iglesias. Sólo se han conservado dos, a las 
Iglesias de Alejandría y de Egipto, donde se describe el desarrollo 
del Concilio y sus conclusiones43.

Pasemos ahora a un análisis hermenéutico.

42  Drobner, Manual, p. 289. El texto griego de los 20 cánones, una traducción y 
una explicación se encuentra en Hefele, Historia I, pp. 528-620.

43  Sócrates, I, IX, 1-14, p. 113-119.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 23

ANÁLISIS MORFO-TEOLÓGICO DEL SÍMBOLO

En el Concilio de Nicea fue grande la influencia de Orígenes, 
sobre todo a través de Atanasio. Específicamente fue crucial 
su precisión terminológica por lo que toca el tema de Dios y 
Jesucristo. Al redactar el Símbolo, los Padres Congregados 
utilizaron el griego con el mismo cuidado que Orígenes subrayaba 
al comentar el caso del evangelista San Juan en el primer versículo 
de su evangelio, como se señaló más arriba. 

Así pues, al redactar el Símbolo, los Padres Conciliares, “Con 
gran cuidado, y no como quienes no conocen la precisión de la 
lengua griega”, en algunos casos utilizaron artículos y en otros 
casos los omitieron, al definir la ortodoxia sobre Dios y Jesucristo. 

En el caso de o` qeo,j, se trata de un sustantivo precedido por 
el correspondiente artículo definido ―en sus diversos casos (o`( 
tou/( tw|/( to,n)―. En el caso de ei-j qeo,j, es el mismo sustantivo, 
precedido por el correspondiente adjetivo numeral ―igualmente 
en sus distintos casos (ei-j( e`no,j( e`ni,( e[na). Por lo mismo, o` 
qeo,j, [el] Dios, debe ser considerado como el nombre propio 
del Padre; lo mismo cuando va precedido por el numeral ei-j. 
En ambos casos está designando al Padre todopoderoso. Esta 
precisión nos coloca no sólo en la afirmación de la ortodoxia 
frente al heresiarca Ario y otros, sino en el umbral del misterio 
divino. Analicemos los distintos artículos del Credo:

1.  El Dios uno y único

En su primer artículo, Nicea afirma que nosotros, los 
Padres Conciliares ―siguiendo la doctrina de los apóstoles que 
Orígenes y tantos Padres pre-nicenos recibieron y trasmitieron―, 



24	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

“Creemos en un único Dios (Pisteu,omen eivj e[na qeo.n), Padre 
todopoderoso...”44. 

Nicea confirma, pues, que el Padre es el Dios uno y único (ei-j 
qeo,j), pues es Dios por sí mismo (auvto,qeoj o` qeo,j evsti), es el 
único Dios verdadero (o` mo.noj avlhqino,j qeo,j), creador de todo 
lo que existe.

2.  Jesucristo 

En el segundo artículo afirma que creemos “también en un 
único Señor Jesucristo, el Hijo de Dios (to.n ui`o.n tou/ Qeou/)”. Así 
pues, según Nicea, Jesucristo es un único Señor, y es el Hijo de[l] 
Dios (tou/ qeou/), o sea, del Padre. Es decir, Jesucristo no es ni el 
Dios (o` qeo,j), ni el Dios único (ei-j qeo,j) de los cristianos. ¿Quién 
es, pues, Jesucristo, si no es el Dios de los cristianos, ni el único 
Dios? De entrada, afirma que es el Hijo de Dios, es decir, del 
Padre; pero, ¿qué afirma respecto a su divinidad ―en el contexto 
de la herejía arriana que la niega―?

Nicea afirma su divinidad, pero en términos muy precisos: 
Jesucristo es Dios, por ser Dios de Dios (qeo,n evk qeou/). Nótese 
que en este caso ninguno de los dos sustantivos está precedido 
por un artículo; es decir, no dice qeo,n evk tou/ qeou/, ni menos 
to.n qeo,n evk tou/ qeou/, sino, con gran cuidado, qeo,n evk qeou/ 
―es decir, con toda precisión, «Dios de Dios»―. Jesucristo no 
es Dios (qeo,j) que proceda de la persona de Dios (o` qeo,j) [del 
Padre] ―como cuando se le designa como el Hijo de Dios [del 
Padre] (o` ui`o,j tou/ qeou/)―. Jesucristo, en cuanto Persona, es el 
Hijo del Padre (de la primera Persona de la Trinidad)45; pero en 
cuanto «Dios» es qeo,n evk qeou, es decir, es sustancia divina que 

44  DH 125.
45  En terminología teológica posterior.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 25

procede de la sustancia divina (del Padre). Así pues, aquí qeo,j, 
sin artículo, está designando la sustancia divina que se predica de 
Jesucristo, el Verbo encarnado, igual que cuando San Juan habla 
del Verbo como Dios: kai. qeo.j h=n o` lo,goj (y el Verbo era Dios), 
sin artículo. De Jesucristo, pues, (igual que más tarde del Espíritu 
Santo) se afirma que es qeo,j, es decir, que es sustancia divina; 
pero en cuanto Persona no es o` qeo,j ([el] Dios), sino es el Hijo 
de [el] Dios. 

En una frase anterior lo había aclarado el Símbolo Niceno: 
Jesucristo, el Hijo de Dios (to.n ui`o.n tou/ Qeou/), “es engendrado 
unigénito del Padre (gennhqe,nta evk tou/ Patro,j monogenh), 
es decir ―y subraya―, de la sustancia (o esencia) del Padre” 
(toute,stin evk th/j ouvsi,aj tou/ Patro,j). 

A continuación, en metáfora luminosa, Jesucristo es también 
«luz de luz» (sin artículos). No dice Nicea «luz de la luz» ni «la 
luz de la luz», por las razones ya expuestas. Posteriormente lo 
confirma doblemente. Por una parte recalca que Jesucristo 
es “Dios verdadero de Dios Verdadero” (qeo.n avlhqino,n evk 
qeou/ avlhqinou/), de nuevo sin artículos. Pues no dice que es el 
Dios verdadero ―ya que sólo el Padre es el Dios Verdadero (o` 
mo.noj avlhqino,j qeo,j)―, pero sí afirma que es Dios verdadero 
―verdadera esencia divina― por proceder de quien es Dios 
Verdadero ―verdadera sustancia divina―. Es verdaderamente 
sustancia divina por proceder de la sustancia divina verdadera ―
del Padre. Y por la otra parte, explicita su consustancialidad con 
el Padre: o`moou,sion tw|/ Patri,. En cuanto a la esencia es Dios 
igual que el Padre.

Así, pues, Jesucristo ―como el Espíritu Santo― no es Dios por 
sí mismo (auvto,qeoj o` qeo,j evsti), sino que es Dios por ser el Hijo 
de Dios. En el ámbito de la esencia y del orden secuencial (ta,cij) 
―aunque de ninguna manera en el ámbito temporal― Jesucristo 
primero es Hijo (Persona) ―u`po.stasij, en terminología 
capadocia posterior―, y, como consecuencia, es Dios (qeo,j, 



26	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

sustancia divina); es decir, es Dios (qeo,j, sustancia divina igual 
que la del Padre) por ser el Hijo del Padre.

3.  El Espíritu Santo

El Símbolo de Nicea termina: “Y en el Espíritu Santo”, sin 
añadir nada. Constantinopla I completará la fórmula de Nicea: 
…el Señor y Dador de Vida, procede del Padre, que con el Padre 
y el Hijo recibe una misma adoración y gloria [por ser de esencia 
divina], y que habló por los profetas. Y añade la fe en la Iglesia 
con su características propias, en el bautismo y en la resurrección 
de los muertos, y la vida eterna (ver más adelante).

En resumen, tanto el Padre como el Hijo, como el Espíritu 
Santo son qeo,j (los tres y cada uno, dado que son una única 
sustancia divina, la del Padre; pero sólo el Padre es ò qeo,j y ei-j 
qeo,j46. Orígenes lo había explicado47: auvto,qeoj ò qeo,j evsti48: Dios 
(ò qeo,j) es Dios por sí mismo (auvto,qeoj, Deus a se), y es el único 
Dios verdadero (to.n mo,non avlhqino.n qeo.n). Por eso Jesucristo 
dijo: “Esta es la vida eterna, que te conozcan a ti, el único verdadero 
Dios, y al que enviaste, Jesucristo”49―sin negar su propia divinidad.

Conclusión

Este análisis morfo-teológico confirma que Nicea utiliza la 
terminología de la verdad tradicional que viene de la Escritura 
y de todos los Padres pre-nicenos, especialmente de Orígenes, 

46 Por otra parte, no se puede aplicar al caso la terminología escolástica. Si bien 
[el] Dios (o` qeo,j) es el Deus a se; no se puede decir que Jesucristo y el Espiritu Santo 
sean Deus ab alio Deo o, más apegados al griego, sean Deus de alio Deo, sino simple-
mente Deus de Deo, pues es una y única la sustancia divina.

47  Cfr. Medellín Erdmann, o.p. Cit.
48  CJn II, 16.
49  Jn 17,3.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 27

y que utiliza “con gran cuidado la lengua griega”, al definir la 
ortodoxia de la doctrina trinitaria y cristológica50. 

REITERACIÓN DEL ANÁLISIS HERMENÉUTICO 
A guisa de confirmación

1.  Contexto, pertinencia y relevancia
En medio de la polémica arriana, el Símbolo define, de ahí y en 

adelante, los términos de la verdadera doctrina apostólica acorde 
con la Escritura y la Tradición, por todos los siglos venideros. 
Utiliza el pronombre «nosotros» en primera persona del plural 
―en lugar del Credo, en singular, como se estiló siglos después en 
Occidente―, como expresión de la comunalidad de la fe. 

2.  Denominación, identidad y caracterización                            
de las personas divinas

Para el concilio, cada una de las Personas divinas tiene su 
identidad y nombre propio:

El Padre es e-ij Qeo.j : el único Dios, unus Deus (Pisteu,omen 
eivj e[na Qeo.n). Con este término se está indicando no sólo el 
monoteísmo sino también el henoteísmo de Dios, el Padre: Dios 
es uno y único: nadie como él, pues es todopoderoso (Path,r 
pantokra,twr), y creador de todas las cosas (pa,ntwn poie,toj). 
El Padre es o` Qeo,j (Dios, con artículo definido): así lo señala 
el Símbolo al hablar de que Jesucristo es el Hijo de[l] Dios (en 

50 Conviene contrastar este análisis con el realizado por Prestige en su capítulo 
“THE HOLY TRIAD”, en el que no matiza suficientemente sus hallazgos por insufi-
cientes referencias a los textos originales en griego. Prestige, G.L., God in Patristic 
Thought, Londres, S.P.C.K., 1964, pp. 76-96.



28	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

acusativo y genitivo): to.n ui`o.n tou/ Qeou/. Es Dios verdadero 
(Qeo.j avlhqino.j), del que procede Jesucristo, quien es también 
Qeo.j avlhqino.j; Qeo.n avlhqino.n evk Qeou/ avlhqinou/.

El Hijo es e-ij ku,rioj: el único Señor, unus Dominus (kai. 
eivj e[na ku,rion) El término tiene el mismo sentido que en el 
caso de Dios, el Padre: el Señor Jesucristo es uno y el único: 
nadie como él, pues es el Hijo (o` ui`o,j) de[l] Dios (o` Qeo,j): to.n 
ui`o.n tou/ Qeou/, engendrado por el Padre [como] unigénito. Y 
más claramente: engendrado de la sustancia del Padre: evk th/j 
ouvsi,aj tou/ Patro.j( y no creado de la nada. Es Dios (Qeo,j) de 
Dios, luz (fw/j) de luz, Dios verdadero Qeo.j avlhqino.j (verdadera 
esencia divina) que procede de un Dios verdadero (de una esencia 
divina verdadera). Y para mayor precisión, se reitera: engendrado, 
y aclara, no creado gennhqe,nta ouv poihqe,nta, de igual [de la 
misma] sustancia que el Padre o`moou,sioj tw|/ Patri,, y por lo 
mismo inmutable e inalterable, a través del cual51 todas las cosas 
fueron hechas [por el Padre]: diV ou- ta. pa,nta evge,neto.

Viene a continuación el papel que el Hijo ha jugado en la 
historia de la salvación humana: su descenso, encarnación ―
carne y hombre―, muerte, resurrección al tercer día, ascensión a 
los cielos, y su futura venida a juzgar a vivos y muertos.

Termina el Símbolo con la mención del Espíritu Santo, sin 
más explicación.

Reiterando, fuera del o`moou,sioj ―que ya se explicó―, y de 
la u`posta,sij y ouvsi,a, la terminología utilizada por Nicea es 
totalmente congruente con toda la tradición neo-testamentaria 
y patrística, únicamente aclarando y especificando el sentido de 
algunos términos, y contrastándolos con la interpretación arriana 

51  Tomado de Jn 1,3. Esta intermediación en la creación ha sido objeto de di-
versas interpretaciones teológicas. Lo que excluye la ortodoxia es que el Hijo sea un 
ser creado por el Padre intermedio entre él y el resto de las criaturas.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 29

de los mismos. Por otra parte, el término Dios en griego, con 
artículo definido se refiere siempre al Padre. Nunca aplica el 
término Dios para designar al Dios Trino y Uno, la Trinidad52.

3.  Orden (ta,xij)

El símbolo Niceno muestra a las personas divinas en el orden 
tradicional. Primero es el Padre. El Padre engendra al Hijo. En tercer 
lugar, se menciona al Espíritu Santo. Sin implicar ninguna tem-
poralidad, por su identidad de origen, no puede ser otro el orden.

4.  Papel o función de las personas en el plan salvífico

Dios, el Padre, siendo todopoderoso, es el creador de absoluta-
mente todas las cosas, visibles e invisibles. Pero absolutamente 
todas las ha creado por intermediación de su Hijo.

Jesucristo, el Hijo de Dios desde siempre, por la salvación de 
nosotros los hombres descendió de los cielos y se encarnó por 
obra (evk) del Espíritu ―santo y la Virgen María53―. Tras su muerte 
y resurrección, ascendió al cielo y vendrá a juzgarlos. Indica un 
movimiento katabático y anabático: desde el Padre, y de retorno 
al Padre, en una labor salvífica.

Al Espíritu Santo Nicea no le asigna ninguna acción específica 
fuera de los que su nombre denota.

52  A estas alturas conviene contrastar la terminología que emplearon los Padres 
Conciliares con el sentido que le dan al Símbolo autores occidentales modernos. Por 
ejemplo, Jerónimo de Ripalda, SJ, en el texto clásico de la catequesis primera, al de-
clarar los artículos del Credo, pregunta: “Pues si el primero es creer en Dios [“Creo 
en un solo Dios”], ¿quién es Dios?”, y responde: “La Santísima Trinidad, Padre, 
Hijo y Espíritu Santo, tres personas distintas y un solo Dios verdadero.” Y continúa 
su texto con cuatro nuevas preguntas y sendas respuestas: “¿El Padre es Dios? Sí lo 
es. ¿El Hijo es Dios? Sí lo es. ¿El Espíritu Santo es Dios? Sí lo es. ¿Entonces, son 
tres Dioses? No, es un solo Dios en tres personas distintas.” 

53  Aclaración de Constantinopla I.



30	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

5.  Las relaciones entre las personas divinas 

El énfasis del planteamiento conciliar es la divinidad de 
Jesucristo, entendida como igualdad en la sustancia divina, que se 
deriva de la esencia del Padre, al ser su Hijo unigénito, engendrado 
por éste de su misma sustancia: Dios verdadero de Dios verdadero. 
El término técnico-teológico es òmoou,sioj tw|/ Patri,.

Queda pendiente la afirmación explícita de la divinidad e 
igualdad sustancial del Espíritu Santo, que se definirá más adelante.

6.  Las relaciones de cada Persona para con los hombres

Están así definidas, también, las relaciones de cada una de las 
tres Personas divinas para con la creación en general y para con 
los hombres en particular.

Dios, el Padre todopoderoso, es nuestro creador. Fuimos 
creados por Él de la nada, y por su acción creadora permanente 
nos mantenemos en el ser.

Pero fuimos creados por medio de Jesucristo, el Hijo de Dios, 
quien por nosotros los hombres y nuestra salvación, descendió, 
se encarnó y se hizo hombre, padeció, resucitó y ascendió al cielo.

La relación del Espíritu Santo con nosotros los hombres está 
por explicitarse.

7.  Respuestas humanas diferenciadas implícitas,                     
específicas a cada Persona divina 

A Dios: ante el creador, la criatura responde con reconoci-
miento, con una inmensa e incesante acción de gracias, con 
alabanza y glorificación.

A Jesucristo: reconocimiento por su realidad de Hijo de Dios 
y de naturaleza divina, igual a la del Padre, quien lo engendró. 
Como creaturas, reconocer también su papel mediador en la 
creación entre el Padre y las creaturas, y la gratitud, alabanza 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 31

y glorificación correspondiente. Caer en la cuenta y aceptar 
su intervención en la historia de la salvación, su katábasis: 
encarnación, muerte, y su Anábasis, resurrección y ascensión al 
cielo; así como su segunda venida como juez de vivos y muertos. 
Al hombre le toca responder aceptando su iniciativa de salvación 
y viviendo en forma congruente.

Al Espíritu Santo: es todavía muy implícita la respuesta.

CONCLUSIÓN

El concilio de Nicea afrontó con claridad y energía la gran 
herejía arriana, y definió con toda precisión la realidad de Dios, 
de su Hijo y del Espíritu Santo ―sin que, sin embargo, haya sido 
la última palabra de la teología cristiana, sino que ésta ha seguido 
en una historia ininterrumpida―. El Símbolo es muy específico 
en su noción de Dios (o` qeo,j), de su Hijo Jesucristo, y del Espíritu 
Santo, y de la relación entre ellos. En efecto, la relación de las 
Personas entre sí, y de cada Persona con los seres humanos es 
diferente y específica. No es una relación de la sustancia o de la 
divinidad en abstracto, sino de cada Personas con los hombres en 
concreto. De igual manera, las respuestas de los seres humanos 
son específicas hacia cada una de las Personas divinas, más 
que hacia una sustancia divina indiferenciada; si bien el Hijo es 
consustancial con el Padre, igual que el Espíritu Santo. 

Las limitaciones

Nicea es un hito fundamental en el desarrollo de la teología y la 
regla de la verdad ―posteriormente llamado dogma― de la Iglesia; 
pero es un hito, no es el final del proceso. Entre los puntos que 
Nicea dejó sin resolver fue la diferencia entre ouvsi,a e u`po,stasij, 
pues parece identificarlas cuando anatematiza a quienes sostienen 
que el Hijo pueda ser de otra hipóstasis o sustancia que el Padre 



32	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

(evx e`te,raj u`posta,sewj hv ouvsiaj). Tiempo después, se aclarará 
la diferencia, y esto contribuirá a una comprensión correcta entre 
Personas y sustancia en la divinidad. 

El resultado político-eclesial

Con el consenso casi unánime del Concilio y las conclusiones 
tajantemente favorables a la ortodoxia y contra el arrianismo, más 
la aprobación total del Emperador Constantino, parecía haberse 
logrado la unidad eclesial y se habría evitado una escisión del 
imperio por motivos religiosos. 

Sin embargo, décadas después del Concilio de Nicea, de 
la muerte de Ario (336), y la de Constantino (337), continúa 
la polémica con los arrianos de diversas tendencias. Los 
cuestionamientos y ataques a la doctrina tradicional ortodoxa se 
multiplican y se hacen más sutiles y complicados. El arrianismo 
pareció devenir una hidra de múltiples cabezas.

La lucha llegó a ser cruenta. Durante algún tiempo los arrianos 
tuvieron una clara ventaja, con el apoyo del emperador Valente. 
Los defensores de la fe nicena fueron perseguidos, desterrados 
y aun vejados físicamente, entre ellos Atanasio. Pero al subir 
al trono Graciano, y sobre todo Teodosio I, de origen español 
y educado en la fe nicena, se invirtió la situación política; los 
nicenos tuvieron mejor suerte y los arrianos fueron perseguidos. 
Entre tanto, la herejía seguía su curso.

La heterogeneidad herética

Respecto a la relación del Hijo con el Padre, los herejes apelan 
a su peculiar interpretación de las Sagradas Escrituras, ante todo 
de los pasajes controvertidos sobre Jesucristo, a la tradición como 
ellos la entendían, y a su particular lectura de Orígenes.

Una corriente afirma la igualdad de sustancia entre el Padre y 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 33

el Hijo, pero niega su distinción de hipóstasis, como Marcelo de 
Ancira, quien, al diferenciar entre el Logos y el Hijo, cae en una 
forma refinada de Sabelionismo o Modalismo. Los Eusebianos 
o semiarrianos como Basilio de Ancyra y Gregorio de Laodicea 
se declaran homoiousianos (o`moioou,sioj: de esencia similar). Los 
Anomeos, sostienen que Padre e Hijo son tal cual de esencias 
distintas (avno,moioj), y los Exukonianos para quienes el Hijo fue 
creado de la nada (evx ouvk o;ntwn). Otra corriente propugna 
por una diferencia de esencia (e`teroou,sioj), heterousianos como 
el Eunomio obispo de Cízico (ca. 335 – ca. 395), alguien 
verdaderamente brillante. En efecto, los Eunobianos sostenían 
que sólo el Padre es Dios, ingénito, eterno, bueno, invariable, 
tan absolutamente distinto de lo creado que requiere de un 
intermediario para crear. Ese es el Verbo, Hijo de Dios, existente 
antes del tiempo y de los siglos (pro. cro,nwn kai. aivw,nwn), 
superior a todas las creaturas, un ser intermedio entre Dios y la 
creación. Es el creador del universo, imagen perfecta del Padre, 
ejecutor de todos sus designios, y por tanto digno de ser llamado 
metafóricamente Dios, Logos y Sabiduría. Es la primera de todas 
las criaturas, es decir, la primera creación que Dios hizo de la 
nada, no de su esencia sino por su voluntad, antes de todos los 
tiempos, por lo que no es eterno, sino que tuvo un comienzo, 
y por lo mismo, “hubo cuando no era”. A través de él todo fue 
creado. Negaban la divinidad de Jesucristo por ser de naturaleza 
distinta a la del Padre (cuya esencia es ser ingénito). Así mismo, 
negaban la divinidad del Espíritu Santo.

Habiendo Nicea dejado un tanto pendiente el tema del Espíritu 
Santo, y dada la falta de definición explícita de las Escrituras, los 
Pneumatómacos, Macedonianos o Trópicos54, lo consideraba 
como la primera creatura del Hijo y subordinado a él, igual que el 

54  tro,poj: estilos o figuras literarias usadas en la Escritura al hablar del Espíritu 
Santo.



34	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Hijo al Padre, y por lo mismo negaban su consubstancialidad, y lo 
entendían como un poder impersonal de Dios o un atributo suyo.

Finalmente, a su vez había disensiones internas dentro de 
los bandos, de las que se ocuparon diversos concilios locales o 
regionales.

La argumentación exegética de los arrianos y semiarrianos se 
basa en pasajes de la escritura que colocan a Jesucristo en el ámbito 
de las criaturas (así la Sabiduría se considera la primera creación, 
por ejemplo), o señalan rasgos como ignorancia, desarrollo 
psicosomático, tristeza, angustia, y otros estados de ánimo 
fluctuantes; expresiones de subordinación e inferioridad respecto 
al Padre; su pasibilidad y mortalidad, todo ello incompatible con 
un ser divino. Además, aceptar la divinidad de Jesucristo atenta 
contra el verdadero monoteísmo y la suprema dignidad de Dios.

SIGUE LA BÚSQUEDA DE LA ORTODOXIA

 El Concilio de Constantinopla I (381)

En el propósito de fortalecer la fe nicena frente a herejías 
que no cesan, en mayo de 381 el emperador Teodosio convocó 
a un segundo concilio ecuménico, en Constantinopla ―sin haber 
invitado al Papa―. Se reunieron 150 obispos, todos de Oriente; no 
participó ningún obispo de Occidente, ni ningún representante 
del Papa. Estuvo presidido inicialmente por Melecio, obispo 
de Antioquía, y como segundo presidente actuó Gregorio 
Nacianceno (que renunció poco después). También estuvieron 
presentes, entre otros, Gregorio de Nisa y Cirilo de Jerusalén. 
Por una carta sinodal se sabe de un “Tomo” elaborado por el 
Concilio, que finalmente se perdió, en el que los padres conciliares 
profesaban su fe en la única sustancia del Padre, el Hijo y el Espíritu 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 35

Santo, y rechazaban la confusión de las hipóstasis y excluían toda 
heterogeneidad de sustancia, y condenaban las herejías vigentes 
en la época: las de Sabelio, Eunomio, Eudoxio, Marcelo Photino, 
Apolinar, y los pneumatómacos o macedonios55, 

El Símbolo aprobado por este Concilio existía ya desde 374 
―y no fue oficialmente sancionado sino hasta el Concilio de 
Calcedonia―. En concreto, revisa el Símbolo Niceno y le hace 
algunos cambios y retoques en las partes que corresponden a 
Dios, el Padre, y al Señor Jesucristo; pero su principal contribución 
fue una ampliación en lo que toca al Espíritu Santo (contra 
macedonianos o pneumatómacos), la Iglesia y las postrimerías. 

Vale la pena comparar este Símbolo con su predecesor, el 
Símbolo Niceno, para constatar sus semejanzas y diferencias.

Se utiliza la siguiente simbología: 

	En Constantinopla: [se omite], 
	En Constantinopla: se añade,
	En Constantinopla: se modifica el orden de las 

palabras.

55  Cfr. Diccionario Patristico, Vol I, p. 483. También, Henry R. Percival, The Seven 
Ecumenical Councils, en Schaff  y Wace, Nicene and Posts-nicene Fathers, Vol 14, Peabody, 
Mass., Hendrickson, 2004.



36	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Comparación de los textos en griego:

		
			   NICEA (325)56 		

Pisteu,omen eivj e[na Qeo.n( Pate,ra pantokra,tora( pa,ntwn 
o`ratw/n te kai. avora,twn poieth,n(

Kai. eivj e[na ku,rion VIhsou/n Cristo,n( to.n ui`o.n tou/ Qeou/( 
 gennhqe,nta evk tou/ Patro.j @monogenh/( toute,stin evk th/j ouvsi,aj 

tou/ Patro.j( Qeo.n evk Qeou/(# 

fw/j evk foto,j( Qeo.n avlhqino.n evk Qeou/ avlhqinou/\ gennhqe,nta ouv 
poihqe,nta( o`moou,sion tw|/ Patri,( diV ou- ta. pa,nta evge,neto( @ta, te evn 

tw|/ ouvranw|/ kai. ta. evn th|/ gh|/(# 

to.n diV h`ma/j tou.j avnqrw,pouj kai. dia. th.n h`mete,ran swthri,an 
katelqo,nta

 kai. sarkwqe,nta(
kai. evnanqrwph,santa( 

paqo,nta( kai. avnasta,nta th|/ tri,th/| h`me,ra|( 
avnelqo,nta ei,j tou,j ouvranou,j(

evrco,menon kri/nai zw/ntaj kai. nekrou,j)
 Kai. eivj to. a[gion pneu/ma)

56  DH 125.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 37

CONSTANTINOPLA (381)57

57  Misal Romano.

Pisteu,omen eivj e[na Qeo.n( Pate,ra pantokra,tora( × poieth,n 
ouvranou/ kai. gh/j o`ratw/n te pa,ntwn kai. avora,twn × )

       
Kai. eivj e[na ku,rion VIhsou/n Cristo,n( to.n ui`o.n tou/ Qeou/( to.n 
monogenh/\  ×  to.n evk tou/ patro.j gennhqe,nta pro. pa,ntwn tw/n 

aivw,nwn ×  
                       

fw/j evk foto,j( qeo.n avlhqino.n evk Qeou/ avlhqinou/\ gennhqe,nta ouv 
poihqe,nta( o`moou,sion tw|/ Patri,( diV ou- ta. pa,nta evge,neto(

to.n diV h`ma/j tou.j avnqrw,pouj kai. dia. th.n h`mete,ran swthri,an 
katelqo,nta evk tw/n ou/ranw/n kai. sarkwqe,nta evk pneu,matoj a`gi,ou 

kai. Mari,aj th/j parqe,nou
kai. evnanqrwph,santa\ staurwqe,nta te u`pe,r h`mw/n evpi. Ponti,ou 

Pila,tou( kai.
paqo,nta( kai.. tafe,nta( kai. avnasta,nta th|/ tri,th/| h`me,ra|( kata. ta.j 
grafa.j( avnelqo,nta eivj tou,j ouvranou,j( kai. kaqezo,menon evk dexiw/n 
tou/ patro.j( kai. pa,lin evrco,menon meta. do,xhj kri,nai zw/ntaj kai. 

nekrou.j\ ou- th/j basiilei,aj ouvk e;stai te,loj)

Kai. eivj to. × pneu/ma to. a[gion( × to. ku,rion kai. zwopoio,n( to. evk 
patro.j evkporeuo,menon( to. su.n patri. kai ui`w|/ sumproskuou,menon 

kai. sundoxazo,menon( to. lalh/san dia. tw/n profhtw/n) 
Eivj mi,an àgi,an kaqolikh.n kai. avpostolikh/n evkklhsi,an) 

`Omologoumen e]n ba,ptisma ei.j a;fesin a`maptiw/n) Prosdokw/men 
avna,stasin nekpw/n kai. zwh.n tou/ me,llontoj aivw/noj) vAmh,n)



38	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Comparación de los textos en español
Con la misma simbología.

 			   NICEA (325)58 	

	 [Creemos] en un solo Dios, Padre omnipotente, creador 
de [todas las cosas] visibles e invisibles.

[Y] en un solo Señor, Jesucristo, [el] Hijo de Dios, 
[engendrado unigénito del Padre, es decir de la sustancia del 

Padre: Dios de Dios], 

Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado, 
no [hecho], de la misma naturaleza del Padre, por quien todas [las 
cosas] fueron hechas; [las que hay en el cielo y las que hay en la 

tierra,]

[El cual] por nosotros los hombres y por nuestra salvación 
[descendió] y 

 se encarnó, se hizo hombre 
padeció, y resucitó al tercer día, [y] subió a los cielos,

 y
vendrá para juzgar a vivos y muertos. 

y en el Espíritu Santo.

58  Traducción al español en DH 125.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 39

CONSTANTINOPLA (381)59

Creo en un solo Dios, Padre todopoderoso, creador   
del cielo y de la tierra, de todo lo visible y lo invisible.

Creo en un solo Señor, Jesucristo, Hijo único de Dios,    
nacido del Padre antes de todos los siglos:

          Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, 
engendrado, no creado, de la misma naturaleza del Padre, 

por quien todo 
fue hecho; 

que por nosotros, los hombres, y por 
nuestra salvación bajó del cielo, y por obra del Espíritu Santo 

se encarnó de María, la Virgen, y se hizo hombre; y por 
nuestra causa fue crucificado en tiempos de Poncio Pilato; 
padeció y fue sepultado, y resucitó al tercer día, según las 
Escrituras, y subió al cielo, y está sentado a la derecha del 
Padre; y de nuevo vendrá con gloria para juzgar a vivos y 

muertos, y su reino no tendrá fin.

Creo en el Espíritu Santo, Señor y dador de vida, que 
procede del Padre y del Hijo, que con el Padre y el Hijo 
recibe una misma adoración y gloria, y que habló por los 

profetas. Creo en la Iglesia, que es una, santa, católica 
y apostólica. Confieso que hay un solo bautismo para 

el perdón de los pecados. Espero la resurrección de los 
muertos y la vida del mundo futuro. Amén.

59  Misal Romano.



40	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Semejanzas y diferencias entre los Símbolos de Nicea (N) y de 
Constantinopla (C):

1.	 En la traducción del Misal Romano, se cambia el plural de N 
al singular de C: de “Creemos” se pasa a “Creo”, y en latín, 
“Credo” ―y así en todos los artículos.

2.	 Ambos afirman creer en un solo Dios (eivj e[na Qeo.n) el Padre 
todopoderoso, creador de todas las cosas visibles e invisibles.

3.	  C añade “del cielo y de la tierra”.
4.	 Respecto a Jesucristo, se conserva el título de Hijo de Dios 

y de unigénito, pero C omite la explicación: “esto es, de la 
sustancia del Padre, Dios de Dios”, en cambio añade “antes 
de todos los siglos”.

5.	 Ambos conservan “luz de luz, Dios verdadero de Dios 
verdadero, engendrado no creado, consustancial con el Padre, 
a través del cual todas las cosas fueron hechas.”

6.	 C omite “las del cielo y las de la tierra.”, que ya había incluido 
antes.

7.	 Ambos dan la misma explicación de la encarnación: “quien 
por nosotros los hombres y por nuestra salvación descendió…

8.	 C aclara “del cielo”, y tras afirmar ambos concilios: “se 
encarnó”, C da elementos de precisión: “del Espíritu Santo 
y María la virgen”, y aporta datos históricos: “fue crucificado 
―y añade el motivo: “por nuestra causa”― bajo Poncio Pilato, 
padeció y fue sepultado.

9.	 Ambos reportan que resucitó ―propiamente, «fue 
resucitado»― al tercer día.

10.	C añade “de acuerdo con las escrituras”
11.	Ambos afirman que fue elevado a los cielos.
12.	Y C añade que “está sentado a la derecha del Padre, y de 

nuevo…”



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 41

13.	Ambos afirman el motivo: “vendrá ―C: “con gloria”― a 
juzgar a vivos y muertos.”

14.	C termina las afirmaciones sobre Jesucristo con la predicción: 
“y su reino no tendrá fin.”

15.	Mientras que N sólo afirma la fe en la existencia del Espíritu 
Santo, C se explaya mucho más: le da los títulos de Señor y 
Dador de vida, indica su origen de Padre, y aclara que recibe 
la misma adoración y glorificación junto con el Padre y el Hijo 
―fórmula que señala su divinidad―. Finalmente, explica su 
función en la historia: “Habló por los profetas.”

16.	De ahí en adelante sigue C enunciando la fe en la Iglesia, con 
sus características: una, santa, católica y apostólica. Confiesa la 
fe en un solo bautismo que perdona los pecados, la esperanza 
en la resurrección de los muertos y la vida de los siglos 
verdaderos.

Quedó así plasmado el Credo Niceno/Constantinopolitano 
que la liturgia conserva hasta el día de hoy. 

Constantinopla I, como segundo concilio ecuménico, recoge, 
confirma y complementa a Nicea, el primero de los concilios, 
que a su vez recoge y trasmite la tradición de la Iglesia desde los 
primeros tiempos, por lo que toca a las controversias cristológicas 
y trinitarias en Oriente. Reafirma que el único Dios (ei[j Qeo,j) 
de los cristianos es el Padre omnipotente, que su Hijo unigénito 
también es Dios (Qeo,j), por ser consustancial con el Padre, e 
igualmente afirma la divinidad del Espíritu Santo. 

Siguen las disputas, y los concilios
No obstante el resultado de los dos primeros concilios 

ecuménicos, las disputas cristológicas y trinitarias continuaron en 
el siglo V. Fueron necesarios cuatro concilios más para seguir 
afirmando la recta doctrina, y combatiendo las herejías.



42	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Efeso (431)

Este tercer concilio, convocado por Teodosio II, reprobó 
la herejía de Nestorio (c. 381-451) ―basada en una cristología 
antioqueña ascendente del homo assumptus, que plantea el problema 
de la unión de Jesús con el Hijo de Dios― y respaldó la postura 
de Cirilo de Alejandría (c. 375-444) ―una cristología descendente 
del logos― sarx, que plantea el problema de cómo el Verbo había 
asumido una verdadera humanidad en Cristo Jesús.

Una frase clave de Cirilo explica el verdadero sentido de la 
encarnación: “Porque no decimos que la naturaleza del Verbo 
habiéndose transformado se haya hecho carne60”, “…sino más 
bien que el Verbo, uniendo a sí una carne animada por un alma 
racional, «según la hipóstasis»… devino hombre”61. Sin embargo, 
esto no zanjó totalmente las discrepancias.

Tras amplias discusiones62, una profesión de fe cristológica 
escrita por Juan de Antioquía en clave antioqueña, que Cirilo de 
Alejandría aceptó63, logró una síntesis de las diversas posiciones. 
En ella se utiliza el término e`nw/sij para indicar la unión de las 
dos naturalezas (fu,sewn) en una sola persona (pro,sopwn), y el 
término o`moou,sioj para indicar la consustancialidad de Cristo 
con Dios.

Así, también se explica la mediación de Cristo entre Dios y 
los hombres, y su poder soteriológico, al ser al mismo tiempo 
Dios-y-hombre. También se justifica plenamente el título dado 

60  Ouv gar fa,men o[ti h` tou/ Lo,gou fu,sij metapoihqei/sa ge,gonen sa,rx.
61  evkei/no de. ma/llon( o[ti sa,rka evyucwme,nen yuch|/ logikh|/ e`nw/saj o` Lo,goj 

e`autw|/ kaqV u`po,stasin… ge,gonen a;nqrwpoj DH 250.
62  Cfr. Segunda carta de Cirilo de Alejandría a Nestorio (DH 250 - 251). Segunda 

carta de Nestorio a Cirilo (DH 251a a 251e). Anatematismos de Cirilo de Alejandría 
a Nestorio (DH 252 – 263). Decisión conciliar contra Nestorio DH 264). Sexta y 
séptima sesión de los cirilianos (DH 265 – 268).

63 Formula unionis, DH 271-273.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 43

a María de Nazaret como «Madre de Dios» —con más precisión 
en griego «Theoto,koj»64, en latín «Deipara»: “la que da a luz a una 
Persona divina encarnada, y más adelante Mh,ter Qeou/, (Madre 
de Dios)65.

Se salvaguardaba, ciertamente, la naturaleza divina de Cristo; 
pero quedó la ambigüedad entre u`po,stasij y fu,sij. Éfeso corría 
el peligro de no lograr una adecuada verdad sobre la humanidad 
de Jesús. El cuarto concilio lo enfrenta.

Calcedonia (451)

Antecedente del concilio es la disputa que protagonizan los 
discípulos de Cirilo —que dejó tras sí bastante confusión— y el 
monje Eutiques —quien sostenía que Cristo es originalmente de 
(ek) dos naturalezas, pero no se mantiene en (evn) dos naturalezas 
después de la unión, la cual concebía a modo de mezcla (kra/sij), 
con lo cual lo humano quedaba absorbido en lo divino.

La fórmula cristológica del concilio de Calcedonia consta 
de dos párrafos, y está precedida por un proemio66. El primero 
párrafo comienza recogiendo las confesiones cristológicas 
anteriores, sobre todo de Nicea y Éfeso: Cristo es uno y el mismo 
(e[na kai. to.n auvto.n: unum eundemque); Dios verdadero67 y hombre 
verdadero, perfecto en ambas naturalezas, consustancial al Padre 
en la divinidad y consustancial a nosotros en la humanidad, 
menos en el pecado.

El segundo párrafo define que en Jesucristo misteriosamente 
coexisten la unidad y la distinción: “Hijo Señor unigénito en dos 

64  DH 251. DH traduce el término qeoto,koj como Madre de Dios. 
65  Aunque, por ningún motivo Mh,ter tou/ Qeou/ ―Madre de[l] Dios [con artí-

culo]―, por las razones ya expuestas.
66  DH 300-302.
67  Qeo,j sin artículo.



44	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

naturalezas”68. La relación entre las dos naturaleza se caracteriza 
como avsugcu,twj (inconfuse), avtre,ptwj (immutabiliter) —contra 
Eutiques— avdiaire,twj (indivise), avcori,stwj (inseparabiliter) ―
contra Nestorio. Las dos naturalezas conservan su identidad 
(ivdio,thtoj), y confluyen en una personas y una hipóstasis (kai. eivj 
e]n pro,swpon kai. mi,an ùpo,stasin suntrecou,shj) y no en dos69. 

Constantinopla II (553)

Continuaron, con todo, las discusiones y discrepancias, 
que aún amenazaban la unidad de la Iglesia y el Imperio. El 
emperador Justiniano forzó al papa Virgilio a convocar a otro 
concilio ecuménico.

En sus cánones asimila el término hipóstasis con el de 
prósopon (persona), por una parte, y physis con ousía (esencia), 
por la otra. Así, es clara la distinción entre hipóstasis y physis. 
Define, además la identidad de cada una de las Personas:

Si alguno no confiesa una sola naturaleza o sustancia del Pa-
dre y del Hijo y el Santo Espíritu, y una sola virtud y potestad, 
Trinidad consustancial, una sola divinidad, adorada en tres hi-
póstasis o personas, el tal sea anatema. Porque uno solo es Dios 
y Padre, de quien todo; un solo señor Jesucristo, por quien todo, 
y un solo Espíritu Santo, en quien todo70.

68 ui`o.n ku,rion monogenh/ evn du,o fu,sesin) Hay versiones que dicen evk du,o 
fu,sewn, y que aún se conserva en algunos manuscritos, pero que por su sabor 
monofisitista son contrarias a la intensión del Concilio. Cfr. DH, nota 1 al No. 302.

69 Aquí se precisan los términos que en ocasiones se habían usado como inter-
cambiables: para persona se usan dos palabras: pro,swpon y u`po,stasij, mientras que 
para naturaleza se reserva el término fu,sij.

70 Ei; tij ouvc o`mologei/ patro.j kai. ui`ou/ kai. a`gi,ou pneu,maatoj mi,an fu,sin 
h;toi ouvsian( mi,an te du,namin( kai. evxousi,an( tria,da o`moou,sion( mi,an qeo,thta 
evn trisi.n u`posta,sesin h;goun prosw,poij proskunoume,nhn\ o` toiou/toj avna,qema 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 45

Por otra parte, el concilio deja claro que la «dualidad de 
naturalezas» en Jesucristo no es una expresión de carácter numérico, 
sino de carácter diferenciante o específico. La dualidad no significa 
división en partes (avna me,roj) ni separación (w`j kecwrisme,naj), 
sino que sólo se da intelectualmente (th|/ qewri,a| mo,nh|)71.

Constantinopla III (681)

Continúa la polémica y surge la discusión sobre la existencia 
de una o dos voluntades en Cristo. De Alejandría se propuso la 
fórmula del Pseudodionisio que habla de “la única acción teándrica 
de Cristo” y, por tanto, de una sola voluntad. El Concilio condenó 
a quienes afirmaban una sola voluntad en Cristo (monoteletas), 
y sus posiciones aclaran las de Calcedonia. Por ejemplo, que 
la máxima unión con Dios supone la máxima afirmación de la 
realidad humana: se puede hablar de dos voluntades, sin suponer 
oposición. La voluntad humana de Jesús no puede ser ninguna 
mezcla teándrica, sino sólo voluntad humana. Lo que nos salva no 
es simplemente el ser humano del Verbo, sino el querer humano 
del Verbo72. 

e;stw) Ei-j ga.r Qeo.j kai. path,r( evx ou- ta. pa,nta( kai. ei-j ku,rioj vIesou/j Cristo.j( 
div ou- ta. panta( kai. e]n pneu/ma a[gion( evn w-| ta. pa,nta DH 421.

DH traduce el término tria,da o`moou,sion como Trinidad consustancial, lo que 
fácilmente se presta a entenderlo como el término técnico «Trinidad» en el sentido 
utilizado en siglos posteriores.. Más bien debía traducirse como “tríada consustancial”: 
tres Personas de la misma sustancia, pues a continuación habla de una divinidad (mi,an 
qeo,thta) en tres personas, y el término ei[j Qeo.j lo sigue utilizando específicamente 
para referirse al Padre, origen de todo, conforme a la terminología teológica 
tradicional. 

71  DH 428.
72  DH 550-559.



46	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Conclusión 

Con estos seis concilios ecuménicos quedan definidos 
los elementos esenciales de la doctrina y el dogma trinitario y 
cristológico de la Iglesia en Oriente frente a la herejía arriana, 
después de muchas décadas de controversias y polémicas. Aunque 
en la práctica las discusiones continuaron, las formulaciones y 
las definiciones dogmáticas y doctrinales ortodoxas estaban ya 
suficientemente establecidas, y son el punto de partida para el 
desarrollo teológico de siglos posteriores.

EL TSUNAMI TRAS EL TERREMOTO:
REACCIONES HIPER-ORTODOXAS A LAS HEREJÍAS

A propósito de la lucha contra el arrianismo, es importante 
considerar también un impacto paradójico de las herejías en 
la historia de la teología. En general, todas las herejías73 que 
ocasionaron controversias cristológicas y trinitarias tuvieron 
algunas repercusiones positivas en la definición de la recta doctrina 
en la historia de la Iglesia.

La lucha por la ortodoxia en un contexto de controversias, 
errores, herejías, frecuentemente no sólo doctrinales sino también 
políticas, representó ventajas y desventajas. Por una parte, al 
obligar a los pensadores a combatir los errores, tuvo la ventaja de 
logar definiciones cada vez más precisas de las verdades, las que 
hay que sostener a viento y marea.

73  “En su punto de partida, una herejía es a menudo la polarización vehemente 
de la mirada en un aspecto auténtico, pero parcial, de la revelación que, desarrollado 
unilateralmente, se deforma pronto y compromete el equilibrio de toda la teología”. 
J. Daniélou/H.I. Marrou, Nueva Historia de la Iglesia. Tomo I, Desde los orígenes a 
San Gregorio Magno, Madrid, Ediciones Cristiandad, 1982, p. 288. 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 47

Pero hubo desventajas, pues en ocasiones una herejía fue 
perjudicial no tanto por los errores a los que inducía o las verdades 
que negaba, sino por las reacciones que provocaban en el campo 
ortodoxo al obligarlo a afirmar con tal intensidad las verdades 
defendidas que desequilibraba la doctrina y de alguna manera 
llega a distorsionar el conjunto de la fe. Conducía a una especie 
de reacción hiper-ortodoxa, defendida ahora como la verdadera 
ortodoxia ―a tal grado que aun cuestionar esas posiciones ultras 
resultaba sospechoso. Es como un tsunami anti-arriano que el 
terremoto arriano provoca. Veamos algunos casos no sólo del 
tsunami anti-arriano, sino de otras reacciones ultra-ortodoxas 
posteriores ―verdaderos tsunamis ante el combate de algunas 
otras herejías.

Exégesis escriturísticas reactivas

Frente a la mala utilización que hacen los herejes de las sagradas 
escrituras para probar sus tesis erróneas ―contra la divinidad de 
Jesucristo y del Espíritu Santo, entre otras―, en ocasiones los 
Padres de la Iglesia reaccionan afirmado prácticamente lo opuesto. 
Por ejemplo, frente a la negación de la divinidad de Jesucristo, le 
aplican tal cual a él y al Espíritu Santo algunas expresiones del 
Antiguo Testamento que se refieren a Yahvé, el Dios de Abraham, 
el Dios de Jacob, el Padre de N.S. Jesucristo. Por ejemplo, la 
revelación de Yahvé a Moisés en la zarza ardiendo: “Yo soy el 
que es”; o los nombres como “el Señor de los Ejércitos”, “El 
Dios de Israel”. El raciocinio es que las escrituras están hablando 
de Dios, y como Cristo y el Espíritu Santo son igualmente Dios, 
también a ellos se aplican estas expresiones. 

En sentido análogo, afirmaciones que se refieren a una 
Persona, como “Era la luz verdadera...”, la aplican igualmente 
al Verbo que al Padre y al Espíritu Santo. La justificación de los 
Padres puede ser que, si los herejes se toman licencias indebidas 



48	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

al interpretar las escrituras en apoyo a sus errores, los defensores 
de la ortodoxia también se pueden tomar ciertas licencias en su 
lucha por defender la verdad. Desde luego, hoy en día una buena 
exégesis no sustentaría estas posturas. Afortunadamente, no es la 
única prueba de la verdad que aducen los Padres.

El «monoteísmo» crístico

Especialmente destacable es el caso de Jesucristo, donde puede 
ocurrir una reacción hiper-ortodoxa frente a la herejía arriana. 
Por negar la divinidad de Jesucristo ―insistente, prolongada y 
reiteradamente―, el arrianismo obliga a quienes se esfuerzan 
por defender la ortodoxia de la fe tradicional a afirmar tajante 
y absolutamente precisamente lo contrario: su divinidad y su 
absoluta igualdad con el Padre. Jesucristo es Dios exactamente 
igual que el Padre y que el Espíritu Santo ―“donde no obsta la 
oposición de relaciones” 74―. Así pues, la reacción fue afirmar 
la divinidad y enfatizarla con tal fuerza, que de alguna manera 
ocasionó una pérdida de equilibrio en la doctrina. La insistencia 
enfática en su divinidad hizo que la fe en Cristo-Dios de alguna 
manera opacara su vinculación esencial con el misterio trinitario.

De aquí se deriva un conjunto de afirmaciones que pueden 
considerarse como hiper-dogmáticas:

	En el Prólogo de San Juan: “y el Verbo era Dios”
	En el símbolo niceno: “Jesucristo es verdadero Dios”
	Sobre la creación: “todas las cosas fueron hechas por él” 

―como si fuera el sujeto agente.

74  “Estas tres personas son un solo Dios, y no tres dioses; porque las tres tienen 
una sola sustancia, una sola esencia, una sola naturaleza, una sola divinidad, una sola 
inmensidad, una eternidad, y todo es uno donde no obsta la oposición de relación 
(ubi non obviat relationis oppositio)”. “Decreto para los Jacobitas” Cantate Domino del 
Concilio de Florencia (1441). DH 1330.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 49

	Sobre la encarnación: “Jesucristo es Dios hecho hombre”.
	“Quien me ve a mí ve al Padre”, ante la petición de Felipe 

que les muestre al Padre. Por lo tanto, nos basta ver a 
Jesucristo y ya no tenemos que buscar al Padre.

	Sobre su presencia: “yo siempre estaré con Uds. hasta el 
final de los siglos”. La mejor prueba: su real y verdadera 
presencia eucarística en el sagrario.

	“Señor mío y Dios mío”, en la elevación tras la consagración 
en la misa.

	Las oraciones piadosas recalcan su figura: “Señor mío 
Jesucristo, Creador, Padre y Redentor mío, por ser vos 
quien sois…”.

Y se concluye que Jesucristo es el Dios de los cristianos y 
merece toda nuestra veneración y adoración. Al seguirlo e imitarlo, 
vivimos en plenitud nuestro cristianismo. Se va gestando así un 
«monoteísmo crístico» al que hace referencia Rahner75, como 
sobre-reacción ante quienes negaban o niegan su divinidad.

En ese sentido, el cristianismo se ha reducido a una especie 
de Cristolatría, y los cristianos nos hemos vuelto cristólatras, ―
centramos toda nuestra adoración en Cristo, sobre todo en 
la eucaristía―, y nos olvidamos en la práctica, o al menos 
prescindimos, del Padre y del Espíritu Santo, y de la ubicación de 
Jesucristo en el misterio trinitario.

75  “…los cristianos, a pesar de su profesión ortodoxa en la Trinidad, son en la 
realización de su existencia religiosa casi exclusivamente «monoteístas». Podríamos 
atrevernos a afirmar que si hubiera que desechar, por falsa, la doctrina trinitaria, la 
mayor parte de la bibliografía religiosa podría permanecer casi tal y como está”. 
Rahner, Bemerkungen... p. 107.



50	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

La unidad divina: un solo Dios verdadero

Igualmente, al negar los herejes la divinidad de las tres personas, 
implícitamente negaron el monoteísmo cristiano. Efectivamente, 
la herejía arriana niega la igualdad sustancial del Hijo de Dios 
respecto al Padre ―o bien porque considera que el Hijo es de una 
sustancia semejante, pero no igual, a la del Padre (o`moioou,sioj tw|/ 
patri,), o bien porque lo considera de una sustancia diferente a la 
del Padre (e`teroou,sioj tw|/ patri,)―. En tal caso, aun aceptando 
nominalmente al Padre y al Hijo como dos realidades distintas, 
destruye su unidad sustancial ―y del mismo modo la del Espíritu 
Santo.

Como vimos, Nicea afirma con toda claridad la igualdad 
sustancial del Padre y del Hijo ―y más adelante se afirma la 
unidad de toda la triada divina, Padre, Hijo y Espíritu Santo―. 
Ahora bien, el arrianismo, en sus diversas versiones, continúo 
sosteniendo largo tiempo y por diversas regiones de la cristiandad 
sus tesis heréticas sobre la radical diferencia entre el Padre y el 
Hijo ―y el Espíritu Santo. 

Ante esta insistencia, como reacción, el campo ortodoxo 
reafirma, reitera y sostiene tajantemente que las tres Personas son 
una única esencia y naturaleza. Hasta ahí todo es bueno y santo; 
pero ante una controversia arriana que no cede, gradualmente 
se insiste a tal grado en la unidad de naturaleza divina, que 
llega a afirmarse radicalmente que la unidad en Dios consiste 
precisamente en ser una sola naturaleza en tres personas distintas, 
olvidando la ortotaxis: la naturaleza divina es originalmente del 
Padre, y es también del Hijo al ser engendrado por el Padre, y 
del Espíritu Santo al ser aspirado por ambos ―y la concomitante 
perixóresis.

La ortodoxia teológica desemboca en la concepción de que 
el único Dios verdadero es Padre, Hijo y Espíritu Santo, tal 
como lo define Florencia. Dios es “uno en esencia y trino en 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 51

personas”76. Asume que la fórmula capadocia: mi,a ouvsi,a( trei/j 
u`posta,seij es una definición de Dios mismo, uno y trino77. Así, 
se enfatiza como primordial en Dios la unidad de sustancia o 
esencia; pero con la salvedad de que no es una sustancia solitaria 
y aislada, sino subsistente en una trinidad de personas. Nada de 
esto es heterodoxo, pero puede caer en la hiper-ortodoxia que 
dificulta su comprensión y su vivencia existencial, como se ve a 
continuación.

Una sutil relectura de Nicea

En efecto, en ocasiones la reacción ultra-ortodoxa, al afirmar la 
unicidad de Dios como Padre, Hijo y Espíritu Santo en un análisis 
retrospectivo ha ocasionado una verdadera reinterpretación —sea 
explicita, sea tácita— del Símbolo Niceno. Tal parece ser el caso 
del concepto original de Dios en Oriente, y de su reformulación 
como reacción al arrianismo, adoptada en Occidente. 
Redacción original griega: 

	           pate,ra pantokra,tora()))
Pisteu,omen eivj e[na Qeo,n(      kai. eivj e[na ku,rion vIhsou/n Cristo,n 	
		  to.n ui`o.n tou/ Qeou/)))
	               kai. eivj to. a[gion pneu/ma)))

Reinterpretación occidental:   

	       Patrem omnipotentem…
Credo in unum Deum           Et in unum dominum Iesum Christum 	
 	         	          Filium Dei Et in Spiritum Santum...

76 Cfr. Supra, DH 1330.
77 Cfr. Rodrigo A. Medellín Erdmann, “H tria,j de Nicea a los Padres Capado-

cios, y de Oriente a Occidente”, Estudios Trinitarios, LIV (2022) pp. 431-495.

 

 



52	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

La diferencia básica entre las dos lecturas es el concepto de un 
solo Dios. En la redacción original en griego, un solo Dios en quien 
creemos (e[na Qeo,n en acusativo) es el Padre todopoderoso, tal 
como se analizó. También creemos en Jesucristo, el Hijo unigénito 
de ese Dios único, Dios de Dios, consustancial al Padre, y en el 
Espíritu Santo.

En cambio, la reinterpretación hiper-ortodoxa de Occidente 
considera que Nicea afirma que un solo Dios en quien creemos 
(unum Deum en acusativo) es el Padre y el Hijo y el Espíritu Santo. 
Así se llega a la comprensión occidental: Creo en un solo Dios, 
Padre, Hijo y Espíritu Santo. 

Es de notar, que en esta relectura inclusive hay que hacer 
cierta violencia a la redacción misma del Símbolo para que dé el 
significado propuesto en Occidente.

Es indudable que ambas fórmulas se pueden considerar 
ortodoxas y acordes con el dogma de la Iglesia. La pregunta 
relevante es si ambas lecturas, que corresponden a dos épocas, 
a dos tradiciones y a dos concepciones del misterio de la 
Trinidad —en sí mismo único— son igualmente conducentes a 
la recuperación de la vivencia trinitaria del pueblo de Dios hoy 
en día.

Las posibilidades de la encarnación

Ante la negativa herética de que sólo el Padre es Dios, pero no 
así el Hijo y el Espíritu Santo, la ortodoxia respondió afirmando 
tajantemente que las tres personas divinas son igualmente «Dios». 
Ahora bien, si la encarnación se define como “Dios se hace 
hombre”, siendo las tres personas igualmente «Dios», la reacción 
hiper-ortodoxa concluye que, si bien históricamente se encarnó 
el Hijo, dogmáticamente cualquiera de las tres Personas se pudo 
haber encarnado, tanto el Padre, como el Verbo, como el Espíritu 
Santo.



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 53

El Padre Nuestro

Así mismo, otra reacción hiper-ortodoxa sostiene que dada la 
absoluta igualdad divina de las tres personas, inclusive la oración 
del Padre Nuestro puede dirigirse a cualquiera de las tres. En cierta 
forma, este planteamiento conduce a una conclusión de esta 
oración en la denominada liturgia de San Juan Crisóstomo que 
dice: “Porque tuyo es reino, el poder y la gloria, Padre, Hijo y 
Espíritu Santo, por siempre, Señor.”

Reacciones posteriores

De la misma manera se pueden analizar las secuencias de 
otras herejías a lo largo de la historia. Por ejemplo, cuando se 
negó la presencia real de Cristo en la eucaristía (Berengario y 
Reformadores), la reacción fue enfatizar que lo central en la 
celebración eucarística resulta ser la presencia real y verdadera de 
Cristo en cuerpo, sangre, alma y divinidad por la transustanciación. 
A la presencia real se le dio tal énfasis que de alguna manera se 
opacó la acción transustanciadora del Espíritu Santo, el sentido 
del sacrificio expiatorio de Jesucristo, y la acción de gracias 
(eucaristía) al Padre78.

La opinión de Rahner

En el artículo de Rahner arriba citado (Bemerkungen…), se 
incluyen las objeciones y críticas ya expuestas sobre este modo 
neo-escolástico de abordar la teología de tratado sobre Dios, y 

78 Cfr. Rodrigo A. Medellín Erdmann, “Dios, Cristo, el Espíritu Santo, en la 
doxología final del canon. Una clave hermenéutica de la Eucaristía, a la luz de la 
Escritura, la patrística griega y la herencia judeo-cristiana”, Estudios Trinitarios (2015) 
pp. 89-134.



54	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

otras más, para seguir explicando la poca relevancia que tiene 
sobre la vida cristiana. Así expresa Rahner sus críticas:

Y así sucede —un nuevo reflejo del sentir piadoso usual en la 
dogmática— que en la teología se dice, por ejemplo, casi sin más 
explicación y como una obviedad, que el «Padre Nuestro» se dirige 
de igual modo, con la misma originalidad y sin distinción, a la 
Santísima Trinidad, a las tres divinas personas; que el sacrificio de 
la Misa es ofrecido de igual forma a las tres divinas personas; que 
la doctrina hoy usual de la satisfacción y, con ello, de la redención, 
con su teoría de un sujeto moral doble en Cristo, concibe una 
acción redentora a priori de igual forma a las tres divinas personas; 
que esta doctrina, por tanto, no reflexiona explícitamente, de 
ningún modo, sobre el hecho de que la satisfacción fue llevada a 
cabo justamente por el Verbo encarnado —y no simplemente por 
el Dios-hombre—; y que, por ello, podría pensarse exactamente 
igual que otra persona divina, en tanto hombre, habría podido 
ejecutar para el Dios trino una satisfactio condigna, y que tal 
satisfacción podría ser incluso concebida por nosotros sin que 
hubiera que suponer a la Trinidad como condición o posibilidad 
en general.79

79 So kommt es auch (wieder ein Reflex des gängigen Empfindens der Frömmigkeit in der 
Dogmatik und dies im nur sehr schwach empfundenen Gegensatz zu den sakral erstarrten Formeln 
der alten Liturgie), daß es zum Beispiel in der Theologie fast ohne weiteres als selbstverständlich 
erklärt wird, daß das «Vaterunser» sich in gleicher Weise und gleich ursprünglich unterschiedslos 
an die Heilige Dreifaltigkeit, an alle drei göttlichen Personen richte, daß das Meßopfer allen drei 
göttlichen Personen in gleicher Weise dargebracht werde, daß die heute übliche Satisfaktions- und 
somit die Erlösungslehre mit ihrer Theorie eines doppelten moralischen Subjekts in Christus eine 
Erlösungstat konzipiert, die sich von vornherein an alle drei götilichen Personen in gleicher Weise 
richtet, daß also die Lehre in keiner Weise darauf  ausdrücklich reflektiert, daß die Genugtuung 
gerade vom Verbum incarnatum (und nicht einfach vom Deus-homo) geleistet wurde, und daß 
man sich darum ebensogut denken könnte, daß eine andere götliche Person als Mensch dem drei-
faltigen Gott eine satisfactio condigna hätte leisten können, ja auch eine solche ebensogut für uns 
denkbar wäre, ohne daß die Trinität als Bedingung oder Möglichkeit überhaupt vorausgesetzt 
würde. Rahner, “Bemerkungen..., pp. 106-107 (misma traducción). 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 55

Las acciones ad extra

Según la doctrina trinitaria neo-escolástica, toda acción de 
Dios hacia el exterior, incluyendo toda acción hacia el hombre, 
es acción de la unidad de sustancia. Cuando se habla de que Dios 
Padre es el creador, que Dios Hijo es el redentor, que Dios Espíritu 
Santo es el santificados de los hombres, estamos simplemente 
atribuyendo dichas acciones a una u otra persona, por una cierta 
afinidad conceptual, cuando en realidad no es de ninguna de ellas 
en particular, sino de la única esencia divina, del Dios triuno.

De nuevo, Rahner cuestiona esta proposición80. De entrada, 
hace ver que la encarnación, por la que el Verbo se hizo hombre, 
es una acción ad extra, que es propia solamente del Hijo, y no de 
la sustancia divina. De ahí se pregunta si las otras acciones ad 
extra de las que habla la Escritura y la Tradición no son también 
propias de una persona específica, por ejemplo, la creación y la 
santificación; y si no hay la posibilidad de una relación directa e 
inmediata de la persona divina con el hombre en la historia de la 
salvación, y una respuesta personal específica del hombre a cada 
una de las tres Personas. En todo caso, quedaría esto como una 
quaestio disputata.

Otros casos posteriores

A lo largo de los siglos, la Iglesia ha tenido que padecer este 
fenómeno de las reacciones ultra-ortodoxas a los planteamientos 
que en su momento se han considerado erróneos. Piénsese en el 
“qui ex Patre”, vs “qui ex Patre filioque” y el gran cisma de Oriente 
y Occidente; en la reacción a la controversia de los Ritos Chinos, 
que recientemente ha sido desautorizada; la Contra-reforma a la 
Reforma en temas como la justificación, la celebración eucarística, 

80  Ibid, pp. 115-133.



56	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

entre otros. Es posible que la vivencia cristiana en el misterio de 
la Trinidad resulte ser un caso semejante. 

SÍNTESIS Y CONCLUSIÓN: Dios desde el NT hasta Nicea 
y más allá

Una verdadera ortodoxia debe ser objetiva y equilibrada, 
sin defectos por deficiencias ni excesos. Así ha progresado 
gradualmente la teología, como un péndulo que inicialmente 
oscila de un lado a otro, y que poco a poco descansa en el medio. 
Tal es la impresión que dejan los símbolos de fe como resultado de 
los seis concilios ecuménicos de la Iglesia cuando aún conservaba 
su unidad. Tal debe ser una teología que supere las reacciones 
extremas frente a las herejías. En especial la doctrina y el dogma 
trinitario de la Iglesia Católica tiene que superar la reacción de 
un tsunami anti-arriano que tan fuertemente la marcó en los 
primeros siglos. 

Como resultado de este breve recorrido histórico prospectivo, 
desde la Escritura y los primeros Padres, a través de Ireneo de 
Lyon y Orígenes hasta el Credo Niceno y los planteamientos 
de los cinco concilio subsiguiente, es posible proponer que el 
término Dios (con artículo definido: o` qeo,j) hay que entenderlo 
primordialmente en el sentido descrito como el nombre propio 
del Padre. Aún no era de uso frecuente en la historia de la teología 
el término tri,aj en el sentido técnico-teológico que se definió 
siglos después como Trinidad: un solo Dios en tres personas 
distintas.

Durante todo este período, el canon de la verdad, la regla de la fe, 
el Símbolo Niceno y los Padre de la Iglesia Oriental creen en el 
único Dios (e[ij qeo,j), el Padre todopoderoso, creador del cielo y 
de la tierra, el Dios por sí mismo (auvto,qeoj o` qeo,j evsti), el Dios 



                        	     NICEA HACE 17 SIGLOS	 57

verdadero (VAlhqino.j ou=n qeo.j o` qeo,j), el Dios de Abraham, 
el Dios de Isaac, el Dios de Jacob, el Padre de nuestro Señor 
Jesucristo, tal como lo afirmó el mismo Jesucristo: “Esta es la 
vida eterna, que te conozcan a ti, el único verdadero Dios (to.n 
mo,non avlhqino.n qeo.n),…81”, sin negar su propia divinidad.

Creen, así mismo, en la divinidad de Jesucristo por ser el Hijo 
unigénito de Dios, Dios de Dios (qeo,j evk qeou/), engendrado por 
el Padre de su propia esencia antes de todos los siglos, es decir, 
desde siempre, por quien creó todas las cosas, y a quien envió 
al mundo para salvarlo y compartirle su vida divina mediante la 
efusión del Espíritu Santo.

La recuperación del sentido original del Símbolo Niceno nos 
facilitaría a nosotros, los cristianos de hoy, muchos aspectos 
de nuestra vida espiritual, como la lectura meditada del Nuevo 
Testamento, la participación plena en el sacrificio eucarístico, la 
comprensión de los documentos del Concilio Vaticano II, y la 
interacción personal, vivencial con Dios, su Hijo y el Espíritu 
Santo, es decir con cada una de las tres Perdonas divinas, en el 
monoteísmo trinitario.

81  Jn 17,3.


