
BIBLIOGRAFÍA

Hohemberger, Gilcemar y Albino de Assunçâo, Rudy (coords.), 
El patrimonio espiritual de J. Ratzinger / Benedicto XVI, Biblioteca de 
Autores Cristianos, Madrid 2021, 333 pp. 
La segunda acepción del término “patrimonio” es, en el Diccionario de 

la Real Academia, “conjunto de los bienes y derechos propios adquiridos 
por cualquier título”. Algo del conjunto de “bienes” presentes en la 
obra teológica de Ratzinger se proponen poner de relieve los editores 
de este libro traducido del original portugués (de Brasil) por Yónatan 
Pereira Melo. He dicho “algo” porque evidentemente la riqueza de la 
obra del teólogo bávaro no puede agotarse en algo más de trescientas 
páginas, pero sí que los temas fundamentales están aquí recogidos y 
comentados a lo largo de los 15 capítulos de que consta este libro escrito 
por seis laicos (los dos editores más una laica), seis sacerdotes (entre 
ellos Pablo Blanco Sarto, que escribe dos artículos) y dos cardenales 
(Ladaria y Müller). Las colaboraciones de estos últimos son realmente 
iluminadoras pues tratan de la manera cómo Ratzinger enfoca el misterio 
trinitario de Dios, al que, dice Ladaria, no le dedica muchas páginas, pero 
allí donde reflexiona sobre él, empezando por su célebre Introducción al 
cristianismo, aporta mucha luz precisamente desde el misterio de Dios 
como amor, algo que, después, dará título a su primera encíclica “Deus 
caritas est”. El otro punto importante de la aportación de Ratzinger es 
la cristología y Müller, a quien Benedicto XVI le encomendó la edición 
de sus Obras Completas, pone de relieve el significado teológico, espiritual 



508	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

y pastoral de sus tres volúmenes sobre Jesús. En relación con estas dos 
aportaciones de los dos cardenales me parece que es digna de tener 
en cuenta para comprender el enfoque y sentido de la obra teológica  
del teólogo alemán, la de Carlos Granados García sobre “La ‘exégesis 
teológica’ de Joseph Ratzinger”, fundada en el concepto de revelación, 
que va más allá del método histórico-crítico aunque sin renunciar a él, 
algo sobre lo que trabajó ya desde su tesis de habilitación en torno a 
San Buenaventura y luego en la redacción de la Dei Verbum, sobre todo 
para deshacer prejuicios sobre su quehacer teológico que pasó de ser 
progresista a conservador, prejuicios que ya venían de antes pero que 
se incrementaron a raíz de sus largos años al frente de la Congregación 
para la Doctrina de la Fe. De las dos aportaciones de Pablo Blanco Sarto, 
gran conocedor de la vida y obra de Ratzinger, me ha gustado mucho, 
porque lo desconocía, la presencia de la acción misionera de la Iglesia 
en los escritos ratzingerianos y sobre todo su aportación al decreto 
conciliar Ad gentes divinitus, sobre la actividad misionera de la Iglesia. Juan 
José Silvestre Valor aborda otro tema preferido de Ratzinger, la liturgia, 
cuyo tratamiento lo deja ya bien claro en el título, se trata de “La liturgia 
en Benedicto XVI” tal como aparece en las celebraciones eucarísticas 
con sus homilías y en las enseñanzas que propone en las audiencias 
generales. Otros autores estudian las aportaciones de Ratzinger a la 
teología de la fe (M. de França Miranda) no olvidemos que su última 
encíclica firmada por el papa Francisco lleva por título “Lumen fidei”; la 
antropología, la humanización de la vida por la fe (G. Hohemberger);la 
eclesiología con el significado y función del primado (G. Luiz Borges 
Hackmann, M. A. Santos dos Santos), el significado de la Gaudium et 
spes donde se traza la apertura de la Iglesia al mundo a fin de convertir 
al mundo no para hacerse mundanal, como superación del Syllabus de 
Pío IX (R. Albino de Assunçâo),aproximación a la teología del arte (L. 
Coco), y del amor humano (R. de Oliveira Silva), y, en sintonía con su 
última encíclica, la relación entre veritas y caritas (Lucia Cavalcante Reis 
Arruda) concluyendo el libro con una reflexión sobre la originalidad 
del teólogo Joseph Ratzinger (P. Blanco Sarto)y sobre la edición de las 
Obras Completas a cargo del subdirector del InstitutPapst Benedikt XVI, 
Christian Schaller, cómo se han gestado, con la mirada puesta en lo 
escrito por Ratzinger, no por Benedicto XVI, para que pueda servir al 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 509

futuro de modo que permanezca e inspire a las próximas generaciones 
de teólogos, pastores y fieles, pues la intención del gran teólogo bávaro 
en todos sus escritos no es para regodeo de los entendidos, sino para 
alimentar la fe de los sencillos. Suscribo íntegramente lo que dicen los 
editores al final de la presentación a la edición original: “Ojalá que este 
libro pueda contribuir a que el patrimonio espiritual de Benedicto XVI 
sea cada vez más compartido y conocido, y que su espíritu, plenamente 
cristiano y eclesial, permanezca vivo. Y que la llama de amor por la 
verdad que él encendió en tantos corazones no se extinga jamás”. –José 
María de Miguel González

González Marcos, I., Osa – Lazcano González (eds), XXV Aniversario 
Jornadas Agustinianas (1998-2023), Centro Teológico San Agustín, San 
Lorenzo del Escorial (Madrid) 2023, 303 pp. 
En la edición de este volumen conmemorativo del vigésimo quinto 

aniversario de las Jornadas Agustinianas (1998-2023) hay que destacar la 
labor del historiador Isaac González Marcos, OSA, que ha manejado 
los archivos del CTSA con escrupulosa minuciosidad para ofrecer aquí 
la historia de este Centro desde los orígenes (primer curso 1994-1995) 
hasta el curso de la visita del Covid-19, con la afiliación a la Universidad 
Pontificia de Salamanca, la presencia de otros alumnos y profesores 
agustinos de otras provincias religiosas agustinas presentes en España 
hasta la unificación en una sola llamada de San Juan de Sahagún, y de 
otras órdenes como los agustinos recoletos, escolapios y hasta laicos. 
Pero en esta historia que cuenta detalladamente el P. Isaac no están solo 
los avatares del Centro ahora ya plenamente consolidado como un lugar 
de formación académica excelente, sino también forma parte de ella 
las Personas que lo han hecho y hacen posible durante los últimos 25 
años, los equipos directivos, claustro de profesores, alumnos, personal 
de administración y otros servicios. Luego viene un breve recordatorio 
de lo que han sido las XXV Jornadas Agustinianas, cómo surgió la idea 
de las mismas, la preparación, la elección de los temas a tratar, hasta el 
lugar donde se celebraban. Y todo ello ¿para qué? Pues, como señala el 
P. Isaac citando unas palabras del Papa emérito, porque “una sociedad 
o institución que ignora su pasado ‘carece de memoria histórica, y corre 



510	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

el peligro de la pérdida de su realidad’ (Benedicto XVI)”.Al final del 
volumen González Marcos en una serie de Anexos aporta una serie de 
datos de quiénes has sido las autoridades académicas, los profesores, 
alumnos etc. para concluir con un pequeño álbum fotográfico de 
alumnos con la orla de bachiller/grado en Estudios Eclesiásticos, y 
también de algunos conferenciantes y presentadores de las Jornadas.

La segunda parte de este segundo volumen corre a cargo de Rafael 
Lazcano, el cual entra de lleno en el contenido y repercusión de estas 
Jornadas a través de los volúmenes correspondientes de las mismas, en 
las revistas teológicas mediante las recensiones (145-190). Como se trata 
de Jornadas Agustinianas, la presencia directa o indirecta, explícita o 
implícita de San Agustín, ocupa un lugar privilegiado, pues en la amplísima 
doctrina de este Santo Padre se pueden apoyar, de una u otra forma, casi 
todos los temas abordados a lo largo de estas XXV Jornadas. Me ha 
llamado la atención que en el volumen de las III Jornadas celebradas 
en el año 2000 bajo el título Soledad, Diálogo, Comunidad editado por 
Rafael Lazcano, lo que él mismo constata: “El drama de la comunidad 
[religiosa] actual está en que no existen verdaderas relaciones personales 
y vivimos atrapados por la prisa, el ruido, y el individualismo […] Ahora 
lo imprescindible en la vida comunitaria son los teléfonos móviles y 
la conexión a internet […] Ganamos, no obstante, y nos superamos 
de día en día en estrés, hedonismo y eficacia, cuyo componente último 
no deseado es un inaguantable malestar personal, institucional, social 
y religioso” (p. 158). Y esto en el año ¡2000! Como he dicho, Rafael 
Lazcano se centra en primer lugar en las Jornadas en que la figura y obra 
de San Agustín están explícitamente tratadas (149-156), y luego aborda 
las distintas temáticas como la cuestión de la actualización del lenguaje 
religioso (cuartas y quintas Jornadas), la globalización en la VI Jornada, 
la figura de Santo Tomás de Villanueva con motivo del 450 aniversario 
de su muerte (octava Jornada) a la que dedica bastante espacio (161-165), 
las Jornadas siguen con otras temáticas como la del Vaticano II al cabo 
de los 40 años de su clausura, la de los jóvenes, luego siguen tres núcleos 
temáticos en torno a el movimiento ecuménico, la figura de Martín 
Lutero y el diálogo interreligioso, más adelante las Jornadas abordan 
en 2017 “Los Agustinos en el mundo de la cultura”, al año siguiente se 
centran en una cuestión sobre la que no acabamos de encontrar solución: 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 511

los jóvenes, la fe y el discernimiento vocacional. Como los papas han ido 
señalando años especiales como por ejemplo el ministerio ordenado, el 
año de san Pablo, o el año de la fe, o de la misericordia, pues las Jornadas 
se han hecho eco de estos temas, pero también otros con más eco social 
como el transhumanismo, la eutanasia, la mujer en la vida eclesial, la 
sinodalidad y en la última Jornada Agustiniana, la XXV, que trata de 
El Espíritu Santo, vida de la Iglesia, del que me ocupo a continuación. Del 
análisis del contenido de las Jornadas analizadas, Rafael Lazcano piensa 
que para el futuro es necesario “crear un nuevo lenguaje vital, nuevos 
conceptos, expresiones, que lleguen al corazón del hombre, sacien la sed 
de Dios que anida en su corazón, y faciliten la comunicación humana, 
las vivencias cristianas más auténticas, dinámicas, plenas y esperanzadas, 
la evangelización y el camino que conduce a la sabiduría de la Cruz” 
(184). ¿Cuánto tiempo llevamos invocando esa necesidad? –José María de 
Miguel González

Sánchez Tapia, M., OSA, (dir), El Espíritu Santo, vida de la Iglesia. XXV 
Jornadas Agustinianas, Centro Teológico San Agustín, San Lorenzo 
del Escorial (Madrid) 2023, 348 pp. 
El volumen comienza con una larga Presentación de las XXV Jornadas 

Agustinianas del director P. Manuel Sánchez Tapia, OSA (13-41) como 
para abrir boca y disponernos a acoger, abiertos a la acción del Espíritu, 
las ponencias que siguen a continuación, la primera de las cuales corre 
a cargo del director del Estudio Teológico Agustiniano de Valladolid 
Dr. David Álvarez Cineira, OSA: “El Espíritu Santo y la Biblia. El libro de 
Hechos de los Apóstoles”. Dentro de este libro analiza la acción del Espíritu 
Santo como impulsor de la misión de la Iglesia entre los gentiles a partir 
de la maravillosa escena de Pedro y Cornelio: comer lo impuro y entrar 
en la casa de un pagano (cfHch 10-11). El detenido análisis o exégesis 
de estos dos capítulos resulta esclarecedor para ponderar la figura de 
Pedro en la apertura de la Iglesia hacia los gentiles, pues parece que esta 
es obra exclusiva de Pablo. La conclusión actualizadora de este relato 
es que, como Pedro al principio y con él la Iglesia madre de Jerusalén, 
no podemos encerrar la fuerza del Espíritu en las tradiciones, porque al 
final, “tanto Pedro y sus acompañantes como la comunidad de Jerusalén 



512	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

se inclinan ante un Dios que los ha precedido y no pueden ahogar la 
fuerza dinamizadora del Espíritu”.

La segunda ponencia lleva un título muy sugerente: “Pintor del retrato 
de Dios. El Espíritu Santo y el quehacer teológico”, del Dr. Bert Daelemans, SJ, 
de la Universidad Pontificia Comillas. Efectivamente, el Espíritu Santo 
sin figura ni rostro es el que nos hace accesible el retrato de Dios que 
se refleja en el del Hijo. Lo más interesante de este trabajo es que del 
Espíritu, olvidado durante mucho tiempo (el autor anterior comienza su 
trabajo constatando el “olvido del Espíritu” Geistvergessenheit), no basta 
con proponer un curso de pneumatología, sino que el Espíritu (acción, 
presencia, inspiración) debería ser la línea transversal de los grandes 
tratados teológicos (escatología, cristología, eclesiología, soteriología), 
para que estos tuvieran impulso y vida más allá de las sesudas reflexiones 
de los especialistas. El autor cree que este retrato del rostro de Dios 
pintado por el Espíritu puede intuirse a través del arte, y cita a dos 
autores modernos Mark Wallinger para ilustrar el rostro de Cristo Ecce 
homo y John Nava con sus tapices “La comunión de los santos” en la catedral 
de Los Ángeles para mostrar la koinonia (unidad plural) que caracteriza 
la Iglesia reunida. Hubiera sido muy provechoso adjuntar esas dos 
ilustraciones para lograr una plena comprensión de lo que el autor ha 
querido expresar con su tesis del Espíritu como Pintor del retrato de 
Dios.

Estando de lleno metidos en las Jornadas Agustinianas llega ahora 
el turno para San Agustín a cargo del Dr. Jaime García Álvarez, OSA, 
Profesor emérito de la Facultad de Teología de Burgos que diserta 
sobre “El Espíritu Santo, alma de la Iglesia en San Agustín”. Si el tema 
general de estas Jornadas gira en torno a “El Espíritu Santo, vida de la 
Iglesia”, podemos decir que en esta ponencia queda todo él plasmado 
estupendamente, basta cambiar vida por alma y además basándose en 
la doctrina cristológica, eclesiológica, trinitaria de san Agustín. Y todo 
para defender la verdad de Cristo y de su Iglesia de los puros donatistas. 
¿Qué es la Iglesia? Cristo entre nosotros. Y ¿cómo se hace presente? Por 
el Espíritu que es el alma de la Iglesia, Cuerpo de Cristo, a semejanza del 
alma que es la vida de los miembros del cuerpo mientras permanezcan 
en él. Por eso, cuanto más integrados estemos en la Iglesia, cuanto más 
la amemos, más garantía tendremos de recibir el Espíritu. Pero no sólo 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 513

el Espíritu es alma de la Iglesia sino también su vida por medio de la 
caridad, de modo que donde está la caridad allí se hace presente el 
Espíritu Santo. Y la conclusión no puede ser más esperanzadora: “La 
caridad, don del Espíritu Santo, es la salud de la Iglesia”.

Las siguientes tres ponencias aplican la doctrina del Espíritu 
atendiendo a tres casos concretos: primero en relación con los nuevos 
movimientos eclesiales, ciertamente fruto de la apertura de la Iglesia a 
la acción del Espíritu en una Iglesia acomodada y envejecida, a cargo 
del Dr. Eduardo Toraño López, Asesor Nacional de la Renovación 
Carismática Católica en España: “Los movimientos eclesiales vienen del 
movimiento del Espíritu, que es quien mueve a la Iglesia”, de ahí que 
“la llamada de los Papas a la nueva evangelización con nuevo ardor, 
métodos y expresiones, ha encontrado respuesta en estos movimientos 
y comunidades eclesiales”, como se puede observar en cualquier 
encuentro o celebración donde haya jóvenes. Sigue luego la reflexión 
de la presencia del Espíritu en los místicos y en la oración, tema que 
desarrolla la doctora Myrna N. Torbay Khoury, Secretaria General de 
la Universidad de la Mística de Ávila. Un trabajo que gira en torno a 
la carmelita descalza Edith Stein / Santa Teresa Benedicta de la Cruz, 
filósofa, mística y mártir, comentando las siete estrofas del poema que 
lleva por título Novena de Pentecostés, de cuyo contenido “se podría extraer 
un compendio de pneumatología puesto que toca todos los aspectos 
fundamentales de un tratado sobre el Espíritu Santo tanto en la vida 
intratrinitaria, como en la vida de María, de la persona, de la Iglesia, y 
de toda la creación visible e invisible, desde sus inicios hasta alcanzar su 
plenitud”. Finalmente, el profesor Dr. D. José-Román Flecha Andrés, 
catedrático emérito de la Facultad de Teología de la UPSA, presenta 
una ponencia de gran actualidad, vista la situación del clero que 
atraviesa un tiempo de crisis: “El Espíritu Santo y la vida del sacerdote”. 
El desarrollo de este tema lo plantea Flecha desde el mismo rito de 
la ordenación sacerdotal (sacramento del Orden) que, a su vez, está 
fundado en el sacerdocio de Cristo, en la doctrina de los Padres (entre 
otros, san Agustín, san Juan Crisóstomo, sin olvidar el “Tratado sobre el 
sacerdocio” de san Juan de Ávila),enriquecida en las últimas décadas por 
los documentos del concilio Vaticano II (cf  LG y PO) y las enseñanzas 
de los Papas (encíclica Sacerdotalis caelibatus y la exhortación postsinodal 



514	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Pastores dabovobis), resumida toda esta doctrina en el Catecismo de la 
Iglesia Católicann. 1536-1600), como pone de relieve el autor en la 
conclusión de su ponencia. Puesto que la configuración con Cristo, 
Sumo y Eterno Sacerdote, por parte del ministro ordenado no puede 
llevarse a cabo sin la acción del Espíritu Santo, que es el mismo Espíritu 
que realizó el misterio de la encarnación (la carne del Verbo) en el seno 
de la Virgen, por eso Flecha recuerda que “el Espíritu Santo es principio 
de vida y de gracia, fuente de amor y de concordia, prenda de verdad y 
de caridad fraterna”, es decir, del ser y misión del presbítero.

Como en el año 2023 se están celebrando los 25 años de las Jornadas 
Agustinianas, tal conmemoración, y al hilo de la temática escogida para 
esta celebración, el volumen termina con una oportuna recapitulación: 
“25 Años de Jornadas Agustinianas: El paso del Espíritu por el CTSA”, a cargo 
del más preparado historiador para estas lides, el Dr. Isaac González 
Marcos, OSA. Este “paso” lo va señalando el autor en los distintos 
ámbitos, órganos, acontecimientos y celebraciones que han tenido lugar 
en este cuarto de siglo desde su fundación. Es una feliz manera de elevar 
la mera historia documental a una historia de salvación por la acción del 
Espíritu Santo.

El volumen se cierra con la intervención del Cardenal Arzobispo de 
Madrid D. Carlos Osoro Sierra con su “Meditación en voz alta. El Espíritu 
Santo en la vida de la Iglesia”, en la que pone de relieve el ser y el actuar 
del Espíritu en la vida de la Iglesia, por eso “la Iglesia que nace del 
Espíritu Santo, todos los días comienza su trabajo invocándolo: la Iglesia 
debe nacer siempre del Espíritu Santo”. Y más en tiempos de Iglesia 
sinodal. El broche de oro lo constituye un amplio extracto de la encíclica 
Dominum et Vivificantem. Sobre el Espíritu Santo en la vida de la Iglesia y 
del mundo [18/5/1986], de San Juan Pablo II.

Al término de este repaso por los dos volúmenes de las XXV 
Jornadas Agustinianas es obligado, obligación muy grata, felicitar al Centro 
Teológico San Agustín por la organización de las mismas con un tema ad 
hoc apropiado de memoria y acción de gracias, además de actualización: 
“El Espíritu Santo, vida de la Iglesia”, y por la edición tan cuidada de las 
Actas, cuya lectura será muy útil para docentes y discentes en el campo 
de la pneumatología.  –José María de Miguel González



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 515

Halík, T., La tarde del cristianismo. Valor para la transformación. 
Traducción de E. Molina, Herder, Barcelona2023, 294 pp.
Para entender y juzgar este libro es necesario tener presente la 

biografía de su autor, nacido en Praga en 1948, el mismo año en que 
se instauró en Checoslovaquia el gobierno del partido comunista hasta 
su caída en 1989, o sea, convivió o malvivió con el régimen durante 41 
años. Fue ordenado sacerdote clandestinamente en Erfurt (Alemania 
Oriental) en 1978, y trabajó en la “Iglesia subterránea”, donde fue uno 
de los colaboradores más cercanos del cardenal Tomásek. Cooperó 
estrechamente con el futuro presidente Václav Havel y después de 
1989, se convirtió en uno de sus asesores. Por su excelente formación 
en distintos campos, ha alcanzado numerosos reconocimientos dentro 
y fuera de su patria, pero él destaca como un oficio muy querido el 
de “sacerdote de la Parroquia Académica de Praga en la iglesia de San 
Salvador”. “Como alguien que pasa la mayoría del tiempo con un trabajo 
pedagógico y pastoral con estudiantes universitarios, me gustaría aportar 
respuesta a una pregunta: qué tipo de fe (nunca de religión) podría ayudar 
a las generaciones venideras a enfrentar los desafíos que trae la naciente 
nueva era”. Este detalle es importante para valorar el propósito de este 
libro en el momento actual que él, siguiendo una metáfora de C.G. Jung, 
describe como “la tarde del cristianismo”, suponiendo que hay una 
mañana, la etapa premoderna, un mediodía, la etapa de la modernidad 
que llega hasta nuestros días, y la tarde que ya se ha iniciado, por lo cual, 
suscribiendo lo que dice el Papa Francisco, nos estamos adentrando en 
un cambio de época. Como esto no puede suceder de un salto, sino 
que vendrá acompañado de muchas rupturas dolorosas, por eso el 
autor checo en el subtítulo escribe que para que la tarde del cristianismo 
alcance su meta es necesario mucho “valor para la transformación”. Pero 
¿de qué transformación se trata, hacia dónde apunta esa transformación 
del cristianismo? Y se pregunta el autor después de recorrer las distintas 
etapas de la historia de la Iglesia en la novedad de la mañana, en el 
cansancio del mediodía, explicando cómo ha sido el juego de la “religio” 
como “religación” (“religare”) y como podría interpretarse como 
“relectura” (“relegere”) para dar paso a la “fe” del corazón frente a las 
meras creencias. “¿Cuál es el futuro del cristianismo? Si el misterio de 
la Encarnación continúa en la historia del cristianismo, debemos estar 



516	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

preparados para que Cristo siga entrando de forma creativa en el cuerpo 
de nuestra historia, en las diferentes culturas y para que entre en ellas 
con la misma discreción y anonimato con la que entró en el establo de 
Belén”. Para la renovación del cristianismo T. Halík cuatro modelos de 
Iglesia que primero enuncia y luego desarrolla ampliamente: “En primer 
lugar, la Iglesia como pueblo de Dios errante por la historia; en segundo 
lugar, la Iglesia como escuela de sabiduría cristiana; en tercer lugar, la 
Iglesia como hospital de campaña; en cuarto lugar, la Iglesia como un 
lugar de encuentro y conversación, un ministerio de acompañamiento y 
reconciliación”. 

Para la comprensión teológica de este libro hay que tener presente 
lo que él llama “cairología” (kairos): “con esta palabra me refiero a 
una hermenéutica teológica de la experiencia de la fe en la historia, 
especialmente en tiempos de crisis, donde cambian los paradigmas sociales 
y culturales”, o, dicho de otro modo, “el arte de leer e interpretar los 
signos de los tiempos, la hermenéutica teológica de los acontecimientos 
de la sociedad y la cultura”. Con este instrumento, la Iglesia podrá 
respuesta a las necesidades de los hombres y mujeres de nuestro tiempo 
más allá de las fijaciones dogmáticas y canónicas que ya no dicen nada, 
aquí entraría en juego el famoso “espíritu del concilio”, que va más allá 
de los textos aprobados. Quedarse atrapados en lo que fue (“la nostalgia 
del pasado idealizado de la mañana de la historia cristiana”) conduce 
al “clericalismo, fundamentalismo, integrismo, tradicionalismo y triunfalismo”, 
términos que “denotan diversas manifestaciones del egocentrismo de la 
Iglesia, su fijación en lo superficial y externo”.

Como el futuro del cristianismo tiene que asentarse en un ecumenismo 
global que trascienda la propia Iglesia, por eso T. Halíkinsiste mucho en 
el cuarto modelo de Iglesia: “Es necesario que la Iglesia cree centros 
espirituales, lugares de adoración y contemplación, pero también de 
encuentro y conversaciones en las que se puedan compartir experiencias 
de fe”. Porque “el principal reto del cristianismo eclesiástico actual es el 
giro desde la religión hacia la espiritualidad”, y así enuncia “una de las 
tesis principales de este libro: el futuro de las Iglesias depende en gran 
medida de si comprenden la importancia de este punto de inflexión […] 
La tarea que le espera al cristianismo en la fase vespertina de su historia 
es en gran medida el desarrollo de la espiritualidad”.



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 517

Los 16 capítulos de este libro se leen con mucho provecho para 
iluminar la situación actual del cristianismo a luz de lo que ha sido y los 
retos que tiene hoy para afrontar el futuro. Si he citado muchos textos 
del autor checo es para invitar a su lectura y se sentirá reconfortado 
porque nos abre a una visión esperanzada de la vida de la Iglesia frente a 
los temibles populistas que anuncian desgracias inminentes. –José María 
de Miguel González

Schneider, A. - Porfiri, A., La Misa católica. Pasos para restaurar la 
centralidad de Dios en la liturgia. Traducción de José-Alberto Sutil 
Lorenzo, Cristiandad, Madrid 2023, 275 pp.
El obispo auxiliar de Astana (Kazajistän) Mons. Atanasio Schneider 

escribe este libro de la mano del organista y compositor Aurelio Porfiri, 
el cual durante la pandemia le propuso al obispo, vía Skype, escribirlo a 
modo de entrevista cuyo resultado tienen los lectores aquí recogido.  En 
el título parecería que se trata de explicar la Misa paso a paso siguiendo 
el ritual de su celebración, como se hace habitualmente, pero no es ese el 
propósito principal de este libro; se subraya también el calificativo de Misa 
“católica” en vista de la contaminación protestante que sufre en algunos 
aspectos el “novus ordo”, y de ahí sus continuas referencias al “vetus ordo”, 
o sea, la Misa tradicional, donde se pone más de relieve la centralidad de 
Dios, el misterio divino, el silencio, la belleza. De ahí la importancia del 
subtítulo como objetivo de este libro, o sea, restaurar la centralidad de Dios 
en la liturgia. Pero como bien reconoce Aurelio Porfiri, “algunas de las 
afirmaciones contenidas en este libro serán controvertidas, pero espero 
que sirvan para hacer que la gente piense sobre el camino tomado y lo 
que podría, y debería, hacerse”. Poner en cuestión el pensamiento único 
sobre lo que sea resulta molesto, lo cual no quiere decir que en todo lo 
criticado se tenga razón.

¿Cuál es la esencia de la Misa católica? La respuesta la desarrolla el 
autor poco a poco en los doces capítulos del libro a través de los cuales 
se va al fondo, a las raíces de lo que celebramos en la Misa, se podría 
decir que aquí se expone una teología fundamental de la Misa, tal como 
aparece en el título de cada uno de los capítulos: La misa es oración; 
es adoración; es rito; es sacrificio; es esplendor; es acción sagrada; es 



518	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

acción de gracias; es escucha; es vida de la Iglesia; es fuente de salvación; 
es servicio sagrado; es banquete de bodas. Todo esto es la Misa católica 
y en su celebración todos estos aspectos están en juego y sobre ellos 
se apoya y de ellos proceden todos los bienes que se nos comunican. 
Mientras el autor pone de relieve y desarrolla el significado de estos 
doce aspectos que dan el verdadero relieve a la Misa católica, los va 
contraponiendo con las deficiencias que pueden observarse en muchas 
celebraciones y en contraste con lo que ha sido la celebración tradicional 
de la Misa. Creo que en el contraste está la riqueza de este libro que 
sin pretender relativizar el valor del novus ordo, al denunciar algunas 
deficiencias teóricas y prácticas (denuncias, por otra parte, que aparecen 
en numerosos documentos pontificios) nos puede ayudar a celebrar 
con más devoción comprendiendo mejor lo que traemos entre mano 
en la Misa. Discute por ejemplo la banalización de la concelebración 
con la pérdida de la eficacia salvífica de la oblación del sacrificio de 
Cristo en cada Misa por cada sacerdote, pues en la concelebración 
sólo se ofrece un único sacrificio y no uno por cada concelebrante que 
es como, lamentablemente, se piensa al contar los estipendios de las 
misas al final de mes. Otra de las denuncias que aparecen se refiere al 
modo de comulgar: “Una de las heridas espirituales más profundas y 
dolorosas en la vida de la Iglesia a día de hoy es la práctica moderna de la 
comunión en la mano”. “El momento en el que hoy son más evidentes 
las sombras en la celebración eucarística y una alteración del sentido 
de lo sagrado es, precisamente, el momento de la distribución de la 
comunión”. “Numerosos ejemplos de Iglesias locales […] demuestran 
el hecho innegable de que esta forma de distribuir el cuerpo del Señor 
ha producido fuertes daños en la vida espiritual de la Iglesia”. “El uso 
actual de la comunión en la mano y de pie evoca una escena más bien 
de banalidad y de vida cotidiana, pareciéndose más a la distribución de 
unas galletas a unas personas que se mueven en fila […] El uso actual 
de que todo el mundo tome el pan consagrado de la palma de su mano 
con los dedos y luego se lo lleve a la boca se asemeja al gesto profano 
de comer”. Transcribo estas afirmaciones y más que podría aducir para 
que el lector las confronte con la forma de comulgar en muchas de 
nuestras iglesias. Por eso el obispo auxiliar de una iglesia remota de Asia 
central, viendo la situación actual de la Iglesia y de sus preocupaciones 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 519

mostradas por ejemplo en el actual sínodo de la sinodalidad, afirma 
que “la verdadera reforma de la Iglesia debe comenzar por las cosas 
esenciales, no por las realidades secundarias. Por lo tanto, la verdadera 
reforma debe comenzar en el corazón de la Iglesia… La forma de tratar 
a la Hostia sagrada, en la que se esconde la divina majestad del Señor, 
no puede ser considerada ciertamente como un aspecto secundario en 
la vida de la Iglesia”. Una observación crítica que pudiera hacerse a este 
libro es que la introducción excesiva de textos largos de autores que 
parecen muy importantes para el autor, pero ajenos a los lectores de 
esta tercera década del signo XXI, rompen el relato limpio y fluido que 
sería mucho más eficaz para el objetivo de libro, aunque disminuyeran 
las páginas. Termino felicitando a la editorial por la edición de este libro 
realzado por la estupenda traducción de José-Alberto Sutil Lorenzo. –
José María de Miguel González

Fuentes Mediola, A., Salvados por la Cruz. Del dolor a la alegría, Cristiandad, 
Madrid 2023, 265 pp.
Aparentemente y desde una mirada superficial, cruz y alegría son 

términos contradictorios, no conjugan bien dolor y gozo, si la cruz es 
con minúscula. Pero el autor muestra la compatibilidad desde la frase 
inicial a modo de lema compendio de todo el escrito: “Un Cristo sin cruz 
no salva. Una cruz sin Cristo destroza. Sólo Cristo en la Cruz no salva y 
santifica”. En el Prólogo, el arzobispo de Sevilla Mons. José Ángel Saiz 
Meneses hace un buen resumen del contenido de este libro, así como 
de la oportunidad del mismo para “continuar formando a los hermanos 
[de las Hermandades y Cofradías penitenciales] proporcionándoles 
los fundamentos básicos de la fe cristiana y el verdadero sentido de 
la Cruz salvadora”. Un objetivo que no sólo vale para las Cofradías, 
sino para cualquier cristiano que quiera seguir a Cristo cargando con la 
cruz. En siete capítulos, el autor, especialista en la Sagrada Escritura, va 
desengranando el significado de la Cruz mediante la cual Jesús, el Hijo, 
nos alcanzó del Padre, “en virtud del Espíritu eterno” (Heb 9,14), la 
salvación. Comienza descifrando las alusiones a la Cruz que aparecen a 
lo largo del Antiguo Testamento desde el árbol del Paraíso con la fruta 
prohibida con la promesa de salvación en el Proevangelio hasta el justo 



520	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

perseguido, anticipo último antes de la persecución final del Justo en la 
Cruz que es el contenido del segundo capítulo, desde el anuncio que 
hace Jesús de su próxima muerte hasta la crucifixión entre dos bandidos. 
En el tercer capítulo, el autor comenta las siete palabras de Jesús en la 
Cruz, comentario sumamente provechoso para la meditación personal y 
para la predicación. Sigue luego los juicios que en el NT aparecen sobre 
el sentido de la Cruz, que sin perder su condición de instrumente atroz 
de tortura es un signo de contradicción, escándalo, necedad, fuerza y 
sabiduría. La Cruz, signo de identidad de los cristianos, en tiempo de 
las grandes persecuciones sobre todo en la última de Diocleciano, con 
la paz del Edicto de Milán, el interés por descubrir la Cruz por voluntad 
de Santa Elena, el robo de la misma por los persas y la recuperación por 
el emperador Heráclito, y a partir de aquí la extensión por la cristiandad 
de oriente y occidente del culto a la Cruz, recordando los santuarios 
principales donde se venera la Vera Crux, como en Santo Toribio de 
Liébana, sobre este lugar creo yo que debería haberse detenido un poco 
más el autor por su importancia como lugar de peregrinación y jubileo, 
como el que se está celebrando este año. ¿Cómo influye la Cruz en la 
vida de los cristianos? A mostrar ese influjo santificador dedica el autor 
el capítulo sexto a partir de grandes santos marcados por el encuentro 
con la Cruz como Tomás de Aquino, Teresa de Jesús, Tomás Moro, 
Edith Stein, Karol Wojtyla y Josemaría Escrivá, se trata a partir de breves 
biografías de señalar los momentos de sus vidas en que aparece con 
fuerza transformadora la Cruz que cambia la vida haciéndola más fuerte 
en el seguimiento discipular hacia la santidad. Es lo que quiere poner 
de relieve en el último capítulo titulado justamente “tras las huellas del 
Maestro”, que no es otro que el camino de la Cruz asumiendo la cruz de 
cada día, que aporta paz en la tribulación y alegría en el dolor, todo ello 
iluminado por la presencia de María al pie de la cruz, “por su mediación 
alcanzaremos las gracias necesarias para ser fieles discípulos del Maestro, 
lo cual significa armarse de valor, no rehuir la cruz y afanarse por ser 
santos. Se realizará así en la propia vida el gran milagro de la cruz: 
convertir el dolor en verdadera fuente de alegría”. Los santos citados 
en este libro, y otros muchos no citados, nos enseñan la importancia 
de meditar los misterios de la pasión y muerte del Señor en cualquier 
momento del año litúrgico, pero no cabe duda de que centrar la oración 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 521

en estos misterios durante la cuaresma será la mejor manera de celebrar 
con gran provecho el Misterio pascual de la pasión, muerte y resurrección 
del Señor, porque será el camino tras la Cruz de Cristo que va del dolor 
del Viernes Santo a la alegría de la Noche pascual. –José María de Miguel 
González

Galli, C., Durán, J., Liberti, L., Tavelli, F., (Editores), La verdad los hará 
libres. La Iglesia Católica en la espiral de violencia en la Argentina 1966-1983. 
Tomo 1, 958 pp. 

	 La verdad los hará libres. La Conferencia Episcopal Argentina y la Santa Sede 
frente al terrorismo de Estado 1976-1983. Tomo 2, 847 pp.
Espejo de la Argentina / Planeta, Buenos Aires, 2023.
He aquí una obra maestra de historia de la Iglesia “dirigida por la 

Facultad de Teología de la Universidad Católica Argentina a pedido de 
la Conferencia Episcopal Argentina, realizada a partir del estudio de una 
vastísima documentación de los archivos desclasificados de la Iglesia 
sobre la actuación de la Iglesia católica en los procesos de violencia en la 
Argentina entre 1966 y 1983”. La documentación aquí analizada no sólo 
procede del Archivo de la Conferencia Episcopal Argentina, sino también 
del Archivo corriente de la Santa Sede, incluida la Secretaría de Estado, 
el Consejo para los Asuntos Públicos de la Iglesia y la Nunciatura en la 
Argentina. Algo extraordinario, ya que habitualmente para la apertura 
de tales archivos han de pasar unos setenta años desde que sucedieron 
los hechos. En el primer volumen se estudian las transformaciones 
habidas en el ámbito de la Iglesia en Argentina a partir de la clausura 
del Concilio Vaticano II (1965): “la variedad de movimientos laicales 
católicos, los cambios en la vida consagrada y religiosa, el sacerdocio 
y la política, las diversas visiones de los obispos y la participación de 
católicos en agrupaciones en defensa de los derechos humanos”. A 
partir de todo esto se estudia “críticamente las concepciones teóricas 
y las acciones concretas que influyeron en posturas de miembros de la 
Iglesia ante las diversas formas de conflictividad y violencia; el golpismo, 
los movimientos guerrilleros, las bandas paraestatales, el terrorismo 
de Estado, la defensa de los derechos humanos y el trágico saldo de 
víctimas, es especial, los desaparecidos”.



522	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

El segundo tomo se ocupa de la actuación de la Conferencia Episcopal 
Argentina, de la Santa Sede y de la Nunciatura en la Argentina durante 
los años 1976-1983 período que integra “todo el ciclo del terrorismo de 
Estado que incluye el conflicto del Beagle y la guerra de las Malvinas”, y 
cómo enfrentaron estos conflictos, o sea, las violaciones de los derechos 
humanos con su más negra consecuencia, los desaparecidos, la jerarquía 
eclesiástica con implicación de las más altas autoridades de la Iglesia 
de Roma a través de la Nunciatura. Se trata de “una investigación 
necesaria, [que estaba todavía] pendiente y novedosa sobre la Iglesia 
en la historia argentina contemporánea”. Naturalmente, tratándose de 
Argentina y de aquella época, los nombres de Jorge Mario Bergoglio 
y el de Francisco (Papa) aparecen muchas veces en el primer volumen, 
mientras que en el tomo segundo sólo aparece cuatro veces el nombre 
de Bergoglio (y ninguna vez el de Francisco). No cabe duda de que estos 
dos volúmenes serán indispensables para cualquiera que desee conocer 
e investigar la historia de la Iglesia en Argentina (con su repercusión en 
la Iglesia de Roma allí presente a través de la Nunciatura), pero tampoco 
podrán dispensarse de estudiar la documentación aquí aportada los 
cultivadores “civiles” de la historia de Argentina en ese período de 1966 
a 1983. Como dicen los Editores de esta historia al final del segundo 
volumen Recapitulación, “El terror, el drama y las culpas”, que cierra esta 
larga investigación de 1.805 pp.: “Nos hemos enfrentado a un tiempo 
complejo. Esta investigación nos demandó tiempo y energía, mucho 
más de lo que habríamos imaginado”, con todo, “somos conscientes de 
que no agotamos las posibilidades de nuevas lecturas”, y para llevar a 
cabo esta imponente empresa contaron con la colaboración entre otros 
de Ricardo R. Albelda, Antonio Mario Grande, Eloy Patricio Mealla, 
Carolina Bacher Martínez, Fabricio Forcat, Hernán Giudice etc. Si de 
esta historia dolorosa los responsables eclesiásticos y demás actores 
sociales y políticos de aquel inmenso país sacaran el propósito de hacer 
hoy más fiel y comprometida con la justicia la  acción de la Iglesia y de 
los demás actores implicados, sería el mejor fruto que los autores de 
este gran trabajo de investigación histórica podrían desear. –José María 
de Miguel González



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 523

Martínez-Blat, V., Doctrina y espiritualidad de Santa Isabel de la Trinidad, 
Madrid, BAC, 2022, 243 pp.
Vicente Martínez-Blat, carmelita descalzo, que tradujo las obras 

completas de Santa Isabel de la Trinidad, nos ofrece ahora una cuidada 
reflexión sobre la doctrina y espiritualidad de la Santa. Una vez 
presentados en rápidas pinceladas sus escritos, centra su atención en la 
famosa «elevación a la Santísima Trinidad», oración que Isabel escribió 
en un impulso interior irresistible cuando tenía 24 años, en el Carmelo 
de Dijon. Llevaba tres años de monja carmelita y acababa de renovar 
su profesión religiosa, como las demás hermanas de comunidad, el 21 
de noviembre de 1904, fiesta de la Presentación de la Virgen María. 
Años atrás había quedado impactada sobre lo que leyó en los escritos de 
santa Catalina de Siena y de Santa Teresita de Lisieux sobre el misterio 
trinitario, y llevaba tiempo deseando manifestar en una oración el ardor 
de su alma. 

La elevación a la Trinidad es el cauce y guión que sigue detenidamente 
el autor para ahondar en la espiritualidad de la Santa. Esa oración es el 
concentrado acabado de todo lo que vivía interiormente Isabel. Por eso 
el autor la va desentrañando palabra por palabra entrocándola con lo 
que manifiesta la Santa en el resto de sus escritos. Lógicamente, en todo 
el entramado del libro son frecuentes los recursos a las obras de los 
tres doctores del Carmelo que influyeron marcadamente en la vida y los 
escritos de Isabel: Juan de la Cruz y las dos Teresas (la de Jesús y la de 
Lisieux). Al inicio del libro (“La fuerza de un nombre”), lógicamente en 
referencia a las primeras palabras de la oración/elevación de la Santa de 
Dijon: Trinidad a quien adoro, muestra el autor, sirviéndose de múltiples 
declaraciones de Isabel, cómo esta fue descubriendo la maravilla del 
misterio de la inhabitación trinitaria en su alma. El nombre como 
carmelita (de la Trinidad) fue un indicador neto de sus vivencias. 

Quien desee conocer y saborear la espiritualidad de Santa Isabel de la 
Trinidad y aprender de su extraordinaria experiencia, tiene en este libro 
el mejor subsidio. –Juan Pujana 


