NOTAS Y COMENTARIOS Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 479-506

EL AMOR ES SINFONICO

A proposito de la publicacion de MARIN MENA,
TOMAS J., ALTERIDAD Y AMOR. ESTUDIO DE ONTOLOGLA
TRINITARIA, Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp.

CrsAR REDONDO MARTINEZ
Granada

1. Tomas Marin Mena es un joven te6logo y filésofo seglar que
ya sorprendié en el ambito teoldgico al despuntar con la obra
Fidelidad a Cristo, fidelidad a la tierra (2018), la cual fue merecedora
del I Premio de Ensayo Teolégico Joven PPC. Ahora, con
Alteridad y Amor. Estudio de ontologia trinitaria, el autor pretende dar
un paso mas introduciéndose en la reflexién del Misterio del Ser
trinitario de Dios Amor 7 alteritate. La obra es de hecho fruto
de una tesina defendida en septiembre de 2021 en la Facultad de
Teologia de Granada —de la que es hoy docente— y con la que da
término a los estudios de Licenciatura en Teologia. No obstante,
por su contenido y rigor, bien podria equivaler a una disertacion
doctoral.



480 CESAR REDONDO MARTINEZ

2. Uno de los principales méritos de este libro es que su
redaccion es concisa, tersa y ordenada. Aun abordando temas de
hondo calado y dificultad, las explicaciones no dejan nunca de
lado la sencillez y la clarificacion expositiva. El autor plantea los
«complejos analisis y reflexiones que siguen» teniendo en mente un
aspecto que convendria no olvidar: «ipor qué no un acercamiento
mds sencillo a la teologia y a lo que el misterio trinitario esconde
sobre la vida?» (p. 66).El reto consiste entonces en como poner de
manifiesto con sencillez aquello que de por si carece de evidencia,
pero que, sin embargo, resulta ser la realidad de la que todo pende
hasta sus tltimas consecuencias. El autor es por tanto consciente
de que tal confluencia no es sencilla (cf. p. 52), de ahi que haya
querido situarse expresamente en la senda de lo que Karl Barth ya
advirtiera con sensata perspicacia: ante las enormes dificultades
que pueden abrumar al hombre, aquel «que [...] apuesta por la
verdad debe tener el coraje de 7o poder ser sencillo en un primer
momentoy, puesto que lo que menos agradecerfan las gentes «son
las pseudo-sencilleces de poco aliento. Me pregunto si todo el
griterio acerca de la “sencillez” significa algo mas que el deseo,
de suyo muy comprensible y compartido por la mayoria de los
tedlogos, de una verdad directa, no paraddjica, no sélo digna de
fo» (p. 67). Sin embargo, Tomas Marin no ha cejado en el empeno
de relacionar la verdad que es digna de fe —la alteridad esencial
de amor de las personas divinas— con la sencillez que s6lo Dios
sabe alentar al entreabrir-se por el Hijo encarnado con inaudita
y paraddjica proximidad. En este sentido, el autor puede darse
por satisfecho. En ningin momento se ha dejado atrapar por
el conceptualismo abstracto y a veces abstruso que persigue a
algunos de los autores sobre los que tiene que reflexionar. Al
contrario, los desgrana con acierto y provecho sin perder de vista
la entrafia profunda delos temas. El texto da cuenta asimismo de
otro de los cometidos que ha de acompafiar a una obra de esta
indole: no importa que se tenga noticia de todos o de algunos



EL AMOR ES SINFONICO 481

de los temas tratados, puesto que —gracias a las consideraciones
O comentarios que oportunamente se acometen—emergen con
frecuencia nuevas perspectivas o lineas de pensamiento que
pueden introducirse creativamente en el propio bagaje del lector.

3. En otro orden, el texto posee ricas intuiciones que el autor
logra sintetizar de antemano mediante titulos bien enunciados, y
que entrafian una significaciéon realmente complexiva. En cuanto
a la estructura, ademas de un prélogo —elaborado por Xabier
Pikaza (pp. 11-47)— y de un epilogo en el que el autor aprovecha
para dialogar y contrastar las observaciones y los argumentos
anotados por el prologuista (pp. 323-350), el cuerpo de la obra
esta precedido —como es habitual— de una «Introducciéon» en la
que se perfilan aspectos nada desdefiables para la lectura de la
obra. Alli se explicitan las categorias mas trasversales del texto, asi
como los objetivos que se persiguen y los retos u objeciones que
pueden implicar un desafio para el pensamiento de una ontologia
trinitaria (pp. 51-67). Por lo demas, el grueso dela obra consta
de cuatro partes bien diferenciadas y que se articulan en base
a un hilo conductor preciso: como se ha entendido y entiende
filosofica y teologicamente la alteridad relacional, y en qué medida
cada propuesta ayuda a representar la dinamica propia y auténtica
de la naturaleza amante de quien ama. De si, como afirma el autor
(cf. p. 71), la categoria de relacion puede decir realmente algo —
primeramente en Dios— cuando se la entiende al margen de la
alteridad, de la persona, o de la comunion.

4. La obra como tal comienza recogiendo y analizando los
limites, pero también las aportaciones, de dos ontologias filosoficas
—las de Hegel y Deleuze— que el autor ha escogido como
paradigmas modernos postcristianos de una relacionalidad mas
bien inmanente y conflictual. Esto implica que la comprension de
la alteridad no escapa del subjetivismo ni de un cierto solipsismo
que ciega al yo ante la trascendencia y, por tanto, respecto a la



482 CESAR REDONDO MARTINEZ

alteridad. Presupone un modelo relacional que hace practicamente
imposible la apertura radical hacia la trascendencia radical.
Pone en marcha una cosmovisiéon ontologica que convierte a la
inmanencia y a la trascendencia/alteridad en rivales (cf. p. 54. 72).

a) En el caso de Hegel porque difumina al sujeto concreto: el
todo termina por cancelar a la parte. Es decir, presenta al sujeto
como ser en dltimo término impersonal. Subordina su valia al
reconocimiento del otro —en tanto momento de negacidn o antitesis—,
sobre todo cuando lo fagocita el Estado como expresion absoluta
de la dialéctica del Espiritu. En Hegel prima el yo, puesto que
desarrolla una filosofia dialéctica inclinada siempre a la identidad,
donde la alteridad no es importante por si misma. Trasladado esto
al sistema o a la 16gica hegeliana, Dios es el todo-espiritu que se
despliega dialécticamente en el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo.
Pero esta «trinidad hegeliana» no es la Trinidad cristiana, sino un
modo de describir de manera ternaria y modalista la actividad
del Espiritu. De modo que «esta trinidad» no estd compuesta
de personas en relacién simultanea, sino de una secuencia de
momentos que superan al anterior. Para Hegel la meta es Dios
conociéndose a si mismo sin que la alteridad tenga un verdadero
valor. El amor queda entonces sin forma concreta o personal, es
decir, referido tnicamente a una autorreflexion ensimismante del
sujeto (cf. pp. 75. 82-83. 88). Esto es una constante en Hegel, y no
hay que dejarse enganar. Incluso cuando trata del «concurso del
tercero» en la donacién reciproca o respecto al sacrificio efectivo
por el otro, no abandona la vision del «todo» como meta ultima.
Ciertamente habla de una inmolacién por el otro que conlleva la
renuncia al egoismo espiritual y material; también de que el amor —
sobre todo el predicado por Cristo— «esta indicado para personas
concretas y no para totalidades abstractas» (p. 94), pero la verdad
es que —a diferencia de lo que parece proponer Tomas Marin— no
hay excepcionalidad: cada paso dialéctico es preclusivo. Dicho de



EL AMOR ES SINFONICO 483

otro modo, cada momento dialéctico no significa una alteridad
que permanece en si misma, sino que se encuentra sometida a la
sucesion o légica dialéctica de contrarios sin que haya posibilidad
de un regreso a lo ya consumido o realizado. El amor particular
solo posee un valor relativo. Cristo mismo —su amor, que
unicamente es representacion de la reconciliacién o «redencidony»
de contrarios (= sintesis dialéctica)— es s6lo un momento que pasa
y cumple su funcién en la historia. En la marcha del Espiritu
el amor tiene tanto valor para Hegel como el conflicto. Ambos
momentos son zecesarios de cara a la eticidad y totalidad politica
que encarna el Estado (respecto a esta relacion ético-politica en el
Estado, cf. pp. 94-102).

b) En lo que atane a Gilles Deleuze y su «ontologia de
la diferencia», domina en su propuesta una ontologia de la
multiplicidad que renuncia a hallar un origen comun a todo. Todo
esta, como sefiala el autor, «en una infinita red de interacciones
diferenciantes» (p. 103). La realidad es constitutivamente
heterogénea e inacabable —«heraclitea». Nada hay que sea idéntico
a sf mismo. La relacion misma supone transformacién, de modo
que las interconexiones de cada cosa con otras —como lo expresa
Deleuze— debe ser entendida de manera «rizomatica». Ahora
bien, todo carece de subsistencia ontoldgica, lo cual equivale a
comprender el ser como pura exterioridad. Segun €I, ya no tiene
importancia hablar del yo (cf. p. 104-105). Lo que hay entre las
cosas representa el lugar del acontecer o surgir de lo nuevo, puesto
que es donde acaece el devenir de efervescentes multiplicidades
(cf. p. 107). Tomas Marin se pregunta con acierto por qué en
lugar de una novedad que apunta a una «uueva tierra» no puede
advenir en su lugar el puro caos, la violencia o el sufrimiento. Es
como si Deleuze pensara que hay una instancia inconsciente e
interna a la multiplicidad que ordena el ritmo de la novedad (cf. p.
115). En este sentido, toda la potencia esta en el «entres, de modo



484 CESAR REDONDO MARTINEZ

que el amor hacia el otro, o el respeto a la alteridad, e incluso la
propia identidad, carecen de importancia (cf. pp. 115-116). Todo
el sistema deleuziano se encuentra constrefiido por la inmanencia
radical que entorpece la afirmacién de una verdadera alteridad
personal (cf. p. 118). Por otro lado, su visién de la Trinidad la
enmarca dentro de una ideologizacion dialéctica de la realidad que
nada tiene que ver con lo genuinamente cristiano (cf. pp. 120-
121).

5. Vistas las insuficiencias de estas ontologias, Tomas Marin
Mena centra la segunda parte del libro en las «ontologias de la
alteridad y la trascendencia» desde la optica de la filosofia judia
del s. XX. Con ello intenta dar un paso mas en la bisqueda de
un modelo que contribuya a comprender la autenticidad de la
relacion «alteridad-amor» sin que, a su vez, implique desdibujar ni
absolutizar las diferencias (Deleuze), pero tampoco prescindiendo
de la identidad propia y permanente que constituye a la persona
y que la permite abrirse a la relaciéon (Hegel). Los protagonistas
elegidos ahora como interlocutores son F. Rosenzweig, M. Buber,
S. Weil, y E. Levinas.

a) F. Rosenzweig representa una de las tentativas mas preclaras
por erigir un «nuevo pensamiento» que impulsa la idea de una
ontologia «anti-totalitaria» que prescinde del conflicto o de
la dialéctica de contrarios como forma también practica de
situarse en la realidad. Uno de sus principales méritos es el de
haber reconducido la comprensiéon «del todo» —en especial la
hegeliana— hacia la comprension de Dios como trascendencia que
no anula ni compite con la vida personal ni con «el fragmento»
(cf. p. 129). El «totalitarismoy, entendido en sentido filoséfico,
tiene el peligro —y asi lo observa agudamente Tomas Marin— de
convertirse en el rodillo de una cosmovisiéon o de una ideologia
politica que trata de imponerse frente a los disensos (cf. p. 133). El
todo, como se ha visto con Hegel, o de otro modo con Deleuze,



EL AMOR ES SINFONICO 485

subsume las particularidades hasta desintegrarlas (Hegel), o hace
de las particularidades un conglomerado —una totalidad— que
también las somete omnimodamente a la diferencia (Deleuze).
Si se traslada esto, por ejemplo, a la accién politica —incluso
«democratica»—, o a la economia (cf. p. 133), se observa que el
«todo» esta planteado—en ultima instancia— por encima de la vida
de las personas concretas. Rosenzweig habla por eso de «creacion,
revelacion y redencién» con el fin de subrayar que cada una de
estas acciones divinas se dirigen a la persona y no a una globalidad
informe. Es decir, implica el reconocimiento de la alteridad (cf. p.
140): aquello que se vive de modo inmediato no es «Dios, Hombre,
Mundo», sino «Creacion, Revelacién, Redencién». Mediante estas
tres categorias se le muestra al hombre por qué apetece su infinitud
a pesar de ser contingente. Sin embargo, en concordancia, Dios
puede mostrarle esa infinitud por la revelaciéon, puesto que el
mundo no cabe en la l6gica humana. El hombre precisa de un
«afuera» que le posibilite extraer toda su entrafia (cf. pp. 135-137).

b) La reflexion ontolégica de Martin Buber acentua el caracter
relacional e interpersonal del ser humano. Centrala relacion Yo-Ta
como forma que supera la mera relacion del hombre con las cosas
(Yo-Ello). En esto consiste el universo de la relacién personal,
puesto que no existe un Yo aislado que pueda descubrirse al
margen de esa relacién primordial que es ontolégica y no sélo
antropogenética. Funda la relacién reciproca de amor personal
mas alld de la instrumentalizaciéon o de la mera cosificacion del
sujeto (cf. pp. 147-150).En ese encuentro acontece y se realiza
ademds la presencia y acercamiento al Ta eterno (cf. pp. 151-
153). Sin embargo, Tomas Marin se detiene en dos salvedades: la
primera la cursa de la mano de M. Theunissen y de 1. Zizioulas,
para quienes si el amor se juega segin Buber en el «entre» de la
relacién Yo-T, ¢no se corre entonces el peligro de hipostatizar
demasiado ese «entre» adquiriendo asi prioridad ontolégica sobre



486 CESAR REDONDO MARTINEZ

la alteridad personal, llegando incluso a identificarse con Dios?
Para la segunda observacion se sirve de la que Levinas hace a
Buber respecto al excesivo peso que quiza tiene la relaciéon Yo-
T,y que, aun asi, no atiende a contemplar la realidad del extrafio

(ct. pp. 155-156).

¢) Quien si lo hace explicitamente es Simone Weil. Para ella es
fundamental la consideracion de la separacion y la distancia a la hora
de hablar tanto del desconocido o extrafio como de la amistad y
de la bella distancia que existe entre aquellos que se aman. A este
respecto, los paradigmas weilianos por excelencia son la relacion
del Hijo con el Padre en la cruz —una vez que la filésofa se deja
ganar trinitariamente por Cristo—, asi como la relacion entre el
Creador y la creacion. Tiene en cuenta que el amor y la amistad
perfecta que existe en el seno de la Trinidad —y que requiere
alteridad— implica un encuentro puro de infinita proximidad que
es imposible reproducir en las relaciones interpersonales creadas,
o en el amor que pueda darse entre el hombre y Dios. De ahi que
toque vivir la distancia —sélo para quien ama— como separacion
que no deja de actualizar la contemplacion y la atencion sin que
medie el contacto. Es imprescindible no tocar lo bello para asi
no mancillarlo. Tocar o asir se corresponde al apego, el cual es
resultado del movimiento que trata de compensar la propia miseria
mediante la carencia impulsiva que lanza a la posesién o consumo
del otro con infinita insatisfaccion (cf. pp. 157-159). Esto hace
posible realizar igualmente el amor hacia un desconocido, puesto
que la atencién pone de manifiesto a quien parece era invisible
o esta abandonado u olvidado, convirtiéndolo en un igual (cf.
p. 161). Por tanto, «la distancia y la separacién no se opone a
comunién sino a la unidn, al apego, a la proximidad infinita» (p.
162). Surge sin embargo el interrogante de si en el pensamiento
de Weil no hay un excesivo empefio en la distancia que marca
demasiado la distincién de las alteridades y la posibilidad de la



EL AMOR ES SINFONICO 487

plena comunién (cf. p. 158. 161-163). Marin Mena recurre de
nuevo a Levinas para ilustrar como la caricia no supone en este
sentido la cancelacion de la alteridad personal del amado (cf. p.
163-164). De hecho, para Weil, la tension entre alteridad y union
amorosa que se plasma en esta vida como deseo infinito sélo
puede resolverse escatologicamente a imagen de la Trinidad —en
quien hay perfecta alteridad (distancia) y comunion (unidad) [cf.
p. 165]. Tomas Marin pone ademas de relieve otro aspecto critico:
Weil afirma y subraya tanto la unidad o proximidad infinita en
Dios que no deja espacio real para la alteridad inmanente en Fl
(cf. p. 167, especialmente nota 63). Una apreciacién que es capital
de cara a la comprension de la alteridad segin la perspectiva de la
unidad trinitaria.

d) Esta seleccion filosofica del pensamiento judio del s. XX
se cierra con las reflexiones de E. Levinas en discusién con
M. Heidegger. Tomas Marin lo titula «Ontologia y alteridad
asimétrica: la llamada infinita del pobre y del extrafion. Con él
plantea la tematica de la alteridad en el terreno filoséfico de un
modo radical, sin que de ningin modo equivalga a «diferencia».
La persona es acontecimiento vivo y dinamico no sujeto al fijismo
de la identidad inmutable. Tampoco consiste en ser-diferencia
incomunicable e irrelativa que se pierde en la multiplicidad de
identidades en constante cambio. La categoria de diferencia no
expresa per se al otro que yo, de ahi que se tenga que pensar lo
personal como salto cualitativo ontologico capaz de relacion.
El encuentro con el otro abre entonces al reconocimiento de
uno mismo como persona solo en la medida en que se hace
responsable del otro (cf. pp. 169-171). La filosofia, sin embargo,
no ha afrontado la enorme dificultad que tiene el sujeto de
escapar de la dinamica egoista a la hora de dar cabida al otro,
sobre todo porque se ha enclaustrado en el «ensimismamiento
mortal de la propia filosoffa» (p. 172). Como sefialara Rosenzweig,



488 CESAR REDONDO MARTINEZ

la filosofia se ha hecho mas bien eco de la afirmacion heraclitea
de la identidad en conflicto, algo que se encuentra implicitamente
también en el pensamiento de M. Heidegger. No significa que
este asume expresamente una «ontologia de la guerra», pero si lo
hace de manera encubierta en el momento en el que su filosofia
guarda silencio sobre el mal y lo ético. Su filia continua por el ser y
por la toma de conciencia humana de convertirse en pastor del ser
no incluye la atencién por aquellos que sufren o son torturados.
La reflexion y la preocupacion por el ser —continta Levinas—
no puede olvidar el por qué es lo humano, lo mas humano. Desde
aqui, Tomas Marin apostilla que la filosofia ha de «buscar salida
a una filosoffa que olvida al otro» como una de las cuestiones
mas acuciantes (cf. pp. 172-173). El papel que aqui juega la idea
de infinito es esencial: aunque el pensamiento humano no lo
puede atrapar, si que le permite ir mas alld de si evitando que
pueda confinarse herméticamente en su ser al haberse aferrado
demasiado a la idea de totalidad. El infinito siempre es exceso
respecto a la totalidad, por eso es capaz de enlazar al hombre con
el Infinito. Cuando el hombre piensa en El, este desciende como
una revelacion que provoca el «deseo metafisico de infinito». Por
tanto, permite al hombre escapar de la dinamica ontolégica de
lo Mismo (Heidegger), de lo ensimismante, de reducir también
al Otro a lo Mismo, permitiéndole ascender a lo trascendente o
totalmente otro que yo (cf. pp. 173-176). Llega asi el momento
mas intenso: «el Infinito adviene en el otro, en su expresividad
material y carnal: en su rostro, en su gestualidad viva, en su voz
o decim» (p. 174). No hay que conformarse con ser-con-el-otro—
segun Heidegger, quiza en el plano de la sola facticidad—, sino,
ademas, ser-para-el-otro—segun Levinas, en el plano expreso de la
ética mediante el encuentro con el rostro del otro, incluso cuando

es extrafo o se encuentra en la mas penetrante orfandad (cf. p.
177-189).



EL AMOR ES SINFONICO 489

6. Al hilo de lo dicho, de lo presentado en esta secciéon por
Tomas Marin, cabe comentar lo siguiente a modo de escolio:
la armonia o convergencia de lo «uno mismo» con lo «otro
de si» es indispensable para que se puedan entender tanto las
particularidades de cada uno como los frutos maduros que se
derivan y expresan de las relaciones reciprocas y personales que
acontecen entre si. Ni la escision radical de ambos, hasta hacer
valer unicamente la multiplicidad (Deleuze), ni el todo en el que
cada parte «ya no-es» porque prevalece lo uno —el todo— de
la absoluta identidad en la que «de noche todos los gatos son
pardos» (Hegel), pueden responder a la enorme riqueza que reside
en la persona cuando en especial —al donarse— se encuentra y
reconoce en profundidad en el don de otra. Con ello, la alteridad
reciproca, sin dejar de ser, pasa a denominarse comunién. De
todas las relaciones posibles, la comunion es el fin dltimo que
mas plenamente realiza a la alteridad personal. Dejandola intacta,
sin embargo la transforma.

Rosenzweig rasga la perspectiva meramente inmanente
de la totalidad del ser porque pone de relieve que Dios se ha
revelado en él desde su trascendencia. La pura identidad del
todo es insuficiente, puesto que el amor que Dios ha revelado
histéricamente al hombre hace ver el por qué Dios es el Sefior
del ser, y no el ser el sefior de Dios. El ser adquiere en la relacion
amorosa su significacion mas eminente. Por eso es imposible
amar —tal y como lo ha puesto de manifiesto Martin Buber—
si entre el Yo-Tu no hay mas que polarizacion. En cambio, el
encuentro zterpersonal es capaz de poner al descubierto que
el amor compendia el caracter genuino —el misterio— de la
naturaleza del ser de la persona. Advierte que la posesion del otro
hasta reducitlo a cosa o capricho equivale a quedar poseido por la
propia bajeza; a que, asi mismo, el mundo albergue la deformidad
como producto de aquello en lo que ha llegado a convertirse
la persona (Weil, Levinas). La distancia puede ser aqui —como



490 CESAR REDONDO MARTINEZ

¢poché tenomenologica— el cauce que permite distinguir —serena
y reflexivamente— entre lo personal y lo impersonal, la fealdad
y la belleza, haciendo surgir la contemplaciéon como espacio
de requerimiento de lo auténtico (Weil). La recepcion del otro
refleja el desvelamiento de su rostro como ocasion asimismo de
revelacion del Infinito (Levinas). En consecuencia, la conciencia
de si a través del amor del otro es apta para hacer resonar en
cada uno el eco de una singularidad personal que se desentrafa en
plenitud cuando —en libertad— se abre totalmente a la comunién
en cuanto acto y dinamica de dar la vida. De hecho, el hombre
reconoce a Dios como Ser personal actuante en la historia cuando
le descubre como quien ya ama asi desde siempre y hace acontecer
ese amor como consigna de encuentro con el hombre. Por eso
revela su Nombre, su identidad o naturaleza, como Ser que silo es
siendo para el otro (cf. Ex 3, 14-17). Es decit, como Ser-en-relaciin/
donacion. Es el Dios que se desgrana y declina en el amor a través
de la comunion de alianza que trata de establecer con su pueblo.
Busca al alejado o al abandonado; al que sufre; al que se siente
extrafio —también al que extrafla—, como «cosa propia» y en
promesas de amistad.

7. Pues bien, tras el recorrido de Marin Mena por las reflexiones
que, al respecto, han acometido los ya mencionados filésofos
judios, dedica la tercera parte de la obra a extraer las consecuencias
mas radicales y decisivas que se desprenden de la «conjuncién de
alteridad y comunién desde la teologfa trinitaria contemporaneay
(p. 193). Si con aquellos ha podido establecer «las bases para iniciar
una reflexién ontolégica desde el respeto por la alteridad personal»
(p- 197), con la ontologia trinitaria pretende «iluminar [todavia
mas| el casamiento entre alteridad personal y amor comunional sin
menoscabo de ninguno de los elementos del binomio» (ibid.). De
ahi que quiera ocuparse asimismo de los aspectos que permiten
afrontar los retos planteados por las filosofias que han decretado



EL AMOR ES SINFONICO 491

la muerte del Dios cristiano y que han derivado en la tendencia a
«arrinconar al préjimo, cuando no a aniquilarloy (p. 196). Toma
como referencia a dos telogos contemporaneos: 1. D. Zizioulas
y G. Greshake. Ambos difieren, como es sabido, en el modo de
entender el «principio» de la comunion trinitaria: el primero la
hace depender del Padre, mientras que el segundo la comprende
a partir de la alteridad de las personas divinas y, en consecuencia,
por la comunién misma que hay entre ellas. Ahora bien, ninguno
afirma la prioridad de lo uno sobre lo otro. Zizioulas, al defender
la alteridad del Padre como «origen» ultimo ontolégico, no
puede renunciar a la simultaneidad de comunién de los Tres; y
cuando Greshake insiste precisamente en esto ultimo no obvia la
correferencia intima de las personas divinas como aquello de lo
que pende la comunién (cf. pp. 197-198). Lo mas interesante de
la eleccion de estos autores es que permite confrontar y aquilatar
en su justa medida la convergencia y la relaciéon de las categorias
principales de «alteridad personal» y «comunién de amor».

a) Segun Zizioulas, lo que justifica que el Padre sea la «causa»
eterna de las procesiones trinitarias es que El en tanto Padre,
es lo ontolégicamente ultimo; una alteridad personal que actia
en libertad (cf. pp. 215-222). De modo que lo ontolégicamente
ultimo no es una sustancia impersonal, sino una persona (cf. pp.
203-204). En discusién con Levinas, el tedlogo griego apremia
a acentuar mas todavia la coincidencia de la alteridad con la
comunién entre el otro y yo. Lo hace sosteniendo que solamente
la teologfa cristiana de la Trinidad puede elaborar con éxito una
ontologia de la alteridad en consonancia con el amor interpersonal
(«no le podemos exigir a Levinas, judio y filésofo, la concepcion
de plena comunién en la Trinidad que plantea Zizioulas como
tedlogo cristianow, afirma Tomas Marin, p. 211). Piensa que,
dada la dificultad —desde el pecado de Adan— de pensar la
simultaneidad de alteridad y comunién desde lo manifestado



492 CESAR REDONDO MARTINEZ

a nuestra experiencia actual, unicamente es posible hallar una
respuesta satisfactoria si se la busca en el orden de lo increado.
Contando con que Levinas representa para Zizioulas el mejor
esfuerzo «por revertir la importancia ontologica del yo sobre el
otrow, aun asi, no comparte la tentativa de Levinas de sobreponer
la alteridad a la ontologia —aunque hay que advertir que este
la entiende en el sentido heideggeriano de tener que ocupar el
puesto de filosofia primera restando asi protagonismo a la alteridad
(cf. pp. 205-200). Por otro lado, «la antropologia levinasiana se
fundamenta sobre la “separacién” entre el otro y yo; por lo que
se imposibilitarfa la coincidencia del respeto a la alteridad con
la comunién entre el otro y yo» (p. 200). La idea levinasiana de
«asimetria radical» define la relacién con el otro, lo cual impide
expresar hasta sus udltimas consecuencias la reciprocidad y la
comunion. Paraddjicamente, esta concepcion de respeto a la
alteridad personal no hace posible la comunién (cf. p. 210).Por
eso Zizioulas se centra en el ser, pero sélo en aquel que pone
de manifiesto la teologia o la vida divina. Es decir, el ser como
alteridad personal y comunién. Asi como Levinas reclama frente
a Heidegger el rostro como filosofia primera, Zizioulas reclama a
Levinas la ontologfa sin menguar la preeminencia de la alteridad
personal (cf. p. 207). Lo que mas sorprende, tal y como sefiala
Tomas Marin, es que tanto Levinas como Zizioulas «rechazan
como primordial la idea de reciprocidady (p. 214). E1 motivo estriba
en que ambos consideran —desde perspectivas distintas— que la
«asimetria interpersonal» es de por si sustantiva. En el caso de
Zizioulas equivaldria a negar las procesiones intradivinas respecto
al Padre. Ahora bien, la teologfa trinitaria desde la que se mueve
Zizioulas le permite la conjuncién entre alteridad y comunion.
A pesar de la ausencia en él de la afirmacion de reciprocidad
interpersonal, la comunioén intratrinitaria estd garantizada por la
libertad de amor del Padre (cf. pp. 214-215).



EL AMOR ES SINFONICO 493

b) A diferencia del tedlogo griego, G. Greshake considera
que lo primordial en el seno de la Trinidad es «a communio
como intercambio de amor reciproco» entre las tres personas
divinas (cf. p. 237). Ahora bien, no es posible entender el amor
divino como actuacion que se sitia «detras» de cada una de las
personas (Pannenberg), puesto que esto implicaria que el amor las
trasciende tanto —es decir, que las eleva sobre ellas mismas para
constituirlas en sf mismas— que hace de Dios una «Cuaternidad».
Por otro lado, segin el tedlogo aleman, no es necesario afirmar
en Dios las relaciones de origen. Mucho menos que el Padre sea
el puro don en la Trinidad sin que se contemple su dimension
receptiva (Balthasar). Lo mas decisivo es admitir que entre
las personas divinas existe un movimiento correlativo (ct. pp. 238-
239). No tiene sentido hablar, por tanto, de una «ontologia de la
unidad» que en su insistencia —casi unilateral— de afirmar al Padre
como origen hace emerger la sospecha de neoplatonismo o de
subordinacionismo (cf. pp. 241-242). La idea de comunién sélo
tiene sentido —piensa Greshake— en referencia a las tres personas
divinas. De manera que la alteridad de las personas divinas cobra
unicamente relevancia si se entiende en la comunioén reciproca, y
viceversa. La clave reside entonces en mantener la «reciprocidad
en el amor divino interpersonal» (cf. pp. 243-256).Por lo demas,
hay expresiones de Greshake que parecen sugerir que la comunién
se distingue conceptualmente de las personas, lo que induciria
a pensar que hay una «cierta entidad (¢sustancial?) allende las
personas» (p. 249). En todo caso, no se ha de olvidar que —como
sefiala Tomas Marin— la comprensién trinitaria del misterio de
la alteridad y la comunioén esta siempre sujeta a la «tentacién de
la mente humana que no puede salir del esquema dicotémico
segun el cual aparecen separados el “entrelazamiento” de amor y
esas personas que se entrelazan» (p. 251). Interesa recalar en otro
aspecto: Greshake reconoce, no obstante, que el Padre es en la
communio trinitaria el «don primordial u originario, el fundamento



494 CESAR REDONDO MARTINEZ

primordial de las otras dos personas divinas, y el fundamento
primordial de amor» a la luz de la revelaciéon econémica de la
Trinidad. No obstante, lo admite sin omitir que todo don requiere
de un receptor, de manera que la identidad del Padre no es posible
sino a partir de las otras personas divinas. Entiende asi que la
alteridad es positiva en la vida eterna de Dios. Pero aunque el
Hijo y el Espiritu Santo tengan su centro en el Padre, eso no
significa que sea el principio ontolégico de un proceso genético
(cf. pp. 254-255). Con el siguiente epigrafe, el autor reflexiona
—sin desligarse todavia de Greshake— acerca de la dinamica de
alteridad y comunién en Dios como posibilidad de la alteridad de
la creacion y el reconocimiento de las huellas de la Trinidad en ella
(cf. pp. 256-260). Termina esta tercera parte abordando «El drama
trinitario: el pecado, la distancia en Dios y el Amor crucificado»
segun lo ha expuesto el tedlogo aleman (cf. pp. 266-275).

8. En la cuarta y ultima parte, Tomas Marin trata de sintetizar
criticamente el camino recorrido con el fin de esclarecer las
consecuencias principales (cf. p. 279-286) que contribuyen a
elaborar algunas «Conclusiones provisionales para una ontologia
trinitaria» (p. 277). Lo concibe trazando el camino descendente que
va «de la Santisima Trinidad a nuestra vida». Lejos de plantear la
vida divina como realidad alejada de la vida humana, la propuesta
cristiana presenta la alteridad reciproca de las personas divinas en
un constante amor trascendente que se abaja. E1 Dios de Jesucristo
no es un ser enclaustrado en una inmanencia asfixiante (cf. p.
279), sino el Ser que —por ser trino en comunion de personas—
es por antonomasia sobreabundancia de vida interior. Tanto es
asi, que para evitar que el hombre lo convierta en mera cuestion
bizantina, o incluso en osada empresa, el autor se decanta por la
via balthasariana de la «teologfa arrodillada» (cf. p. 287). Asi, tras
exponer los motivos que vinculan la Trinidad inmanente con la
economica (cf. pp. 288-297), retoma las teologias de Zizioulas y



EL AMOR ES SINFONICO 495

Greshake con el fin de mostrar el modo en el que cada cual tiene
razon: ni el primero incurre en una «ontologia de la unidad» (de
lo Uno) por sostener la prioridad ontolégica del Padre —como
podria pensar el segundo—, ni este piensa en una «ontologia
totalitaria de la sustancia» por no afirmar al Padre como causa de
la Trinidad —como podria pensar Zizioulas. Ambos —si bien con
matices diversos— quieren dejar intacta la verdad, por un lado,
de que todo lo que se tenga que afirmar ontolégicamente de la
Trinidad tiene que ver con la alteridad personal y la comunion de
amor, y no con una sustancia impersonal que actda por encima
y con anterioridad a las personas divinas. Por otro lado, que la
divinidad pertenece por igual a las tres personas en virtud de las
relaciones trinitarias de origen (cf. pp. 297-301).

Tomas Marin va a asumir a continuacién, ala luz de lo dicho,
tres categorias trinitarias con las que se propone contribuir al
desarrollo filosofico de la cuestion del don: la alteridad personal,
la donacion gratuita de amor, y la reciprocidad comunional (ct. pp. 301).
Convencido de que el don personal se encuentra vinculado a la
reciprocidad, enmarca el argumento a partir de las discusiones
que tanto J. Derrida, como J.-L.. Marion y J. Milbank han llevado
a cabo a este respecto. El problema de fondo gira en torno a si
puede haber un desinterés total en el darse del donante. Mientras
que los dos primeros —con ideas muy diferentes acerca del don
— coinciden en que el don puro sélo puede asegurarse si no hay
devolucioén o respuesta positiva, Milbank asegura que es necesario
abordar la realidad del don desde una perspectiva mas amplia
y sin tantas resonancias kantianas. El centro de la atenciéon no
debe recaer unilateralmente en el sujeto individual, sino en la
reciprocidad interpersonal y comunitaria. As{ pues, el don acaece
en el reciproco intercambio de dones (cf. pp. 302-303).De entre
todas estas propuestas, Tomas Marin opta por la de Milbank,
sobre todo en lo concerniente a la categoria de «reciprocidad
asimétricar. Segun el tedlogo y filésofo inglés, el don pertenece a



496 CESAR REDONDO MARTINEZ

una dinamica siempre abierta que no esta sujeta necesariamente
a la inmediatez del intercambio ni a la equivalencia total respecto
a su contenido. La tesis de Milbank de que la gratuidad del don
comprendida dentro de la recjprocidad no excluye la jerarguia
—«siempre uno da primero y otro después» (p. 303)— sirve a
Tomas Marin para vincular asimismo las propuestas trinitarias
de Greshake (reciprocidad comunional) con las de Zizioulas
(a condicion originaria y «jerarquica» del Padre). Conecta esos
aspectos de la I6gica del intercambio del don con algunos de los
ejemplos que el mismo Milbank expone en el campo teoldgico,
extrayendo asi, en lineas generales, dos ideas que vincula a la
ontologfa trinitaria: la de reciprocidad asimétrica —de algun modo
jerarquica—, y la de nocién de don primordial no unilateral —el
cual se abre gratuita e intrinsecamente a la acogida activa (cf. pp.
303-304).

Tomas Marin reasume seguidamente lo mas granado de todo
lo dicho y lo concentra en una breve pero enjundiosa reflexion
en la que interconecta el trinomio ya enunciado de alferidad
personal, donacion gratuita del amor y reciprocidad communional con la
conceptualizacién de las relaciones trinitarias. Se propone asi
acercarlas y proyectarlas hacia un ulterior desarrollo de ontologia
trinitaria (cf. pp. 304-309). Es ahora cuando el autor destaca sin
ambages la importancia de la propuesta teoldgica de Zizioulas
(inspirada en Levinas), y no a costa de minusvalorar la comunional
que sustenta Greshake. Para Marin Mena es imprescindible
mantener la doctrina tradicional de la prioridad intemporal y
ontolégica del Padre respecto a las relaciones trinitarias de origen.
Dicha formulacién no impide la comunion, sino que la garantiza:
«Se nos podria objetar que nuestro peligro es individualista,
pero entonces no se habria entendido que afirmar la condicién
originaria del Padre es justamente una apertura a, y surgimiento
de, la comunién interpersonal, que, ademas, no supone una
constitucion de individuos separados sino la unicidad de tres



EL AMOR ES SINFONICO 497

personas con una voluntad compartida» (p. 306). Teniendo esto
presente, el autor especifica con intensa expresividad la 16gica
pura del don en el seno trinitario de las divinas personas. La
plenitud interna de la vida divina, en tanto amor personal que
puede generar mas vida fuera de si, es en la Trinidad cada persona
divina dandose perijorética y desmesuradamente a la otra. Es en
este exceso donde aparece el Padre como don primordial que no
resta relevancia a la reciprocidad en la donacién del Hijo y del
Espiritu Santo, y que se ofrece como signo elocuente de la realidad
divina de la comunién de amor (cf. p. 307-308). Esta se describe
como «reciprocidad asimétrica» (Milbank) para significar que «la
realidad del don siempre parte de alguzen, aunque esté llamada a la
respuesta» (p. 308-309).

La obra concluye con el esbozo de algunas «Lineas existenciales
fundamentales de ontologfa trinitaria» (p. 311-321). En particular,
asume lo mas caracteristico del trinomio conceptual antedicho
(prioridad de la alteridad, conunion reciproca; amor gratuito y asimétrico),y
aflade una cuarta consideracion acerca de la crug como extremo del
amor con el fin de desentrafar y ahondar en su contenido a la
luz —respectivamente— de cuatro locuciones evangélicas de Jesus.
Con la primera («Quien quiera ser el primero, que sea el ultimo
de todos y el servidor de todos», Mc 9, 35) intenta subrayar que
el respeto por la alteridad —de ah{ su prioridad— es condicion de
posibilidad de la comunién. Amar implica abajarse ante el otro,
porque si uno persiste en el empefio de hacer prevalecer su yo
frente al td no conseguira la comunién amorosa con él (cf. pp.
312-314). La segunda sentencia evangélica («Amaos los unos a
los otros como yo os he amadow, Jn 13, 34) sirve para elevar la
existencia humana hacia la comunién reciproca y asimétrica de
la Trinidad. En clave de «humanismo trinitario», Tomas Martin
acentia con sumo acierto que la comunioén reciproca que elhombre
esta llamado a vivir es asimétrica por su origen en la comunién
intradivina. Dice ademas: «No estamos llamados a la comunion y



498 CESAR REDONDO MARTINEZ

a la reciprocidad del amor por un deber moral sino porque Cristo
nos ha amado primero, porque lo hemos visto en Cristo y porque
¢l, como discipulos suyos, nos solicita prolongar su amom (p. 315).
El nuevo mandato de Cristo marca la vocacion primera y tltima
del hombre —de la Iglesia— a imagen de la vida trinitaria. En él
transitan valores que significan la base de la convivencia politica
(cf. pp. 315-318). La tercera locucion («Si amais a los que os aman,
¢qué gracia tenéis?», Lc 6, 32) esta vinculada al tercer nivel del
trinomio conceptual, al amor gratuito y asimétrico, el cual tiene
en dltimo término al Padre como «origen».Es lo que Cristo ha
revelado para poner definitivamente de manifiesto que Dios se
emplea a fondo para entrar en comunién con el hombre. En efecto,
Jests lo ha llevado a cabo experimentando incluso el rechazo por
parte de aquel. En consecuencia, el interrogante que se abre es
si es posible vivir la comunién cuando no hay reciprocidad. De
nuevo Tomas Marin insiste en que la «comunion se sostiene por
el amor personal y que cuando no es reciproco debemos recordar
que el amor se define por la gratuidad, el exceso y la asimetria» (p.
318). Desde ahi enuncia que «una ontologia trinitaria apunta tanto
a una existencia en comunién con los otros como al amor hacia
aquellos que no nos amany» (ibid.). Este aspecto pone de relieve
el por qué el cristiano injerta también su vida en el perdén como
expresion de ofrenda de siy, por tanto, mas alla de la prescripcion
legalista. Ia clave es que «a pesar de la falta de reciprocidad [...]
Dios permanece fiel en su amor por nosotros. Tan cristiano, tan
trinitario, es en el amor el elemento de la reciprocidad comunional
como la asimetria de la gratuidad» (p. 319). El paradigma por
excelencia lo muestra la «cruz como extremo de amor», lo cual
esta en consonancia con la cuarta y ultima cita evangélica que
Tomas Marin trae aqui a colacion: «Nadie tiene amor mas grande
que el que da la vida por sus amigos», Jn 15, 13.Su propésito es
establecer la coherencia entre la cruz y el amor hasta el extremo
(cf. Jn 13, 1) en perspectiva de ontologia trinitaria (cf. p. 319).



EL AMOR ES SINFONICO 499

Al fin y al cabo, y a causa de la presencia del pecado y del mal
en el mundo, el «<amor agapico acaba en cruz» (p. 320). Todo
amor sacrificial es amor a la persona, a un alguien con rostro que
Dios reconoce en su alteridad y que, por eso, no abandona a la
aniquilacién porque lo sostiene mas alla de la muerte (cf. p. 321).

9. Hasta aqui el texto en forma de presentaciéon sumaria

No hace falta insistir mds en que la ontologia de la alteridad
en orden a la comunién ocupa en este libro un lugar privilegiado,
y no solo en sentido filoséfico, sino, ante todo, como asunto
teologico. Una tarea que es por tanto plenamente onfopersonoligica
y que esta vinculada 7z misterio a la comprension coherente del ser
divino. Concierne por antonomasia a la teologia porque aquello
que realmente interesa es el caracter libre, fontal y personal
del ser trino de Dios tanto hacfa si (inmanencia) como —en
consecuencia— fuera de si (economia). Remite a un intersticio
categorial que concentra tematicamente la alteridad personal del
don de si con la recepciéon de ese don por parte de otro que a
su vez se da. He aqui el quicio sobre el que hoy tiene que girar
cualquier reforma del pensar.

En este sentido, la seleccion ya mencionada de algunos autores
por parte de Marin Menase esgrime como ocasiéon que permite
articular una ontologia trinitaria desde la alteridad personal y el
amor (cf. p. 53).El autor pone todo el énfasis en el primado de
la persona y de la relacion en clave comunional para advertir que
la caracteristica suprema del ser trino de Dios es el amor. Asi, el
ser de la persona adquiere prioridad sobre una idea de realidad
marcada por la primacia de la sustancia y que no representa como
tal al ser de Dios. Por eso la teologia no puede obviar el discurso
del ser (cf. pp. 62-66). Marin Mena lo resume del siguiente modo:
«se podria decir, entonces, que la ontologfa trinitaria es un ejercicio
plenamente teolégico con una orientacién ontolégica, entendida
ésta tanto desde su preocupacion por la estructura tltima de lo real



500 CESAR REDONDO MARTINEZ

y lo experiencial como por su repercusion existencial y praxica»
(p. 61). Todo se conjuga «por medio de las nociones de alteridad,
gratuidad, amor y comunién» (p. 62). Pensar ontolégicamente
incide en la propia existencia, puesto que hace converger en la
ontologia la naturaleza fisica con la naturaleza ética. Mas todavia
si se contempla desde la ontologia propia y trinitaria de Dios (cf.
pp. 56-58).

Este es el motivo de que la ontologia tiene a la persona como
su fuente de comprensién dltima. En ella se entrafia el sentido
del ser. Qué sea la persona en si y en relacion funda el caracter
temporal y definitivo del ser (ontopersonologia filosdfica). Qué son
las personas divinas segun el ritmo intemporal trinitario de su
ser-amor (ontopersonologia trinitaria) funda la fundacion del ser
personal creado —su caracter de relativo-absoluto—asi como su
meta mas acabada (ontopersonologia de la alteridad en comunion). En
consecuencia, el orden temporal y creatural del ser es indisoluble
del orden eterno de amor que se abre entre la reciprocidad
subsistente de las personas divinas.

Por eso, cuando se separa la verdad filosofica del ser de
la verdad teoldgica de la persona sobreviene el ocaso de la
inteligencia razonada por la tendencia a plegarse cada vez mas
sobre si misma y a reducir el espacio que permite el ejercicio de
la auténtica alteridad. Adviene, por ende, el declive de la cultura y
de la civilizaciéon en forma de ruina de la praxis de las relaciones
humanas. Sin embargo, el horizonte ontopersonolédgico de fondo
que se presume y que esta en consonancia con la obra de Marin
Mena apunta —como se ha podido comprobar— a un escenario
bien distinto. A este respecto, el texto de Tomas Marin enriquece
con originalidad el discurso sobre la persona y deja constancia
por si mismo de todos sus méritos, permitiendo entrever un
desarrollo ulterior muy prometedor de la ontologfa de la alteridad
reciproca y de comunion.



EL AMOR ES SINFONICO 501

10. Sin embargo, también es cierto que en lo tocante a la
entrana ontoldgica y revelativa del ser trino de Dios se echan en falta
algunos aspectos también fundamentales que en principio parecia
se iban a tener mas en cuenta a lo largo de la exposicion de los
argumentos mas nodales.

En este sentido, es indudable que el objetivo y el nicleo de
las reflexiones se centran en hallar una formulacién coherente
respecto a la convergencia —prioritariamente en Dios— entre
la alteridad personal y la comunién, y que para ello —como
Tomas Marin afirma— es «de vital importancia hacer referencia
al acontecimiento pascual de Cristo» (p. 200). En efecto, la obra
comienza con el propésito de contemplar al Crucificado como
causa —por el amor extremo que revela en el Goélgota— de una
comunion cristiana que «puede llegar al culmen del sacrificio
de la propia vida» (p. 51). Un amor, continua el autor, que «ha
de ubicarse dentro del amor gozoso que se vive en el seno de
la Trinidad» (ibid.), o teniendo en cuenta «el juego dramatico
de voluntades en la condena de Jesus —los hombres, el Padre
y el propio Jesus—» (ibid.). En definitiva, comprender la cruz
desde el amor trinitario para asi poder abordar conjuntamente
«El conocimiento de la Santisima Trinidad y la indagacién
ontologicar (p. 55).8in embargo, tras esbozar estas lineas rectoras,
no se percibe lo suficiente aquel compromiso inicial de pasar por
la indispensable mediacién pascual de Cristo, aun cuando en el
Epilogo—y desde otra perspectiva— se retoman en cierto modo
algunas de estas ideas (cf. concretamente las pp. 331-349).

Es muy plausible y acertada la estructura e intencién
metodoldgica del estudio, la articulacion y prelacion de los autores
que se han adoptado como interlocutores, pero hubiera sido
conveniente complementarlo teniendo «mas a la vista» aquello
que Cristo revela de lo trinitario desde si mismo, al tiempo que
afronta, sobre todo, los episodios mas relevantes que comprenden
su vivencia pascual, y sin obviar en ella la actualidad y dindmica



502 CESAR REDONDO MARTINEZ

ontoldgica de la verdad de la encarnacion. Respecto a esta, ya el autor
reconoce que el libro no ha tratado directamente lo que atafie a la
concepciodn virginal y a la anunciacién-encarnacion, advirtiendo
asimismo que «no es un elemento accesorio en el conjunto de
la teologia trinitaria» (p. 335). De hecho traza algunas lineas al
respecto (cf. p. 336-337). En lo concerniente al acontecimiento
pascual, Tomas Marin lo tiene sin duda en mente, aunque para
un desarrollo posterior a proposito de la elaboracion de su tesis
doctoral en Teologia. En efecto, piensa en un tema «centrado
en la continuidad y discontinuidad entre el monoteismo judio y
el cristiano-trinitario, considerando [ahora si] la vida, muerte y
pascua de Jesas» (p. 324). Todavia asi, A/teridad y Amor tendria que
haber ahondado en una reflexion cristoligica mas explicita en cuanto
clave de revelacion de la ontologia trinitaria, y con el fin de evitar o dar
la impresion de sucumbir en una presentacion de la alteridad y de
la comunién trinitaria demasiado especulativa y si mas proxima al
acontecimiento histérico-biblico.

A este respecto, pueden aducirse algunas razones: la ontologfa
de la encarnacién —en perspectiva pascual—posibilita leer el
acontecimiento de la pasién, muerte y resurreccion de Cristo
hasta sus ultimas consecuencias. Y es asi porque transforma la
cruz y la resurreccién en el acontecimiento trinitario que revela
por excelencia y de modo eminente que Dios es amor. En
realidad, todo ese amor divino se encuentra inmerso y unido a la
carne que el Hijo ha asumido y en quien subsiste «sin confusioén
ni separaciony». Vislumbra, asi mismo, el «juego dramatico de
voluntades» que esta situado en el seno ontoldgico de la persona
divina de Cristo —en el «juego o danza de sus dos naturalezas»—y
que revela 7z alteritate l]a profunda comunién que desde siempre —
como Hijo— vive con el Padre. Es esto lo que determina el sentido
de la relacion de sus dos naturalezas; el por qué hay una relacion
unitiva entre ambas que se basa en el «respeto» a la otra hasta
realizarse una comunion perfecta entre lo humano y lo divino en



EL AMOR ES SINFONICO 503

la persona del Hijo. He aqui el paradigma original desde el que se
orienta la verdad de cualquier otra relacion de alteridad y amor. La
entrafia ontoldgica del ser personal del Hijo encarnado revela que
en sus dos naturalezas hay una alteridad y reciprocidad que esta
ritmada insoslayablemente por el amor trinitario, puesto que el
Hijo unigénito es en Cristo el Dios amor que se ha encarnado por
su Palabra para realizar en el mundo ese amor gue es como accion
viviente. Esto permite comprender de manera abisal el misterio
de la relacion de la persona divina del Hijo Jesus en la alteridad y
comunién reciproca que vive con el Padre en el Espiritu Santo. De
ahi que la ontopersonologia de Jesus sea la tnica via de revelacion
de la ontopersonologfa trinitaria.

Vale la pena recorrer este camino a la hora de entender
asimismo la alteridad de la creaciéon. Cuando la Trinidad sale de
si para entrar en comunidn con lo otro (cf. pp. 312-313) es gracias
a la plenitud del amor interpersonal que acaece eternamente en
la Trinidad. En ella se da también un salir de si de cada persona
divina hacia la otra en simultanea inmanencia reciproca. Acontece
eternamente en cada una un zo-ser para la otra, y para gue la otra
sea. De hecho, este es el motivo de que las relaciones trinitarias
sean, como ya insistiera el Aquinate, la ratio et causa de la creacion
misma. Dicho de otro modo, las relaciones divinas de amor que
comprenden la alteridad de las personas trinitarias es el «espacio
ontolégico» en el que la creacién encuentra su propia alteridad
y unidad. Estas remiten igualmente a la necesaria comunion
trinitaria que actda iz alteritate como principio y unidad del ser
mismo de Dios. En ¢€l, si cada persona no-es en relaciéon a la otra,
ninguna puede ser quien es. De modo que ex-sistiendo cada una en
y desde la otra, todas en todas —entre si y en alteridad reciproca—,
equivale a decir que Dios amor vive la comunion de amor en la relacion
intrinseca, esencial e inmanente de Dios Padre, Hijo y Espiritu Santo. De
ahi que Piero Coda hable de la creacién como un acto divino que
parte de si ex nzhilo amoris.



504 CESAR REDONDO MARTINEZ

En consonancia con lo dicho, llama también la atenciéon que
Tomas Marin no haya recurrido mas profusamente a algunas
de las «fuentes de estudio de ontologfa trinitaria» que ¢l mismo
sefiala como «hitosy», especialmente a Klaus Hemmerle o a Piero
Coda (cf. p. 61), pero también a lo que propuso al respecto H.
U. von Balthasar. Esto le hubiera permitido ahondar en algunos
de los aspectos que se acaban de esbozar, y que contribuyen al
desarrollo de todo aquello que se ha asimilado a través —sobre
todo— de Levinas, Zizioulas o Greshake.

En cualquier caso, Tomas Marin Mena da muestras con esta
publicacién de una madurez intelectual nada comun. No pierde
el tiempo en la vana retdrica y se centra en razonamientos que
inducen a otras tantas consideraciones. Deja constancia de que la
alteridad personal y el amor comunional representan el cauce mas
idoéneo para la convergencia entre la inmanencia y la trascendencia
del ser personal. Avala la idea de que la recepcidn y percepcion
radical del ser del otro es ocasion de apertura y enriquecimiento
del ser propio. Pero sélo surte efecto si la gramatica con la que se
declina esta orientada de manera permanente por la gratuidad del
amor. En consecuencia, la ontologia mas receptiva y dinamica es
la que se expresa en esta reciprocidad relacional del ser personal:
en el amor que une radicalmente a los amantes como un «ser
uno» y distintos a la vez. No se puede eludir que este pensamiento
radicado en la dindmica alteritativa del ser personal implica de
por si una inconfundible via metafisica. Cartografia con ldgica
propia la senda que conduce a la pregunta por el ser del mundo
en relacion al ser mismo de Dios. En particular, si su trascenderse
hacia el mundo equivale no sélo a un acto personal y libre de
creacion (perspectiva filosdfica), sino también a un modo de poner de
manifiesto —de revelar, conforme a lo especificamente cristiano—
que su Ser existe trinitariamente (perspectiva teolggica). En realidad,
ambas cuestiones se pertenecen intrinsecamente hasta el punto
de que se compendian ontolégicamente en Cristo como unica



EL AMOR ES SINFONICO 505

posibilidad de plenitud del ser del mundo —ya sea en sentido
protologico, histérico o escatolégico (cf. Ef 1, 3-10; Col 1, 15-20).

La convergencia entre la identidad personal de cada uno y el
encuentro amoroso con el otro descubre el hecho ontolégico
de que la dindmica del amor no es exclusivamente monadica ni
individual, sino compartida y reciproca. Tan necesatio es ser #10
mismo para poder ser con el otro, como ser con el otro para poder —
plenamente—ser uno mismo. El principio que causa la comunién
—a imagen trinitaria del Padre— es siempre un ser personal,
pero con-prendida indisolublemente desde la alteridad personal
del otro. En este «ser uno en el otro» se entreabre la donacion
como una verdad que no es ni monoétona ni monofoénica, sino
sintonica y sinfénica. Si cabe decirlo con mas fuerza, habria que
designar que el amor es sinfinico. He aqui el grado mas elevado de la
verdad, donde confluye el ser de la persona con la bondad del ser.
Donde se comunica éticamente aquello que se desentrana desde
la comunion ontopersonoldgica.

Esta pretension se convierte—quiérase o no— en el cruce de
caminos de la cuestion humana. No hay duda de que hacerla
llegar al hombre de hoy es una responsabilidad eclesial y teoldgica
siempre acuciante. Es precisamente lo que este libro asume
con decision, contribuyendo a su propédsito en base también a
un fructifero didlogo con algunas de las instancias filosoficas y
culturales de mas relieve. Hace permeable la comprension de que
la oferta de Dios al hombre no puede situarse entre otras muchas.
Ni siquiera puede encontrarse como fal entre las posibilidades del
mundo. Transforma per se la categoria del amor en categoria de
alteridad personal para posibilitar una existencia humana rendiday
ganada totalmente ez /ibertad al abandonarse a la grandeza original
y trinitaria del amor divino reconocido en Cristo como medida y
presencia relacional de todas las cosas. Este es justamente el 6ntos
trinitario de Dios Amor que Tomas Marin Mena pretende poner



506 CESAR REDONDO MARTINEZ

de relieve, porque—al igual que pens6 Hemmerle— integra mas
que otras ontologfas.

Endefinitiva, ellector puede hallar en esta obra una oportunidad
para expandir ez s/ el extraordinario caracter que imprime el
encuentro con ¢/ O(o)tro. Para experimentar intimamente el por
qué la unidad del amante con el amado es la forma propia y mas
enérgicade entenderlaalteridad personal. Incluso, en algunos casos,
para hilar muchas vertientes del espiritu que a veces se encuentran
trabadas por la percepcion de un mundo empequefiecido, o por
perspectivas que no terminan de alumbrarse al calor del R(7)ostro
capaz de hacer destilar en el corazén humano el estupor y el gozo
del exceso de lo inconmensurable.





