
El amor es sinfónico

A propósito de la publicación de Marín Mena, 
Tomás J., Alteridad y Amor. Estudio de ontología 

trinitaria, Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp.

César Redondo Martínez

Granada

1. Tomás Marín Mena es un joven teólogo y filósofo seglar que 
ya sorprendió en el ámbito teológico al despuntar con la obra 
Fidelidad a Cristo, fidelidad a la tierra (2018), la cual fue merecedora 
del I Premio de Ensayo Teológico Joven PPC. Ahora, con 
Alteridad y Amor. Estudio de ontología trinitaria, el autor pretende dar 
un paso más introduciéndose en la reflexión del Misterio del Ser 
trinitario de Dios Amor in alteritate. La obra es de hecho fruto 
de una tesina defendida en septiembre de 2021 en la Facultad de 
Teología de Granada −de la que es hoy docente− y con la que da 
término a los estudios de Licenciatura en Teología. No obstante, 
por su contenido y rigor, bien podría equivaler a una disertación 
doctoral.

NOTAS Y COMENTARIOS	  Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 479-506



480	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

2. Uno de los principales méritos de este libro es que su 
redacción es concisa, tersa y ordenada. Aun abordando temas de 
hondo calado y dificultad, las explicaciones no dejan nunca de 
lado la sencillez y la clarificación expositiva. El autor plantea los 
«complejos análisis y reflexiones que siguen» teniendo en mente un 
aspecto que convendría no olvidar: «¿por qué no un acercamiento 
más sencillo a la teología y a lo que el misterio trinitario esconde 
sobre la vida?» (p. 66).El reto consiste entonces en cómo poner de 
manifiesto con sencillez aquello que de por sí carece de evidencia, 
pero que, sin embargo, resulta ser la realidad de la que todo pende 
hasta sus últimas consecuencias. El autor es por tanto consciente 
de que tal confluencia no es sencilla (cf. p. 52), de ahí que haya 
querido situarse expresamente en la senda de lo que Karl Barth ya 
advirtiera con sensata perspicacia: ante las enormes dificultades 
que pueden abrumar al hombre, aquel «que […] apuesta por la 
verdad debe tener el coraje de no poder ser sencillo en un primer 
momento», puesto que lo que menos agradecerían las gentes «son 
las pseudo-sencilleces de poco aliento. Me pregunto si todo el 
griterío acerca de la “sencillez” significa algo más que el deseo, 
de suyo muy comprensible y compartido por la mayoría de los 
teólogos, de una verdad directa, no paradójica, no sólo digna de 
fe» (p. 67). Sin embargo, Tomás Marín no ha cejado en el empeño 
de relacionar la verdad que es digna de fe −la alteridad esencial 
de amor de las personas divinas− con la sencillez que sólo Dios 
sabe alentar al entreabrir-se por el Hijo encarnado con inaudita 
y paradójica proximidad. En este sentido, el autor puede darse 
por satisfecho. En ningún momento se ha dejado atrapar por 
el conceptualismo abstracto y a veces abstruso que persigue a 
algunos de los autores sobre los que tiene que reflexionar. Al 
contrario, los desgrana con acierto y provecho sin perder de vista 
la entraña profunda delos temas. El texto da cuenta asimismo de 
otro de los cometidos que ha de acompañar a una obra de esta 
índole: no importa que se tenga noticia de todos o de algunos 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 481

de los temas tratados, puesto que −gracias a las consideraciones 
o comentarios que oportunamente se acometen−emergen con 
frecuencia nuevas perspectivas o líneas de pensamiento que 
pueden introducirse creativamente en el propio bagaje del lector.

3. En otro orden, el texto posee ricas intuiciones que el autor 
logra sintetizar de antemano mediante títulos bien enunciados, y 
que entrañan una significación realmente complexiva. En cuanto 
a la estructura, además de un prólogo −elaborado por Xabier 
Pikaza (pp. 11-47)− y de un epílogo en el que el autor aprovecha 
para dialogar y contrastar las observaciones y los argumentos 
anotados por el prologuista (pp. 323-350), el cuerpo de la obra 
está precedido −como es habitual− de una «Introducción» en la 
que se perfilan aspectos nada desdeñables para la lectura de la 
obra. Allí se explicitan las categorías más trasversales del texto, así 
como los objetivos que se persiguen y los retos u objeciones que 
pueden implicar un desafío para el pensamiento de una ontología 
trinitaria (pp. 51-67). Por lo demás, el grueso dela obra consta 
de cuatro partes bien diferenciadas y que se articulan en base 
a un hilo conductor preciso: cómo se ha entendido y entiende 
filosófica y teológicamente la alteridad relacional, y en qué medida 
cada propuesta ayuda a representar la dinámica propia y auténtica 
de la naturaleza amante de quien ama. De si, como afirma el autor 
(cf. p. 71), la categoría de relación puede decir realmente algo −
primeramente en Dios− cuando se la entiende al margen de la 
alteridad, de la persona, o de la comunión.

4. La obra como tal comienza recogiendo y analizando los 
límites, pero también las aportaciones, de dos ontologías filosóficas 
−las de Hegel y Deleuze− que el autor ha escogido como 
paradigmas modernos postcristianos de una relacionalidad más 
bien inmanente y conflictual. Esto implica que la comprensión de 
la alteridad no escapa del subjetivismo ni de un cierto solipsismo 
que ciega al yo ante la trascendencia y, por tanto, respecto a la 



482	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

alteridad. Presupone un modelo relacional que hace prácticamente 
imposible la apertura radical hacia la trascendencia radical. 
Pone en marcha una cosmovisión ontológica que convierte a la 
inmanencia y a la trascendencia/alteridad en rivales (cf. p. 54. 72).

a) En el caso de Hegel porque difumina al sujeto concreto: el 
todo termina por cancelar a la parte. Es decir, presenta al sujeto 
como ser en último término impersonal. Subordina su valía al 
reconocimiento del otro −en tanto momento de negación o antítesis−, 
sobre todo cuando lo fagocita el Estado como expresión absoluta 
de la dialéctica del Espíritu. En Hegel prima el yo, puesto que 
desarrolla una filosofía dialéctica inclinada siempre a la identidad, 
donde la alteridad no es importante por sí misma. Trasladado esto 
al sistema o a la lógica hegeliana, Dios es el todo-espíritu que se 
despliega dialécticamente en el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo. 
Pero esta «trinidad hegeliana» no es la Trinidad cristiana, sino un 
modo de describir de manera ternaria y modalista la actividad 
del Espíritu. De modo que «esta trinidad» no está compuesta 
de personas en relación simultánea, sino de una secuencia de 
momentos que superan al anterior. Para Hegel la meta es Dios 
conociéndose a sí mismo sin que la alteridad tenga un verdadero 
valor. El amor queda entonces sin forma concreta o personal, es 
decir, referido únicamente a una autorreflexión ensimismante del 
sujeto (cf. pp. 75. 82-83. 88). Esto es una constante en Hegel, y no 
hay que dejarse engañar. Incluso cuando trata del «concurso del 
tercero» en la donación recíproca o respecto al sacrificio efectivo 
por el otro, no abandona la visión del «todo» como meta última. 
Ciertamente habla de una inmolación por el otro que conlleva la 
renuncia al egoísmo espiritual y material; también de que el amor −
sobre todo el predicado por Cristo− «está indicado para personas 
concretas y no para totalidades abstractas» (p. 94), pero la verdad 
es que −a diferencia de lo que parece proponer Tomás Marín− no 
hay excepcionalidad: cada paso dialéctico es preclusivo. Dicho de 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 483

otro modo, cada momento dialéctico no significa una alteridad 
que permanece en sí misma, sino que se encuentra sometida a la 
sucesión o lógica dialéctica de contrarios sin que haya posibilidad 
de un regreso a lo ya consumido o realizado. El amor particular 
sólo posee un valor relativo. Cristo mismo −su amor, que 
únicamente es representación de la reconciliación o «redención» 
de contrarios (= síntesis dialéctica)− es sólo un momento que pasa 
y cumple su función en la historia. En la marcha del Espíritu 
el amor tiene tanto valor para Hegel como el conflicto. Ambos 
momentos son necesarios de cara a la eticidad y totalidad política 
que encarna el Estado (respecto a esta relación ético-política en el 
Estado, cf. pp. 94-102).

b) En lo que atañe a Gilles Deleuze y su «ontología de 
la diferencia», domina en su propuesta una ontología de la 
multiplicidad que renuncia a hallar un origen común a todo. Todo 
está, como señala el autor, «en una infinita red de interacciones 
diferenciantes» (p. 103). La realidad es constitutivamente 
heterogénea e inacabable −«heraclítea». Nada hay que sea idéntico 
a sí mismo. La relación misma supone transformación, de modo 
que las interconexiones de cada cosa con otras −como lo expresa 
Deleuze− debe ser entendida de manera «rizomática». Ahora 
bien, todo carece de subsistencia ontológica, lo cual equivale a 
comprender el ser como pura exterioridad. Según él, ya no tiene 
importancia hablar del yo (cf. p. 104-105). Lo que hay entre las 
cosas representa el lugar del acontecer o surgir de lo nuevo, puesto 
que es donde acaece el devenir de efervescentes multiplicidades 
(cf. p. 107). Tomás Marín se pregunta con acierto por qué en 
lugar de una novedad que apunta a una «nueva tierra» no puede 
advenir en su lugar el puro caos, la violencia o el sufrimiento. Es 
como si Deleuze pensara que hay una instancia inconsciente e 
interna a la multiplicidad que ordena el ritmo de la novedad (cf. p. 
115). En este sentido, toda la potencia está en el «entre», de modo 



484	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

que el amor hacia el otro, o el respeto a la alteridad, e incluso la 
propia identidad, carecen de importancia (cf. pp. 115-116). Todo 
el sistema deleuziano se encuentra constreñido por la inmanencia 
radical que entorpece la afirmación de una verdadera alteridad 
personal (cf. p. 118). Por otro lado, su visión de la Trinidad la 
enmarca dentro de una ideologización dialéctica de la realidad que 
nada tiene que ver con lo genuinamente cristiano (cf. pp. 120-
121).

5. Vistas las insuficiencias de estas ontologías, Tomás Marín 
Mena centra la segunda parte del libro en las «ontologías de la 
alteridad y la trascendencia» desde la óptica de la filosofía judía 
del s. XX. Con ello intenta dar un paso más en la búsqueda de 
un modelo que contribuya a comprender la autenticidad de la 
relación «alteridad-amor» sin que, a su vez, implique desdibujar ni 
absolutizar las diferencias (Deleuze), pero tampoco prescindiendo 
de la identidad propia y permanente que constituye a la persona 
y que la permite abrirse a la relación (Hegel). Los protagonistas 
elegidos ahora como interlocutores son F. Rosenzweig, M. Buber, 
S. Weil, y E. Levinas.

a) F. Rosenzweig representa una de las tentativas más preclaras 
por erigir un «nuevo pensamiento» que impulsa la idea de una 
ontología «anti-totalitaria» que prescinde del conflicto o de 
la dialéctica de contrarios como forma también práctica de 
situarse en la realidad. Uno de sus principales méritos es el de 
haber reconducido la comprensión «del todo» −en especial la 
hegeliana− hacia la comprensión de Dios como trascendencia que 
no anula ni compite con la vida personal ni con «el fragmento» 
(cf. p. 129). El «totalitarismo», entendido en sentido filosófico, 
tiene el peligro −y así lo observa agudamente Tomás Marín− de 
convertirse en el rodillo de una cosmovisión o de una ideología 
política que trata de imponerse frente a los disensos (cf. p. 133). El 
todo, como se ha visto con Hegel, o de otro modo con Deleuze, 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 485

subsume las particularidades hasta desintegrarlas (Hegel), o hace 
de las particularidades un conglomerado −una totalidad− que 
también las somete omnímodamente a la diferencia (Deleuze). 
Si se traslada esto, por ejemplo, a la acción política −incluso 
«democrática»−, o a la economía (cf. p. 133), se observa que el 
«todo» está planteado−en última instancia− por encima de la vida 
de las personas concretas. Rosenzweig habla por eso de «creación, 
revelación y redención» con el fin de subrayar que cada una de 
estas acciones divinas se dirigen a la persona y no a una globalidad 
informe. Es decir, implica el reconocimiento de la alteridad (cf. p. 
140): aquello que se vive de modo inmediato no es «Dios, Hombre, 
Mundo», sino «Creación, Revelación, Redención». Mediante estas 
tres categorías se le muestra al hombre por qué apetece su infinitud 
a pesar de ser contingente. Sin embargo, en concordancia, Dios 
puede mostrarle esa infinitud por la revelación, puesto que el 
mundo no cabe en la lógica humana. El hombre precisa de un 
«afuera» que le posibilite extraer toda su entraña (cf. pp. 135-137).

b) La reflexión ontológica de Martin Buber acentúa el carácter 
relacional e interpersonal del ser humano. Centra la relación Yo-Tú 
como forma que supera la mera relación del hombre con las cosas 
(Yo-Ello). En esto consiste el universo de la relación personal, 
puesto que no existe un Yo aislado que pueda descubrirse al 
margen de esa relación primordial que es ontológica y no sólo 
antropogenética. Funda la relación recíproca de amor personal 
más allá de la instrumentalización o de la mera cosificación del 
sujeto (cf. pp. 147-150).En ese encuentro acontece y se realiza 
además la presencia y acercamiento al Tú eterno (cf. pp. 151-
153). Sin embargo, Tomás Marín se detiene en dos salvedades: la 
primera la cursa de la mano de M. Theunissen y de I. Zizioulas, 
para quienes si el amor se juega según Buber en el «entre» de la 
relación Yo-Tú, ¿no se corre entonces el peligro de hipostatizar 
demasiado ese «entre» adquiriendo así prioridad ontológica sobre 



486	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

la alteridad personal, llegando incluso a identificarse con Dios? 
Para la segunda observación se sirve de la que Levinas hace a 
Buber respecto al excesivo peso que quizá tiene la relación Yo-
Tú,y que, aun así, no atiende a contemplar la realidad del extraño 
(cf. pp. 155-156).

c) Quien sí lo hace explícitamente es Simone Weil. Para ella es 
fundamental la consideración de la separación y la distancia a la hora 
de hablar tanto del desconocido o extraño como de la amistad y 
de la bella distancia que existe entre aquellos que se aman. A este 
respecto, los paradigmas weilianos por excelencia son la relación 
del Hijo con el Padre en la cruz −una vez que la filósofa se deja 
ganar trinitariamente por Cristo−, así como la relación entre el 
Creador y la creación. Tiene en cuenta que el amor y la amistad 
perfecta que existe en el seno de la Trinidad −y que requiere 
alteridad− implica un encuentro puro de infinita proximidad que 
es imposible reproducir en las relaciones interpersonales creadas, 
o en el amor que pueda darse entre el hombre y Dios. De ahí que 
toque vivir la distancia −sólo para quien ama− como separación 
que no deja de actualizar la contemplación y la atención sin que 
medie el contacto. Es imprescindible no tocar lo bello para así 
no mancillarlo. Tocar o asir se corresponde al apego, el cual es 
resultado del movimiento que trata de compensar la propia miseria 
mediante la carencia impulsiva que lanza a la posesión o consumo 
del otro con infinita insatisfacción (cf. pp. 157-159). Esto hace 
posible realizar igualmente el amor hacia un desconocido, puesto 
que la atención pone de manifiesto a quien parece era invisible 
o está abandonado u olvidado, convirtiéndolo en un igual (cf. 
p. 161). Por tanto, «la distancia y la separación no se opone a 
comunión sino a la unión, al apego, a la proximidad infinita» (p. 
162). Surge sin embargo el interrogante de si en el pensamiento 
de Weil no hay un excesivo empeño en la distancia que marca 
demasiado la distinción de las alteridades y la posibilidad de la 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 487

plena comunión (cf. p. 158. 161-163). Marín Mena recurre de 
nuevo a Levinas para ilustrar cómo la caricia no supone en este 
sentido la cancelación de la alteridad personal del amado (cf. p. 
163-164). De hecho, para Weil, la tensión entre alteridad y unión 
amorosa que se plasma en esta vida como deseo infinito sólo 
puede resolverse escatológicamente a imagen de la Trinidad −en 
quien hay perfecta alteridad (distancia) y comunión (unidad) [cf. 
p. 165].Tomás Marín pone además de relieve otro aspecto crítico: 
Weil afirma y subraya tanto la unidad o proximidad infinita en 
Dios que no deja espacio real para la alteridad inmanente en Él 
(cf. p. 167, especialmente nota 63). Una apreciación que es capital 
de cara a la comprensión de la alteridad según la perspectiva de la 
unidad trinitaria.

d) Esta selección filosófica del pensamiento judío del s. XX 
se cierra con las reflexiones de E. Levinas en discusión con 
M. Heidegger. Tomás Marín lo titula «Ontología y alteridad 
asimétrica: la llamada infinita del pobre y del extraño». Con él 
plantea la temática de la alteridad en el terreno filosófico de un 
modo radical, sin que de ningún modo equivalga a «diferencia». 
La persona es acontecimiento vivo y dinámico no sujeto al fijismo 
de la identidad inmutable. Tampoco consiste en ser-diferencia 
incomunicable e irrelativa que se pierde en la multiplicidad de 
identidades en constante cambio. La categoría de diferencia no 
expresa per se al otro que yo, de ahí que se tenga que pensar lo 
personal como salto cualitativo ontológico capaz de relación. 
El encuentro con el otro abre entonces al reconocimiento de 
uno mismo como persona sólo en la medida en que se hace 
responsable del otro (cf. pp. 169-171). La filosofía, sin embargo, 
no ha afrontado la enorme dificultad que tiene el sujeto de 
escapar de la dinámica egoísta a la hora de dar cabida al otro, 
sobre todo porque se ha enclaustrado en el «ensimismamiento 
mortal de la propia filosofía» (p. 172). Como señalara Rosenzweig, 



488	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

la filosofía se ha hecho más bien eco de la afirmación heraclítea 
de la identidad en conflicto, algo que se encuentra implícitamente 
también en el pensamiento de M. Heidegger. No significa que 
este asume expresamente una «ontología de la guerra», pero sí lo 
hace de manera encubierta en el momento en el que su filosofía 
guarda silencio sobre el mal y lo ético. Su filia continua por el ser y 
por la toma de conciencia humana de convertirse en pastor del ser 
no incluye la atención por aquellos que sufren o son torturados. 
La reflexión y la preocupación por el ser −continúa Levinas− 
no puede olvidar el por qué es lo humano, lo más humano. Desde 
aquí, Tomás Marín apostilla que la filosofía ha de «buscar salida 
a una filosofía que olvida al otro» como una de las cuestiones 
más acuciantes (cf. pp. 172-173). El papel que aquí juega la idea 
de infinito es esencial: aunque el pensamiento humano no lo 
puede atrapar, sí que le permite ir más allá de sí evitando que 
pueda confinarse herméticamente en su ser al haberse aferrado 
demasiado a la idea de totalidad. El infinito siempre es exceso 
respecto a la totalidad, por eso es capaz de enlazar al hombre con 
el Infinito. Cuando el hombre piensa en Él, este desciende como 
una revelación que provoca el «deseo metafísico de infinito». Por 
tanto, permite al hombre escapar de la dinámica ontológica de 
lo Mismo (Heidegger), de lo ensimismante, de reducir también 
al Otro a lo Mismo, permitiéndole ascender a lo trascendente o 
totalmente otro que yo (cf. pp. 173-176). Llega así el momento 
más intenso: «el Infinito adviene en el otro, en su expresividad 
material y carnal: en su rostro, en su gestualidad viva, en su voz 
o decir» (p. 174). No hay que conformarse con ser-con-el-otro−
según Heidegger, quizá en el plano de la sola facticidad−, sino, 
además, ser-para-el-otro−según Levinas, en el plano expreso de la 
ética mediante el encuentro con el rostro del otro, incluso cuando 
es extraño o se encuentra en la más penetrante orfandad (cf. p. 
177-189).



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 489

6. Al hilo de lo dicho, de lo presentado en esta sección por 
Tomás Marín, cabe comentar lo siguiente a modo de escolio: 
la armonía o convergencia de lo «uno mismo» con lo «otro 
de sí» es indispensable para que se puedan entender tanto las 
particularidades de cada uno como los frutos maduros que se 
derivan y expresan de las relaciones recíprocas y personales que 
acontecen entre sí. Ni la escisión radical de ambos, hasta hacer 
valer únicamente la multiplicidad (Deleuze), ni el todo en el que 
cada parte «ya no-es» porque prevalece lo uno −el todo− de 
la absoluta identidad en la que «de noche todos los gatos son 
pardos» (Hegel), pueden responder a la enorme riqueza que reside 
en la persona cuando en especial −al donarse− se encuentra y 
reconoce en profundidad en el don de otra. Con ello, la alteridad 
recíproca, sin dejar de ser, pasa a denominarse comunión. De 
todas las relaciones posibles, la comunión es el fin último que 
más plenamente realiza a la alteridad personal. Dejándola intacta, 
sin embargo la transforma.

Rosenzweig rasga la perspectiva meramente inmanente 
de la totalidad del ser porque pone de relieve que Dios se ha 
revelado en él desde su trascendencia. La pura identidad del 
todo es insuficiente, puesto que el amor que Dios ha revelado 
históricamente al hombre hace ver el por qué Dios es el Señor 
del ser, y no el ser el señor de Dios. El ser adquiere en la relación 
amorosa su significación más eminente. Por eso es imposible 
amar –tal y como lo ha puesto de manifiesto Martin Buber– 
si entre el Yo-Tú no hay más que polarización. En cambio, el 
encuentro interpersonal es capaz de poner al descubierto que 
el amor compendia el carácter genuino −el misterio− de la 
naturaleza del ser de la persona. Advierte que la posesión del otro 
hasta reducirlo a cosa o capricho equivale a quedar poseído por la 
propia bajeza; a que, así mismo, el mundo albergue la deformidad 
como producto de aquello en lo que ha llegado a convertirse 
la persona (Weil, Levinas). La distancia puede ser aquí −como 



490	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

epoché fenomenológica− el cauce que permite distinguir −serena 
y reflexivamente− entre lo personal y lo impersonal, la fealdad 
y la belleza, haciendo surgir la contemplación como espacio 
de requerimiento de lo auténtico (Weil). La recepción del otro 
refleja el desvelamiento de su rostro como ocasión asimismo de 
revelación del Infinito (Levinas). En consecuencia, la conciencia 
de sí a través del amor del otro es apta para hacer resonar en 
cada uno el eco de una singularidad personal que se desentraña en 
plenitud cuando −en libertad− se abre totalmente a la comunión 
en cuanto acto y dinámica de dar la vida. De hecho, el hombre 
reconoce a Dios como Ser personal actuante en la historia cuando 
le descubre como quien ya ama así desde siempre y hace acontecer 
ese amor como consigna de encuentro con el hombre. Por eso 
revela su Nombre, su identidad o naturaleza, como Ser que sólo es 
siendo para el otro (cf. Ex 3, 14-17). Es decir, como Ser-en-relación/
donación. Es el Dios que se desgrana y declina en el amor a través 
de la comunión de alianza que trata de establecer con su pueblo. 
Busca al alejado o al abandonado; al que sufre; al que se siente 
extraño −también al que extraña−, como «cosa propia» y en 
promesas de amistad.

7. Pues bien, tras el recorrido de Marín Mena por las reflexiones 
que, al respecto, han acometido los ya mencionados filósofos 
judíos, dedica la tercera parte de la obra a extraer las consecuencias 
más radicales y decisivas que se desprenden de la «conjunción de 
alteridad y comunión desde la teología trinitaria contemporánea» 
(p. 193). Si con aquellos ha podido establecer «las bases para iniciar 
una reflexión ontológica desde el respeto por la alteridad personal» 
(p. 197), con la ontología trinitaria pretende «iluminar [todavía 
más] el casamiento entre alteridad personal y amor comunional sin 
menoscabo de ninguno de los elementos del binomio» (ibid.). De 
ahí que quiera ocuparse asimismo de los aspectos que permiten 
afrontar los retos planteados por las filosofías que han decretado 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 491

la muerte del Dios cristiano y que han derivado en la tendencia a 
«arrinconar al prójimo, cuando no a aniquilarlo» (p. 196). Toma 
como referencia a dos teólogos contemporáneos: I. D. Zizioulas 
y G. Greshake. Ambos difieren, como es sabido, en el modo de 
entender el «principio» de la comunión trinitaria: el primero la 
hace depender del Padre, mientras que el segundo la comprende 
a partir de la alteridad de las personas divinas y, en consecuencia, 
por la comunión misma que hay entre ellas. Ahora bien, ninguno 
afirma la prioridad de lo uno sobre lo otro. Zizioulas, al defender 
la alteridad del Padre como «origen» último ontológico, no 
puede renunciar a la simultaneidad de comunión de los Tres; y 
cuando Greshake insiste precisamente en esto último no obvia la 
correferencia íntima de las personas divinas como aquello de lo 
que pende la comunión (cf. pp. 197-198). Lo más interesante de 
la elección de estos autores es que permite confrontar y aquilatar 
en su justa medida la convergencia y la relación de las categorías 
principales de «alteridad personal» y «comunión de amor».

a) Según Zizioulas, lo que justifica que el Padre sea la «causa» 
eterna de las procesiones trinitarias es que Él, en tanto Padre, 
es lo ontológicamente último; una alteridad personal que actúa 
en libertad (cf. pp. 215-222). De modo que lo ontológicamente 
último no es una sustancia impersonal, sino una persona (cf. pp. 
203-204). En discusión con Levinas, el teólogo griego apremia 
a acentuar más todavía la coincidencia de la alteridad con la 
comunión entre el otro y yo. Lo hace sosteniendo que solamente 
la teología cristiana de la Trinidad puede elaborar con éxito una 
ontología de la alteridad en consonancia con el amor interpersonal 
(«no le podemos exigir a Levinas, judío y filósofo, la concepción 
de plena comunión en la Trinidad que plantea Zizioulas como 
teólogo cristiano», afirma Tomás Marín, p. 211). Piensa que, 
dada la dificultad −desde el pecado de Adán− de pensar la 
simultaneidad de alteridad y comunión desde lo manifestado 



492	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

a nuestra experiencia actual, únicamente es posible hallar una 
respuesta satisfactoria si se la busca en el orden de lo increado. 
Contando con que Levinas representa para Zizioulas el mejor 
esfuerzo «por revertir la importancia ontológica del yo sobre el 
otro», aun así, no comparte la tentativa de Levinas de sobreponer 
la alteridad a la ontología −aunque hay que advertir que este 
la entiende en el sentido heideggeriano de tener que ocupar el 
puesto de filosofía primera restando así protagonismo a la alteridad 
(cf. pp. 205-206). Por otro lado, «la antropología levinasiana se 
fundamenta sobre la “separación” entre el otro y yo; por lo que 
se imposibilitaría la coincidencia del respeto a la alteridad con 
la comunión entre el otro y yo» (p. 206). La idea levinasiana de 
«asimetría radical» define la relación con el otro, lo cual impide 
expresar hasta sus últimas consecuencias la reciprocidad y la 
comunión. Paradójicamente, esta concepción de respeto a la 
alteridad personal no hace posible la comunión (cf. p. 210).Por 
eso Zizioulas se centra en el ser, pero sólo en aquel que pone 
de manifiesto la teología o la vida divina. Es decir, el ser como 
alteridad personal y comunión. Así como Levinas reclama frente 
a Heidegger el rostro como filosofía primera, Zizioulas reclama a 
Levinas la ontología sin menguar la preeminencia de la alteridad 
personal (cf. p. 207). Lo que más sorprende, tal y como señala 
Tomás Marín, es que tanto Levinas como Zizioulas «rechazan 
como primordial la idea de reciprocidad» (p. 214). El motivo estriba 
en que ambos consideran −desde perspectivas distintas− que la 
«asimetría interpersonal» es de por sí sustantiva. En el caso de 
Zizioulas equivaldría a negar las procesiones intradivinas respecto 
al Padre. Ahora bien, la teología trinitaria desde la que se mueve 
Zizioulas le permite la conjunción entre alteridad y comunión. 
A pesar de la ausencia en él de la afirmación de reciprocidad 
interpersonal, la comunión intratrinitaria está garantizada por la 
libertad de amor del Padre (cf. pp. 214-215).



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 493

b) A diferencia del teólogo griego, G. Greshake considera 
que lo primordial en el seno de la Trinidad es «la communio 
como intercambio de amor recíproco» entre las tres personas  
divinas (cf. p. 237). Ahora bien, no es posible entender el amor 
divino como actuación que se sitúa «detrás» de cada una de las 
personas (Pannenberg), puesto que esto implicaría que el amor las 
trasciende tanto −es decir, que las eleva sobre ellas mismas para 
constituirlas en sí mismas− que hace de Dios una «Cuaternidad». 
Por otro lado, según el teólogo alemán, no es necesario afirmar 
en Dios las relaciones de origen. Mucho menos que el Padre sea 
el puro don en la Trinidad sin que se contemple su dimensión 
receptiva (Balthasar). Lo más decisivo es admitir que entre 
las personas divinas existe un movimiento correlativo (cf. pp. 238-
239). No tiene sentido hablar, por tanto, de una «ontología de la 
unidad» que en su insistencia −casi unilateral− de afirmar al Padre 
como origen hace emerger la sospecha de neoplatonismo o de 
subordinacionismo (cf. pp. 241-242). La idea de comunión sólo 
tiene sentido −piensa Greshake− en referencia a las tres personas 
divinas. De manera que la alteridad de las personas divinas cobra 
únicamente relevancia si se entiende en la comunión recíproca, y 
viceversa. La clave reside entonces en mantener la «reciprocidad 
en el amor divino interpersonal» (cf. pp. 243-256).Por lo demás, 
hay expresiones de Greshake que parecen sugerir que la comunión 
se distingue conceptualmente de las personas, lo que induciría 
a pensar que hay una «cierta entidad (¿sustancial?) allende las 
personas» (p. 249). En todo caso, no se ha de olvidar que −como 
señala Tomás Marín− la comprensión trinitaria del misterio de 
la alteridad y la comunión está siempre sujeta a la «tentación de 
la mente humana que no puede salir del esquema dicotómico 
según el cual aparecen separados el “entrelazamiento” de amor y 
esas personas que se entrelazan» (p. 251). Interesa recalar en otro 
aspecto: Greshake reconoce, no obstante, que el Padre es en la 
communio trinitaria el «don primordial u originario, el fundamento 



494	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

primordial de las otras dos personas divinas, y el fundamento 
primordial de amor» a la luz de la revelación económica de la 
Trinidad. No obstante, lo admite sin omitir que todo don requiere 
de un receptor, de manera que la identidad del Padre no es posible 
sino a partir de las otras personas divinas. Entiende así que la 
alteridad es positiva en la vida eterna de Dios. Pero aunque el 
Hijo y el Espíritu Santo tengan su centro en el Padre, eso no 
significa que sea el principio ontológico de un proceso genético 
(cf. pp. 254-255). Con el siguiente epígrafe, el autor reflexiona 
−sin desligarse todavía de Greshake− acerca de la dinámica de 
alteridad y comunión en Dios como posibilidad de la alteridad de 
la creación y el reconocimiento de las huellas de la Trinidad en ella 
(cf. pp. 256-266). Termina esta tercera parte abordando «El drama 
trinitario: el pecado, la distancia en Dios y el Amor crucificado» 
según lo ha expuesto el teólogo alemán (cf. pp. 266-275).

8. En la cuarta y última parte, Tomás Marín trata de sintetizar 
críticamente el camino recorrido con el fin de esclarecer las 
consecuencias principales (cf. p. 279-286) que contribuyen a 
elaborar algunas «Conclusiones provisionales para una ontología 
trinitaria» (p. 277). Lo concibe trazando el camino descendente que 
va «de la Santísima Trinidad a nuestra vida». Lejos de plantear la 
vida divina como realidad alejada de la vida humana, la propuesta 
cristiana presenta la alteridad recíproca de las personas divinas en 
un constante amor trascendente que se abaja. El Dios de Jesucristo 
no es un ser enclaustrado en una inmanencia asfixiante (cf. p. 
279), sino el Ser que −por ser trino en comunión de personas−
es por antonomasia sobreabundancia de vida interior. Tanto es 
así, que para evitar que el hombre lo convierta en mera cuestión 
bizantina, o incluso en osada empresa, el autor se decanta por la 
vía balthasariana de la «teología arrodillada» (cf. p. 287). Así, tras 
exponer los motivos que vinculan la Trinidad inmanente con la 
económica (cf. pp. 288-297), retoma las teologías de Zizioulas y 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 495

Greshake con el fin de mostrar el modo en el que cada cual tiene 
razón: ni el primero incurre en una «ontología de la unidad» (de 
lo Uno) por sostener la prioridad ontológica del Padre −como 
podría pensar el segundo−, ni este piensa en una «ontología 
totalitaria de la sustancia» por no afirmar al Padre como causa de 
la Trinidad −como podría pensar Zizioulas. Ambos −si bien con 
matices diversos− quieren dejar intacta la verdad, por un lado, 
de que todo lo que se tenga que afirmar ontológicamente de la 
Trinidad tiene que ver con la alteridad personal y la comunión de 
amor, y no con una sustancia impersonal que actúa por encima 
y con anterioridad a las personas divinas. Por otro lado, que la 
divinidad pertenece por igual a las tres personas en virtud de las 
relaciones trinitarias de origen (cf. pp. 297-301).

Tomás Marín va a asumir a continuación, ala luz de lo dicho, 
tres categorías trinitarias con las que se propone contribuir al 
desarrollo filosófico de la cuestión del don: la alteridad personal, 
la donación gratuita de amor, y la reciprocidad comunional (cf. pp. 301).
Convencido de que el don personal se encuentra vinculado a la 
reciprocidad, enmarca el argumento a partir de las discusiones 
que tanto J. Derrida, como J.-L. Marion y J. Milbank han llevado 
a cabo a este respecto. El problema de fondo gira en torno a si 
puede haber un desinterés total en el darse del donante. Mientras 
que los dos primeros −con ideas muy diferentes acerca del don 
− coinciden en que el don puro sólo puede asegurarse si no hay 
devolución o respuesta positiva, Milbank asegura que es necesario 
abordar la realidad del don desde una perspectiva más amplia 
y sin tantas resonancias kantianas. El centro de la atención no 
debe recaer unilateralmente en el sujeto individual, sino en la 
reciprocidad interpersonal y comunitaria. Así pues, el don acaece 
en el recíproco intercambio de dones (cf. pp. 302-303).De entre 
todas estas propuestas, Tomás Marín opta por la de Milbank, 
sobre todo en lo concerniente a la categoría de «reciprocidad 
asimétrica». Según el teólogo y filósofo inglés, el don pertenece a 



496	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

una dinámica siempre abierta que no está sujeta necesariamente 
a la inmediatez del intercambio ni a la equivalencia total respecto 
a su contenido. La tesis de Milbank de que la gratuidad del don 
comprendida dentro de la reciprocidad no excluye la jerarquía 
−«siempre uno da primero y otro después» (p. 303)− sirve a 
Tomás Marín para vincular asimismo las propuestas trinitarias 
de Greshake (reciprocidad comunional) con las de Zizioulas 
(la condición originaria y «jerárquica» del Padre). Conecta esos 
aspectos de la lógica del intercambio del don con algunos de los 
ejemplos que el mismo Milbank expone en el campo teológico, 
extrayendo así, en líneas generales, dos ideas que vincula a la 
ontología trinitaria: la de reciprocidad asimétrica −de algún modo 
jerárquica−, y la de noción de don primordial no unilateral −el 
cual se abre gratuita e intrínsecamente a la acogida activa (cf. pp. 
303-304).

Tomás Marín reasume seguidamente lo más granado de todo 
lo dicho y lo concentra en una breve pero enjundiosa reflexión 
en la que interconecta el trinomio ya enunciado de alteridad 
personal, donación gratuita del amor y reciprocidad comunional con la 
conceptualización de las relaciones trinitarias. Se propone así 
acercarlas y proyectarlas hacia un ulterior desarrollo de ontología 
trinitaria (cf. pp. 304-309). Es ahora cuando el autor destaca sin 
ambages la importancia de la propuesta teológica de Zizioulas 
(inspirada en Levinas), y no a costa de minusvalorar la comunional 
que sustenta Greshake. Para Marín Mena es imprescindible 
mantener la doctrina tradicional de la prioridad intemporal y 
ontológica del Padre respecto a las relaciones trinitarias de origen. 
Dicha formulación no impide la comunión, sino que la garantiza: 
«Se nos podría objetar que nuestro peligro es individualista, 
pero entonces no se habría entendido que afirmar la condición 
originaria del Padre es justamente una apertura a, y surgimiento 
de, la comunión interpersonal, que, además, no supone una 
constitución de individuos separados sino la unicidad de tres 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 497

personas con una voluntad compartida» (p. 306). Teniendo esto 
presente, el autor especifica con intensa expresividad la lógica 
pura del don en el seno trinitario de las divinas personas. La 
plenitud interna de la vida divina, en tanto amor personal que 
puede generar más vida fuera de sí, es en la Trinidad cada persona 
divina dándose perijorética y desmesuradamente a la otra. Es en 
este exceso donde aparece el Padre como don primordial que no 
resta relevancia a la reciprocidad en la donación del Hijo y del 
Espíritu Santo, y que se ofrece como signo elocuente de la realidad 
divina de la comunión de amor (cf. p. 307-308). Esta se describe 
como «reciprocidad asimétrica» (Milbank) para significar que «la 
realidad del don siempre parte de alguien, aunque esté llamada a la 
respuesta» (p. 308-309).

La obra concluye con el esbozo de algunas «Líneas existenciales 
fundamentales de ontología trinitaria» (p. 311-321). En particular, 
asume lo más característico del trinomio conceptual antedicho 
(prioridad de la alteridad; comunión recíproca; amor gratuito y asimétrico),y 
añade una cuarta consideración acerca de la cruz como extremo del 
amor con el fin de desentrañar y ahondar en su contenido a la 
luz −respectivamente− de cuatro locuciones evangélicas de Jesús. 
Con la primera («Quien quiera ser el primero, que sea el último 
de todos y el servidor de todos», Mc 9, 35) intenta subrayar que 
el respeto por la alteridad −de ahí su prioridad− es condición de 
posibilidad de la comunión. Amar implica abajarse ante el otro, 
porque si uno persiste en el empeño de hacer prevalecer su yo 
frente al tú no conseguirá la comunión amorosa con él (cf. pp. 
312-314). La segunda sentencia evangélica («Amaos los unos a 
los otros como yo os he amado», Jn 13, 34) sirve para elevar la 
existencia humana hacia la comunión recíproca y asimétrica de 
la Trinidad. En clave de «humanismo trinitario», Tomás Marín 
acentúa con sumo acierto que la comunión recíproca que el hombre 
está llamado a vivir es asimétrica por su origen en la comunión 
intradivina. Dice además: «No estamos llamados a la comunión y 



498	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

a la reciprocidad del amor por un deber moral sino porque Cristo 
nos ha amado primero, porque lo hemos visto en Cristo y porque 
él, como discípulos suyos, nos solicita prolongar su amor» (p. 315). 
El nuevo mandato de Cristo marca la vocación primera y última 
del hombre −de la Iglesia− a imagen de la vida trinitaria. En él 
transitan valores que significan la base de la convivencia política 
(cf. pp. 315-318). La tercera locución («Si amáis a los que os aman, 
¿qué gracia tenéis?», Lc 6, 32) está vinculada al tercer nivel del 
trinomio conceptual, al amor gratuito y asimétrico, el cual tiene 
en último término al Padre como «origen».Es lo que Cristo ha 
revelado para poner definitivamente de manifiesto que Dios se 
emplea a fondo para entrar en comunión con el hombre. En efecto, 
Jesús lo ha llevado a cabo experimentando incluso el rechazo por 
parte de aquel. En consecuencia, el interrogante que se abre es 
si es posible vivir la comunión cuando no hay reciprocidad. De 
nuevo Tomás Marín insiste en que la «comunión se sostiene por 
el amor personal y que cuando no es recíproco debemos recordar 
que el amor se define por la gratuidad, el exceso y la asimetría» (p. 
318). Desde ahí enuncia que «una ontología trinitaria apunta tanto 
a una existencia en comunión con los otros como al amor hacia 
aquellos que no nos aman» (ibid.). Este aspecto pone de relieve 
el por qué el cristiano injerta también su vida en el perdón como 
expresión de ofrenda de sí y, por tanto, más allá de la prescripción 
legalista. La clave es que «a pesar de la falta de reciprocidad […] 
Dios permanece fiel en su amor por nosotros. Tan cristiano, tan 
trinitario, es en el amor el elemento de la reciprocidad comunional 
como la asimetría de la gratuidad» (p. 319). El paradigma por 
excelencia lo muestra la «cruz como extremo de amor», lo cual 
está en consonancia con la cuarta y última cita evangélica que 
Tomás Marín trae aquí a colación: «Nadie tiene amor más grande 
que el que da la vida por sus amigos», Jn 15, 13.Su propósito es 
establecer la coherencia entre la cruz y el amor hasta el extremo 
(cf. Jn 13, 1) en perspectiva de ontología trinitaria (cf. p. 319). 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 499

Al fin y al cabo, y a causa de la presencia del pecado y del mal 
en el mundo, el «amor agápico acaba en cruz» (p. 320). Todo 
amor sacrificial es amor a la persona, a un alguien con rostro que 
Dios reconoce en su alteridad y que, por eso, no abandona a la 
aniquilación porque lo sostiene más allá de la muerte (cf. p. 321).

9. Hasta aquí el texto en forma de presentación sumaria
No hace falta insistir más en que la ontología de la alteridad 

en orden a la comunión ocupa en este libro un lugar privilegiado, 
y no sólo en sentido filosófico, sino, ante todo, como asunto 
teológico. Una tarea que es por tanto plenamente ontopersonológica 
y que está vinculada in misterio a la comprensión coherente del ser 
divino. Concierne por antonomasia a la teología porque aquello 
que realmente interesa es el carácter libre, fontal y personal 
del ser trino de Dios tanto hacía sí (inmanencia) como −en 
consecuencia− fuera de sí (economía). Remite a un intersticio 
categorial que concentra temáticamente la alteridad personal del 
don de sí con la recepción de ese don por parte de otro que a 
su vez se da. He aquí el quicio sobre el que hoy tiene que girar 
cualquier reforma del pensar.

En este sentido, la selección ya mencionada de algunos autores 
por parte de Marín Menase esgrime como ocasión que permite 
articular una ontología trinitaria desde la alteridad personal y el 
amor (cf. p. 53).El autor pone todo el énfasis en el primado de 
la persona y de la relación en clave comunional para advertir que 
la característica suprema del ser trino de Dios es el amor. Así, el 
ser de la persona adquiere prioridad sobre una idea de realidad 
marcada por la primacía de la sustancia y que no representa como 
tal al ser de Dios. Por eso la teología no puede obviar el discurso 
del ser (cf. pp. 62-66). Marín Mena lo resume del siguiente modo: 
«se podría decir, entonces, que la ontología trinitaria es un ejercicio 
plenamente teológico con una orientación ontológica, entendida 
ésta tanto desde su preocupación por la estructura última de lo real 



500	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

y lo experiencial como por su repercusión existencial y práxica» 
(p. 61). Todo se conjuga «por medio de las nociones de alteridad, 
gratuidad, amor y comunión» (p. 62). Pensar ontológicamente 
incide en la propia existencia, puesto que hace converger en la 
ontología la naturaleza física con la naturaleza ética. Más todavía 
si se contempla desde la ontología propia y trinitaria de Dios (cf. 
pp. 56-58).

Este es el motivo de que la ontología tiene a la persona como 
su fuente de comprensión última. En ella se entraña el sentido 
del ser. Qué sea la persona en sí y en relación funda el carácter 
temporal y definitivo del ser (ontopersonología filosófica). Qué son 
las personas divinas según el ritmo intemporal trinitario de su 
ser-amor (ontopersonología trinitaria) funda la fundación del ser 
personal creado −su carácter de relativo-absoluto−así como su 
meta más acabada (ontopersonología de la alteridad en comunión). En 
consecuencia, el orden temporal y creatural del ser es indisoluble 
del orden eterno de amor que se abre entre la reciprocidad 
subsistente de las personas divinas.

Por eso, cuando se separa la verdad filosófica del ser de 
la verdad teológica de la persona sobreviene el ocaso de la 
inteligencia razonada por la tendencia a plegarse cada vez más 
sobre sí misma y a reducir el espacio que permite el ejercicio de 
la auténtica alteridad. Adviene, por ende, el declive de la cultura y 
de la civilización en forma de ruina de la praxis de las relaciones 
humanas. Sin embargo, el horizonte ontopersonológico de fondo 
que se presume y que está en consonancia con la obra de Marín 
Mena apunta −como se ha podido comprobar− a un escenario 
bien distinto. A este respecto, el texto de Tomás Marín enriquece 
con originalidad el discurso sobre la persona y deja constancia 
por sí mismo de todos sus méritos, permitiendo entrever un 
desarrollo ulterior muy prometedor de la ontología de la alteridad 
recíproca y de comunión.



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 501

10. Sin embargo, también es cierto que en lo tocante a la 
entraña ontológica y revelativa del ser trino de Dios se echan en falta 
algunos aspectos también fundamentales que en principio parecía 
se iban a tener más en cuenta a lo largo de la exposición de los 
argumentos más nodales.

En este sentido, es indudable que el objetivo y el núcleo de 
las reflexiones se centran en hallar una formulación coherente 
respecto a la convergencia −prioritariamente en Dios− entre 
la alteridad personal y la comunión, y que para ello −como 
Tomás Marín afirma− es «de vital importancia hacer referencia 
al acontecimiento pascual de Cristo» (p. 200). En efecto, la obra 
comienza con el propósito de contemplar al Crucificado como 
causa −por el amor extremo que revela en el Gólgota− de una 
comunión cristiana que «puede llegar al culmen del sacrificio 
de la propia vida» (p. 51). Un amor, continúa el autor, que «ha 
de ubicarse dentro del amor gozoso que se vive en el seno de 
la Trinidad» (ibid.), o teniendo en cuenta «el juego dramático 
de voluntades en la condena de Jesús −los hombres, el Padre 
y el propio Jesús−» (ibid.). En definitiva, comprender la cruz 
desde el amor trinitario para así poder abordar conjuntamente 
«El conocimiento de la Santísima Trinidad y la indagación 
ontológica» (p. 55).Sin embargo, tras esbozar estas líneas rectoras, 
no se percibe lo suficiente aquel compromiso inicial de pasar por 
la indispensable mediación pascual de Cristo, aun cuando en el 
Epílogo−y desde otra perspectiva− se retoman en cierto modo 
algunas de estas ideas (cf. concretamente las pp. 331-349).

Es muy plausible y acertada la estructura e intención 
metodológica del estudio, la articulación y prelación de los autores 
que se han adoptado como interlocutores, pero hubiera sido 
conveniente complementarlo teniendo «más a la vista» aquello 
que Cristo revela de lo trinitario desde sí mismo, al tiempo que 
afronta, sobre todo, los episodios más relevantes que comprenden 
su vivencia pascual, y sin obviar en ella la actualidad y dinámica 



502	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

ontológica de la verdad de la encarnación. Respecto a esta, ya el autor 
reconoce que el libro no ha tratado directamente lo que atañe a la 
concepción virginal y a la anunciación-encarnación, advirtiendo 
asimismo que «no es un elemento accesorio en el conjunto de 
la teología trinitaria» (p. 335). De hecho traza algunas líneas al 
respecto (cf. p. 336-337). En lo concerniente al acontecimiento 
pascual, Tomás Marín lo tiene sin duda en mente, aunque para 
un desarrollo posterior a propósito de la elaboración de su tesis 
doctoral en Teología. En efecto, piensa en un tema «centrado 
en la continuidad y discontinuidad entre el monoteísmo judío y 
el cristiano-trinitario, considerando [ahora sí] la vida, muerte y 
pascua de Jesús» (p. 324). Todavía así, Alteridad y Amor tendría que 
haber ahondado en una reflexión cristológica más explícita en cuanto 
clave de revelación de la ontología trinitaria, y con el fin de evitar o dar 
la impresión de sucumbir en una presentación de la alteridad y de 
la comunión trinitaria demasiado especulativa y sí más próxima al 
acontecimiento histórico-bíblico.

A este respecto, pueden aducirse algunas razones: la ontología 
de la encarnación −en perspectiva pascual−posibilita leer el 
acontecimiento de la pasión, muerte y resurrección de Cristo 
hasta sus últimas consecuencias. Y es así porque transforma la 
cruz y la resurrección en el acontecimiento trinitario que revela 
por excelencia y de modo eminente que Dios es amor. En 
realidad, todo ese amor divino se encuentra inmerso y unido a la 
carne que el Hijo ha asumido y en quien subsiste «sin confusión 
ni separación». Vislumbra, así mismo, el «juego dramático de 
voluntades» que está situado en el seno ontológico de la persona 
divina de Cristo −en el «juego o danza de sus dos naturalezas»− y 
que revela in alteritate la profunda comunión que desde siempre −
como Hijo− vive con el Padre. Es esto lo que determina el sentido 
de la relación de sus dos naturalezas; el por qué hay una relación 
unitiva entre ambas que se basa en el «respeto» a la otra hasta 
realizarse una comunión perfecta entre lo humano y lo divino en 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 503

la persona del Hijo. He aquí el paradigma original desde el que se 
orienta la verdad de cualquier otra relación de alteridad y amor. La 
entraña ontológica del ser personal del Hijo encarnado revela que 
en sus dos naturalezas hay una alteridad y reciprocidad que está 
ritmada insoslayablemente por el amor trinitario, puesto que el 
Hijo unigénito es en Cristo el Dios amor que se ha encarnado por 
su Palabra para realizar en el mundo ese amor que es como acción 
viviente. Esto permite comprender de manera abisal el misterio 
de la relación de la persona divina del Hijo Jesús en la alteridad y 
comunión recíproca que vive con el Padre en el Espíritu Santo. De 
ahí que la ontopersonología de Jesús sea la única vía de revelación 
de la ontopersonología trinitaria.

Vale la pena recorrer este camino a la hora de entender 
asimismo la alteridad de la creación. Cuando la Trinidad sale de 
sí para entrar en comunión con lo otro (cf. pp. 312-313) es gracias 
a la plenitud del amor interpersonal que acaece eternamente en 
la Trinidad. En ella se da también un salir de sí de cada persona 
divina hacia la otra en simultánea inmanencia recíproca. Acontece 
eternamente en cada una un no-ser para la otra, y para que la otra 
sea. De hecho, este es el motivo de que las relaciones trinitarias 
sean, como ya insistiera el Aquinate, la ratio et causa de la creación 
misma. Dicho de otro modo, las relaciones divinas de amor que 
comprenden la alteridad de las personas trinitarias es el «espacio 
ontológico» en el que la creación encuentra su propia alteridad 
y unidad. Estas remiten igualmente a la necesaria comunión 
trinitaria que actúa in alteritate como principio y unidad del ser 
mismo de Dios. En él, si cada persona no-es en relación a la otra, 
ninguna puede ser quien es. De modo que ex-sistiendo cada una en 
y desde la otra, todas en todas −entre sí y en alteridad recíproca−, 
equivale a decir que Dios amor vive la comunión de amor en la relación 
intrínseca, esencial e inmanente de Dios Padre, Hijo y Espíritu Santo. De 
ahí que Piero Coda hable de la creación como un acto divino que 
parte de sí ex nihilo amoris.



504	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

En consonancia con lo dicho, llama también la atención que 
Tomás Marín no haya recurrido más profusamente a algunas 
de las «fuentes de estudio de ontología trinitaria» que él mismo 
señala como «hitos», especialmente a Klaus Hemmerle o a Piero 
Coda (cf. p. 61), pero también a lo que propuso al respecto H. 
U. von Balthasar. Esto le hubiera permitido ahondar en algunos 
de los aspectos que se acaban de esbozar, y que contribuyen al 
desarrollo de todo aquello que se ha asimilado a través −sobre 
todo− de Levinas, Zizioulas o Greshake.

En cualquier caso, Tomás Marín Mena da muestras con esta 
publicación de una madurez intelectual nada común. No pierde 
el tiempo en la vana retórica y se centra en razonamientos que 
inducen a otras tantas consideraciones. Deja constancia de que la 
alteridad personal y el amor comunional representan el cauce más 
idóneo para la convergencia entre la inmanencia y la trascendencia 
del ser personal. Avala la idea de que la recepción y percepción 
radical del ser del otro es ocasión de apertura y enriquecimiento 
del ser propio. Pero sólo surte efecto si la gramática con la que se 
declina está orientada de manera permanente por la gratuidad del 
amor. En consecuencia, la ontología más receptiva y dinámica es 
la que se expresa en esta reciprocidad relacional del ser personal: 
en el amor que une radicalmente a los amantes como un «ser 
uno» y distintos a la vez. No se puede eludir que este pensamiento 
radicado en la dinámica alteritativa del ser personal implica de 
por sí una inconfundible vía metafísica. Cartografía con lógica 
propia la senda que conduce a la pregunta por el ser del mundo 
en relación al ser mismo de Dios. En particular, si su trascenderse 
hacia el mundo equivale no sólo a un acto personal y libre de 
creación (perspectiva filosófica), sino también a un modo de poner de 
manifiesto −de revelar, conforme a lo específicamente cristiano− 
que su Ser existe trinitariamente (perspectiva teológica). En realidad, 
ambas cuestiones se pertenecen intrínsecamente hasta el punto 
de que se compendian ontológicamente en Cristo como única 



	 EL AMOR ES SINFÓNICO	 505

posibilidad de plenitud del ser del mundo −ya sea en sentido 
protológico, histórico o escatológico (cf. Ef  1, 3-10; Col 1, 15-20).

La convergencia entre la identidad personal de cada uno y el 
encuentro amoroso con el otro descubre el hecho ontológico 
de que la dinámica del amor no es exclusivamente monádica ni 
individual, sino compartida y recíproca. Tan necesario es ser uno 
mismo para poder ser con el otro, como ser con el otro para poder −
plenamente−ser uno mismo. El principio que causa la comunión 
−a imagen trinitaria del Padre− es siempre un ser personal, 
pero con-prendida indisolublemente desde la alteridad personal 
del otro. En este «ser uno en el otro» se entreabre la donación 
como una verdad que no es ni monótona ni monofónica, sino 
sintónica y sinfónica. Si cabe decirlo con más fuerza, habría que 
designar que el amor es sinfónico. He aquí el grado más elevado de la 
verdad, donde confluye el ser de la persona con la bondad del ser. 
Donde se comunica éticamente aquello que se desentraña desde 
la comunión ontopersonológica.

Esta pretensión se convierte−quiérase o no− en el cruce de 
caminos de la cuestión humana. No hay duda de que hacerla 
llegar al hombre de hoy es una responsabilidad eclesial y teológica 
siempre acuciante. Es precisamente lo que este libro asume 
con decisión, contribuyendo a su propósito en base también a 
un fructífero diálogo con algunas de las instancias filosóficas y 
culturales de más relieve. Hace permeable la comprensión de que 
la oferta de Dios al hombre no puede situarse entre otras muchas. 
Ni siquiera puede encontrarse como tal entre las posibilidades del 
mundo. Transforma per se la categoría del amor en categoría de 
alteridad personal para posibilitar una existencia humana rendida y 
ganada totalmente en libertad al abandonarse a la grandeza original 
y trinitaria del amor divino reconocido en Cristo como medida y 
presencia relacional de todas las cosas. Este es justamente el óntos 
trinitario de Dios Amor que Tomás Marín Mena pretende poner 



506	 CÉSAR REDONDO MARTÍNEZ 

de relieve, porque−al igual que pensó Hemmerle− integra más 
que otras ontologías.

En definitiva, el lector puede hallar en esta obra una oportunidad 
para expandir en sí el extraordinario carácter que imprime el 
encuentro con el O(o)tro. Para experimentar íntimamente el por 
qué la unidad del amante con el amado es la forma propia y más 
enérgica de entenderla alteridad personal. Incluso, en algunos casos, 
para hilar muchas vertientes del espíritu que a veces se encuentran 
trabadas por la percepción de un mundo empequeñecido, o por 
perspectivas que no terminan de alumbrarse al calor del R(r)ostro 
capaz de hacer destilar en el corazón humano el estupor y el gozo 
del exceso de lo inconmensurable.




