
De Oriente a Occidente.
Dos concepciones trinitarias alternativas,
y su posible síntesis
En Oriente, en griego: Dios y la Tríada (o` qeo,j kai. h` Tri,aj)
En Occidente, en latín: Dios y la Trinidad (Deus et Trinitas)

Rodrigo A. Medellín Erdmann

Ciudad de México

Pisteu,omen eivj e[na Qeo.n( Pate,ra pantokra,tora)))1

(Nicea)

Sacrosanta Romana Eccclesia… firmiter credit
… unum verum Deum omnipotentem…

Patrem et Filium et Spiritum Santum,
unum in essentia, trinum in personis2.

(Florencia)

1 Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente… SH 125.
2 La sacrosanta Iglesia romana… firmemente cree… en un solo y verdadero 

Dios… Padre, Hijo y Espíritu Santo, uno en esencia y trino en personas. DH 1330.

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 429-477



430	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Resumen: Desde sus orígenes en Oriente, y durante varios siglos, el cris-
tianismo utilizó el idioma griego como lengua eclesiástica, tanto en la Sagra-
da Escritura (Nuevo Testamento y traducción de los Setenta del Antiguo), 
como en la trasmisión del mensaje evangélico (la Tradición) y en su creci-
ente intelección (la teología). En Occidente, sobre todo a partir de San Am-
brosio y San Agustín, se empezó a utilizar el latín como lengua eclesiástica. 
Los cambios fueron de importancia tanto en terminología como en con-
ceptualización, en elementos claves de la fe cristiana como son la doctrina 
y dogma cristológico y trinitario. Se formularon, así, en una y otra región, 
sendas concepciones alternativas del misterio de la Trinidad, y su secuen-
cia ha sido considerada como un tránsito de la economía a la teología. El 
artículo insinúa la posible perplejidad para los fieles cristianos de tener tal 
dualidad de concepciones, y plantea una sugerencia de integrar ambas, a 
guisa de una síntesis.

Abstract: During the first few centuries, Christianity employed Greek as 
the ecclesiastical language for the holy scripture (New Testament and the 
Septuagint translation of  the Old Testament), as well as for the transmis-
sion of  the evangelical message (Tradition) and the growing understanding 
thereof  (theology) ever since its Eastern origin. In the West, especially since 
S. Ambrose and S. Agustin Latin began to be used as the ecclesiastical lan-
guage. The modifications were important, both in terms of  terminology 
and in conceptualization of  key elements of  the Christian faith, such as 
Christological and Trinitarian doctrine and dogma. Alternative formulations 
of  the mystery of  the Trinity ensued in each region, and their sequence are 
often considered as a transit from economy to theology. The present paper 
hints of  a possible perplexity among the Christian faithful of  having such 
a duality of  conceptions and proposes an integration of  these alternatives 
in a sort of  synthesis.

El cristianismo primitivo y su expansión

Le encarnación, vida, pasión, muerte y resurrección de Jesús, 
así como la trasmisión inicial de su evangelio tuvieron lugar en 
una matriz cultural judía. Ahora bien, al difundirse cada vez con 
más amplitud el mensaje cristiano la expansión ocurrió en una 
matriz cultural helénica. El griego devino el lenguaje común del 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 431

cristianismo en Oriente desde un principio. Si bien hubo alguna 
versión del evangelio en arameo, todos los libros canónicos del 
Nuevo Testamento (así como la traducción de los Setenta del An-
tiguo Testamento) fueron escritos en griego. De ahí en adelante, 
en Oriente todos los Padres de las Iglesia y los teólogos se expre-
saron en griego.

Avanzando el siglo cuarto, en el centro del Imperio Romano y 
en el norte de África, surgieron grandes figuras como Ambrosio 
de Milán y Agustín de Hipona, que iniciaron la difusión del cris-
tianismo en una matriz cultural latina.

Del judaísmo el mensaje cristiano heredó el elemento fun-
damental, la fe en un solo Dios, el monoteísmo. Con todo, esa 
creencia medular se fue diferenciando desde el inicio, al reflex-
ionar los cristianos en la realidad de su Maestro, Jesucristo, y su 
relación con Dios. Frente a errores y herejías se fue depurando el 
concepto del Dios cristiano, tanto en Oriente como, más tarde en 
Occidente. Sin embargo, los resultados son diferentes. Veamos.

Dios, un concepto clave, tanto en Oriente como en Occidente

Un cristiano actual medianamente instruido, que busca vivir su 
fe en plenitud, puede resultar perplejo ante la paradoja de nociones 
aparentemente distintas del término «Dios». En definitiva, ¿quién 
es Dios para los cristianos? La historia del dogma y de la religiosi-
dad cristiana parece darle al menos tres respuestas diferentes:

>	El Dios de los cristianos es Jesucristo, Dios y hombre ver-
dadero.

>	El Dios de los cristianos es el Padre omnipotente, el único 
Dios verdadero (Jn 17,3), cuyo Hijo Jesucristo y el Espíritu 
Santo son así mismo Dios, sin que sean tres dioses sino una 
sola tríada divina. 



432	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

>	El Dios de los cristianos es la Santísima Trinidad, Padre, 
Hijo y Espíritu Santo, un solo Dios en tres personas distintas.

Prescindiendo de la primera respuesta ―que omite mencio-
nar al Padre y al Espíritu Santo―, una revisión prospectiva de la 
historia arroja diferencias en la formulación, conceptualización y 
comprensión de la noción de «Dios», entre Oriente y Occidente. 
Aunque ambas versiones son consideradas ortodoxas, hay dife-
rencias entre una y otra. 

Concepción básica y diferencias

En forma escueta se podría decir que en Oriente el término 
«Dios» en griego «o qeo,j», es decir, el nombre precedido por 
el artículo determinado) designa al Padre, la primera de las tres 
Personas divinas, fuente y origen de todo lo divino y lo creado; 
mientras que igualmente se le atribuye la divinidad, «Dios» (en 
griego «qeo,j» sin artículo), al Hijo y al Espíritu Santo por ser de 
la misma naturaleza que el Padre. Los tres constituyen la Tríada 
divina ―h Tri,anj qei,a―. Esta concepción da énfasis a las di-
ferencias de las tres Personas sin omitir la unidad de la esencia, 
y resalta el papel salvífico de cada una de ellas en relación con la 
humanidad, si bien operan siempre concertadamente.

En Occidente «Dios» es primordialmente la Trinidad: un solo 
Dios en tres personas distintas, Padre, Hijo y Espíritu Santo, cada 
una de las cuales es Dios, sin que sean tres dioses. En esta concep-
ción se enfatiza la unidad de esencia en la pluralidad de personas, 
y, siendo la divinidad indivisible en su esencia, es también indivi-
sible en su acción ad extra.

¿Cómo entender y clarificar estas diferencias en las respectivas 
concepciones de «Dios» y «un solo Dios» en una y otra región y 
en épocas diversas?



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 433

DOS CREDOS: NICEA EN ORIENTE,                          
FLORENCIA EN OCCIDENTE

Para responder a esta pregunta con más certeza, convine par-
tir de definiciones oficiales del magisterio de la Iglesia en sen-
dos concilios que abordan esta materia uno en Oriente y otro en 
Occidente, con toda la fuerza del magisterio eclesiástico que su 
carácter conciliar representa. Comparemos las dos nociones dis-
tintas de «Dios», en contextos tan autorizados como los Credos o 
símbolos de fe en los Concilios de Nicea/Constantinopla (325 y 
381) en Oriente, y de Florencia (1440) en Occidente.

En Nicea, completado en Constantinopla I, los Padres Concil-
iares definieron su fe ―frente a la herejía arriana― en un Símbolo 
que, esquemáticamente, sostiene: 

“Creemos en un solo Dios, el Padre omnipotente…
Y en un solo Señor, Jesucristo…
Y en el Espíritu Santo...”

En Florencia, el Concilio definió:

“La sacrosanta Iglesia romana…firmemente cree, pro-
fesa y predica a un solo y verdadero Dios omnipotente, 
inmutable y eterno, Padre, Hijo y Espíritu Santo, uno en 
esencia y trino en personas…”.

Sin tratar de diluir las diferencias aduciendo simplemente 
que en el fondo significan exactamente lo mismo, más bien lo 
conducente es tratar de entender y explicar esas diferencias y su 
origen histórico.

En el primer caso, Nicea cree “en un solo Dios”, el Padre om-
nipotente, si bien su Hijo es Dios de Dios, luz de luz, Dios ver-



434	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

dadero de Dios verdadero, por ser de la misma naturaleza del 
Padre, y así mismo lo es el Espíritu Santo.

En el segundo caso, Florencia cree “en un solo y verdadero 
Dios omnipotente”, la Trinidad, Padre, Hijo y Espíritu Santo, uno 
en esencia y trino en personas.

En la historia del dogma, y para beneficio de los fieles cristia-
nos actuales, ¿cómo se explica esta diferencia, y cómo se pueden 
entender, conciliar ―o integrar― ambas nociones? Una primera 
observación sobre las diferencias es que las enuncian dos conci-
lios ―Nicea y Florencia― con diez siglos de distancia y en regio-
nes y culturas bastamente distintas. Debe haber habido de por 
medio un largo proceso de transición pluridimensional que vale 
la pena estudiar en su realidad histórica. Con todo, conviene pre-
viamente hacer alusión a una advertencia.

Una advertencia sobre los estudios históricos

En la introducción a su artículo “Observaciones al Tratado 
Dogmático «De Trinitate»”, Rahner señala que, si bien se han 
hecho investigaciones impresionantes sobre la historia de este 
dogma (y menciona como ejemplos a Petovius, de Regnon, 
Lebretón, Schmaus), también constata, tal vez con asombro y 
con algo de resignación, que la investigación retrospectiva (nach 
rückwärts: en dirección hacia atrás), al menos en la actualidad, no 
se ha traducido en muchos impulsos que por sí misma haya hecho 
avanzar esta historia. 

Estos estudios retrospectivos suelen partir de la concepción 
actual del Dios uno y trino, la santísima Trinidad, indagan su 
formulación desde los orígenes del cristianismo y a lo largo de 
la historia, y aducen que esa concepción trinitaria siempre ha 
estado presente en el pasado. Es una especie de reinterpretación 
histórico–genética del pasado, con un doble énfasis: por una parte 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 435

constatar que desde el principio y a lo largo de todos los siglos las 
escrituras y los escritores cristianos siempre se han referido a la 
Trinidad, y si bien al principio todavía de manera muy incipiente, 
con el tiempo cada quien ha hecho su aportación al conocimiento 
del misterio.

Un estudio histórico con este enfoque retrospectivo afirmaría 
que en realidad no se puede hablar de un tránsito de Oriente a 
Occidente, pues la doctrina trinitaria y cristológica siempre ha 
sido la misma en todas las regiones y épocas desde el origen del 
cristianismo. Además del anacronismo histórico, la deficiencia que 
Rahner señala respecto a este enfoque es lo poco que ha aportado 
a su ulterior esclarecimiento ―de la actualidad hacia adelante (nach 
vorwärts)3.

Un enfoque alternativo

Ante estas deficiencias, vale la pena intentar un enfoque 
alternativo, es decir, un enfoque prospectivo (nach vorwärts: en 
dirección hacia adelante) en lugar de retrospectivo; o sea, una 
revisión heurística de las diversas etapas de la historia de la 
doctrina y dogma trinitario, que tome en cuenta todo lo que ha 
antecedido desde los orígenes hasta la etapa en estudio, a lo largo 
de sus desarrollo histórico en el proceso de avance cronológico 
hasta ese momento ―en cada una de las etapas y los avances―; y 
no desde concepciones actuales proyectadas hacia el pasado. En 
este sentido, la clave hermenéutica serían las Sagradas Escrituras 
y la tradición ―desde el principio hasta el momento histórico de 

3 Karl Rahner, “Bemerkungen zum dogmatischen Traktat «De Trinitate» en Schriften zur 
Theologie, Einsiedeln: Benzinger Verlag, 41964, Vol. IV, p. 103. Traducción española 
de Justo Molina en Ediciones Taurus, Madrid, 1961. Vol. IV, p. 105.



436	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

referencia―, y no las posiciones actuales retroproyectadas hacia 
las diversas etapas del pasado.

Ahora bien, para que este enfoque prospectivo sea eficaz con el 
fin de lograr un verdadero descubrimiento gradual del desarrollo 
histórico de la doctrina y el dogma, epistemológicamente requiere 
en el investigador una clara ubicación en el tiempo y el espacio, 
con un buen conocimiento del pasado y con ignorancia metódica 
respecto al futuro4 ―o bien con posibles referencias al futuro, 
pero sin distorsionar el pensamiento del momento―. Requiere, 
también, cercanía y familiaridad con el teólogo o Padre en 
cuestión que se está estudiando, su personalidad, su entorno y 
sus adversarios, incluyendo destacadamente el idioma original 
y la correcta traducción de sus textos al latín u otro idioma. 
Igualmente, en el análisis es importante distinguir con claridad 
entre términos y conceptos en un sentido semántico. Un intento 
de búsqueda con este enfoque pudiera hacer alguna contribución 
positiva a la ulterior comprensión y vivencia plena del misterio, 
para las generaciones actuales y futuras. 

EN ORIENTE, AVANCES EN LOS PADRES GRIEGOS

Si bien Nicea marca un hito en la definición de la doctrina or-
todoxa de la Iglesia en Oriente, no fue sino un elemento de un lar-
go proceso, anterior y posterior a este primer concilio ecuménico. 
Un recorrido histórico muestra una gran congruencia conceptual 
y terminológica en Oriente.

4 La ignorancia metódica es una forma de abstracción mental que prescinde de 
los conocimientos que de hecho ya se tienen, para que no influyan en la investiga-
ción de un tema que se aborda como históricamente nuevo.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 437

Entre los padres pre-nicenos destacan:

Ireneo de Lyon (c. 140?-202?), que en su libro Demostración de la 
Predicación Apostólica expone la “El orden (ta,xij) de nuestra fe” en 
tres capítulos: el primero: un solo Dios, el Padre ingénito…, el segun-
do: el Verbo de Dios, el Hijo de Dios, Jesucristo nuestro Señor…; 
el tercero, el Espíritu Santo…5.

Orígenes (c.184-254) en el Prefacio 4 de su tratado De Prin-
cipiis, al exponer los elementos de la predicación apostólica, que 
considera la “regla de fe”, enumera: “En primer lugar que uno es 
Dios, que creó todas las cosas… En seguida, que Jesucristo el que 
vino, nació del Padre entes de toda creatura… Enseguida, trasmi-
tieron que el Espíritu Santo está vinculado al Padre y al Hijo en 
honor y dignidad…”6.

Entre los padres post-nicenos destacan:

Atanasio (c. 295-373) que influyó en la terminología nicena 
y la prosigue: El Padre es el único Dios verdadero (ton))) mo,non 
ei=nai qeo.n avlhqh/), Jesucristo es Hijo por naturaleza del Padre. 
La escritura y la tradición afirman la divinidad del Espíritu Santo. 
Sólo con él la Tríada tiene unidad y es eterna, santa y perfecta7.

5 Adelin Rousseau (Trad. Ed.), Démonstrations de la Prédication Apostolique, París: 
Sources Chrétiennes, No. 406, 1995.

6 Origen, Peri Archon, hrsg von hofrat Prof. Dr. Paul Koetschau, Leipzig, 
J. C. Hinrichs‘scue Buchhandlung, 1913. Orígenes, Sobre los Principios, edición 
bilingüe, texto crítico, traducción de Samuel Fernández, introducción de Manlio 
Simonetti, Madrid, Editorial Nueva, Fuentes Patrísticas 27, 2015. Origène, Trai-
té des Principes, introducción, texto crítico de la versión de Rufino, Henri Crouzel 
y Manlio Simonetti, Paris, Edicions du Cerf, 5 Vols., 1978,1980, 184, Sources 
Chrétiennes 252, 253, 268, 269, 312. 

7 Texto griego en Internet:Athanasius Alexandrinus – magnus, Epistolae quattuor 
ad Serapionem, Thesarurus Linguae Graecae, Irvine, Universidad de California, s/f. 



438	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Los tres Padres Capadocios, que continuaron en la lucha con-
tra las herejías y en el esclarecimiento de la doctrina tradicional 
―dos hermanos: Basilio de Cesarea (330-379) y Gregorio de Nisa 
(ca.335–ca.395), y un amigo, Gregorio Nacianceno (330-390)―. 
Fueron sucesores de Orígenes8, contemporáneos de Atanasio, 
con influencia filosófica neo-platónica y estoica, y sobre todo 
grandes pastores y defensores de la ortodoxia nicena.

Para efecto de este estudio sobre las diferencias señaladas en 
la concepción de Dios entre Oriente y Occidente, entre Nicea y 
Florencia, conviene analizar con más detenimiento los plantea-
mientos de los Padres Capadocios.

Tras Nicea, éstos enfrentan la proliferación del arrianismo en 
sus diversas ramificaciones, que amenaza la verdadera fe y pro-
voca daños en el rebaño de los fieles. Por lo mismo, los tres res-
ponden como pastores con las armas del pensamiento. En ese 
sentido, sus escritos, más que una presentación sistemática de la 
fe9, como lo hicieran en su momento Ireneo y Orígenes, acusan 
un triple dinamismo:

* Primero, sostener la verdad tradicional de la Iglesia y de-
fenderla contra los herejes, con base en las enseñanzas de sus 
antecesores y en la, hasta entonces, mejor definición magisterial, 
el Credo Niceno y sus anexos. Esto incluye reafirmar la divinidad 
(h` qeo,thj) del Espíritu Santo junto con la de Jesucristo ―sin las 
cuales la Tríada no sería completa ni eterna―, y distinguir entre 
esencia (ouvsi,a) e hipóstasis (uvpo,stasij) ―como entre lo común 

Traducción al francés en Athanase d’Alexandrie, Lettres a Sérapion sur la divinité du 
Saint-Esprit, Joseph Lebon (trad.), Paris, Editions du Cerf, 2000, Sources Chrétien-
nes, No. 15, I, 29.

8 Basilio y el Nacianceno compilaron un amplio extracto de las obras de Oríge-
nes, la Filocalia.

9 Con excepción de la Gran Catequesis de Gregorio de Nisa.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 439

(h` koino,thj) y lo propio (to. ivdi,azon)―, dos punto que Nicea 
dejó pendientes.

* Segundo, combatir herejes y herejías en sus diversas mo-
dalidades. En especial refutan a Eunomio, quien sostenía que la 
esencia de Dios era la ingénesis (h` avgennhsi,a), por lo que sólo hay 
un Dios, el Padre. El Hijo es Dios unigénito, por lo que es de una 
sustancia distinta a la del Padre, es posterior a éste, y creado de la 
nada. Se le considera Dios por analogía. Refutan, también, toda 
clase de subordinación (u`potagh.) o inferioridad del Hijo en rela-
ción con el Padre.

* Tercero, profundizar en una ulterior inteligencia de la fe. A 
partir de la fórmula bautismal ―en el nombre del Padre y del Hijo 
y del Espíritu Santo―, explicitan la realidad de las tres hipóstasis 
y la diferenciación entre ellas, así como sus relaciones recíprocas; 
la identidad de la esencia común (o`moousi,a), que explica la uni-
dad de la divinidad (mi,a qeo,thj), y la energía y acción común de 
la santa Tríada (a`gi,a Tria,j), que se origina en el Padre, procede 
a través de Hijo y culmina en el Espíritu Santo. Así pues, en la 
creación actúa el Padre como causa principal de lo creado, el Hijo 
como causa demiúrgica y el Espíritu Santo como causa perfeccio-
nante, si bien siempre con la especificidad de cada uno: 

−	 la paternidad y la ingénesis (h` avgennhsi,a) del Padre;
−	 la filiación, y la génesis (h` ge,nnesij) del Hijo;
−	 la fuerza santificadora y la emisión (h` e;kpemyij) del    	

	 Espíritu Santo.

Por su parte, el Padre genera al Hijo como su imagen, pero no 
como algo exterior, sino que existe y subsiste en la hipóstasis que 
lo ha generado, así como ambos espiran al Espíritu Santo, que 
permanece en ellos [principio de la perixóresis]. 

En esta forma los Capadocios salvaguardan la unidad en la 
diversidad y la diversidad en la unidad de la Tríada.



440	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Sentido de la fórmula capadocia

La fórmula acuñada por los Capadocios ―mi,a ouvsi,a( trei/j 
u`posta,seij (una esencia, tres hipóstasis)― concuerda en todo con 
sus precursores en la misma terminología teológica: desde el NT, 
la tradición apostólica, todos los teólogos ortodoxos y los Padres 
de la Iglesia, todos sostienen la fe cristiana en un solo Dios, el Pa-
dre omnipotente, y en un solo Señor Jesucristo, el Hijo único de 
Dios, y el Espíritu Santo. Los Capadocios representan la culmina-
ción de un proceso de esclarecimiento, de perfeccionamiento ter-
minológico, de refinamientos conceptuales del misterio Triádico, 
y cierta culminación de la solución ortodoxa de las controversias 
cristológicas y trinitarias ―en oposición al arrianismo, sabelianis-
mo, eunomismo y otras herejías―, en línea de la tradición del o` 
qeo,j y del ei-j qeo,j del Oriente, con el esclarecimiento pleno de 
la doctrina del ovmoou,sioj tw|/patri. del Símbolo Niceno, por lo 
que el Hijo y el Espíritu Santo son (qeo,j) consustanciales a Dios 
(o` qeo,j, el Padre) y, por lo mismo, tres Personas de una misma 
esencia.

Además, el avance en sus reflexiones teológicas tuvo mucha 
influencia en el siguiente concilio ecuménico, el primero de 
Constantinopla ―inclusive ambos Gregorios participaron en él―. 
Ahora bien, Constantinopla I reitera en el Credo: “Creemos en 
un solo Dios (ei;j e[na qeo.n), el Padre omnipotente… y en un solo 
Señor Jesucristo… Dios de Dios (Qeo.n evk qeou/)…, y en el Espíri-
tu Santo… que con el Padre y el Hijo recibe una misma adoración 
y gloria [pues es así mismo qeo,j]”.

ENTE TANTO, EN OCCIDENTE

Mientras Atanasio y los Padres Capadocios ejercían su ministe-
rio en Egipto y en Asia Menor durante la mayor parte del siglo IV, 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 441

casi simultáneamente surgían en Italia y en el norte de África los 
grandes padres latinos: Jerónimo, Ambrosio de Milán y Agustín 
de Hipona. Son todos grandes figuras en la historia de la Iglesia, 
y constituyen los primeros la culminación de la patrística oriental, 
y los segundos el inicio de la patrística occidental. Representan, 
así mismo, un cambio radical no sólo de lenguaje ―del griego al 
latín―, sino de una matriz cultural relativamente diferente. En 
términos de doctrina, el paso de una a otra región se puede con-
siderar un verdadero tránsito, con una verdadera solución de con-
tinuidad en la historia de la teología.

Agustín de Hipona, su doctrina trinitaria

Una figura clave para entender esta transición fue San Agus-
tín, Obispo de Hipona. Este gran padre de la Iglesia latina, de 
enorme ingenio y corazón ardiente, cuya lengua materna fue el 
latín, estudió en latín, pensó y reflexionó en latín, oró y escribió 
en latín ―su conocimiento del griego fue elemental―. Su obra 
De Trinitate ha resultado de especial importancia histórica como 
una aportación al tema de Dios y la Trinidad ―en sí mismo, por 
la búsqueda de inteligibilidad del misterio―; pero también por la 
influencia que ha tenido en el ulterior desarrollo de la doctrina y 
el dogma trinitarios en el Occidente latino, en figura tan relevante 
como Sto. Tomás de Aquino y en las formulaciones de la teología 
escolástica. Conviene entender, así sea a grandes rasgos, su pensa-
miento en su principal obra sobre el tema: De Triitate10.

10 El análisis se basa en la edición de San Agustín, La Trinidad, de Luis Arias, tra-
ducción, introducción y notas, (Madrid, BAC, 52006), bilingüe, original en latín, con 
traducción al español. Si bien, esta traducción en ocasiones resulta más literaria que 
literal; además, presenta en traducción directa al español los textos de la Sagrada Es-
critura que S. Agustín cita en latín, siendo que su redacción neotestamentaria origi-
nal es en griego. Por lo mismo, para efectos de precisión en el análisis, en ocasiones 



442	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Doctrina de la fe católica sobre la Trinidad

Al iniciar su tratado, S. Agustín presenta la que considera ser 
la definición teológica de la doctrina católica sobre la Trinidad 
como el único Dios verdadero: “La Trinidad es un solo, único 
y verdadero Dios… y rectamente se cree que el Padre, el Hijo 
y el Espíritu Santo [son] de una y la misma sustancia o esencia11 
(I,2,4). En opinión unánime, sus antecesores enseñan “al tenor 
de la Escritura, que Padre, Hijo y Espíritu Santo, [siendo] una 
y la misma sustancia, en inseparable igualdad, llegan a la unidad 
divina, y en consecuencia, no son tres dioses sino un solo Dios”12 
(I,4,7). Ésta es mi fe, pues es la fe católica (Ibid). Para formular 
esta definición, S. Agustín dice basarse en lo que enseñan “cuan-
tos intérpretes del AT y NT he podido leer sobre la Trinidad, que 
es Dios…”.	

Prueba escriturística fundamental

En seguida S. Agustín procede a probar su definición teológica 
sobre Dios como Trinidad con citas de la escritura. Por ejemplo, 
afirma que: “…Pablo, el Apóstol, al decir ‘el único que posee la 
inmortalidad’ habla no únicamente del Padre sino del único Dios, 
que es la Trinidad misma” (I,6,10). Y cita a continuación el pasaje 

habrá que acudir al texto original (se utiliza Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece, 
Stuttgart, Deutsche Bibelgesellschaft, edición 27 revisada, 2006; también, Bruce M. 
Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament, Stuttgart, Deutsche Bi-
belgesellschaft, 22006), y en español a la Biblia de Jerusalén (Biblia de Jerusalén, 5ª. 
edición totalmente revisada, Bilbao, Desclée De Brouwer, 2019). Más aún, al citar a 
S. Agustín, en ocasiones convendrá presentar una traducción al español más literal, 
con el texto original latino entre paréntesis o a pie de página.

11 …quod Trinitas sit unus et solus et verus Deus, et Pater et Filius et Spiritus 
Sanctus unius eiusdem substantia vel essentia [recte] credatur.

12 Quod Pater et Filius et Spiritus Sanctus, unius eiusdem substantiae insepara-
bili aequelitate divinam insinuent unitatem.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 443

completo de Pablo a Timoteo: “Para que observes el precepto 
sin mancha ni culpa hasta la venida de nuestro Señor Jesucristo, 
quien hará aparecer a su tiempo al bienaventurado y solo dichoso, 
el único que posee la inmortalidad, que habita en luz inaccesible, 
a quien nadie entre los mortales vio ni puede ver; al cual el honor 
y la gloria por los siglos de los siglos. Amen”13.

En el Libro II, repite esta cita como prueba fundamental de 
su definición trinitaria, y añade otra, también en la misma carta 
de Pablo: “bienaventurado y solo poderoso, Rey de reyes y Señor 
de señores, el único inmortal que habita en una luz inaccesible, a 
quien nadie vio ni puede ver”14. También en este segundo caso 
S. Agustín considera probada su tesis sobre Dios Trinidad al re-
futar a sus adversarios, quienes “queriendo apuntalar las ruinas 
de su error” sostienen que “lo que afirma del Dios Trinidad, lo 
atribuyen al Padre, con exclusión del Hijo y del Espíritu Santo” 
(II,8,14).

Dificultades y paradojas

S. Agustín confiesa abiertamente que la defensa de la doctrina 
católica sobre la Trinidad como Dios ―tal como él la expone― 
no está exenta de problemas, dificultades y paradojas: “Si afirmo 
que no suelen venirme al pensamiento tales problemas, mentiría” 
(I,5,8). Con todo, el amor de la verdad lo impulsa a encontrar so-
luciones y proponerlas (Ibid). Por ejemplo:

Paradojas al interior de la Trinidad (ad intra)

“Quamvis15 [si bien es cierto que] el Padre haya engendrado al 
Hijo, y por lo tanto el Hijo no es lo que el Padre es; y el Hijo haya 

13 1 Tim 6, 14-16. 
14 1 Tim 1:17.
15 Quamvis: conjunción subordinada concesiva.



444	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

sido engendrado por el Padre, y por lo tanto el Padre no es lo 
que el Hijo es; y el Espíritu Santo no es ni Padre ni Hijo, sino el 
Espíritu del Padre y del Hijo, coigual al Padre y al Hijo, todos per-
tenecen a la unidad de la Trinidad, por lo que no son tres dioses 
sino un solo Dios” (I.4.7). 

Paradojas hacia el exterior de la Trinidad (ad extra)

Además, no la Trinidad, sino sólo el Hijo se encarnó, padeció, 
murió y resucitó; tampoco la Trinidad descendió en figura de pa-
loma en el bautizo de Jesús, ni en Pentecostés como lenguas de 
fuego entre un viento huracanado, sino sólo el Espíritu Santo; ni 
la Trinidad dijo “Tú eres mi Hijo muy amado”, sino sólo el Pa-
dre que hablaba a su Hijo; y quamvis [si bien es cierto que] así como 
Padre, Hijo y Espíritu Santo son inseparables, así operan [actúan] 
inseparablemente16 (Ibid), y todas las acciones [ad extra] son de la 
Trinidad.

Propuestas de solución (I,6,10)

Para probar estas verdades y combatir los errores, S. Agustín 
propone varias reglas para la recta comprensión de las Escrituras, 
a saber:

1ª. Distinguir las dos naturalezas en Cristo, o sea, “distinguir lo 
que se dice según la naturaleza de Dios, en la que es igual al Padre, 
y la naturaleza de siervo que asumió en el tiempo, en la que es 
inferior al Padre” (I,11,22).

2ª. Consecuentemente, “Ciertos pasajes de la Escritura hablan 
del Padre y del Hijo para indicar unicidad e igualdad de sustancia. 

16 Quamvis Pater et Filius et Spiritus sanctus, sicut inseparabiles sunt, ita inse-
parabiliter operentur.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 445

Por ejemplo, ‘Yo y el Padre somos uno” (Jn 10,30). “Algunos, por 
el contrario, hablan del Hijo como inferior al Padre, a causa 
de su forma servil” como El Padre es mayor que yo (Jn 14, 28). 
“Otros, finalmente, no indican ni inferioridad ni igualdad, sino 
simplemente procedencia, como este: Como el Padre tiene la vida en 
sí mismo, dio también al Hijo tener vida en sí (Jn 5,26), pues no significa 
inferioridad de uno respecto del otro, sino sólo quiere mostrar 
quien procede de quién (II,1,3).

Ahora bien, hay sentencias en las que es difícil discernir cuándo 
se refieren al Hijo en cuanto inferior por su condición de criatura 
y cuándo el Hijo como igual al Padre, aunque nacido del Padre. 
Por este carácter ambiguo, estas sentencias se pueden entender en 
ambos sentidos. Un ejemplo: Mi doctrina no es mía, sino del que me 
envió ((Jn 7,16), que implica decir: Yo no nací de mí mismo, sino 
de aquel que me envió (II,2,4). Tampoco el Hijo es inferior al Pa-
dre por glorificarlo, pues también el Padre lo glorifica. En forma 
semejante, el Espíritu Santo procede del Padre y del Hijo, pero no 
es inferior a ninguno de los dos.

Naturaleza de las misiones divinas según S. Agustín

Al planteamiento herético de que el enviado es inferior a quien 
los envió, S. Agustín aclara: del Hijo dice la escritura: “Estaba en 
el mundo y el mundo fue creado por él17” (Jn 1,10) y en seguida: 
“Vino a su propia casa18”. Por lo mismo, resulta que es enviado a 
donde ya estaba. 

En relación a la omnipresencia del Espíritu, también cita la 
escritura: “A donde me iré de tu Espíritu19”. Por lo mismo, igual-

17  evn tw/| ko,smw| h=n( kai. o` ko,smoj diV auvtou/ evge,neto (Jn 1,10).
18 In sua propia veni (eivj ta. i;dia h=lqen) (Jn 1,11).
19 Quo abibo ab Spiritu tuo (Sal. 138, 8).



446	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

mente resulta que es enviado a donde ya se encontraba. Entonces, 
¿en qué sentido son enviados?

Respecto del Hijo, dice la escritura: “Envió a su Hijo nacido 
de mujer” (Gal 4,4). Es decir, es enviado por el hecho de nacer 
de una mujer ―por hacerse visible―. Y en el mismo evento envió 
al Espíritu Santo: “El Espíritu Santo descenderá sobre ti”, y “Se 
halló haber concebido por el Espíritu Santo20”. 

En consecuencia, en cuanto nacido de Dios, el Hijo ya estaba 
en el mundo; vino enviado a este mundo en cuanto es nacido de 
una mujer. Igualmente, el Espíritu Santo ya estaba en el mundo, 
pero vino al mundo en cuanto que actuó sobre María y sobre Je-
sús. En ese sentido, ambos son enviados, sin que sean inferiores.

Ahora bien, “la voluntad del Padre y del Hijo es única, e inse-
parable su obrar; por lo mismo, la encarnación y nacimiento en el 
seno de una Virgen, siendo la explicación de la misión del Hijo, es 
obra única e indivisa del Padre y del Hijo, incluyendo al Espíritu 
Santo. Luego el Hijo ha sido enviado por el Padre y por el Hijo. 
Es decir, el Padre y el Hijo, ambos invisibles, han creado lo que es 
visible en el Hijo. Por lo mismo, el Hijo, en cuanto que es visible, 
fue enviado por el Padre y el Hijo, que son invisibles (II,5,9). E 
igualmente fue una misión del Espíritu Santo, invisible como el 
Padre y el Hijo, cuando aparece en forma corpórea de paloma o 
lengua de fuego.

Diferente es el caso de las teofanías del Antiguo Testamento, 
donde Dios se manifiesta mediante alguna forma corporal (la zar-
za ardiente, la columna de fuego, la nube, el monte en llamas en 
los diálogos con Moisés). En ningún caso se trata de Dios mismo, 
que es siempre invisible, sino simplemente del uso de criaturas 
como medios de comunicación.

20 Lc, 1, 35. Mt 1, 18.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 447

Análisis a profundidad 

Profundizando su noción de Dios como Trinidad, S. Agustín 
realiza un análisis cuasi-metafísico al distinguir las Personas y sus 
relaciones. Sólo Dios es sustancia inmutable ―o más bien esencia 
inmutable (ouvsi,a en griego)―. Las creaturas son susceptibles 
de accidentes y, por lo tanto, mutables. En Dios nada se predica 
según-accidente, pues nada le es accidental. Tampoco no todo 
se predica según-sustancia. Se habla a veces de Dios según la 
relación, como del Padre al Hijo y viceversa, pero ésta no es una 
relación accidental, pues no es mutable. Con todo, estas relaciones 
―diferentes― no son según la sustancia, pues la sustancia es única. 

El arriano Eunomio sostenía que ser ingénito o engendrado 
no implica relación de Padre e Hijo, sino se refiere a la sustancia 
propia de cada uno; y al ser distinta sustancia, Padre e Hijo son 
sustancialmente diferentes. Responde S. Agustín: en efecto, 
ingénito no dice relación sino característica consigo mismo del 
Padre; en cambio engendrado sí dice relación del Hijo con el 
Padre ―pero ambos son una misma sustancia.

Por ser la misma sustancia, lo que se dice de una Persona se 
dice de las otras en singular, por ejemplo: Dios, bueno, eterno, 
omnipotente. Lo que se dice en singular, no se dice de la Trinidad 
sino de una persona a otra, o en relación a las criaturas, como 
Padre o Hijo o Espíritu Santo. Cuanto se dice en el tiempo (Padre 
nuestro, Señor nuestro) no es algo accidental a Dios, como si en él 
hubiera habido algún cambio, sino es la criatura que con el tiempo 
inicia una relación distinta con Dios.

Como buen retórico, S. Agustín continúa preguntándose qué 
nombre genérico o específico abraza a Padre, Hijo y Espíritu 
Santo cuando que son distintos, pero una sola sustancia. Lo más 
adecuado es tres personas y no tres sustancias. Además, ninguna 
persona es mayor que las otras, ni dos juntas son mayores que la 
tercera.



448	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

El resto del libro VIII y en general la obra en conjunto 
desarrolla ulteriormente la analogía entre el alma humana y la 
Trinidad, a saber: en el alma humana se distinguen la mente, su 
conocimiento de sí misma, y el amor con que se ama a sí misma 
y a su conocimiento; con todo, estas tres realidades son iguales 
entre si y son de una misma esencia.

ALGUNAS OBSERVACIONES CRÍTICAS

Interpretes leídos
Para formular esta definición teológica, S. Agustín dice basarse 

en lo que enseñan “cuantos intérpretes del AT y NT he podido 
leer sobre la Trinidad, que es Dios…”. Sin embargo, sólo cita por 
su nombre a Hilario [de Poitiers] (VI, 10,11; XV,3,5), que escri-
bió en latín habiendo dominado el griego. En realidad, fuera del 
caso de Tertuliano (Adversus Praxeam, PL 2,154ss.) y tal vez el de 
Sancto Spiritu de San Ambrosio, no parece haber antecedentes de 
autores latinos previos a S. Agustín que hayan sostenido el térmi-
no y el concepto de «Dios» como la Trinidad (Trinitas)21. Más aún, 
él mismo hace esta observación:

Tengan en cuenta que las obras que versan sobre estas mate-
rias no están escritas en latín o no se encuentran ―para nosotros 
ciertamente fueron de difícil adquisición―; además, no estoy tan 
familiarizado con el griego para poder leer y entender los libros 
publicados en dicho idioma, aunque, por lo poco que nos ha 
sido traducido, no dudo que dichos escritos contengan en abun-
dancia lo que con tanta utilidad buscando voy (III, Pról. 1).

21 Arias, Op. Cit, pag. 234, cita 1 sugiere el nombre de algunos otros posible 
autores leídos por S. Agustín.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 449

En consecuencia, no se puede afirmar que S. Agustín haya 
conocido y dominado todos, o la mayoría, de los antecedentes 
históricos del desarrollo de la doctrina y dogma trinitarios y cris-
tológicos previos o contemporáneos, tanto en Oriente como en 
Occidente, incluyendo al Antiguo y Nuevo Testamento en sus 
idiomas originales, por lo que sus planteamientos se basan pri-
mordialmente en su estudio de las Escrituras traducidas al latín. 
Esto apunta a su gran ingenio creativo, pues es poco lo que ha 
recibido de la tradición; pero también a sus limitaciones en la 
exégesis y la interpretación de la Sagrada Escritura, como podrá 
apreciarse.

Las citas básicas
Como pruebas escriturísticas de su definición de Dios como 

Trinidad, S. Agustín se limita a citar dos pasajes de la primera 
carta de San Pablo a Timoteo (1Tim 6, 14-1622 y 1Tim 1:17)23. 
Sin embargo, es cuestionable que estas citas se refieran a Dios 
Trinidad bajo el supuesto de que es el “único que posee la inmor-
talidad”. Más aún, es extraño que no aduzca ninguna otra cita del 
Nuevo Testamento.

Reformulaciones de la Escritura
En ocasiones su definición de Dios como Trinidad lo obliga a 

una exégesis cuestionable de pasajes bíblicos. Ejemplo es el dicho 
de Jesús en la oración sacerdotal de la última cena, cuando, ha-
blando con el Padre y dirigiéndose a Él, exclama: “Esta es la vida 

22 El original dice: thrh/sai, se th.n evntolh.n a;spilon avnepi,lhmpton me,cri 
th/j evpifanei,aj tou/ kuri,ou h`mw/n VIhsou/ Cristou/( h]n kairoi/j ivdi,oij dei,xei o` 
maka,rioj kai. mo,noj duna,sthj( o` basileu.j tw/n basileuo,ntwn kai. ku,rioj tw/n 
kurieuo,ntwn( o` mo,noj e;cwn avqanasi,an( fw/j oivkw/n avpro,siton( o]n ei=den ouvdei.j 
avnqrw,pwn ouvde. ivdei/n du,natai\ w-| timh. kai. kra,toj aivw,nion( avmh,n.

23 El orignal dice: Tw/| de. basilei/ tw/n aivw,nwn( avfqa,rtw| avora,tw| mo,nw| qew/|( 
timh. kai. do,xa eivj tou.j aivw/naj tw/n aivw,nwn( avmh,n.



450	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

eterna: que te conozcan a ti, único Dios verdadero y al que en-
viaste, Jesucristo”. (Jn 17,3)24. Al respecto S. Agustín se pregunta 
si no “nos vemos obligados a confesar que sólo el Padre es Dios 
verdadero, o bien que en la palabra Dios se comprenden las tres 
divinas personas, Padre, Hijo y Espíritu Santo”. Y se responde: 
“¿Y no es que al añadir el Señor ‘y al que enviaste Jesucristo’, se 
han de sobrentender las palabras ‘único Dios verdadero’ como las 
tres divinas personas? En cuyo caso el orden de las palabras es: 
La vida eterna es “que a ti y al que enviaste, Jesucristo, conozcan 
como el único Dios verdadero” Y al nombrar a uno en relación 
de paz con el otro, se sobreentiende la paz como el Espíritu Santo 
(VI,9,10).

Cuando la escritura dice: “Dios es amor, y tanto amó Dios 
al mundo que le entregó a su Hijo unigénito”, S. Agustín aclara: 
“Dios Trinidad es amor. Y tanto amó Dios Trinidad, Padre, Hijo 
y Espíritu Santo, al mundo que le entregó al Hijo, por no poder 
decir a su Hijo (Jn 3, 16).

Las acciones ad extra 
Si bien hace alusión a acciones específicas de cada una de las 

personas en la historia de la salvación, acaba considerando esta 
especificidad como una mera asignación, sin que realmente sean 
acciones diferentes, pues al enfatizar la unidad inseparable de las 
tres personas por su unidad de sustancia, resulta que la encar-
nación, la infusión del Espíritu Santo y la iniciativa del Padre al 
enviar a su Hijo al mundo, son todas acciones de la Trinidad y 
su única sustancia. Su intento de resolver las paradojas que de 
aquí se derivan mediante su concepción de las misiones resulta muy 
cuestionable.

24 En griego: au[th de, evstin h` aivw,nioj zwh. i[na ginw,skwsin se. to.n mo,non 
avlhqino.n qeo.n kai. o]n avpe,steilaj VIhsou/n Cristo,nÅ



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 451

La influencia de S. Agustín
Con todo, la obra exegética De Trinitate conserva un gran valor 

al refutar a los herejes, sobre todo arrianos, y por las profundas 
reflexiones sobre las relaciones intra-trinitarias de la tres Personas, 
así como en su intento de ver en el alma humana un reflejo de la 
realidad trinitaria. Su pensamiento tuvo una gran influencia en los 
siguientes siglos, sobre todo en Occidente.

En efecto, la concepción agustiniana de «Dios» como la 
santísima Trinidad ―un solo Dios en tres personas distintas―, 
influyó grandemente en la teología occidental, tanto en las 
definiciones eclesiásticas y conciliares, como entre los teólogos, 
en los tratados de teología, y en la catequesis de la Iglesia. Veamos.

Definiciones conciliares
En los primeros siglos, en todos los símbolos de la fe cuya 

redacción original es en lengua griega, el primer artículo 
invariablemente habla de Dios, el Padre omnipotente. Más aún, 
cada vez con más frecuencia añade el término «un solo Dios»: 
ei-j qeo.j: “Creemos en un solo Dios, Padre omnipotente, hacedor 
de todas las cosas visibles e invisibles…” (Pisteu,omen eivj e[na 
qeo.n( Pate,ra pantokra,tora( pa,ntwn o`ratw/n te kai. avora,twn 
poieth,n)))25...

En cambio, después de S. Agustín, las definiciones eclesiásticas 
y conciliares redactadas en latín van transitando del sentido del 
término «Dios y único Dios» como el Padre omnipotente, al 
sentido agustino de «Dios» como santísima Trinidad: Padre, Hijo 
y Espíritu Santo, un solo Dios en tres Personas Distintas. Veamos:

25 El caso primordial es el Símbolo de Nicea, DH 125. La fórmula es semejante 
en prácticamente todos los símbolos primeros que preceden a Nicea. Cf. DH 40, 
41, 42, 44, 46, 48, 50, 51, 55, 60. La misma fórmula se consuma en Constantinopla 
I, DH 150.



452	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

	En el símbolo en latín atribuido al Papa Dámaso (Fides 
Damasi) —sur de Francia hacia el año 500, y que influyó en Espa-
ña—, en un mismo párrafo se utiliza ya el término “unum Deum” 
en los dos sentidos —el Padre y el Dios trino y uno—, al referirse 
al misterio trinitario:

Creemos en un solo Dios, Padre todopoderoso, y en un solo 
Señor nuestro Jesucristo Hijo de Dios, y en [un solo] Espíritu 
Santo Dios. Veneramos y confesamos no tres dioses, sino Padre 
e Hijo y Espíritu Santo [ser] un solo Dios, no como si se tratara 
de un solo Dios cuasi solitario; tampoco que siendo Padre sea 
también Hijo, sino que el Padre es quien engendra, el Hijo quien 
es engendrado, y el Espíritu Santo ni engendrado ni ingénito, no 
creado ni hecho, sino procediendo del Padre y el Hijo [omitido 
en el texto original]…26.

	En el año 400 el símbolo Toledano I utiliza ya el término 
unum Deum para hablar de Dios, el Padre y el Hijo y el Espíritu 
Santo: “Creemos en un solo Dios verdadero, Padre e Hijo y Es-
píritu Santo, hacedor de las cosas visibles e invisibles, por quien 
son creadas todas la cosas en el cielo y en la tierra”. (Credimus in 
unum verum Deum, Patrem et Filium et Spiritum Sanctum, visibilium 
et invisibilium factorem, per quem creata sunt omnia in caelo et in terra)27. 
A diferencia del credo Niceno-constantinopolitano, en el que el 
creador es el Padre, aquí un solo verdadero Dios, Padre e Hijo y Espíritu 
Santo, (el Dios trino y uno) es el creador de todas las cosas.

26 Credimus in unum Deum Patrem omnipotentem et in unum Dominum nostrum Iesum 
Christum Filium Dei et in [unum]Spiritum Sanctum Deum. Non tres Deos, sed Patrem et 
Filium et Spiritum Sanctum unum Deum colimus et confitemur: non sic unum Deum, quasi 
solitarium, nec eundem, qui ipse sibi Pater sit, ipse et Filius, sed Patrem esse qui genit, Filium esse 
qui genitus sit, Spiritum vero Sanctum non genitum neque ingenitum, non creatum neque factum, 
sed de Patre et Filio [omittitur] procedentem… DH 71.

27 Símbolo Toledano I, año 400, DH 188. Cf  etiam DH 441. 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 453

	Confesión pseudo-atanasiana “Quicumque”. Su autoría ha 
sido motivo de muchas discusiones, si bien ya nadie lo atribuye a 
Atanasio de Alejandría28. “En la actualidad predomina la opinión 
de que la confesión de fe fue compuesta por un autor desconoci-
do, entre los años 430 y 500, en el mediodía de Francia, probable-
mente en la provincia de Arlés”29. Su primer artículo dice: “Fides 
autem catholica haec est, ut unum Deum in Trinitate et Trinita-
tem in unitatem veneremur”30. Continúa una larga explicación en 
latín del misterio de la Trinidad.

	Más adelante, en el año 638, en el Concilio Toledano VI, 
la fórmula de confesión de fe utiliza ya el término Trinidad como 
el unum Deum, en una exposición de esta doctrina: “Creemos y 
confesamos que la sacratísima y omnipotentísima Trinidad, Padre 
e Hijo y Espíritu Santo, [es] un solo Dios, no solitario, de una 
esencia…”31.

	Y más tarde el Concilio IV de Letrán (XII Ecuménico), 
en el año 1215 afirma: 

Firmemente creemos y sencillamente confesamos que hay 
un solo Dios verdadero, eterno, inmenso e inconmutable, in-
comprensible, omnipotente e inefable, Padre e Hijo y Espíritu 

28 No hay lugares paralelos ni en los escritos de Atanasio ni en las actas de los 
concilios de Éfeso o de Calcedonia. En cambio, sí incluye varios textos del De Trini-
tate de S. Agustin. Cfr. Philip Schaff, History of  the Christian Church, Peabody, Mass., 
Hendrickson,Vol. 3, p. 695-96.

29 DH p. 81.
30 “Ahora bien, la fe católica es que veneremos a un solo Dios en Trinidad y 

Trinidad en la unidad.” DH 75, p. 80-82.
31 Credimus et confitemur sacratissimam et omnipotentissimam Trinitatem, Patrem et Filium 

et Spiritum Sanctum, unum Deum solum non solitarium, unius essentiae, virtutis, potestatis, 
maiestatis, uniusque naturae, discretam inseparabiliter personis, indiscreatam essentialiter subs-
tantia deitatis creatricem ómnium creaturarum… etc. Concilio Toledano VI, año 638, DH 
490.



454	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Santo, ciertamente tres Personas, pero una esencia, sustancia 
o naturaleza totalmente simple: el Padre [procede] de nadie, el 
Hijo sólo del Padre, el Espíritu Santo igualmente de ambos…32.

	De ahí en adelante, los pronunciamientos conciliares y ex-
posiciones del magisterio en idioma latino elaboran cada vez con 
más detalle y precisión el término unum verum Deum omnipotentem 
como el Dios trino y uno33. 

	Finalmente, de especial relevancia es el “Decreto en pro 
de los jacobitas” Cantate Domino del Concilio de Florencia (1441)34. 
Aquí se define con toda precisión la doctrina de la Santísima Tri-
nidad como el Dios trino y uno, y se describe la perico,resij o 
circumincessio. Vale la pena transcribirlo con cierta amplitud:

La sacrosanta Iglesia Romana, fundada por la palabra del Se-
ñor y Salvador nuestro, firmemente cree, profesa y predica a un 
solo verdadero Dios, omnipotente, inmutable y eterno, Padre, 
Hijo y Espíritu Santo, uno en esencia y trino en personas: el 
Padre ingénito, el Hijo engendrado del Padre, el Espíritu Santo 
que procede del Padre y de Hijo. Que el Padre no es el Hijo o el 
Espíritu Santo; el Espíritu Santo no es el Padre o el Hijo; sino 
que el Padre es solamente Padre, y el Hijo solamente Hijo, y el 
Espíritu Santo solamente Espíritu Santo. Sólo el Padre engendró 
de su sustancia al Hijo, el Hijo sólo del Padre fue engendrado, 
el Espíritu Santo sólo procede juntamente del Padre y del Hijo. 
Estas tres personas son un solo Dios, y no tres dioses; porque 

32 Firmiter credimus et simpliciter confitemur, quod unus solus est verus Deus, aeternus, im-
mensus et incommutaabilis, incomprehensibilis, omnipotens et ineffabilis, Pater et Filius et Spiritus 
Sanctus: tres quidem personae, sed una essentia, substantia seu natura simplex omnino: Pater a 
nullo, Filius a Patre solo, Spiritus Sanctus pariter ab utroque… Concilio Ecuménico IV de 
Letrán (1215), DH 800.

33 Cfr. DH 73-74 (Clemens Trinitas ), 75-76 (Quicumque…), etc.
34 DH 1330-1331.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 455

las tres tienen una sola sustancia, una sola esencia una sola natu-
raleza, una sola divinidad, una sola inmensidad, una eternidad, y 
todo es uno donde no obsta la oposición de relación.

Por razón de esta unidad, el Padre está todo en el Hijo, todo 
en el Espíritu Santo; el Hijo está todo en el Padre, todo en el 
Espíritu Santo; el Espíritu Santo está todo en el Padre, todo en 
el Hijo. Ninguno precede a otro en eternidad, o le excede en 
grandeza, o le sobrepuja en potestad. El Hijo existe del Padre 
Eterno eternamente y sin comienzo. El Espíritu Santo procede 
del Padre y del Hijo eternamente y sin comienzo. El Padre cuan-
to es o tiene, no lo tiene de otro, sino de sí mismo, y es principio 
sin principio. El Hijo, cuanto es o tiene, lo tiene del Padre, y es 
principio de principio. El Espíritu Santo, cuanto es o tiene, lo 
tiene juntamente del Padre y del Hijo. Mas el Padre y el Hijo no 
son dos principios del Espíritu Santo, sino un solo principio: 
como el Padre y el Hijo y el Espíritu Santo no son tres principios 
de la creación, sino un solo principio35.

35 Es ésta una magnífica exposición doctrinal del misterio de la Trinidad en 
sí mismo, del Dios triuno, siguiendo la doctrina agustino-tomista: Sacrosancta 
Romana Ecclesia, Domini et Salvatoris nostri voce fundata, firmiter credit, profitetur et 
praedicat, unum verum Deum omnipotentem, incommutabilem et aeternum, Patrem et Fi-
lium et Spiritum Sanctum, unum in essentia, trinum in personis: Patrem ingenitum, Filium 
ex Patre genitum, SpiritumSanctum ex Patre et Filio procedentem. Patrem non esse Filium 
aut Spiritum Sanctum; Filium non esse Patrem aut Spiritum Sanctum; Spiritum Sanctum 
non esse Patrem aut Filium; sed Pater tantum Pater est, Filius tantum Filius est, Spiritum 
Sanctum tantum Spiritum Sanctum est. Solus Pater de substancia sua genuit Filium, solus 
Filius de solo Patre est genitus, solus Spiritus Sanctus simul de Patre procedit et Filio. Hae 
tres personae sunt unus Deus, et non tres dei: quia trium est una substantia, una essentia, 
una natura, una divinitas, una immensitas, una aeternitas, omniaque sunt unum, ubi non 
obviat relationis oppositio.

Propter hanc unitatem Pater est totus in Filio, totus in Spiritu Sancto; Filius totus est 
in Patre, totus in Spiritu Sancto; Spiritus Sanctus totus est in Patre, totus in Filio. Nullus 
alium aut praecedit aeternitate aut excedit magnitudine, aut superat potestate. Aeternum qui-
ppe et sine initio est, quod Filius de Patre exsistit; aeternum ac sine initio est, quod Spiritus 
Sanctus de Patre Filioque procedit. Pater quidquid est aut habet, non habet ab alio, sed ex 



456	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Teólogos y tratados teológicos

El más grande teólogo de la Edad Media, Santo Tomás de 
Aquino (1225-1274), sigue el esquema agustino en su Summa 
Theológica. Su Parte Primera, dedicada a Dios, trata en primer 
lugar de Dios en general, sobre la esencia divina, en las cuestiones 
de la 2 a la 26; enseguida trata sobre las tres divinas Personas en 
Dios, en las cuestiones de la 27 a la 43. De Santo Tomas procede 
la Teología Escolástica, cuyo tratado sobre la Trinidad se divide 
también en dos partes: una primera, De Deo uno, y una segunda, 
De Deo Trino.

Catequesis

S. Agustín tuvo, así mismo, gran influencia en la catequesis 
de la Iglesia en Occidente, y en el texto de los catecismos. Un 
ejemplo es Ripalda, el texto clásico de la catequesis primera. Al 
declarar los artículos del Credo, pregunta: “Pues si el primero 
es creer en Dios [“Creo en un solo Dios”], ¿quién es Dios?”, y 
responde: “La Santísima Trinidad, Padre, Hijo y Espíritu Santo, 
tres personas distintas y un solo Dios verdadero.” Y continúa su 
texto con cuatro nuevas preguntas y sendas respuestas: “¿El Padre 
es Dios? Sí lo es. ¿El Hijo es Dios? Sí lo es. ¿El Espíritu Santo es 
Dios? Sí lo es. ¿Entonces, son tres Dioses? No, es un solo Dios 
en tres personas distintas”. 

se, et est principium sine principio. Filius quidquid est aut habet, habet a Patre, et est princi-
pium de principio. Spiritus Sanctus quidquid est aut habet, habet a Patre simul et Filio. Sed 
Pater et Filius non duo principia Spiritus Sancti, sed unum principium: sicut Pater et Filius 
et Spiritus Sanctus non tria principia creaturae, sed unum principium. (DH 1330-1331). 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 457

EL PASO DE ORIENTE A OCCIDENTE

Del ei[j qeo,j al unus Deus
Está claro, pues, con este análisis de San Agustín y su influencia 

en Occidente, que ha habido una evolución en la formulación de 
la doctrina trinitaria de la Iglesia Católica a lo largo de los siglos. 
Aun la terminología teológica latina es relativamente distinta de la 
griega. En efecto, en la historia de la doctrina y dogma trinitarios 
encontramos dos versiones básicas del término y el concepto de 
«Dios». Y esa diferencia lingüística tiene implicaciones semánticas. 
Para empezar, hay que referirse a la traducción del término qeo,j 
en griego al término Deus en latín.

qeo,j en griego 
Casi como premonición hizo Orígenes una advertencia lin-

güística sobre la precisión del griego respecto al término qeo,j 
precedido por un artículo o sin él. Comentando el Prólogo de 
San Juan aclara: 

Con gran cuidado, y no como quien no conoce la precisión 
rigurosa de la lengua griega, Juan en ocasiones utiliza los artículos, 
y en ocasiones los calla; respecto al Verbo, antepone [el artículo] 
«el»; pero respecto de la apelación «Dios», en ocasiones lo pone 
en ocasiones lo quita. Porque, por una parte, se pone el artículo 
cuando la denominación «Dios» se coloca en referencia al ingé-
nito, causa de todas las cosas; pero, por otra, se calla cuando el 
Verbo es llamado «Dios»36.

36 Pa,nu de. paratethrhme,nwj kai. ouvc w`j e`llhnikh.n avkribologi,an ouvk 
evpis ta,menoj o` vIwa,nnhj o[pou me.n toi/j a;rqroij evcrh,sato o;pou de. tau/ta 
avpesiw,phsen( evpi. me.n tou/ lo,gou prostiqei.j to. « o` »( evpi. de. th/j qeo.j 
proshgori,aj o;pou me.n tiqei.j o[pou de. ai;rwn) Ti,qhsin me.n ga.r to. a;rqron( 
o[te h` «qeo.j» ovnomasi,a e`pi. tou/ avgenh,tou ta,ssetai tw/n o[lwn aivti,ou( siwpa/| 
de. auvto,( o[te o` lo,goj «qeo.j» ovnoma,zetai) Origen, Der Johanneskommentar, hrsg 



458	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

En efecto, en griego «Dios» con artículo (ò qeo,j) designa al 
Padre37, es decir, es el nombre propio del Padre. «Dios» sin artí-
culo (qeo,j) se refiere al Logos por cuanto que de él se predica ser 
sustancia divina ― “y el Verbo era Dios” (kai. qeo.j h=n ò lo,goj)―. 
Lo mismo se predica del Espíritu Santo: también es Dios (qeo,j). 
Así pues, en Oriente, su significado propio del término ò qeo,j 
es el Padre omnipotente. Este significado es unánime en el Nue-
vo Testamento, en los Padres Apostólicos y los Apologistas, en 
Ireneo de Lyon, Clemente de Alejandría, Orígenes, Atanasio, los 
padres Capadocios ―Basilio, y dos Gregorios―, así como en todos 
los concilios ecuménicos orientales. El Padre es el Dios verdadero 
(VAlhqino.j ou=n qeo.j ò qeo,j), por ser Dios por sí mismo (auvto,qeoj 
ò qeo,j evsti ). 

El Hijo es Dios (qeo,j sin artículo) por ser Hijo del Padre, de 
quien recibe la naturaleza divina al haber sido engendrado ab 
aeterno. Igualmente, el Espíritu Santo es Dios por proceder ab 
aeterno del Padre [y del Hijo o a través del Hijo]. 

La gran tradición oriental griega nunca utiliza el término «Dios» 
como trino y uno. Aun en teólogos latinos como Novaciano38 e 
Hilario de Poitiers39, Dios es primordialmente el Padre, al tiempo 
que sostienen con total rigor la divinidad de Jesucristo y del 
Espíritu Santo. 

von Erwin Preuschen, Liepzig, J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung 1903. Origène, 
commentaire sur Saint Jean, Cécile Blanc (Ed.), París, Les Éditions du Cerf, 1966, 
Sources Chétiennes, No. 120, Libro I, p. 215.

37 Lo mismo sostuvo Rahner respecto al NT: Karl Rahner, “Theos im Neuen 
Testament”, en Schriften zur Theologie (Einsiedeln: Benzinger Verlag, 71964), Band I, 
p.143-44.

38 La Trinidad, edición crítica y traducción de Carmelo Granado, SJ, Madrid, 
Editorial Ciudad Nueva, 1996. 

39 La Trinidad, edición bilingüe de Luis Ladaria, Madrid, BAC, 1986.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 459

Deus en latín
Ahora bien, en latín no hay forma de hacer estas precisio-

nes, ya que en la lengua de Cicerón no hay artículos determina-
dos. No hay forma de utilizar el término «Deus» de manera que 
designe específicamente al Padre, y el término «Deus» de manera 
que se refiera al Hijo o al Espíritu Santo en cuanto Personas de 
naturaleza divina. En el latín, esta falta de precisión que sí tiene 
el griego de alguna manera influye en la reflexión teológica de 
Occidente. Tampoco en las lenguas romances se estiló, sino rara-
mente, hablar de «el Dios», con artículo, y de «Dios», sin artículo, 
como una forma de nombrar diferenciadamente al Padre, por un 
lado, y al Hijo [y al Espíritu Santo] por otro.

La problemática trinitaria subsiste
La diferencia entre la concepción oriental del único Dios y la 

tríada de hipóstasis, por un lado, y la concepción agustiniana de 
Dios como Trinidad ―un solo Dios en tres Personas distintas―, 
por otro, puede ser sutil en apariencia y ambas pueden considerarse 
ortodoxas: pero en el fondo resultan concepciones distintas, y 
en la práctica conducen a dos lecturas doctrinales distintas, y a 
distintas aplicaciones exegéticas y espirituales.

Frente a estas diferencias, y sus complicaciones inherentes, 
subsiste la pregunta sobre el sentido de la actual religiosidad del 
grueso de los cristianos como «monoteísta» crísticos, tal como la 
describe Rahner40. ¿Puede uno asombrarse de que el pueblo fiel 
no tenga una experiencia vivencial de este supremo misterio de la 
fe cristiana; de que el fiel no viva la Trinidad?

Se podría proponer la hipótesis paradójica de que precisamente 
por la precisión, profundidad y complejidad de la doctrina 
trinitaria en la teología especializada, en la práctica ha resultad 

40 Bemerkunden, p. 105.



460	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

de muy difícil comprensión, asimilación y vivencia para el grueso 
de los cristianos de hoy. El planteamiento de que “Dios es uno 
y es tres; es tres y es uno” no se logra comprender, a pesar de 
que la apologética responde tratando de explicar, sin lograrlo, 
algo que ella misma sostiene que es un misterio, y por lo mismo 
difícilmente comprensible. Es decir, paradójicamente parece haber 
una correlación negativa entre amplitud y precisión teológica, por 
una parte, y vida espiritual del pueblo fiel, por la otra ―mientras 
más sofisticado es el tratamiento dogmático y doctrinal sobre la 
Trinidad, menos influencia tiene sobre la vida cristiana—y, por 
consiguiente, ésta es menos trinitaria.

Una explicación de esta paradoja sería que la formación 
teológica de los clérigos desemboca o bien en una catequesis, 
kerigma y homilías basadas en la muy compleja doctrina de la 
Trinidad que estudiaron en el seminario, o bien se amolda a las 
prácticas de piedad prevalecientes entre los fieles católicos —con 
su muy tenue barniz trinitario41―. En ambos casos, la vivencia 
trinitaria en los fieles es escasa—se establece, así, un incipiente 
círculo vicioso―. ¿Es aceptable esta situación? Parece haber aquí 
un dilema cornuto: malo si se insiste en la profundidad teológica, 
malo si se insiste en una espiritualidad meramente crística. ¿Cómo 
resolver este dilema?

Aludiendo a las ciencias sociales como una analogía, hay 
entre los sociólogos la discusión sobre qué es más importante y 
conveniente para un sano desarrollo de la vida social, ¿la teoría o 
la práctica? La respuesta más aceptable ha sido: “nada hay más 
práctico que una buena teoría”. Así también, en el caso que nos 

41 Este planteamiento no implica que frecuentemente el pueblo fiel, por la pro-
fundidad de su fe, no tenga una vivencia espiritual muy profunda de las realidades 
divinas. Por ejemplo, un creyente puede sobrepasar por mucho a muchos teólo-
gos en su percepción del insondable misterio que implica la sencilla frase “Dios es 
amor”. 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 461

ocupa, se puede postular que nada es más conducente a la práctica 
de una vivencia trinitaria plena que una buena doctrina teológica 
sobre el misterio trinitario. Así pues, la solución no consiste en 
aceptar la inaccesible complejidad de una teología de escuela, por 
un lado, o la superficialidad práctica en la vida cristiana, por otro, 
sino en lograr una doctrina trinitaria que represente fielmente el 
dogma y la tradición, y facilite la inteligibilidad del misterio, para 
lograr su auténtica vivencia experiencial entre el pueblo cristiano.

DOS CONCEPCIONES TRINITARIAS ALTERNATIVAS

De la economía a la teología

En la historia de la doctrina y dogma trinitarios tenemos, pues, 
sendas terminologías y sendos credos en Oriente y Occidente, sin 
que ninguno pueda ser considerado heterodoxo. El resultado de 
este proceso de evolución de la doctrina y el dogma de Oriente a 
Occidente ―proceso no sólo regional sino histórico-temporal―
suele designarse como el tránsito de la economía a la teología.

De la economía a la teología
En efecto, en forma paralela al cambio terminológico, la re-

flexión fue transitando del predominio de la economía en los teólo-
gos orientales al predominio de la teología en los occidentales; es 
decir, de la intervención salvífica de la santa Tríada en la historia 
humana a la realidad del Dios trino y uno en sí mismo, en su 
vida intra-trinitaria. Este tránsito se ha considerado como un gran 
avance en la ciencia teológica―avance que en su momento habrá 
que matizar―. Convencionalmente a estas dos concepciones se 
les ha llamado la Trinidad Económica y la Trinidad Inmanente.



462	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

La Trinidad económica, Dios en la historia de la salvación humana 
Durante los primeros siglos del cristianismo, una vertiente de la 

reflexión trinitaria retoma la historia de la salvación tal como surge 
de la revelación vetero- y neotestamentaria, y frente al monoteísmo 
judío y el politeísmo pagano, y a diversas herejías como el gnosti-
cismo y otras, esclarece la forma de salvaguardar el monoteísmo 
del único Dios (ei-j qeo.j), el Padre, no obstante la divinidad de 
su enviado Jesucristo, y del Espíritu Santo. La reflexión parte del 
orden en que se revelaron sucesivamente cada una de las personas 
divinas, y el papel que cada una juega en la historia de la salvación, y 
concluye en la unidad de sustancia de las tres Personas. 

En efecto, en el Antiguo Testamento quien se manifiesta es 
Yahveh, como el Dios que salva a su pueblo y lo conduce por el 
camino de la alianza. Al llegar a la plenitud de los tiempos, ese 
Dios (Yahveh) fue revelado por Jesús como su Padre y nuestro 
Padre, como su Dios y nuestro Dios. Al hacerlo, Jesús se revela a 
sí mismo como el Hijo de Dios, a quien Dios, el Padre, ha man-
dado al mundo para salvarlo mediante su cruz y resurrección. El 
Padre es el Dios de Jesucristo, y éste es su Hijo. Tras la pascua, 
Jesús nos envía al Espíritu Santo, que nos incorpora a Cristo y nos 
hace hijos de Dios por adopción y herederos del Reino, capaces 
de dirigirnos a Dios como Abba, Padre. Es, pues, un proceso de 
salvación que parte del Dios único (ei-j qeo.j), el Padre, por la 
intermediación del Hijo, con la acción del Espíritu Santo, y nos 
invita a volver en el Espíritu Santo por el Hijo al Padre. En ter-
minología teológica especializada a esta concepción se le llama la 
Trinidad económica, es decir, la Trinidad que irrumpe en la casa del 
hombre [oivkonomi,a son “las normas de la casa”] en la historia de 
la salvación42. En lenguaje más accesible se podría denominar la 
Trinidad [históricamente] salvífica.

42 Esta concepción enfatiza la revelación, por lo que en griego también se utiliza 
la expresión tro,poj avpokalu,yewj (modo de revelación). Cfr. Schaff, History, Vol. 
III, p. 680, nota 4.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 463

La Trinidad inmanente, Dios en sí mismo
Casi podemos afirmar que, una vez logradas las definiciones 

básicas cristológicas y trinitarias como resultado de la solución 
de las controversias de los primeros siglos, la reflexión teológica 
sobre la Trinidad fue adquiriendo una dinámica propia. En efecto, 
se buscó profundizar y hacer lo más inteligible posible el misterio 
incomprensible y supremo de la divinidad cristiana, el misterio 
de Dios en sí mismo. Se parte de la unicidad de Dios (unus Deus), 
que es una única sustancia, pero en tres personas distintas (Deus 
triunus). A partir de San Agustín se utiliza como base el esquema 
psicológico de la mente humana que se conoce a sí misma (el 
conocimiento engendra al Verbo) y el amor que surge entre el co-
gnoscente y el conocido (el Espíritu Santo) como tres realidades 
sustanciales, tres Personas. Describe y profundiza las relaciones in-
tra-trinitarias, entre las Personas. Sostiene que la acción de Dios 
al exterior (ad extra) es de la única sustancia, y no de las personas 
―a cada una de las cuales sólo se atribuye (conceptualmente) algu-
na acción: al Padre la creación, al Hijo la redención, y al Espíritu 
Santo la santificación de los hombres―. Así se desarrollaron los 
conceptos de procesiones, circumincessio o perijóresis (pericw,resij), 
relaciones, nociones, misiones, dentro de la vida íntima de la Trinidad, 
desde luego, siempre en la analogía del más profundo misterio. La 
visión resultante es lo que en terminología teológica especializa-
da se denomina la Trinidad inmanente o la Trinidad en sí misma43, 
y que en lenguaje más accesible se podría denominar la Trinidad 
[dogmáticamente] contemplada, de fuera y de lejos.

De nuevo, parece ser propio de la Trinidad económica con-
siderar a Dios como el Padre omnipotente, el único verdadero 
Dios (Christus dixit), mientras que la Trinidad inmanente habla de 
un Dios en tres personas distintas, es decir, considera al único 
Dios como uno y trino. 

43 Igualmente en griego tro,poj u`pa,rxewj (modo de ser o existir). Ibid., nota 5. 



464	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

¿Qué pensar de esta distinción entre Trinidad económica y 
Trinidad inmanente, la primera más próxima a la teología oriental 
y la segunda prevalente en la teología occidental?

Un cuestionamiento 
En la renovación teológica de primera mitad del siglo XX, que 

desembocó en el Concilio Vaticano II, se cuestionó esta cierta 
discrepancia entre las concepciones trinitarias de Oriente y de 
Occidente, sobre todo por lo que toca a la neo-escolástica y su 
doble tratado De Trinitate: De Deo Uno y De Deo Trino. Un teólogo 
de la talla de K. Rahner ha hecho incisivas críticas a este enfoque. 
Entre otras: 1) que da prioridad a la esencia sobre las personas 
―Dios es uno, cuya esencia única subsiste en tres personas dis-
tintas―; 2) sostiene que toda acción de Dios ad extra es de la es-
encia que subsiste en las tres personas, y no de alguna persona en 
particular, si bien a cada una se le atribuye alguna acción en especial 
―la creación al Padre, la redención al Hijo, la santificación al Es-
píritu Santo―. 3) Respecto a la encarnación, afirma que “Dios” se 
hizo hombre ―de donde se origina el monoteísmo crístico―, que 
4) siendo las tres personas “Dios”, cualquiera de ella se pudo haber 
encarnado, y finalmente que 5) el Padre Nuestro se puede dirigir a 
cualquiera de las tres Personas, y otras críticas por el estilo44.

Una propuesta de solución
Un intento de compatibilizar estas dos concepciones de la te-

ología lo propone Walter Kasper. Al hablar del Dios de Jesucristo, 
en lugar de seguir el esquema neo-escolástico en el que la primera 
parte, De Deo uno se trata de la esencia única de Dios, mientras 

44 Rahner, “Bemerkungen… Ver también de Rahner, “El Dios Trino como Prin-
cipio y fundamento trascendente de la historia de la salvación”, Sección primera, 
“Método y estructura del tratado «De Deo Trino», en Misterium Salutis, Vol. II, p. 
271-179.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 465

que la segunda parte, De Deo Trino se habla sobre las tres personas    
divinas, Kasper en la primera parte, De Deo Uno, trata sobre el 
Padre, el único Dios verdadero, mientras que en la segunda parte 
habla de las tres Personas45  

Otra propuesta: la tesis fundamental de Rahner
Por su parte, para resolver la aporía, Rahner propone, por una 

parte, la vuelta al concepto oriental de Dios (ò qeo,j), el Padre 
omnipotente. También hace el intento de superar cualquier apa- 
riencia de contradicción, con una solución radical: no sólo no hay 
contradicción entre ambas concepciones trinitarias, sino que son 
lo mismo. El tema lo aborda en el contexto del conjunto de los 
tratados trinitarios de teología escolástica y su relación recíproca, 
y sostiene que:

La tesis fundamental que destaca esta vinculación entre los 
tratados y que pone de relieve la Trinidad en tanto misterio de 
salvación para nosotros —en su realidad y no primariamente 
como doctrina— podría formularse así: la Trinidad «económi-
ca» es la Trinidad inmanente y viceversa46. 

De esta forma Rahner plantea resolver una posible discrepan-
cia entre la economía y la teología, entre el Dios salvífico y el Dios 
en sí mismo, al hacer ver que es lo mismo, el Dios para nosotros 
es el Dios en sí mismo. Es decir, Dios en su realidad es siempre 
el mismo, independientemente de la forma como la fe, buscan-
do hacerse inteligible, lo conceptualice, o como el hombre llegue 
conocer a Dios.

45 Walter Kasper, El Dios de Jesucristo, Salamanca, Ediciones Sígueme, 62001, p. 
175-176.

46 Die Grundthese, die diese Verbindung zwischen den Traktaten herstellt und die Trinität 
als Heilsmysterium für uns (in ihrer Wirklichkeit und nicht erst als Lehre) herausstellt, könnte 
so formuliert werden: Die “ökonomische” Trinität ist die immanente Trinität und umgekehrt”. 
Rahner, “Bemerkungen... p. 115. 



466	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Una apreciación
Sostiene Yves M. –J. Congar: “La de K. Rahner es la aport-

ación contemporánea más original a la teología trinitaria… Su 
tesis esencial, calificada por Rahner como Grundaxiom [sic] 
(axioma fundamental) se contiene en esta afirmación: la Trinidad 
«económica» es la Trinidad inmanente y viceversa47”. Tras expli-
car el alcance de esta tesis, Congar añade: “Aceptamos la idea de 
Rahner, pero le añadimos dos glosas que limitan notablemente su 
carácter absoluto48”. A saber:

Primera glosa: Tras aceptar la primera parte de la proposición, 
Congar matiza la segunda, diciendo: 

¿Podemos identificar el misterio libre de la economía y el misterio 
necesario de la tri-unidad de Dios? Como dicen los padres que 
combatieron el arrianismo; las criaturas podrían no existir. Y Dios 
continuaría siendo Trinidad ―Padre, Hijo y Espíritu― porque la 
creación es un acto de libre voluntad, mientras que la procesión 
de las personas se realiza según la naturaleza, kata physin49. 
Además, ¿podemos afirmar que Dios compromete y revela todo su 
misterio en la «autocomunicación» que hace de sí mismo? Al leer 
los enunciados a los que llega un propósito puramente lógico de 
desarrollar y afirmar esta reciprocidad, nos parece manifiesto que 
no puede afirmarse pura y simplemente tal reciprocidad50.

47 Yves M. –J. Congar, El Espíritu Santo, Barcelona, Editorial Herder, 21991, p. 
454.

48 Ibid., p. 456.
49 Cita aquí como evidencia a San Atanasio, Contra Arianos, I, 18 y II, 31. En 

efecto, Atanasio refuta la tesis arriana de que el Hijo fue creado por causa de las 
criaturas, y más bien sostiene que “Pues incluso en el caso de que Dios no hubiera 
tenido la intención de hacer a las criaturas, en modo alguno el Logos habría dejado 
de estar junto a Dios y el Padre en Él”. En griego: Kai. ga.r eiv do,xan h=n tw|/ qew|/ mh. 
poih/sai ta genhta.( avllV h=n ouvde.n h-tton o` Lo,goj pro.j to.n qeo.n( kai evn auvtw|/ 
h=n ov Path,r) (II, 31).

50 Congar, loc. cit,  p.457. 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 467

Concluye Congar esta primera glosa: “El problema deriva del 
umgekehrt (y viceversa) en la medida en que implica un paso del 
conocimiento a la ontología51”. 

Segunda glosa: “La autocomunicación de Dios, Padre, Hijo y 
Espíritu, sólo será plena auto-comunicación escatológicamente, 
en lo que llamamos visión beatífica52. En la economía la auto-co-
municación es “según un estatuto de «condescendencia», de hu-
millación, de servicio, y por decirlo todo, de kenosis. Ello obliga a 
reconocer una distancia entre la Trinidad económicamente reve-
lada y la Trinidad eterna53. “Ello debe hacernos discretos cuando 
decimos «y viceversa»”54.

Ulterior cuestionamiento
La Trinidad Inmanente en el fondo es el resultado de una op-

eración conceptual de la teología que prescinde de la acción real 
de Dios y abstrae del amor que ha manifestado; más aún, postula 
la posibilidad de que la vida interior de Dios quede eternamente 
confinada dentro de sí mismo (una especie de metafísica de una 
única divinidad trina, pero encapsulada en su comunión interior), y 
que la creación, la redención y santificación de una creatura hecha 
a su imagen y semejanza, el ser humano, no fluyan de la naturaleza 
misma de la divinidad cristiana ―que es el amor de por sí auto-par-
ticipante55.

51 Ibid. p. 458. Con todo, tanto la Trinidad económica como la Trinidad inma-
nente son conceptos. No se puede pretender que la primera sea fruto del conoci-
miento, mientras la segunda sea una realidad a parte rei, una realidad óntica, inde-
pendiente del conocimiento humano. La formulación misma de Congar lo indica: 
ontología (ontos y lógico) es una relación del pensamiento con la realidad.

52 Ibid, p. 459.
53 Ibid, p. 460.
54 Ibid, p. 461.
55 En esta posibilidad presumiblemente están involucrados dos conceptos 

cuestionables: 1) la creación como contingente ―considerando contingencia 



468	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Por lo mismo, postular la identidad entre ambas conceptu-
alizaciones parece resolver la aparente contradicción entre “un 
único verdadero Dios (o` qeo,j)” oriental y el Deus trino y uno 
occidental.

Pero, de nuevo, la pregunta: esta identidad entre una y otra for-
ma de conocer y conceptualizar la realidad trinitaria, la económica 
y la inmanente, ¿facilita y favorece una vivencia trinitaria en la 
religiosidad del pueblo cristiano? ¿Le aclara al pueblo fiel que no 
hay real diferencia entre definir al único Dios verdadero como el 
Padre de Jesucristo y que ambos espiran al Espíritu Santo, o bien 
definirlo como la Santísima Trinidad, un solo Dios en tres perso-
nas distintas? Conviene explorarlo.

La ortotaxis

La secuencia como se han presentado las tres Personas divina 
a lo largo de la historia es siempre idéntica: primero el Padre, se-
gundo el Hijo y tercero el Espíritu Santo. Es el orden correcto, es 
la ortotaxis. Cualquier otro orden sería incorrecto. ¿Nos ayudaría 
en nuestra búsqueda si profundizamos en este orden, haciéndolo 
más específico, más detallado, es decir, logrando establecer una 
secuencia más precisa, con más sentido, con más instancias las 
unas tras de las otras, dentro de la vida trinitaria y en su inter-

primordialmente como la posibilidad de existir o no existir, cuando su sentido 
profundo es la dependencia ontológica de otro, el ser ens ab alio― 2). La gra-
tuidad y la libertad de Dios, como si su libertad fuera semejante a la humana 
―querer algo o no quererlo; querer algo o lo contrario―, sin considerar que 
su libertad consista básicamente en actuar siempre acorde con su naturaleza, 
que es el Amor, ese dinamismo de auto-participación de su vida divina hacia el 
exterior a partir del Padre, a través del Hijo, en el Espíritu Santo. Ver, con todo, 
a Luis F. Ladaria, La Trinidad, Misterio de Comunión, Salamanca, Secretariado Tri-
nitario, 2002, p. 11-64.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 469

vención salvífica en la historia humana? Antes de intentarlo hab-
ría que hacer varias advertencias.

La atemporalidad 
La primera advertencia es que al hablar de orden o secuencia en 

el ámbito divino se excluye total y absolutamente la temporalidad. 
Aristóteles define el tiempo como “la numeración del movimiento 
según lo anterior y lo posterior”56. En la divinidad no hay tiempo, 
ni un anterior ni un posterior, pues no hay movimiento sino in-
mutabilidad. (Ese fue uno de los grandes errores de Arrio, afirmar 
que, como en cualquier proceso de paternidad, hubo un tiempo en 
que no existió el Hijo, y por lo tanto Dios no era todavía Padre). 
En cambio, en el ámbito de la naturaleza divina sí puede haber un 
primero y un después temporalmente simultáneos. 

Este elemento atemporal en la divinidad ha sido claro desde el 
principio de la reflexión teológica: entre las personas divinas hay 
un orden correcto e invariable, una ortotaxis que ha sido recon-
ocida por la ortodoxia en todos los tiempos: el Padre, el Hijo y 
el Espíritu Santo. El Padre es el origen sin origen de todo lo in-
creado y lo creado. El Hijo es increado y originado, y por su parte 
Espíritu Santo es increado pero espirado por el Padre a través 
del Hijo (en Oriente) o junto con el Hijo (filioque en Occidente). 
Este es precisamente el orden y la secuencia y no otro. De manera 
semejante la ortotaxis puede jugar un papel hermenéutico que 
nos permita penetrar más profundamente en el misterio trinitario, 
sobre todo en su concepción oriental. 

En síntesis, la ortotaxis se podría definir como la secuencia orde-
nada simultánea y atemporal, ab eterno, en la identidad propia de cada una 
de las personas divinas y sus relaciones entre sí, en la unidad de la divinidad, 
y en sus diversas relaciones con las creaturas.

56 avriqmo,j kune,sewj kata to. pro,teron kai. u[steron) Aristóteles, Física, IV, 11. 



470	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

HACIA UNA SÍNTESIS: LA TRÍADA DINÁMICA

De la economía a la teología económica
El dinamismo del amor trinitario

Tomando en cuenta estas advertencias, podemos recorrer la 
ortotaxis de la doctrina trinitaria, exponiendo la secuencia con 
mucho mayor detalle. Nos ayudará el símbolo de fe más explícito 
y oficial que tenemos en la cristiandad, el Niceno-Constantino-
politano.

Aplicación de la ortotaxis triádica
En primer lugar, los cristianos creemos en un solo Dios 

(e[na qeo.n), el único Dios verdadero (o` mo,noj avlhqino,j qeo.j) el 
Dios por sí mismo (avuto,qeoj), ingénito (avge,nnetoj), incorpóreo 
(avsw,matoj), invisible (avo,ratoj), inaprehensible, inestimable, in-
efable, a quien nadie ha visto jamás57. Ese Dios uno y único es 
Amor (o` qeo.j avga,ph evsti,n( 1Jn 4,9), y, como tal, es total, radical 
y absoluta auto-comunicación, auto-participación, auto-donación 
de sí mismo58. Por ser Dios (o` qeo,j) amor es fuente y origen de 
todo, lo divino y lo humano, lo visible y lo invisible. Es el Padre 
todopoderoso.

En segundo lugar, los cristianos creemos que ese Dios uno y 
único (ei-j qeo,j), siendo Amor se auto-participa libremente y en 
total plenitud al engendrar desde siempre a su Hijo, de su propia 
sustancia, como su Verbo, como una realidad en sí misma distinta 
del Padre que lo engendró ―una hipóstasis distinta (en griego), 
una Persona distinta (en latín)―; lo engendra por vía intelectual 
como su imagen, esplendor de su gloria e impronta de su esencia. 

57 A este Dios único (el Padre) se aplican primordialmente todas las propieda-
des, atributos y características que el tratado escolástico De Deo uno incluye. 

58 En terminología de Rahner, sich selft-mitteilen.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 471

Al engendrar a su Hijo desde siempre, Dios desde siempre se 
constituye como Padre.

El Hijo así engendrado permanece siempre en el seno del Pa-
dre, el único Dios verdadero, por lo que es Dios de Dios (qeo,j 
evk qeou/), Dios verdadero de Dios verdadero (avlhqino,j qeo,j ek 
qeou/ avlhqiou/), pues es la misma y única sustancia divina del Pa-
dre, por lo que es consustancial con él (o`moou,sioj tw|/ patri.). El 
Hijo es sustancia divina que procede de sustancia divina. Si por 
un absurdo teológico, el Hijo no perseverara en el Padre, en la 
contemplación ininterrumpida de las profundidades del Padre, no 
permanecería siendo Dios.

Por consiguiente, se puede afirmar que en orden de secuencia 
(ta,cij) el Hijo primero es hipóstasis (persona) y luego es Dios 
(de naturaleza divina); es Dios (naturaleza divina) por haber sido 
engendrado por el Padre como su Verbo, como su Hijo, como 
hipóstasis (persona), es decir, como una realidad verdaderamente 
distinta del Padre, y a quien el Padre participa su sustancia divina 
única al engendrarlo. En el caso del Padre, primero es Dios y 
luego es persona (Padre) al engendrar a su Hijo. Igualmente, se 
puede afirmar que el Padre siempre es Deus a se; mientras que el 
Hijo no es Deus a se, sino Deus de Deo, es decir es naturaleza divina 
de la naturaleza divina de Dios, el Padre59. Así pues, Jesucristo 
no es Dios por sí mismo (avuto,qeoj) sino que es Dios (qeo,j) por 
haber sido engendrado como Hijo por el Padre (que sí es Dios 
por sí mismo).

59 Así se entiende por qué las Escrituras y los primeros concilios ecuméni-
cos siempre consideran al Padre como o` Qeo,j ―el Dios por antonomasia, con 
todo el énfasis posible―, como el único Dios verdadero, tal como lo reconoció 
Jesucristo. También así se entiende la afirmación de Jesús: “El Padre es mayor 
que yo”, que tanta perplejidad ha causado a los exégetas: “porque el Padre es 
Deus a se, mientras yo soy Deus de Deo”, nos podría haber aclarado; el Padre es 
mi origen, y yo soy originado.



472	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

El Padre le comunica al Hijo todo lo que él es. Así, Jesucristo 
puede decir a sus apóstoles: les he trasmitido todo lo que he es-
cuchado de mi Padre. Y le comunica así mismo su voluntad, su 
deseo y su designio para él, por lo que Jesucristo siempre hace lo 
que el Padre quiere, siempre hace su voluntad. “Mi alimento es 
hacer la voluntad de mi Padre”. La encarnación ―y el Verbo se 
hizo carne y habitó entre nosotros―es voluntad del Padre ―“…
pero tú me diste un cuerpo”―. La pasión y muerte es cumplir la 
voluntad del Padre: “Más no se haga mi voluntad sino la tuya”.

Así, por la total auto-participación de sí mismo de Dios a su 
Hijo, todo el Hijo está siempre en el Padre y todo el Padre está 
siempre en el Hijo ―“el Padre y yo somos uno”―: primer paso en 
la constitución eterna de la perixoresis.

En tercer lugar, los cristianos creemos que prosigue el proceso 
de auto-participación eterna del amor, ahora del Padre a través del 
Hijo en la espiración del Espíritu Santo de voluntad, quien así mis-
mo es Dios de Dios, inmanente en el Padre y el Hijo en la mutua 
auto-donación recíproca plena. Se perfecciona así la perixóresis 
trinitaria, y se enfila el amor divino hacia la creación, obra del Pa-
dre, por el Hijo, en el Espíritu Santo.

El dinamismo 
Este proceso atemporal, simultáneo y eterno, ocurre con vis-

tas a la realización de un plan concebido por Dios desde toda la 
eternidad de auto-participarse en plena libertad creando y dando 
vida divina a seres contingentes, visibles e invisibles. Así, Dios 
engendra a su Hijo de su misma sustancia, y a través de él y en 
razón de él, y por la acción del Espíritu Santo, crea a los seres 
contingentes y les trasmite la vida divina.

Prosigue, pues, la secuencia dinámica del amor trinitario, que 
se origina en el Padre y continúa, sin solución de continuidad, en 
la encarnación del Hijo. “Tanto amó Dios (o` qeo,j) al mundo, que 
le entregó a su Hijo único…”, quien al encarnarse eleva la natu-



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 473

raleza humana y posibilita que los hombres lleguen a ser hijos de 
Dios por adopción, para incorporarse a la vida eterna e plenitud 
al final de los tiempos. Más aún, su amor misericordioso, estando 
nosotros muertos por el pecado, nos vivificó junto con Cristo y 
nos sentó junto con él en los cielos.

Tras de ser ajusticiado, Jesucristo es resucitado por el Padre por 
la acción de su Espíritu Santo. La dinámica katabática divina ―es 
decir, el descenso del amor divino hacia la humanidad― culmina 
con el envío del Espíritu Santo a la reunión de María de Nazaret, 
los doce apóstoles y otros discípulos, destacada entre ellos María 
de Magdala, en Pentecostés. 

Con la fuerza del Espíritu Santo que les transmite la vida divi-
na y los constituye en el nuevo pueblo de Dios en la nueva alianza, 
se inicia la dinámica anabática ―es decir, el ascenso de la humani-
dad hacia Dios por Cristo, con él y en él, en la unidad del Espíritu 
Santo―. Así, restaurada en nosotros la imagen de Dios desfigu-
rada por el pecado, nos guía a través de la historia, en la Iglesia y 
por los sacramentos, hasta la consumación de los siglos, cuando 
restauradas todas las cosas en Cristo, él le entregue el reino a Dios.

Es éste un esbozo de lo que podría llamarse la Trinidad dinámi-
ca, cuyo dinamismo es el amor60. En todo caso, es la divinidad en 
sí misma que avanza en un proceso ininterrumpido de auto-par-
ticipación y auto-comunicación de sí misma desde el único Dios 
verdadero en la generación eterna de su Hijo y la espiración del 
Espíritu Santo, seguido por la creación de todo lo visible e invis-
ible, para compartirles la vida divina, y para que, rescatados del 
pecado y restaurada en nosotros la vida divina por la encarnación, 
vida, pasión, muerte y resurrección de Jesucristo, al final de los 
tiempos Dios sea todo en todos y se perfeccione la perixoresis en 
plenitud con la incorporación de las creaturas a la unidad divina. 

60 Es este un planteamiento que puede y debe ser matizado, corregido, enrique-
cido teológicamente.



474	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Se sintetiza así la realidad de la divinidad en sí misma con la sal-
vación y la reintegración final en la historia: tiempo y eternidad.

Un proceso conceptual dialéctico
Se puede concebir el avance en la reflexión trinitaria como un 

proceso dialéctico en nuestra comprensión de la realidad divina, 
que parte de la revelación de la intervención salvífica secuencial de 
las tres Personas en la historia de la salvación (Trinidad económi-
ca), como de una tesis. El avance en la comprensión del misterio 
trinitario en sí mismo independientemente de toda acción  salví-
fica ad extra  (Trinidad inmanente), sería como una especie de 
alter-tesis; y finalmente se integra en una síntesis donde la divinidad 
en sí misma es el amor que se auto-participa, en un orden (ta,xij) 
o secuencia de las tres personas, que parte de la primera, el Padre, 
engendra a la segunda, el Hijo, y ambas espiran a la tercera, el Es-
piritu Santo, y que en su triada desemboca en la creacion de todo 
lo visible y lo invisible, y en la salvación de los seres humanos en 
la plenitud final de la perixoresis perfecta y total, donde Dios es 
todo en todos. Sólo se exceptúan aquellas criaturas que, abusando 
de su libertad, en vez de auto-compartirse, determinan auto-ex-
cluirse eternamente del amor.

Hacia una síntesis
En resumen, en el concepto de Trinidad dinámica ―tridinámica―

se entiende que el único Dios verdadero es el Padre todopoderoso 
(como afirma Jesucristo y confirma Nicea), quien siendo Amor 
engendra desde siempre a su Hijo y espira con él al Espíritu Santo, 
ambos Dios de Dios, de la misma naturaleza divina del Padre, en 
la unidad de la perixoresis ―la mutua auto-inclusión recíproca―, 
y así, en su designo eterno, trasmite la vida divina a las creaturas, 
para que finalmente sean también incorporados a la unidad triádi-
ca en la plenitud de la perixóresis. Así pues, la ortotaxis muestra 
que, en el ámbito trinitario, lo primero y primordial es la pluralidad 



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 475

de personas en un orden de procedencia; la unidad de la divinidad 
en la perixóresis es consecuencia de la pluralidad, y no viceversa. 

La Ortopatia

Para lograr una vida cristiana plena no es suficiente conocer 
y saber recta y exhaustivamente la realidad de los misterios de la 
revelación trinitaria (ortodoxia), en el orden secuencial correcto 
(ortotaxis). Es indispensable que la revelación de estos misterios 
divinos provoque en el ser humano una afectación profunda que 
lo conmueva en plenitud en todas sus facultades. El cristiano tiene 
que sentir con una afectividad conmovida las realidades de la vida 
espiritual y de la religión en conformidad con la ortodoxia y la 
ortotaxis (ortopatía). Se puede plantear que para lograrlo resulta 
más conducente el término y el concepto original (prevalente en 
el origen del cristianismo) del único Dios, el Padre omnipotente, 
de su Hijo, Dios de Dios, y la naturaleza divina del Espíritu Santo, 
en unidad de esencia, tal como se entendió en el Oriente en los 
primeros siglos, y tras el tránsito de la economía a la teología, para 
arribar a la síntesis de la teología económica: la Trinidad dinámica. 

En esa forma el sentimiento del cristiano corresponderá mejor 
a la religiosidad de la Iglesia en la lectio divina de la Sagrada Escritura, 
la ortodoxia de los símbolos de la fe, la participación en el santo 
sacrificio de la Eucaristía, los documentos del Vaticano II. 

Así lo ha considerado uno de los grandes teólogos del siglo 
XX, Karl Rahner cuando afirma que, partiendo de la experiencia 
de Jesús y de las primeras comunidades tras la resurrección y la 
irrupción del Espíritu Santo en Pascua, los evangelios nos reportan 
que Jesús llamaba al “Dios de Abraham, al Dios de Isaac, al Dios 
de Jacob” su Padre; y la primitiva cristología afirma que Jesucristo 
es el Mesías, «el Hijo de Dios». Esta terminología es especialmente 
notable en Pablo, que sistemáticamente se refiere a “Dios, el 



476	 RODRIGO A. MEDELLÍN ERDMANN

Padre de nuestro Señor Jesucristo…”. Baste ver el comienzo de 
muchas de sus cartas: Romanos, Corintios, Efesios, etc. En todos 
estos contextos, pues, el término «Dios—o` Qeo,j—» designa 
específicamente al Padre. Ya más desarrollada la cristología, al 
Padre se le denominará la «primera persona» de la Trinidad. Y 
ésta es la utilización del término o` Qeo,j en prácticamente todo el 
Nuevo Testamento. De donde se sigue que también el Dios de los 
cristianos es el Dios de Jesucristo, el Dios de los patriarcas del AT, 
el Padre Celestial. Por su parte, Jesucristo se presenta como el Hijo 
de Dios, encarnado y guiado a lo largo de su vida por el Espíritu 
Santo. Así pues, en los textos fundacionales del cristianismo, 
todos orientales, se alude a Dios, a Jesucristo, al Espíritu Santo.
Una aplicación: el Nuevo Testamento en clave tridinámica:

Dios es amor (o` qeo,j avgaph esti,n), y tanto amó Dios al mundo 
que muchas veces y de muchas maneras les habló en el pasado 
a nuestro padres por medio de los profetas y, llegada la plenitud 
de los tiempos, le entregó a su Hijo Unigénito. Y el Verbo se 
hizo carne y habitó entre nosotros, para que todo el que crea en 
él tenga vida eterna… Esta es la vida eterna, que te conozcan a 
ti, el único verdadero Dios y a tu enviado Jesucristo. Nadie va 
al Padre sino por mí.

Como el Padre me amó, yo también los he amado; permanezcan 
en mi amor. Les doy un mandamiento nuevo, que se amen los 
unos a los otros como yo los he amado. Nadie tiene mayor 
amor que el que da la vida por sus amigos.

El amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el 
Espíritu Santo que se os ha sido dado. 

Padre santo, cuida en tu nombre a todos los que me has dado, 
para que todos sean uno, como tú, Padre en mí y yo en ti, para 
que también ellos sean en nosotros.

El Espíritu sopla donde quiera, y cuando venga él, el Espíritu de 
la verdad, los guiará hasta la verdad completa.



	 DE ORIENTE A OCCIDENTE	 477

Así, en clave tridinámica de amor, se puede leer la Sagrada 
Escritura con total ortodoxia y ortotaxis, como un camino 
mistagógico para alcanzar la vida eterna. 

En síntesis, en el AT Yahvé y el NT Dios (o` qeo,j) es el Padre. 
Jesucristo no es o` qeo,j, sino el Hijo de Dios hecho carne, Dios 
de Dios, enviado por el Padre como mediador entre Dios y los 
hombres. La salvación se realiza por la fuerza del Espíritu Santo. 
Por su parte, los hombres, que reciben en su corazón al Espíritu 
Santo responden con amor recíproco a través de Jesucristo a la 
iniciativa salvífica de Dios, el Padre omnipotente, y logran así la 
ortopatía: sentir y saborear profundamente estas realidades, y 
actuar conforme a ellas (ortopráxis) en una vida cristiana plena.


