Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 403-427

Intuitu meritorum Christi.

La soteriologia del “altimo” Karl Rahner

FRANCISCO-JAVIER HERRERO-HERNANDEZ

Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: En algunos escritos del “altimo Rahner” tenemos acceso a la
propuesta de una Soteriologia sistematica en la que se desarrollan de manera
mas articulada muchos de los presupuestos que habfan venido gestandose a
lo largo del quehacer teolégico de nuestro autor. La reflexion soteriologica
de Rahner pretende mostrar al hombre contemporaneo que Cristo continia
siendo el absoluto portador de la salvacion (der absolute Heilbringer) y que
lo acontecido en ¢l y por ¢l debe ser recibido como una oferta gratuita
de la libre autocomunicacién de Dios para todos los hombres. En las
siguientes paginas trataremos de presentar algunos de los grandes temas o
nucleos fundamentales de la soteriologia rahneriana: la dnica mediacién de
Jesucristo, la universalidad de la salvacion, la comprension cristiana de la
‘

redencion y el significado de los términos “reconciliaciéon” y “sustitucion”.

Sin ocultar sus limites, la soteriologfa del “dltimo” Karl Rahner se presenta



404 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

ante nosotros como una tarea pendiente ain de desplegarse en todas sus

posibilidades y que no puede ser ignorada por la teologia actual.

Palabras clave: Sotetiologia, redencién, reconciliacién, sustitucién y
universalidad.

Abstract: In some writings of the “last Rahner” we have access to the
proposal of a systematic Soteriology in which many of the assumptions
that had been developing throughout thetheological work of our author
are developed in a more articulated way. Rahner’s soteriological reflection
aims to show contemporary man that Christ continues to be theabsolute
bearer of salvation (der absolute Heilbringer) and that what happened
in him and through him must be received as a free offer of God’s free
self-communication for all men. In the following pages we will try to
present some of the great themes or fundamental nuclei of Rahnerian
soteriology: the unique mediation of Jesus Christ, the universality of
salvation, the Christian understanding of redemption and the meaning
ofthe terms “reconciliation” and “substitution”. Without hiding its limits,
the soteriology of the “last” Karl Rahner appears before us as a task still
pending to be deployed in all its possibilities and that cannot be ignored by
current theology.

Keywords: Soteriology, redemption, reconciliation, substitution and
universality.

INTRODUCCION

En la dltima década de su vida, Karl Rahner ha reflexionado de
manera explicita sobre algunos de los puntos mas conflictivos
de su planteamiento soteriolégico logrando una mayor
sistematizacion'. Los presupuestos que habfan venido gestindose

' La publicacién completa de las Séamtliche Werke (Freiburg i.Br. 1995-2018) [=S]
de Karl Rahner ha abierto, sin duda, una nueva etapa en la recepcion teolégica de
nuestro autor. En su trayectoria intelectual, el afilo 1976 marca ciertamente un corte



INTUITU MERITORUM CHRISTI 405

a lo largo de su obra se desarrollan ahora hasta alcanzar una
propuesta soteriologica clara y bien organizada. En la medida en
que todo final debe su origen a su comienzo, hablamos aqui no
de una concepcién nueva, ni de un ultimo Rahner en soteriologfa,
sino de una continuidad de ideas que cristalizan en un sistema
mejor articulado respecto a las tesis iniciales™

en la vida y obra de nuestro autor. La publicacién largamente esperada del Grundkurs,
la muerte en el verano de su madre, unido a otras circunstancias personales, van ha-
ciendo de este tramo ultimo de su vida un perfodo de concentracion sobre el misterio
de la incomprensibilidad de Dios. Cf. K.H. Neufeld, Dze Briider Rabner. Eine Bibliogra-
phie, Freiburg i. Br. 1994, 331;P. Imhof - H. Biallowons (Hrsgs.) Glanbe in winterlicher
Zeit. Gespriiche mit Karl Rabner aus den letzten 1ebensjahren, Dusseldorf 1986. Trad. esp.
La fe en tiempos de invierno. Didlogos con Kar! Rahner en los diltimos aiios de su vida, Bilbao
1989, 62. La reflexion de Rahner sobre el tema de la incomprensibilidad de Dios la
encontramos en sus siguientes contribuciones: “Uber die Verborgenheit Gottes”, en
Schriften zur Theologie (S31), 16 vols., Einsiedeln 1954-1984, aqui XII, 285-305 (STV
22/1b, 640-655); “Fragen zur Unbegreiflichkeit Gottes nach Thomas von Aquin”,
en: ST XIL306-319(STW 22/1b, 629-639); “Die menschliche Sinnfrage vor dem ab-
soluten Geheimnis Gottes”, en: ST XIIL111-128(SW 30, 209-221); Grundkurs des
Glanbens. Einfiibrung in den Begriff des Christentums, Freiburg i. Br. 1976, aqui pp. 54-96
(SW 22, 48-90). Trad. esp. Curso fundamental sobre la fe. Introduccion al concepto de cristia-
nismo, Barcelona 1979, 65-90: Para un tratamiento completo y profundo del tema cf.
A de Luis Ferreras, La cuestion de la incomprensibilidad de Dios en Kar/ Rabner, Salamanca
1995, con bibliografia. Cf. H. Vorgtimler, Kar/ Rabner verstehen. Eine Einfiibrung in sein
Leben und Denken, Freiburg 1. Br. 1985. Trad. esp. Entender a Karl Rabner. Introduccion a
su vida y su pensamiento, Barcelona 1988,187ss.; 1d., Kar/ Rabner. Gotteserfabrung in Leben
und Denfken, Darmstadt 2004; Andreas Batlogg, Der Denkweg Karl Rabners. Quellen,
Entwicklungen, Perspektiven, Mainz 2005; Mario Hartmann, Gotteserfahrung bei Karl
Rahner, Miinchen 2010.

*ILa cuestion de la temporalidad centra la atencién de los dltimos estudios sobre
la obra de Rahner. Se analiza la trayectoria que ha seguido su pensamiento teolégico
bajo dos perspectivas distintas. La primera lo hace desde un principio cronolégico
y hablara de un primer y de un ultimo Rahner; la segunda, estudiando el decurso de
los desplazamientos geograficos en su labor docente, dividird su vida en diferentes
fases y etapas. Y por eso, en la medida en que su misién se identifica con los luga-
res en los que ésta se desarrollé, puede también llegar a hablarse, incluso, de una
«geografia teoldgica» en Rahner. Cf. K.H. Neufeld, “Karl Rahner, Zeitgenosse”, en
H.-D. Mutschler (Hrsg,), Go#t nen buchstabieren. Zur Person und Theologie Kar! Rahners,



406 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

Digamoslo claramente, Rahner nunca escribié una obra
explicitamente soteriologica y lo que tenemos delante es un
conjunto de pequefios escritos que componen, de algin modo, su
planteamiento fundamental en esta etapa. Se trata, principalmente,
del pequeno analisis que hace de la soteriologia clasica en la
Christologie-systematisch (incluido posteriormente también en el
Grundkurs)y de los articulos que aparecieron en los dltimos
volumenes de los Schriften, en los que reflexionara sobre el tema
de la unica mediacion de Cristo, la universalidad de la salvacion,
la comprension cristiana de la redencion y el significado de los
términos “reconciliacién” y “sustitucion’™.

Wirzburg 1994, 25. Para la cuestion del “ultimo Rahner” y la conveniencia o no
de emplear dicho término cf. Y. Tourenne, La théologie du dernier Rabner. “Aborder an
sans-rivage”, Paris 1995. El autor, sin embargo, no logra aclararnos qué se esta que-
riendo decir cuando se habla del Gltimo Rahner. Esta obra, en realidad, se reduce a
un largo comentario de una contribucién de Rahner de 1970 sobre el método de la
teologfa del que al final ofrece una traduccién al francés: K. Rahner, “Uberlegungen
zur Methode der Theologie”, en S3T, IX, 79-126 (ST 22/1a, 301-335).

> Cf. K. Rahner - W Thusing, Christologie-systematisch und exegetisch. Arbeitsgrun-
dlagen fiir eine intersdisziplindre Vorlesung, Freiburg i. Br. 1972(SW 22/1b, 793-835).
Traduccion esp. Cristologia. Estudio teoldgico y exegético, Madrid 1975, 55ss.; K. Rahner,
Grundknrs des Glaubens. .., 279ss. (SW 26, 271ss.) (trad. esp.334ss.); Id., “Der eine
Mittler und die Vielfalt der Vermittlungen”, enS3T, VIII, 218-235 (S 22/1b, 714-
728); 1d., “Der eine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, en S371,XITI,
251-282 (SW 22/1b, 884-907); 1d., “Das christliche Verstindnis der Etlésung”,
en SFTXYV, 236-250 (ST 30, 346-358); 1d., “Verséhnung und Stellvertretung”, en
SZIXYV, 251-264(SW 30, 359-370); ver también Geist und Leben 56 (1983) 98-110a;
cf. igualmente G. Obethammer (Hrsg.), Epiphanie des Heils. Zur Heilsgegenwart in indi-
scher und christlicher Religion, Wien 1982, 149-160.

Para la soteriologfa de K. Rahner cf. A. Grin, Erlisung durch das Kreuz. Karl Rab-
ner Beitrag zu einem heutigen Erldsungverstindnis, Munsterschwarzach 1975; W.H. Carey,
The concept of salvation in the writings of Karl Rabner, New York 1976; Angelo Amato,
«Dall'uomo al Cristo, Salvatore assoluto, nella teologia di K. Rahner. La ‘cristolo-
gia trascendentale’ al suo primo livello di riflessione», en Salesianum 41 (1979) 3-35;
H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, en: Id., Theodramatik, Bd 3:
Die Handlung, Einsiedeln 1980, 253-262. Trad. esp. Teodramdtica, vol 4: La accion,
Madrid 1995, 249-259; E. Iannone, “Karl Rahner: Eteroredenzione o autoredenzio-



INTUITU MERITORUM CHRISTI 407

En las siguientes paginas presentaré algunos de los grandes
temas o nucleos fundamentales de la soteriologia de nuestro
autor. Cada uno de ellos aborda una cuestién determinada,
aunque sin desvincularse légicamente del conjunto general. S6lo
una mirada global de todos estos aspectos puede permitirnos el
acceso completo a la dltima propuesta soteriologica de Rahner.

Pero a pesar de esta aparente fragmentariedad de la propuesta
soteriolégica rahneriana, parece evidente que su pensamiento a
este respecto ha abierto nuevos horizontes y perspectivas en un
tema que habfa quedado practicamente clausurado desde la edad
media. Sus aportaciones logran efectuar una aproximacion real
del tema de la redencion al hombre de nuestro tiempo. Nos son
pocos, sin embargo, los riesgos y limites que conlleva el desarrollo
ulterior de sus ideas en vistas a conseguir una recta comprension
de la salvaciéon. Acoger los aspectos positivos y sefalar los
negativos es el proposito que anima el presente estudio. Se trata
de presentar los problemas de fondo planteados normalmente
por la critica que ha visto como «en su soteriologia quedan al
descubierto los puntos més débiles de su pensamiento»* .

ne?”, en Rassegna di teologia 37 (1996) 597-622; W. Sandler, Bekehrung des Denkens.
Karl Rahners Anthropologie und Soteriologie als formaloffenes System in triadis-
cher Perspektive, Frankfurt am Main 1996; D. Marshall, Inzo the inescapable darkness.
Karl Rabner’s theology of redemptive suffering, Pittburgh 1997; A.R. Batlogg, Die Mysterien
des Lebens Jesu bei Karl Rabner. Zngang zum Christusglanben, Innsbruck — Wien 2003; L.
Ibekwe, The universality of salvation in Jesus Christ in the thought of Karl Rabner. A chrono-
logical and systematic investigation, Wirzburg 2000; Peter Lining, Der Mensch im Angesicht
des Gekrenzigten. Untersuchungen zum Krenzesverstandnis von Erich Prywara, Karl Rabner,
Jon Sobrino und Hans Urs von Balthasar. Minster 2007: D. Edward, The Deification of
the Universe: Karl Rabner, Minneapoli 2010; D. Sattler, Geisterfabrung als erlisende Gotte-
serfabrung, Freiburg i. Br. 2011; M.E Fischer, “The soteriologies of Karl Rahner and
Hans Urs von Balthasar”, Philosophy & theology 28 (2016) 513-525; B. R. Peterson,
Being salvation. Atonement and soteriology in the theology of Karl Rabner, Minneapolis 2017
con bibliografia en 269-288.

* Sobre las dificultades internas de la teologia de Rahner cf. H. Shea, «Internal
Difficulties in the Theology of Karl Rahner, en Modern Theology, Oxford, (2020)



408 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

En realidad, en este tipo de critica laten basicamente los dos
reproches fundamentales dirigidos a la obra de Rahner, a saber:
el de reducir la teologia a mera antropologia y el de deducir la
cristologia de la antropologia. Creemos, sin embargo, que ambos

reparos deben ser considerados mas bien como malentendidos’

1-23; O. Gonzalez de Cardedal, «lLa soteriologfa contemporanea» en Salmanticensis
(1989) 267-317, 305. El articulo condensa las cuestiones mds candentes que la so-
teriologfa contemporanea plantea en la actualidad y muestra, al mismo tiempo, los
avances y las convergencias que se han producido en la investigacién de los dltimos
decenios. El autor alude al final de su estudio a una serie de «problemas de fondo» y
para su solucién propone, por un lado, el didlogo interdisciplinar entre las distintas
materias teoldgicas que facilite una mejor y previa articulacién de la soteriologia
y, por otro lado, su reconstruccién a partir de la integracién de la comprension
humana contemporanea y de las nuevas perspectivas biblicas que ha abierto la exé-
gesis. Uno de esos problemas de fondo viene representado por «las dos lineas mas
complejas y radicales de la teologfa contemporanea»: Rahner y Balthasar. El primero
acentda la oferta de salvacion previa y universalmente otorgada por Dios a los hom-
bres y manifestada irreversiblemente en Cristo como signo y simbolo de redencién.
El segundo subraya el papel de la accién dramitica llevada a cabo por Cristo al
considerarlo como el representante maximo de toda la humanidad ante Dios. Fl
ocupa nuestro lugar y gracias a su muerte vicaria, Dios se decide por el hombre.
(Ibid., 305-308). Para la confrontacién Rahner-Balthasar cf. C. Kappes, Freiheit und
Etlésung... o.c. 56ss; V. Holzer, Le Dieu Trinité dans I’histoire. Le différend théolo-
gique Balthasar-Rahner. Préface de Bernard Sesboiié (Paris 1995) con bibliografia;
M. E. Fischer, «T'he Sotetiologies of Karl Rahner and Hans Urs Von Balthasar», en
Philosophy and Theology 28 (2016) 513-525.

* Lo que Rahner mantiene, en su superacion de la teologfa neoescolastica y su
confrontacién entre naturaleza y gracia, es que el hombre estd remitido ya siempre
a Dios; experimenta a Dios como su interlocutor y sélo asi se puede entender. Es
decir, el hombre no viene dado nunca como naturaleza pura, como simple natu-
raleza, como si ¢l pudiera encontrarse después, en el curso de su natural desarro-
llo, con la revelacién de Dios: «Nein, der Mensch ist immer schon der potentielle
Adressat gottlicher Offenbarungy es el que ya siempre esta afectado con la gracia
y la voluntad de salvacion. Esto significa que jel hombre no se puede comprender
antropolégicamente en absoluto sin Dios! («Der Mensch kann sich anthropologisch
gar nicht ohne Gott verstehenly). Véase B.J. Hilberath, Karl Rahner. Gottgeheimnis
Mensch, Mainz 1995, 33ss., procurando deshacer los dos malentendidos que se dan
mas frecuentemente en la recepcién de la obra de Rahner: el reproche de reducir la



INTUITU MERITORUM CHRISTI 409

que el propio Rahner se encargd ya de deshacer. Para nuestro
autor, en efecto, la teologia puede tranquilamente empezar por
el hombre® | pero de este punto de partida no se desprende
en absoluto ninguna reducciéon subjetivista. Estamos ante el
llamado método “antropolégico-trascendental”, uno de los hilos
conductores que constituyen la trama del pensamiento teol6gico
rahneriano hasta el final de su obra’ . En si mismo considerado,
consiste en la pregunta que el propio sujeto que conoce se hace
por las condiciones de posibilidad del conocimiento de un
determinado objeto®.

teologfa a mera antropologia y el de deducir la cristologfa de la antropologfa. (Id.,
Gottgeheimnis Mensch, 33ss). Una magnifica introduccién a la antropologia de
Rahner puede verse en J.L. Ruiz de la Pefia, «Espiritu en el mundo. La antropologia
de Karl Rahner en J. de Sahagun (dr.), Antropologias del siglo XX, Salamanca
1976, 180-201.

¢ Cf. Karl Rahner, «Glaubensbegriindung heute» SzT, XII, 24. Los principios de
su antropologfa teol6gica hay que situarlos ya en Geist in Welt, la tesis que prepard
en filosoffa y que Honecker rechazé por innovadora. Se preguntaba allf, desde la
metafisica del conocimiento finito en Santo Tomas, por cémo puede el hombre
conocer a Dios. Estos pilares los desplegarfa después en Horer des Wortes.

" Una de las dltimas tesis que se han elaborado sobre Rahner analiza las relacio-
nes entre filosoffa y teologfa en el ultimo periodo de nuestro autor, aunque no con
demasiados resultados. El trabajo dedica especial importancia al articulo publicado
en 1969 Reflexiones sobre el método en teologia (Karl Rahner, «Uberlegungen zur
Methode der Theologie», SzT, IX, 79-126) con un largo comentario y analisis en la
segunda parte. Para el autor, este escrito «representa una cierta cesura simbolicay.
Cf. Y. Tourenne, La théologie du dernier Rahner. «Aborder au sans-rivage, especial-
mente 205-235, cita en 43.

$ Cf. Karl Rahner, «Uberlegungen zur Methode der Theologie», SzT, IX, 98.
Sobre el método trascendental cf. Id., «T'heologie und anthropologie», SzT VIII,
43-65; «Uber kiinftige Wege der Theologie», SzT X, 41-69; «Transzendentaltheolo-
gie» SM IV 986-992. Una introduccién al método puede verse en K. H. Weger, Karl
Rahner, 13ss. Cf. A. De Luis Ferreras, La cuestion de la incomprensibilidad de Dios,
pp. 76-114. Rahner confiesa que su arranque inicial estuvo marcado por la lectura de
Kant y, sobre todo, del jesuita belga Joseph Maréchal, de cuyos libros tomé largas
notas en los afios de estudios de filosofia en Pullach (Miinchen). El mismo dice: «el
marechalismo tomé en mi una forma que se calific6 mas tarde de “filosofia y teolo-



410 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

No vamos a explanar aqui todo lo que da de si el desarrollo de
este método en la obra de Rahner. Baste decir que su aplicacion
en la Teologfa, y mas concretamente en la cristologfa, ha sido
objeto de reiteradas y constantes criticas. Quiza la mas pertinente
sea la que piensa que el planteamiento trascendental corre el
peligro de determinar las estructuras de “la cosa en si” desde
la proyeccion de las condiciones extraidas a partir del sujeto.
Rahner se adelantaba ya a estas dificultades aduciendo que «el
angulo de visién antropoldgico facilita una mejor comprension
de las estructuras de la cosa en ‘s’, que si ya de antemano se
procede de la manera mas objetivista posible»’.

gfa transcendental’» (P. Imhof — H. Biallowons (Hrsg.), Glaube in winterlicher Zeit,
26; 53s. El propésito de Maréchal fue confrontar el método tomista con el método
trascendental de Kant cf. K. H. Neufeld, Die Briider Rahner, 80ss.). El manuscrito
mas temprano que se conserva de Rahner es un estudio sobre los fundamentos de
una teorfa del conocimiento en Joseph Maréchal. Ia fecha de conclusion data del
«13.IV.1927». Rahner analiza el texto siguiente: J. Maréchal, Le point de départ de
la métaphysique: Legons sur le développement historique et théorique du probleme
de la connaissance. Cahier V: Le Thomisme devant la Philosophie critique, Paris
1926. El texto se encuentra ya publicado en Katl Rahner SW. 2 p. 373-406: Die
Grundlagen einer Erkenntnistheorie bei Joseph Maréchal. Cf K. Neufeld «Joseph
Maréchal und Karl Rahner (K. Rahner Todestag 30. 3.): Vom Umgang mit Thomas
von Aquiny, en Zeitschrift fiir katholische Theologie 137 (2015) 127-140.

? «Mas problematica es, ciertamente, la subordinacion de la cristologia a la an-
tropologfa teolégica. Pero téngase en cuenta que de la cristologia volvemos a tratar
al hablar de la redencién. La cristologfa escapa mas facilmente a la apariencia, di-
ficilmente evitable, de lo mitolégico y maravillosista, si la encarnacién del Logos
(a pesar de su completa unicidad, libertad e imprevisibilidad a partir de abajo) es
considerada como la realizacién suprema de la relacién fundamental que existe, en
general, entre Dios y criatura espiritual. De esta manera se hace mds clara la unidad
de la persona y del oficio de Cristo. Finalmente, el punto de vista ‘quoad nos’, es
decir, el punto de vista antropolégico, no tiene por qué oscurecer las estructuras de
la cosa ‘en sf’; precisamente desde el angulo de visiéon antropolégico pueden verse
mejor estas estructuras de la cosa en si, que si ya de antemano se procede de la ma-
nera mas objetivista posible» (Karl Rahner, «Uber den Versuch eines Aufrisses einer
Dogmatik», 435, nota 12 (40s, nota 28). Remite al articulo «Probleme der Christo-
logie heutey, SzT, I, 169-222; ver también «Chalkedon -Ende oder Anfang?», en A.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 411

La aplicacion de este método, a pesar de todo, conduce
a consecuencias importantes. Piénsese, por ejemplo, los
interrogantes que se plantean en el caso de la soteriologia. Al
pretender que las estructuras fundamentales, tanto las dadas
de antemano de manera apridrica en el hombre, como las del
acontecimiento historico de la redencion en si, coincidan
reciprocamente ¢no se corre el peligro de influir en la misma
comprension del ‘factum’ concreto de la redencién? La respuesta
categorial acontecida en la inmanencia de la historia ¢no queda
determinada como una consecuencia légica que se extrac a
partir de la pregunta que el hombre se hace de la misma idea
trascendente de la salvacion? Responder a este tipo de preguntas
pertenece ya al contenido de la presente investigacion. Por ahora
es suficiente decir que, en los ultimos afos, Rahner parece que
acentda la busqueda por los elementos a posteriori de la teologia
-especialmente del concreto histérico y de la imposibilidad de
deducirlo de la inmanencia o de la subjetividad- e intensifica
el esfuerzo por relacionar lo trascendental con lo categorial e
histérico™.

1. TRANSCENDENTALIDAD E HISTORIA

El misterio de la redencién no puede concebirse, segin
Rahner, como una alternativa entre transcendencia ¢ historia
porque para la conciencia cristiana no existe tal disyuntiva. La

Grillmeir y H. Bacht (Hrsg,), Das Konzil von Chalkedon, I1I, Wiirzburg 1954, 3-49.
Trad. espafiola «Problemas actuales de cristologia», EAT, I, 167-221.

' «lLes toutes derniéres années semblent ouvrir une troisieme recherche plus in-
tensive: ... les éléments ‘a posteriori’ de la théologie, avant tout le concret historique
et 'imposibilité de déduire, ainsi que 'imposibilité de mener a terme la réflexion sur
la foi, sont thémetisés d’une maniére plus claire» (K. Lehmann, «IKarl Rahner», 863.
Cf. Y Tourenne, La théologie du dernier Rahner, 27ss.



412 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

historia se dirige transcendentalmente hacia Dios vy, viceversa, la
“transcendentalidad”"" del hombre cobra peso de realidad efectiva
unicamente cuando se hace historia concreta. Una historicidad
que esta determinada, ademas, por la absoluta voluntad salvifica
de Dios hasta el punto de poder decir, con los padres, no solo que
lo que es asumido (por Dios) es redimido, sino también que “Zodo
ha sido asumido vy, por ello, todo ha sido redimido”'? Es verdad
que el hombre surgido de la Ilustracién no tiene ningtin problema
con el Deus absconditus, con aquel que mora en el misterio de la luz
inaccesible y transmundana, a la hora de mantener la autonomia
inmanente del mundo. La dificultad aparece, en cambio, cuando
ese mismo hombre se pregunta cémo puede entrar en relacion
esta voluntad transcendental (que en el existencial sobrenatural,
en cuanto comunicacién ofertada por Dios mismo a la criatura,
determina permanentemente y dondequiera al hombre) con la
historia concreta de la salvacion y de la revelacion.

La categoria historica de la revelacion se convierte, por tanto,
en motivo de escandalo para la conciencia moderna®. :Cémo
un suceso categorial fragmentario de la historia puede tener
significaciéon universal para cada uno y todos los sujetos de
esa misma historia? Rahner considera que la particularidad de

" Una aproximacion a los aciertos y los limites de la interpretacion rahneriana
de la experiencia trascendental puede verse en Santiago Arzubialde, «lLa experiencia
trascendental de Dios en la obra de K. Rahner, en Estudios Eclesidsticos 80 (2018)
291-314. Igualmente cf. David Sendrez, «Expérience de Dieu et expérience trans-
cendantale chez Karl Rahner», en Transversalités 151 (2019) 123-151.

2 Cf. K. Rahner, “Das christliche Verstindnis der Erlosung”, 239 (ST 30,
348s.).

1 Cf. K. Rahner — J. Ratzinger, Offenbarung und Uberlieferung, Freiburg 1965 (SW
22/1a, 5-14). Trad. espafiola Revelacién y Tradicién, Barcelona 1970, 13. El libro esta
dedicado a Hans Urs von Balthasar en su LX aniversario. El estudio breve de Rah-
ner sobre el concepto de revelacion es una leccién dada por el autor con ocasion
de su promocion a doctor honoris cansa por la Facultad Catdlica de Teologia de la
Universidad de Munster de Westfalia, en mayo de 1964.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 413

Jesus no ocasiona ninguna dificultad por cuanto en ella parece
concretarse, de la manera mas real y tangible, la preferencia de
Dios hacia su criatura'®. En su opinién, el principio que debe
guiar nuestra reflexion en este aspecto es el de la necesidad de
superar el abismo entre la historia de la salvacion y la historia del
mundo manteniendo la unidad y mutua relacion entre el factor
transcendental y el historico-categorial de la tnica revelacion y
unica historia”®. Pero esta respectividad intrinseca no hay que
entenderla en el sentido de una simple identificacion entre ambas
historias, sino que la historia de la salvacion, de la revelacion y
de la fe resulta ser coextensiva'® respecto de la historia general
profana. La cuestioén aqui radica, sobre todo, en el como de la
actuacion de la voluntad salvifica en el mundo, es decir, el modo
en que dicha voluntad (gracia) se relaciona con su concreta
manifestacion historica (naturaleza). Rahner descartara hablar, en
este sentido, de causa y efecto porque no se trata de una relacion
que se realice desde fuera, sino de dos elementos internos de
un todo que se condicionan y fundan reciprocamente. La

" Cf. K. Rahner, “Das Alte neu sagen. Rede des Ignatius von Loyola an einen
Jesuiten von heute”, en S3T, XV, 373-408; ver también K. Rahner, P. Imhof y HN.
Loose, Ignatins von Loyola, Freiburg 1978, 10-38 (SW 25, 299-329). Trad. espafiola,
Ignacio de Loyola, Santander 1979, 3-32, aqui p.14. Refiriendo su propia y personal
expetiencia en las palabras de Ignacio de Loyola dird que “[...]sélo se encuentra
totalmente a Jesus, y a Dios con €1, cuando se ha muerto con él. Pero cuando uno
se percata de que esta solidaridad en la muerte debe acontecer a lo largo de toda la
vida, entonces es precisamente cuando determinadas peculiaridades de la vida de
Jests, a pesar de su caracter aparentemente contingente y de su relatividad histérica
y social, cobran una enorme significacién” (Ibid., STV 25, 310). Cf. P. Imhof - H.
Biallowons (Hrsgs.), Glaube in winterlicher Zeit. . ., 124.

' Para lo que sigue cf. K. Rahner, “Weltgeschichte und Heilsgeschichte”, en
ST, V, 115-135 (SW 10, 590-604). Trad. esp. en: Escritos de Teologia (EdT), V, 115-
134.

16 Cf. 1d., Grundfkurs des Glanbens, 147 (S 26, 141) (trad. esp. p. 177); K. Rahner
- ]. Ratzinger, Offenbarung und Uberlieferung, 16s. (S 22/1a, 14s.).



414 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

manifestacion historica se comporta, mas bien, como efecto y
fundamento de la voluntad salvifica'’.

Para justificar esta mutua implicacion e interna reciprocidad
entre transcendentalidad e histotia, o entre gracia y naturaleza'®,
Rahner acude al concepto de la solidaridad salvifica que unifica y
condiciona a tiempos y espacios. Se trata, en primer lugar, de la
solidaridad salvifica que hace que la realidad espiritual del hombre
esté co-determinada también por la realidad de los otros y por
todas sus acciones libres. Somos solidatios también alli donde
aparentemente uno se la juega a solas y en silencio con el mismo
Dios, sin menoscabo de que cada cual desarrolle su particular
definitividad en la libertad que le es propia e insustituible. Que
cada uno sea, en este sentido, responsable de la salvacion del otro
es, como dijo Pio XII, un misterio que nos estremece'. Pero
este fenomeno intercomunicativo no solo reviste importancia

"7 Cf. K. Rahner, “Erlosung”, en K. Rahner - A. Datlap (Hrsgs.), Sacramentum
Mundi (SM), Freiburg 1967-1969, aqui vol. 1, 824-840 (S 17/2, 1009-1022, aqui
1017). trad. esp. “Redencién”, enSM, 1, 758-775, aqui p. 770.

'8 Para la comprension rahneriana de la relacion entre Naturaleza y Gracia cf. K.
Rahner, “Uber das Verhiltnis von Natur und Gnade”, en S31°1, 323-345 (SW'5/1,
66-83); 1d., “Natur und Gnade”, en S3T, IV, 209-236 (SW'5/1, 111-132); P. Rulands,
Menschsein unter dem An-Spruch der Gnade. Das iibernatiirliche Existential und der Begriff
der natura pura bei Karl Rahner, Innsbruck 2000.

' Cf. Mystici Corporis, 43 cit. por Karl Rahner, “Verschnung und Stellvertre-
tung”, 263, nota 4 (S 30, 370). Bien pudiera ser este un punto de partida para
lograr la asociacién -de la que, a juicio de Kasper, dependia el futuro de la fe- entre
la idea biblica de sustitucién y la moderna de solidaridad. Cf. W. Kasper, Jesus der
Christus, Mainz 1974. Trad. esp. Jesiis, e/ Cristo,Salamanca 1976, 274. Un sencillo re-
sumen de las posiciones teologicas mas relevantes a este respecto en M.A. Garcia
Borts, ;Cdmo nos salva Jesiis? Repensar hoy la salvacidn, Bilbao 2013; véase la voluminosa
monograffa dedicada al desarrollo histérico del concepto de “substitucion” publi-
cada por Stephan Schaede, Stellvertretung. Begriffsgeschichtliche Studien zur Soteriologie,
Tubingen 2004; véase también la excelente presentacién de E.J. Justo, La salvaciin.
Esbozo de soteriologia, Salamanca 2017; igualmente J.S. Holcomb, Christian theologies of
salvation. A comparative introduction, New York 2017.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 415

salvifica para la relacién que solidariamente se da entre nosotros,
sino que es evidentemente significativo también para la relacion
soteriolégica de Jesus con todos los hombres. La unidad de la
historia se romperfa hecha pedazos si el destino concreto de
uno de sus miembros tnicamente quedara restringido al ambito
petrsonal de lo privado™.

La “contemporaneidad”, de la que también nos hablara Seren
Kierkeggard®, reclama del mismo modo una consideraciéon no
homogénea de los acontecimientos histéricos. No todos los
acontecimientos particulares de la historia tienen el mismo valor.
La historia no nivela por un mismo rasero todos los sucesos y todos
los tiempos, sino que ella tiende a un punto culminante. Tiende a
este punto como su final, no en el sentido de lo conclusivo, sino
en el de lo insuperable® que logra su definitivo cumplimiento,
es decir, como automanifestacion del mismo Dios otorgandose
y comunicandose libremente a s{ mismo en esa misma histotia
de la que resulta ser su fundamento y causa finalis o entelequia®.

» Cf. K. Rahner, “Der cine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, 265
(SW22/1b, 894).

! Existe un interesante estudio analizando el concepto de «contemporancidad»
o «simultaneidad» (Gleichzeitigkei?), idea fundamental en la obra de Séren Kierke-
gaard, desde la perspectiva de la teologia de Rahner. El autor resume al final su
intento aclarando que dicha contemporaneidad de los seres humanos de cualquier
época y lugar con Jesucristo no significa defender la idea de la posibilidad de una co-
pia histérica, sino solo en el sentido paradigmatico de una existencia humana tnica
e irrepetible. Cf. K. Wolff, Das Problem der Gleichzeitigkeit des Menschen mit Jesus Christus
bei Soren Kierkegaard im Blick anf die Theologie Kar! Rabner, Wirzburg 1991, 242.

* Cf. K. Rahner, “Tod Jesu und Abgeschlossenheit der Offenbarung”, en:
SZIXII, 159-171 (SW 22/1a, 453-461). Rahner distingue con atinada precision
entre la insuperabilidad (Unziberbolbarkei?) y la conclusividad (Abgeschlossenbei?) de la
revelacion en Jesucristo.

# El concepto de entelequia ha sido utilizado habitualmente como compren-
si6n ultima de la accion de Dios en la historia, entre otros por filésofos de la talla de
Kant y Husserl. El primero, desde la propuesta de un teismo moral, postula la ne-
cesidad pura practica de pensar a Dios como fin final de la creacién y garantia para



416 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

Rahner plantea entonces la necesidad de que, por una parte,
tal manifestacion no pueda ser deducida o educida de la propia
historia, sino de la libre actuacién de la propia comunicacion de
Dios aceptando la realidad del mundo; y de que, por otra parte,
se produzca el si y la aceptacion como respuesta de la criatura a
tal autocomunicacion divina®.

2. EL ABSOLUTO ‘PRO NOBIS’ DE DI10S PARA EL. MUNDO
Y LA HUMANIDAD

Hans Urs von Balthasar fue quien dijo que toda la teologia de
Rahner “trata del “pro nobis” absoluto de Dios para el mundo en
general y para la humanidad en particular”®. La ctitica del te6logo
suizo reprocha a nuestro autor haber reducido la soteriologia a
mera manifestacion comunicativa del amor de Dios eliminando el
momento dramatico. En el fondo, Rahner tildarfa de mitolégico a
todo intento que considerara que una accién mundana particular
pudiera producir algo asi como un cambio en la voluntad de Dios.
La pregunta que debemos volver a plantearnos nuevamente es la

lograr el Bien supremo que vincula virtud y felicidad. Para el segundo, sin romper
los estrechos limites de la técnica fenomenoldgica, la idea de Dios es el resultado
de admitir la presencia de la indubitable teleologia en todas las cosas, incluido el
ser humano: “Gott als Entelechie, Gott als evepyew” (E. Husserl, Grenzprobleme
der Phéanomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der Instinkterenzprobleme. Metaphysik.
Spite Ethik. Texte ans dem Nachlass (1908-1937). Hrsg. von Rochus Sowa und Thomas
Vongehr, Dordrecht - Heidelberg - New York - London 2014, Husserliana 42, 111:
“Metaphysik: Monadologie, Teleologie und philosophische Theologie”, 137-264,
aqui 168; Cf. FJ. Herrero Hernandez, “La critica de Edmund Husserl a la idea de
Dios y el ‘giro teolégico’ de la Fenomenologia”, en 1. Murillo (Ed.), Pensar y conocer a
Dios en el siglo XXI, Madrid 2016, 233-243.

* Karl Rahner, “Der eine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, 269
(SW22/1b, 897).

» H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, 262 (259).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 417

que trata de averiguar qué lugar y cudl es el significado que en
sistema rahneriano tiene, por un lado, el hombre y su accién en la
historia y, por otra parte, Jesds y su existencial encarnado como
destino absoluto de salvacion.

El principio elemental del que hay que partir es el que
considera a Dios como la expansién de la suma de bondad
y del amor en la linea platonico-escolastica del “Bonum

diffusivum sui est”?

. La influencia de San Ignacio resulta
también aqui decisiva. Se trata de la propia experiencia de
gracia que encuentra siempre a Dios manifestando su voluntad
salvifica como preferencia por la criatura sin que con ello él
resulte empequefiecido ni la criatura pierda su consistencia.
La “experiencia de la encarnacién de Dios en su criatura” se
concibe, pues, como un descenso de Dios hacia la finitud que
progresivamente va haciéndose buena. La criatura participa
en esa preferencia de Dios cooperando en su descenso hacia
lo inmediato?. El cristianismo, en su sustancia basica, no
puede experimentarse y comprenderse simplemente como una
redencién de la culpa en tanto que infringida por el hombre.

% Cf. O. Gonzélez de Cardedal, Jesis de Nazaret. Aproximacion a la cristologia, Sa-
lamanca 1993, 3 ed., p. 286. La nocién platénica de Dios como bien que se difunde
llegaria hasta los autores medievales a través del seudo Dioniso, estando presente
incluso en santo Tomas que considera que uno de los motivos de la encarnacién
de Dios fue mostrar “la intensidad de su amor a los hombres, a fin de que en lo
sucesivo estuviesen sometidos a Dios, no por el temor de la muerte, que el primer
hombre habia despreciado, sino por los afectos de la caridad”, Sto. Tomas de Aqui-
no, Compendium Theologiae. Trad. esp. Compendio de Teologia, Madrid 1980, pp. 200 y
382; cf. Id., Summa Theologica 111 q.1 a.1 in ¢.

7 Cf. K. Rahner, “Das Alte neu sagen”, 11 (ST 25, 300). Sobre la importancia
del término “expetiencia” en la teologfa de Rahner cf. David Sendrez, «Expérience
de Dieu et expérience transcendantale chez Karl Rahner, Transversalités 151 (2019)
123-151.



418 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

El creyente no es objetivamente justo y pecador a la vez*, en
cuanto que el desarrollo de la voluntad salvifica de Dios crea
algo nuevo en él. Pero esto no implica que no se tome en serio
la realidad del pecado®.

Es evidente que el interés principal de Rahner consiste
fundamentalmente en evitar una reducciéon hamartioldgica de
la soteriologfa. La realidad del pecado nunca puede concebirse
como si fuera algo que sorprendiera a la voluntad salvifica de
Dios. En este sentido, la soteriologfa debe fundamentarse desde
una situacion supralapsaria. Y para ello hemos de aceptar que
la actitud que Dios toma respecto al pecado sea la voluntad de
permision. Podemos decir que Dios admite la culpa en el mundo
porque este mundo esta ya abrazado por su amor desde el
principio. La sombra del pecado no hace sino poner de manifiesto
que el verdadero corazén del mundo es el amor de Dios. Este es,
dice Rahner, un misterio ciertamente incomprensible™.

* La férmula reformada no ha de ser reconocida objetivamente por la doctrina
catdlica para la que “la accién divina es lo decisivo en la justificacion y no la accién,
la posicion, la vivencia o la fe del hombre... pero dicha férmula esté justificada si se
la entiende como enunciado de la experiencia de cada hombre”, Id., “Gerecht und
Stinder zugleich”, en Sz VI, 262-276 (SW'5/1, 194-205, aqui 199) trad. esp. “A la
pat justo y pecador”, en EdT VI, 256-270, aqui p. 261.

# Rahner sefiala la reduccién que la mentalidad actual hace del pecado en dos
direcciones contrarias: Una lo minimiza considerandolo sélo como “el llamado
mal” en el mundo, como un fendémeno inevitable del roce que se produce en el
camino de la evolucién (K. Lorenz), o disolviéndolo desde la psicologfa profunda
como simple pesadilla, como la sombra de la existencia con la que hay que vivir
sin levantar protesta alguna (G. Jung); la otra corriente se aparta ain mas de la
afirmacion cristiana al situar la libertad del hombre de manera tan independiente y
auténoma en la historia que termina haciendo del mal un absoluto definitivo e irre-
vocable. Cf. Id., “Versdhnung und Stellvertretung”, 251s. (ST 30, 359s.).

0 Cf. 1d., “Soteriologie”, en SM IV, 590-596, aqui p 592 (SW'17/2, 1284-1289,
aqui 1285) trad. esp. “Soteriologia”, en SM, VI, 462-468, aqui pp.462s.; Id., “Ver-
séhnung und Stellvertretung”, 256 (S 30, 363).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 419

Lo cierto es que el pecado nunca fue un absoluto irremediable.
Lo definitivo e irrevocable era y es el amor de Dios y si aquel
fue permitido lo fue unicamente como superado ya desde
siempre. Por eso no es aconsejable distinguir en exceso entre
la divinizacién, como santificacién sobrenatural, y la gracia de
Dios como perdon de la culpa’, porque la voluntad unica de
Dios mira de antemano a Cristo como su culminacién histérica.
Sélo hay un «nucleo interno» que adquiere la primacia jerarquica
en las verdades de fe y es el que sostiene que unicamente Dios
mismo, en su libre y absoluta autocomunicacién, constituye la
substancia misma de nuestra salvaciéon. No otra cosa es lo que se
afirma en la doctrina de la «gracia increada» considerada como
la entelequia mas intima del mundo. Pero para que el concepto
de gracia sea correctamente comprendido hemos de presuponer
aun otra premisa: Esta gracia increada nos es transmitida
a través de Jesucristo; es gracia de Cristo y lo es como gracia
incluso prelapsaria. La propuesta soteriolégica fundamental es la
que dice, finalmente, que el hombre recibe su salvacion “zntuitu
meritorum Christ?™.

La cuestion que acaba de plantearse abre el espinoso tema de
la causalidad eficiente de la existencia de Cristo para la salvacion
del hombre. La cruz de Jesus se manifiesta entonces como el
signo eficaz (signum efficax — Realsymbol) de esta voluntad salvifica
de Dios que todo lo llena. Pertenece, en tanto que resultado, a ese
tipo de voluntad de salvacién que, saliéndose fuera de la realidad
divina y manifestandose en el aqui y ahora histéricos de Jesus,

L Cf. Id., “Erlosung...”, 1163 (§SW'17/2, 1012) trad. esp. 763.

2 Cf. Id., “Theologie und anthropologie”, en S3T,VIIL, 43-65, aqui 53 (SW
22/1a, 283-300, aqui 291).; ver también P. Burke (Hrsg.), Kiinftige Aufoaben der Theo-
logie, Miinchen 1967, 31-60; K. P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie
Karl Rabners, Freiburg 1. Br. 1974.



420 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

hace visible la voluntad interna y misteriosa de Dios segun la
distincion presente ya en la carta a los Efesios™.

3. EL PORTADOR ABSOLUTO DE SALVACION
(<DER ABSOLUTE HEILBRINGER»)

LLa soteriologia supone, segin Rahner, el mejor camino para
llegar a la Cristologia. Jests constituye la manifestacion concreta
de la donacién historico-escatologica de la salvacion de Dios a
nosotros y, en este sentido, es el portador absoluto de la salvacion.
La historia de salvacion asi comprendida no comienza, por tanto,
con Cristo, aunque toda ella tienda hacia él como a su meta™.
De lo que se trata ahora es de encontrar el apoyo que conecte de
algin modo esa voluntad salvifica de Dios, como existencial dado
al hombre permanentemente, con la concrecion de la misma tal y
como se ha manifestado en el ambito de la historia particular. Se
pretende superar asi la dificultad que entrafia concebir, de manera
apriorica, laidea de Cristo suministrada por una cristologia de tipo
transcendental o “en busqueda” a la hora de establecer la relacion
entre ella y el dato objetivo y categérico de Jesus de Nazaret.
Rahner rechaza por principio hacer una diferenciacion excesiva
entre un sujeto transcendental de tipo subjetivo y considerado
como portador absoluto de la salvacion, por un lado, y la
personalidad concreta e histérica de Jesus, por otro. Uno y otro
representan la misma realidad desde perspectivas distintas o son
momentos internos de la misma y tnica redencién cristiana®.

Es verdad que este planteamiento transcendental inclina
muchas veces a pensar que lo decisivo aqui sea, realmente, lo

» Cf. Id., “Das christliche Verstindnis der Erlésung”, 246s. (S 30, 355).
* Cf. Id., “Soteriologie”, 592 (SW17/2, 1286).
» Cf. Id., “Das christliche Verstindnis der Erlésung”, 239 (S 30, 348s.).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 421

que se deduce de las condiciones apridricas dadas en el sujeto,
como si lo que se experimenta a posteriori sélo tuviese la
misiéon de corroborar algo que ya se sabia de antemano. Mas
aan, parece que el factum viene a ser una determinaciéon hecha
transcendentalmente en la conciencia del sujeto disminuyendo
de esta manera la importancia soteriologica de la humanidad de
Cristo™. El problema aqui es el de la articulacionde la teologia
apriorico-transcendental con la teologia histérico-categorica,
problema que hay que resolver dentro del marco mas amplio de
la relacion entre teologfa y antropologia®. Para Rahner, la dltima
condiciéon de posibilidad del conocimiento del portador absoluto
en el sujeto no es sino la gracia misma y esta es, a su vez, el
fundamento objetivo del elemento histérico que conocemos con
posterioridad™.

En un primer momento, nuestro autor llega al concepto
de «Portador absoluto de salvacion» desde los analisis que hace de
la evolucién del mundo y de su autotranscendencia. El mundo
deviene en un proceso historico entendido como evolucién hacia
una mayor y mas alta autotranscendencia. Este mundo aspira a un
punto en el que se pueda acoger en libertad la autocomunicacion

* Cf. la These (Dissertation) defendida en la Faculté de théologie de Louvain
por, D. Muscadin, I’importance éternelle de ’humanité de Jésus pour la relation a
Dieu chez Karl Rahner, LLuvain 2016.

7 Para la comprension rahneriana de la relacion entre teologfa y filosoffa cf. K.
Kilby, Kar/ Rahner: Theology and philosophy, London 2004; Harald Schondorf (Hrsg,),
Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners, Freiburg 2005; Eppe, Karl Rabner
gwischen Philosophie und Theologie: Aunfbruch oder Abbruch?, Berlin 2008; C. Fabro, La
svolta antropologica di Karl Rahner, Segni 2011; J. Nedelea, «Philosophie théol-
ogisante et théologie philosophante chez Karl Rahnem, en Revue Roumaine de
Philosophie 60 (2016) 191-203; J. Mercant Simé, Los fundamentos filosdficos de la teologia
trascendental de Karl Rahner, Roma 2017,

* Cf. Karl Rahner, “Theologie und anthropologie”, 45 (S 22/1a, 283-300,
aqui 285).



422 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

de Dios mismo como ser absoluto”. Ese punto setfa la meta del
mundo y en ¢l coincidirfa la mas absoluta donacién de Dios y la
mas lograda existencia humana®. Las categorias de esperanza y
de memoria son las que ocupan el lugar central en esta reflexion.
Por lo que se refiere al término memoria, éste no se limita a la
concepcion vulgar de la palabra, en el sentido de lo hallado ya
en el pasado. Para él, l]a memoria tiene que ver también con lo
venidero que atn ha de buscarse. Por eso se puede hablar, sin
contradecirse, de una «memotia en basqueda» (suchende memoria)*
que se anticipa a lo que categorialmente se realizara en la historia.
LLa esperanza, por su parte, juega también un papel decisivo por
cuanto no sélo el mundo, sino el mismo hombre, esperan ya un
acontecimiento definitivo e irreversible, como desenlace de la
historia. Pues bien, tal suceso, determinado de manera apridrico-
transcendental, es lo que definimos como el Portador absoluto
de la salvacién (der absolute Heilbringer)*.

Pero son, sin embargo, las reflexiones acerca de la
fenomenologfa de la existencia humana las que aportan lo mas
sugerente en el planteamiento de Rahner a este propésito. Su
tesis considera al hombre como aquel ser que busca confiarse
enteramente al otro y necesita abandonarse mientras se relaciona
con el otro. Cuando este amor arriesga al hombre, sin reservas

¥ Cf. 1d., “Christologie im Rahmen des modernen Selbst - und Weltverstind-
nisses”, en 5319, pp. 227-241, aqui 237s. (S 15, 601-611, 609).

* La referencia a las tesis de Teilhard de Chardin es aqui obligada a condicion
de mantener también las reservas con las que el propio Rahner ha recibido algunos
principios basicos de su obra. Cf. K. Rahner, “Die Christologie innerhalb einer
evolutiven Weltanschauung”, S¢hT, 5, 379-410 (SW 15, 219-247). (E4T' 5, 181-219);
Id., “Christologie heute”, en $31°15, 217-224, aqui p. 223 (SW 30, 330-336, 335).

1 Para la definicion y significado de memoria y las referencias a la doctrina de
la anamnesis en Platon y a la doctrina de memoria en Agustin cf. 1d., Grundkunrs des
Glaubens, 310 (SW 26, 302s.) trad. esp. 371.

# Cf. Id., “Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung...”, 202
(W15, 233) trad. esp. 199s.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 423

y de manera radical, al otro, entonces experimenta, quiza de
manera anénima e implicita, lo que realmente expresamos con la
realidad de Dios®.

En este camino de busqueda hacia Cristo realizado de forma
atematica y anénima, Rahner ha llevado hasta sus ultimas
consecuencias el analisis de las experiencias transcendentales
dadas aprioricamente en el hombre. Segin él, tendriamos que en
cada acto en el que un hombre se atreva a confiar en otro hombre
de manera incondicional y afectando a toda la existencia, se
afirma la posibilidad de encontrar el amor absoluto y de aceptar,
implicita o explicitamente, la fe en Cristo. No otra cosa sostiene
la Escritura hablando del amor prosaicamente cotidiano que se
dirige al préjimo como lugar en el que Cristo se transparenta de
forma enteramente real y cercana (cf. Mt. 25,31-46)*. Este amor
al préjimo constituye una de las denominadas “apelaciones”
junto con la llamada a la esperanza en el futuro o a vivenciar la
muerte como realidad de definitividad ultima. Son accesos hacia
una cristologia en busqueda (suchende Christologie) que encuentra
su propia respuesta en lo que la Iglesia confiesa de Jesucristo
como autopromesa insupetable y victotiosa de Dios al hombre®.

CONCLUSIONES

La soteriologia de Karl Rahner esta llena de logros, pero tiene
también sus limites. El principal de ellos radica, en mi opinion,

® Cf. Id., Ich glanbe an Jesus Christus, Einsiedeln 1968, 15 (SW 22/1b, 677-713,
aqui p. 681).

* Rahner cita este pasaje como la prueba que la Escritura le ofrece para su ar-
gumentacion. Cf. Ibid., 26-29,31 (SW 22/1b, p. 687ss.).

# Cf. K. Rahner - W. Thising, Christologie-systematisch und exegetisch, 26ss. (SW
22/1b, 799ss.); K. Rahner, Grundkurs des Glanbens, 208s. (SW 26, 201ss.) trad. esp.
250s.



424 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

en el peligro que conlleva convertir las estructuras que se extraen
de forma abstracta, tanto del acontecimiento redentor como
del sujeto redimido, en una especie de “gafas trascendentales”*
con las que se condicione previamente la vision de la redencion
y del propio hombre. En efecto, con el método trascendental
la mirada se estrecha en demasia y el acontecimiento histérico
de la redencién queda reducido a un comun denominador. La
soteriologfa se formaliza excesivamente perdiendo asi todo el
sabor y la sustancia que dan la particularidad y la concrecion
histérica del cristianismo. A pesar de ello, el intento de Rahner
sigue presentandose ante nosotros como una tarea pendiente
aun de desarrollarse en todas sus posibilidades. Su pretension
no es otra que la de mostrar al hombre de hoy que Cristo es el
absoluto portador de la salvaciéon y que lo acontecido en él es una
oferta gratuita de Dios para todos los hombres. El problema, sin
embargo, sigue estando en spor qué precisamente ¢I? jpor qué ély
no otro cualquiera de nosotros?, es decir, ¢qué es lo que acontece
de peculiar en Jesus que hace de él alguien significativamente
importante para la salvacion de los demas?

En el fondo, la sombra de duda que estamos proyectando
sobre la propuesta soteriolégica rahneriana no es otra que la de la
imposibilidad de que el hombre pueda encontrar, subjetivamente,
aquello que la fe cristiana confiesa objetivamente acerca de
Jests o, al menos, la imposibilidad de poder abrazar, de forma
comprensible y a priori, el escandalo que supone en concreto
la profesion de fe en una redencidn por la cruz. Facilmente se
podria pensar que este método no hace sino releer la pregunta
que el hombre se hace por su salvacion a la luz del factum real

¥ Cf. A. Grin, Erfisung durch das Krenz, 195ss. La tesis de este autor a este re-
specto es que Rahner habria sido consciente de los limites inherentes a su método
trascendental e y habrifa intentado subsanarlos aplicandose en el ultimo periodo de
su labor teoldgica al analisis de la cristologfa histérico-salvifica.



INTUITU MERITORUM CHRISTI 425

acontecido ya en la historia y que nosotros llamamos Jesucristo.
Parece evidente que la “necesidad” de la cruz como momento
imprescindible e inherente a la idea del redentor absoluto es algo
quedesbordacualquierexpectativaantropoldgicay que unicamente
puede deducirse desde el misterio del amor desbordante de
Dios El «rodeo» cristologico?” resulta incuestionable para una
comprension cristiana de la soteriologia que quiere tomar en
serio la persona de Jesus como causa eficiente y efectiva de
nuestra salvacion. Y tal componente no puede ser derivado, sin
mas, de la propia historia. El acontecimiento historico-concreto
de Jesus solo se muestra en su integra figura (Gestall) y en su
significacién o sentido completos cuando su vida y su mision se
reciben y acogen personalmente con unos ojos abiertos por la fe
y un corazén desnudado de formalidades y prejuicios.

La segunda dificultad en nuestra recepcion de la soteriologia
de Rahner se centra en el hombre como receptor subjetivo de
la redencion objetiva acaecida en Cristo. A pesar de todo lo
dicho respecto a la relacion entre inmanencia y trascendencia,
mucho nos tememos que no se haya aclarado del todo qué lugar
ocupa realmente la propia historia dentro de una soteriologia
que concibe de antemano la redencién por encima y mas alla de
la situacién pecadora del ser humano. Porque si la culpa, como
accién voluntaria y con real efectividad para el hombre, es un
dato extrinseco al proceso de la salvacion que Dios realiza en
la historia ¢qué sentido tiene hablar, por ejemplo, de libertad?
El momento dramiatico, como insiste Balthasar*®, debe ser

7 Esta es una expresion que utiliza Rahner para referirse al «aqui y ahora», mo-
mento concreto y lugar particular, por el que pasa irremediablemente el camino de
la salvacion. Se encuentra en Worte ins Schweigen (Innsbruck 1938) [ST7'7, 3-38]. Trad.
esp.Palabras al silencio, Pamplona 1957, 99s.

# Cf. H.U. von Balthasar, “Zur Soteriologie Karl Rahners”, 262 (259); W. Ka-
spet, Jesus der Christus, 57ss. Cf. B. vander Heijden, Kar/ Rahner. Darstellung nnd Kritik



426 FRANCISCO JAVIER HERRERO HERNANDEZ

mantenido a toda costa si se quiere hablar con rigor y realismo
de libertad tanto en la historia como en el propio hombre. Una
y otro no pueden permanecer clausurados dentro de un sistema
de orientacion puramente trascendental porque a la esencia de la
libertad pertenece también el rechazo y la negacion de la oferta
de salvacion ofrecida por Dios. El pecado, en efecto, circunfiere
la estructura del hombre como capacidad de cerrarse a la gracia
y su apertura a la trascendentalidad, por tanto, no define con
exclusividad y exactitud la esencia del ser humano. La culpa,
aunque nunca pueda resultar ser un absoluto irremediable,
necesita ser superada para que la voluntad salvifica de Dios
prevalezca sobre ella. En consecuencia, no es suficiente decir que
el pecado fue admitido porque siempre era sabido como apresado
en la incomprensible voluntad salvifica y amorosa de Dios*, sino
que hay que afirmar, con la misma rotundidad, que el pecado fue
vencido y aniquilado el dltimo enemigo “a causa de” y “por” la
muerte y resurreccion de Jesus.

Todas estas dificultades no empafian en absoluto la riqueza
que se extrac de la soteriologia de Rahner. Por una parte, sus
limites no hacen sino impulsarnos hacia nuevas reflexiones
que hagan mas asequible y cercano al hombre contemporaneo
el mensaje cristiano de la redencién. Sus logros son, por otro
lado, algo que ya no puede ser ignorado por la teologia actual. Si
tuviéramos que resumir en un sélo enunciado todo el valor de su
soteriologfa podriamos decir que el principal mérito de Rahner
consiste, fundamentalmente, en haber elevado a la soteriologia

seiner Grundpositionen, Einsiedeln 1973; O. Gonzalez de Cardedal, Jesis de Nazaret,
287-291.

# Cf. K. Rahner, “Verséhnung und Stellvertretung”, 256 (ST 30, 363); 1d., “Die
Christologie innetrhalb einer evolutiven Weltanschauung...”, 212 (SIW' 15, 249); 1d.,
“Der ecine Jesus Christus und die Universalitit des Heils”, 261 (S 22/1b, 892:
Kreuz als Folge oder Ursache?).



INTUITU MERITORUM CHRISTI 427

al centro de la teologia comprendiéndola como la doctrina de
la autocomunicacién de Dios en Jesucristo y descartando el frio
y desnudo planteamiento de esta como simple remision de los
pecados. En todo caso su pensamiento nos ha ayudado a vivenciar
de nuevo el misterio primordial al que el cristiano se entrega
siempre esperando y amando; que no es otro que Jesucristo, en
quien Dios y hombre van de consuno: “Ahora es el tiempo de
pasar de una cristologfa en busqueda, que se propone descubrir al
portador absoluto de la salvacion en la historia, a una cristologfa
que lo ha encontrado realmente en ella. En el convencimiento de
haberlo encontrado esta dado el ndcleo auténtico, la substancia
del cristianismo. El cristianismo eclesial dice: en Jesus de Nazaret
hemos encontrado al portador absoluto de la salvacion, al Cristo
de Dios, al Hijo de Dios™.

% 1d., “Was heiBt heute an Jesus Christus glauben?”, en S3T,XI1I, 172-187, aqui
177 (SW 30, 293-304, 297).



