Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 355-402

Ministerio del Espiritu y
ministros del Espiritu.

La dimensién pneumatolégica
del ministerio ordenado

GAsPAR HERNANDEZ PELUDO
Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: El objeto de este articulo es mostrar cémo la dimension
pneumatolégica del ministerio ordenado contribuye a ofrecer un
planteamiento integral del sacramento del orden que armoniza la dimension
cristologica y eclesioldgica del mismo, asi como la identidad, el ministerio
y la vida de los ministros. Para ello, partiendo de la relaciéon Cristo-Espiritu
como fundamento, se explicita en qué sentido el ministerio ordenado es
“ministerio del Espiritu” en cuanto el Espiritu estid en su origen, como
agente y don del sacramento (ministerio por el Espiritu), garantiza la
eficacia de su ejercicio destinado a la comunicacién del Espiritu a los otros
(ministerio para el Espiritu) y anima la existencia entera del ministro con su
dinamismo transformador y los estilos de su accién ministerial en el cada
época (ministerio segun el Espiritu).

Palabras clave: Cristologfa pneumatolégica, ministerio ordenado, epiclesis,
espiritualidad ministerial, estilos ministeriales.



356 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Abstract: The purpose of this article is to show how the pneumatological
dimension of the ordained ministry contributes to offering a comprehensive
approach to the sacrament of Holy Orders thatharmonizes the Christological
and ecclesiological dimensions of the sacrament of Holy Orders, as well
as the identity, ministry and life of ministers. To this end, starting from
the relationship between Christ and the Spirit as its foundation, it is made
explicit in what sense the ordained ministry is “ministry of the Spirit”
insofar as the Spirit is at its origin, as an agent and gift of the sacrament
(ministry by the Spirit), it guarantees the effectiveness of its exercise aimed
at communicating the Spirit to others (ministry for the Spirit) and enlivens
the entire existence of the minister with its transforming dynamism and the
styles of his ministerial action in each age (ministry according to the Spirit)

Keywords: Pneumatological Christology, ordained ministry, epiclesis,
ministerial spirituality, ministerial styles.

El redescubrimiento de la dimensiéon pneumatolégica ha renovado
la teologfa catélica contemporanea y, en particular, la teologfa del
ministerio ordenado, frente a las criticas de “cristomonismo”.
Entre los factores que han contribuido a ello podemos destacar:
una nueva profundizacién en los textos neotestamentarios que
relacionan el Espiritu con el ministerio de Jesus, el ministerio
apostolico y los ministerios en la comunidad cristiana'; los
estudios sobre el ministerio en la etapa patristica®; la reforma

' Entre los muchos trabajos puede ser representativo el del exégeta Th. Soding,
“Geist und Amt. Uberginge von der apostolischen zur nachapostolischen Zeit”,
en Th. Schneider - G. Wenz (hrgs.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge 1.
Grundlagen und Grundfragen, Freiburg i. B. 2004, 180-263.

> En el ambito espafiol merece destacarse AA.VV.,, Teologia del sacerdocio X1711.
La pneumatologia en los Padres, Burgos 1983; 1. Ofatibia, “Introduccién al estudio de
la doctrina de los santos Padres sobre el ministerio sagrado”, en Teologia del sacerdocio
L Orientaciones metodoldgicas, Burgos 1969, 93-122. En ambito italiano podemos sefialar:
L. Padovese, I sacerdoti dei primi secoli. Testimonianze dei Padri sui ministeri ordinati, Casale
Monferrato 1992; E. Cattaneo, I ministeri nella Chiesa antica. Testi patristici dei primi tre
secol, Roma 1997; T. Citrini, Presbiterio e presbiters, vol. 1-2, Milano 2010.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 357

litirgica plasmada en el Ritual de Ordenes, singularmente en su
segunda edicién tipica (1989)°, y un nuevo planteamiento de la
teologia del ministerio a partir de las fuentes litirgicas de Oriente
y Occidente donde adquiere un especial relieve el Espititu Santo?;
la progresiva explicitacion de la dimension pneumatolégica en los
documentos magisteriales sobre el ministerio ordenado, desde el
Concilio Vaticano II°, pasando por la exhortacion Pastores dabo
vobis (1992)° y el Catecismo de la Iglesia Catdlica (1997), hasta la tltima

> Cf. A. Garcia Macias, E/ modelo de presbitero segin la actual Prex ordinationis
presbyterorum, Toledo 1995; 1d., “El ministerio presbiteral. Teologia desde la
liturgia”, en Phase 294 (2009) 499-527; S. Pié-Ninot, “Plegaria de ordenacién de los
presbiteros. Nueva edicion del Ritual”, en Phase 186 (1991) 471-490.

* Cf. PE Brandshaw, Ordination rites of the Ancient Churches of East and West,
New York 1990; A.M. Triacca, “Presbyter, Spiritus Sancti vas. ‘Modelli’ di presbitero
testimoniati dall’eucologia. (Approccio metodologico alla ‘lex orandi’ in vista della
‘lex vivendi’)”, en S. Felici (ed.), La formazione al sacerdozio ministeriale nella catechesi e nella
testimonianza di vita dei Padri, Roma 1992, 193-236; G. Ferraro, Ministri di salvezza. Per
una teologia del ministero ordinato a partire dall'esegesi delle preghiere di ordinazione, Caltanisetta
2003; E. Cattanco, I/ sacramento dell'ordine a partire dalle fonti, Cinisello Balsamo 2004;
S. K. Wood, E/ sacramento del orden. Una vision teoldgica desde la liturgia, Barcelona 2008,
orig, ingl. 2007; G. Frausini, 1/ sacramento dell'ordine. Dacci oggi il nostro pane degli apostols,
Assisi 2017; Id., Ta teologia del sacramento dell'ordine. Nel iter di revisione posteonciliare dei riti
di ordenazione, Assisi 2019.

* Se ha lamentado el olvido pneumatoldgico de la SC, poco a poco superado
en cuanto al Orden se refiere en ChD 2, AG 3,4 vy, sobre todo, en PO con 34
referencias al Espiritu: cf. M. Caprioli, “Lo Spirito Santo e il sacerdote. In margine
al dibattito conciliare sul Decreto Presbyterorum Ordinis”, en Teresianum 41 (1990)
589-616; M. Ponce Cuéllar, Teologia del sacerdocio ministerial. 1lamados a servir, Madrid
2016, 213.

¢ La mayor riqueza pneumatoldgica de esta exhortacion se expresa signi-
ficativamente en los capitulos 1T y III dedicados a presentar la naturaleza-misién
y la espiritualidad de los presbiteros, titulados respectivamente: “El Sefior me ha
ungido y me ha enviado” y “El Espiritu del Sefior esta sobre mi”, remitiendo a las
palabras de Jesus al inicio de su ministerio publico en Lc 4,18 citando Is 61,1. Cf.
A.M. Triacca, “Spirito Santo e ‘dinamismi’ del ministero ordinato. In margine al
linguaggio della Pastores dabo vobis”, en Salesiannm 55 (1993) 271-294.

7 Cf. CCE 875-879; 1536-1600.



358 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ed. del Directorio para el ministerio y vida de los presbiteros (2013)* y el
actual magisterio del Papa Francisco’; o el relieve de esta tematica
en el dialogo ecuménico reflejado en textos tan importantes como
E/ Espiritu Santo, la Iglesia y los sacramentos del Grupo de Dombes
(1980) o el mas reciente Documento de Ravena entre la Iglesia
catélica romana y la Iglesia ortodoxa (2007)™.

En la teologia posconciliar la dimensién pneumatolégica del
ministerio ha ido estrechamente ligada a la eclesiologica: “la
comprension cristologica, que algunos consideraban saturada de
dificultades, intenta transformarse en pneumatologica, al mismo
tiempo que eclesiolégica, dado que enuncian asila cuestion esencial:
¢qué carismas y qué funciones suscita el Espiritu en la Iglesia
para hacer a Cristo presente y continuar asi lo que fue la misién
apostolicar”!". No obstante, en los planteamientos mas extremos
esta vision pneumatolégica tiende a oponerse a la cristologica.
La necesidad del ministerio en la Iglesia no provendria de su
institucion por parte de Cristo para ser mediacion sacramental de
la gracia sino de la exigencia de coordinar los distintos carismas
que el Espiritu suscita en la comunidad. Entre ellos esta el
ministerio, que derivarfa en dltimo término de la comunidad, si

# =DMVP Al presentar la identidad del ministerio presbiteral este Directorio
dedicaunapartado explicito a exponer sudimensién pneumatolégica (cf. nn. 9-12). La
dimensién pneumatolégica tiene menos relevancia en los documentos equivalentes
como Apastolorum Succesores. Directorio para el ministerio y vida de los Obispos=AS (2004)
o en el Directorio para el ministerio y vida de los Didconos permanentes=DMVD (1998).

’ Un tema muy teiterado en Francisco al hablar del ministerio ordenado es
la teologfa de la uncién: ungidos para ungir al santo pueblo fiel de Dios. Cf. ].M.
Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados. Palabras a los sacerdotes en la misa crismal
(1999-2013), Madrid 2020.

' Cf. Comisién mixta internacional para el didlogo teolégico entre la Iglesia
catdlica romana y la Iglesia ortodoxa, Comunidn eclesial, conciliaridad y antoridad.
Consecuencias eclesiolggicas y candnicas de la naturaleza sacramental de la Iglesia, Ravena
13.X.2007.

""'S. Dianich, Teologia del ministerio ordenado. Una interpretacion eclesioldgica, Madrid
1988, 101.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 359

bien este acontecimiento es interpretado por ella como “don del
Espititu” que la funda y va formando en la historia'”. De este
modo, en nombre del Espiritu, se relativiza la sacramentalidad
del ministerio —como expresion de la precedencia y gratuidad del
don salvifico de Cristo— con el riesgo de reducitlo a una funcién
al servicio de la comunidad®.

Otros planteamientos mas equilibrados han destacado esta
dimensién pneumatoldgica pero subsumiéndola a la cristologica
(J. Ratzinger; P. Rodriguez; M. Ponce Cuéllar...) o ala eclesiologica
(W. Kasper; G. Greshake; S. Dianich; E. Castellucci...) y sin que
tenga en ellos una funcién realmente estructurante. La finalidad
de estas paginas es mostrar —en linea con algunas publicaciones
del prof. Santiago del Cura'*~ cémo la dimension pneumatoldgica
es una dimension especifica, en relacién con la cristolégica y
eclesioldgica, para comprender el ministerio ordenado, que puede
ayudar a vincular arménicamente estas dos ultimas evitando su
contraposicion o mera yuxtaposiciéon. En efecto, el ministro
ordenado no sélo actaa “in persona Christ?” como representacion

"2 Para una sintesis de estos planteamientos de tedlogos posconciliares como E.
Schillebeeckx, H. Kiing, ]. Moingt, Ch. Duquoc, L. Boff o J.I. Gonzalez Faus y de
sus tesis en comun cf. M. Ponce Cuéllar, E/ sacerdocio ministerial, XXXVss. En esta
linea mas recientemente cf. G. Bausenhardt, Das Awmt in der Kirche. Eine not-wendende
Nenbestimmung, Freiburg 1.B. 1999.

B Cf. E. Castellucci, “A trent’anni del decreto PO. La discussione teologica
postconciliare sul ministero presbiterale”, en La Scuola Cattolica 124 (1996) 3-68,;
195-261; K.H. Menke, Sacramentalidad, esencia y llaga del catolicismo, Madrid 2014.

" Cf. “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, en Comision
Episcopal del Clero, Congreso de Espiritualidad Sacerdotal, Madrid 1989, 73-119; “En Ja
Sfuerza del Espiritu Santo. Dinamismo pneumatolégico y espiritualidad sacerdotal”, en
Theologica 45 (2010) 59-92. Otro autor espafiol ha que desarrollado esta dimensién
pneumatolégica del ministerio es I. Ofiatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, en D.
Borobio (dit.), La celebraciin en la Iglesia I1. 1.os sacramentos, Salamanca 2008, 5 ed., 593-
652 (pp. 634-636); 1d., “La espiritualidad del presbitero desde la sacramentalidad del
ministerio”, en Surge 47 (1989) 3-20.



360 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

sacramental de Cristo Cabeza y Pastor ante la Iglesia® e “in nomine
totins Ecclesiae” como representacion sacramental de toda la Iglesia
ante su Seflot, sino también “zn munere/in potentia Spiritus Sancti’
ejerciendo asf lo que el Apéstol llama el “ministerio del Espiritu
(drakovia tod Mvevpatog)” (2Co 3,8).

Esta expresion se encuentra en 2Co, una de las primeras
reflexiones cristianas sobre el ministerio'® y dentro de una seccion
(cf. 2Co 2,14-4,6) donde por siete veces aparece el término Presima,
mas de la mitad que en el resto de la carta. El Apdstol explicita
el sentido del “ministerio del Espiritu” en controversia con los
misioneros judeocristianos que comprendian “pneumaticamente”
su ministerio a partir de la gloria, la espectacularidad y la
representacion del Cristo “carismatico”"’. Frente a ellos presenta
el ministerio apostélico como “ministerio del Espiritu” (1)
porque es un don de Dios que “capacita” al apdstol para ser
“ministro de una nueva alianza”, no de la “letra que mata” sino
“del Espiritu que da vida” (2Co 3,6); (2) porque el Espiritu actia

" Trataremos aqui del ministerio ordenado como una unidad en sus tres érdenes,
sin entrar en la compleja discusion sobre si el didcono actta “i persona Christ?” y en
qué sentido. A partir del CCE 875 y del motu proprio de Benedicto XVI Ommnium
in mentemr (2009) algunos tedlogos tienden a reservar dicha expresion al obispo y al
presbitero, si bien otros consideran que el didcono, en tanto que representa también
sacramentalmente a Cristo ante la Iglesia, actha “in persona Christi servitoris”. Cf. S.
del Cura, “El ministerio ordenado. Renovacién y profundizacién de su teologia en
la estela del Vaticano II”, en V. Vide -J.R. Villar (dirs.), E/ Concilio Vaticano 1I. Una
perspectiva teoldgica, Madrid 2013, 239-300, p. 284-287; 1d., “Cuestiones pendientes en
la teologfa actual del diaconado: comentatio y valoracién”, en Burgense 57 (2017) 11-
72;1d., “La teologfa del diaconado como tarea inacabada: su reflejo en la recepcion
de intervenciones recientes”, en G. Tejerina Arias - G. Herndndez Peludo (coords.),
Glorificatio Dei, sanctificatio hominum. Homenaje al prof. |.M. de Miguel Gonzdlez OSS'T,
Salamanca 2017, 683-750.

16 Cf. S. Guijarro, Servidores de Dios y esclavos vuestros. La primera reflexion cristiana
sobre el ministerio, Salamanca 2011; P. Garcia Moreno, Panlus pastor. El ministerio del
Espiritu, Valencia 2008, 77-89.

"7 Cf. PB. Duff, Moses in Corinth: The Apologetic Context of 2 Corinthians 3, Leiden
2015; M. Thrall, The Second Epistie to the Corinthians, Edinburgh 1994/2000.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 361

a través del ministerio apostolico redactando con su tinta la “carta
de Cristo” que es la comunidad (cf. 2Co 3,3-4); y finalmente (3)
porque transforma paulatinamente la persona misma del ministro
a imagen de Cristo para que pueda reflejar su gloria en el mundo
a cara descubierta, a diferencia de Moisés (cf. 2Co 3,17-18; 4,0),
gloria que resplandece paraddjicamente, a imitacién del Sefor
crucificado, “en la debilidad” del ap6stol (2Co 12,9; 4,7)'%. Estas
tres acepciones del “ministerio del Espiritu” nos serviran a
continuacioén para sistematizar algunos aspectos de la dimension
pneumatolégica del ministerio ordenado.

Por eso, partiendo de la relacién Cristo-Espiritu como
fundamento para un correcto planteamiento de la dimension
pneumatoldgica del ministerio (1), detallaremos a continuacién en
qué sentido el ministerio ordenado es “ministerio del Espiritu” en
cuanto el Espiritu esta en el origen del mismo, como agente y don
del sacramento (2), garantiza la eficacia de su ejercicio destinado
a la comunicacion del Espiritu (3) y anima la existencia entera del
ministro con su dinamismo transformador (4).

1. LA RELACION CRISTO-ESPIRITU COMO FUNDAMENTO

El limite de los planteamientos arriba indicados que
contraponen la dimensién pneumatolégica del ministerio a la
cristolégica es no articular suficientemente la relaciéon Cristo-
Espiritu, estableciendo una especie de “hiato” entre la misién
del Hijo en la carne y la misiéon del Espiritu en la Iglesia tras
la glorificacion de Jesus'. De ahi la necesidad de encontrar un

'8 Cf. 'T.B. Savage, Power through Weakness. Paunl’s Understanding of the Christian
Ministry in 2 Corinthians, Cambridge 1996.

' Cf. Asi lo puso de relieve, a propdsito de la propuesta de E. Schillebeeckx,
R. Blazquez, “La teologia de una praxis ministerial alternativa”, en Salmanticensis 31

(1984) 113-135; M. Ponce Cuéllar, O. ¢, LI



362 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

equilibrio entre los fundamentos cristologicos y pneumatologicos
del ministerio ordenado radican-dolo en el mismo Cristo de la
histotia y no solo en el Sefior glotificado o en el Espiritu Santo®,
en otras palabras, un equilibrio entre la cristologia pneumatolégica
(segtin la cual el Espiritu actia en y sobre Jests durante toda su vida
terrena: encarnacion, uncion y sacrificio pascual) y la pneumatologia
cristologica (segun la cual Cristo una vez glorificado es la fuente y
el dispensador del don del Espititu) *. El Espiritu une el tiempo de
Cristo y el tiempo de la Iglesia:

“Aplicandolo a nuestro tema podemos decir que el Espiritu
actua en la Iglesia renovandola desde dentro pero en continuidad
con su actuacioén en los hechos y palabras de Cristo relativas a
su fundacién y constitucién. Es el mismo sujeto —el Espiritu—
quien actud en Cristo y en sus acciones y quien actia ahora en
la Iglesia. Es, por tanto, co-responsable de los pasos dados por
Cristo para fundar la Iglesia, entre los que hay que contar la

eleccion de los Doce”?2.

Ya desde el inicio de su ministerio “con la fuerza del Espiritu”
(Lc 4,14), el Sefior eligié a sus discipulos (cf. Mc 1,16-20 y

* Cf. YM. Congar, Ministére et communion ecclésial, Paris 1971, 93ss.

*' Ta uncién (cristologia del Espiritu) presupone la encarnacién (cristologia
del Logos) y es su consecuencia. Sélo si aquel sobre quien desciende el Espiritu
es el Hijo humanado su uncién no niega su divinidad y unidad personal (vs. el
adopcionismo arriano o el difisismo nestoriano) y puede ser salvadora para nosotros.
Cf. L.E. Ladaria, “Humanidad de Cristo y don del Espiritu”, en Estudios Eclesidsticos
51 (1976) 321-345; “Cristologfa del Logos y cristologia del Espiritu”, en Gregorianunm
61 (1980) 353-360; “La uncién de Jests y el don del Espiritu”, en Gregorianum 71
(1990) 447-471, recogidos con otros articulos sobre el tema en 1d., Jessis y e/ Espiritu:
la uncidn, Burgos 2013. Sobre este aspecto en los Padres cf. G. Herndndez Peludo,
“Encarnacién y uncién del Hijo. La aportacién de San Cirilo de Alejandria”, en: M.
Aréztegui - A. Cordovilla - ]. Granados- G. Hernandez (eds.), La uncidn de la Gloria:
en el Espiritu por Cristo al Padre. Homenaje a Mons. L.I. Ladaria sj., Madrid 2014, 21-55.

22 M. Ponce Cuéllar, O. ¢., 249.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 363

par.) y, de entre ellos, constituyé a Doce —simbolo del pueblo
de la nueva Alianza que habia venido a congregar— para que
estuvieran con Fl y enviarles a predicar y a sanar (cf. Mc 3,13-
16; Lc 6,12-16) comunicandoles la propia “exousia” que animaba
su mision salvadora (cf. Mc 6,7; Mt 10,1). Entre ellos asigné un
lugar singular a Pedro (cf. Mt 16,13-20; 14,28ss; Mc 8,27-9,1;
Lc 22,31-34; Jn 6,67-71; 21,15-24). Testigos privilegiados de sus
palabras y signos, objeto de la intimidad y especial dedicacion del
Maestro durante su vida, en visperas de su muerte les entrega
el testamento de su amor, el mandato memorial de la eucaristia
(cf. 1Co 11,23-26 y par.), junto con la promesa del Espiritu (cf.
Jn 14-16). Estos indicios muestran cémo Jesuis, analogamente a
como hizo con la Iglesia y los otros sacramentos, fue instituyendo
progresivamente a lo largo de su vida, al ritmo del Espiritu que
marcaba sus horas, el sacramento del ministerio apostolico que
tiene en el misterio pascual su fuente definitiva. En él —segin 2Co
5,18— la reconciliacién de los hombres con Dios y el “ministerio
de la reconciliacion” (Stakovia tg kataAlayfig) se dieron juntos.
Es significativo que entre la consumacion de la mision terrena
de Cristo y los comienzos de la misiéon del Espiritu en la Iglesia se
sitie en el NT el envio de los Apédstoles por el Sefor resucitado
con la fuerza del Espiritu, haciéndoles asi participes de su uncion,
injertandoles en su propia misién y comunicandoles su autoridad/
poder para continuarla (cf. Mt 28,16-20): “como e/ Padre me ha
enviado asi os envio yo. ..y exhald en ellos el Espiritu Santo” (Jn 20,21-22;
cf. Jn 17,17-19). Lo que Juan coloca en el Cenaculo la tarde de
Pascua se realiza segin Lucas el dfa de Pentecostés (cf. Hch 2).
Desde los Padres mucho se ha discutido sobre el sentido de esta
diferencia temporal y su significado teolégico™ pero si hay algo
coincidente. Se trata de un momento capital en la institucion del

» Para este punto, cf. G. Hernandez Peludo, Cristo y el Espiritu segiin el In Toannis
Evangelium de san Cirilo de Alejandria, Salamanca 2009, 413-420.



364 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ministerio apostolico donde se expresa especialmente la relacion
Cristo-Espiritu. A su luz, la secuencia Cristo-Iglesia-Apdstol —
segun la cual la comunidad eclesial movida por el Espiritu “hace”
el ministerio apostolico, eligiendo los ministros que la congreguen
en torno a Cristo Sefior —debe ser precedida y completada por
la secuencia Cristo-Apostol-Iglesia— segun la cual Cristo por su
Espiritu constituye a sus Apostoles para prolongar en su nombre
y con su autoridad su presencia y mision salvadoras en la Iglesia y
en el mundo (cf. Jn 13,20; 14,8-9; Mt 10,40).

Esta relacion Cristo-Espiritu en la institucion del ministerio
apostdlico dentro de la Iglesia nos ayuda a comprender
también como esta no es solo la prolongacion del misterio de la
encarnacion (por el que la Iglesia aparece unida estrechamente
a Cristo como su cuerpo extendido en la historia) sino también
del misterio de su uncién (por el que se distingue de Fl como
su esposa llamada a respondetle y acogerle en el Espiritu). El
ministerio apostolico garantiza a la vez la distinciéon de Cristo
respecto a la Iglesia, en cuanto representacion sacramental de la
figura objetiva de Cristo que la precede y salva, y la unién de la
Iglesia con su Sefior, en cuanto representacion sacramental de la
entera comunidad congregada. Y todo ello por el Espiritu que
anima ambos dinamismos.

Por eso, Apodstol y Espiritu son principios coinstituyentes de
la Iglesia de Cristo: “hemos decidido el Espiritu Santo y nosotros” (Hch
15,28). En el NT vemos cémo desde el principio los Apdstoles
eligieron colaboradores en el ministerio apostdlico recibido de
Cristo (cf. Hch 6,1-4; 14,23-24). En Hch algunos pasajes atribuyen
al Espiritu (cf. Hch 13,2; 20,28) y otros a los apostoles (Hch
14,23) la institucion de estos colaboradores. Su denominacién y
forma ain no esta fijada en el NT (cf. 1Co 12,28; Ef 4,11-12;
Hch 20,17.28) pero siempre se atribuye su origen a Dios Padre, al
Hijo glorificado y al don de su Espiritu (cf. 1Co 12,1-11; Ef 4,6-
11; Hch 20,28). Eso si: la participacion en esta misién apostolica



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 365

se comunica mediante el rito de la imposicion de las manos que
expresa la comunicacion del Espiritu (cf. Hch 6,6;13,3; 1 Tim 4,14;
2'Tim 1,6). Pocos afios mas tarde Clemente Romano resumira este
recorrido en su “cadena de envios” mostrando el origen divino
del ministerio eclesiastico, en el envio del Hijo por el Padre, de
los Apostoles por Cristo y de los “varones probados” (episcopos
y didconos) por los Apostoles “con la certidumbre del Espiritu
Santo”*. A principios del s. IT S. Ignacio de Antioquia hablatra ya
claramente de la triada ministerial (obispo, presbiteros y didconos)
como principio de unidad armoénica de la Iglesia en un solo cuerpo
y en un solo Espiritu®. Entendemos asi la ensefianza conciliar
que articula Cristo-Espiritu en la comprensiéon del ministerio
apostolico, figura originaria de todo ministerio eclesiastico:

“Cristo, a quien el Padre santificé y envié al mundo (cf. Jn
10,36) ha hecho participes de su consagracion y mision, por medio
de sus Apostoles, a los sucesores de éstos, los Obispos, los cuales
han encomendado legitimamente el oficio de su ministerio en
distinto grado, a diversos sujetos en la Iglesia. Asi el ministerio
eclesiastico, de institucion divina, es ejercido en diversos 6rdenes
por aquellos que ya desde antiguo vienen llamandose obispos,

presbiteros y diaconos” (LG 28; cf. PO 2,a-b).

2. UN MINISTERIO “POR’ EL Espirrru. EL ESPIRITU COMO ORIGEN
DE LA REALIDAD SACRAMENTAL DEL ORDEN

El ministerio ordenado como “ministerio de/ Espiritu” puede
entenderse, en primer lugar, como ministerio “por”’ el Espiritu

21 Clem 42,1-5; 44,1-2. Al origen divino del ministerio eclesidstico, expresion
de la voluntad de Dios y ya prefigurado en el AT (cf. Is 60,17 LXX; Nm 17: cf. 7
Clem. 42,5-43) afiade Clemente el “consentimiento de la comunidad” en la eleccion
de sus ministros (cf. 7 Cle 44,3).

» Cf. Tral 111, 1-2; Esm. V111, 1; Ef 111, 2-1V,2; Magn. 111, 1-3; VL1; VIL,1.



366 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

en el sentido de que tiene en el Espiritu su origen como hecho
histérico pero también como realidad teoldgica, lo que explica
la realidad sacramental del orden. Para ello veremos en este
apartado (1) la radicacién trinitaria del ministerio ordenado, (2)
como el Espiritu es el “agente” que obra el ministerio eligiendo,
consagrando y enviando al candidato, (3) y ademas el “don” o
gracia sacramental especifica de la ordenacion.

2.1. E/ ministerio ordenado radicado en el misterio trinitario

Cada vez mas los tratados y ensayos sobre el Orden van
incorporando esta perspectiva, inseparable del redescubrimiento
de la dimensiéon pneumatolégica del mismo®. Este enfoque
fue recogido magisterialmente por Juan Pablo II en PDV 12
presentando la identidad del ministerio sacerdotal radicada, como
toda identidad cristiana, en el misterio trinitario (cf. PDV 12,a):

“El presbitero, en virtud de la consagraciéon que recibe con
el sacramento del Orden, es enviado por el Padre, por medio de
Jesucristo, con el cual, como Cabeza y Pastor de su pueblo, se
configura de un modo especial para vivir y actuar con la fuerza
del Espiritu Santo al servicio de la Iglesia y por la salvacion del

mundo” (PDV 12,b).

Entre los tedlogos catolicos que han desarrollado este
enfoque destaca G. Greshake. Segun ¢l, el ministerio ordenado
se fundamenta en el designio de Dios de integrar a todos los
hombres en la “communio” que Fl mismo es y que ha sido rota por
el pecado. De ahi las misiones histérico-salvificas del Hijo y del
Espiritu que tienen su fuente en Dios Padre y son prolongadas

% Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 64-65; E. Castellucci, I/ ministero
ordinato, 307-309.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 367

por el ministerio apostélico. Estas explican respectivamente
la representacion cristologica y eclesiologica del ministerio: la
misién del Hijo, enviado por el Padre con una “awctoritas” que
subraya la diferencia o contraposicion con la Iglesia; y la mision
del Espiritu, enviado también por el Padre como comun amor del
Padre y del Hijo y que integra en la “communio”. A propodsito de
esta ultima explica:

“A consecuencia de este movimiento de la communio obrada
por el Espiritu, el elemento caracteristico de la misién del Hijo,
esto es, la potestad (€§ouoia) que le es conferida por el Padre y
con la que Fl se presenta a los hombres queda ‘sublimada’ a una
unidad mayor (sin que por ello desaparezca sencillamente). Por
consiguiente, en el Espiritu Santo la ‘precedencia’ absoluta de
Cristo frente a la Iglesia (y a la humanidad), que fundamentaba
la “diferencia’ queda elevada a una unidad superior: Cristo se
convierte en el principio vital de cada uno de los creyentes y de
su propio ‘cuerpo’ que es la Iglesia™.

Si en virtud del primer movimiento cristolégico la Iglesia
aparece como “Esposa”, distinta de Cristo, en el segundo
movimiento pneumatolégico aparece como “Cuerpo”, unido
inseparablemente a Fl El Pueblo de Dios esti asi marcado
por la “figura objetiva” de Cristo y por la “vida interior” del
Espiritu. El ministerio ordenado se sitia de este modo en el
punto de interseccion de ambos movimientos. Si el ministerio se
comprende solo cristolégicamente queda aislado bajo el signo de
la  auctoritas-potestas. Si se comprende solo pneumatolégicamente
es un servicio mas entre los servicios de la comunidad. Por tanto,
para comprender el ministerio —siempre segun Greshake— habria
que evitar tanto partir sélo de Cristo (tendencia de la teologia

* G. Greshake, Ser sacerdote hoy. Teologia, praxis pastoral y espiritnalidad, Salamanca

2003, tr. 2* ed. alemana, 159-160.



368 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

occidental) como partir sélo de la comunidad carismatica obra
del Espiritu (tendencia de la teologia protestante) para tomar
como punto de partida al Padre “que en unidad indivisible envia
a Cristo y al Espiritu para crearse un pueblo”. Si bien en esta
fundamentacion trinitaria “en tltimo término no es de importancia
por qué elemento se comience para llegar a la comprension”, por
la representatividad cristologica o por la pneumatolégico-eclesial,
hay “mediaciéon mutua”, una lleva a la otra™.

La accion del ministro “zn persona Christ?” supone la disposicion
de los creyentes, el libre asentimiento de la comunidad, suscitado
por el Espiritu, para dejarse plasmar por El y al mismo tiempo
la conformidad para tener como ministro a una determinada
persona. En el acto de la ordenacion aparece paradigmaticamente
cémo el ministerio ordenado es ministerio de Cristo y de la Iglesia.
Si el asentimiento de la Iglesia hace que el candidato sea apto
para el ministerio e idéneo para actuar en nombre de la Iglesia
(convirtiéndole en este sentido en “materia” del sacramento) la
mediacién de los ministros autorizados, por la imposicion de las
manos y la oracién, le conceden de parte de Cristo la mision y la
capacitacion por el Espiritu (le dan “forma”). Por eso, concluye
Greshake:

“Tan solo cuando la Iglesia reconoce (cristologicamente)
en la accién del ministerio la primacfa del don indisponible de
Dios, y cuando se ve representada (pneumatolégicamente) en
el ministerio, entonces puede experimentarse a si misma como
obra del Dios Trino y Uno, en la que los ministros y los laicos
no son personas contrapuestas sino hermanos con diversas

. ()
funciones”?.

* Cf. 1bid., 164-165.
2 Ibid.,, 176. El misterio trinitario es asi no sélo fundamento del ministerio
ordenado sino también de la comunién de la Iglesia entera, ministros y fieles.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 369

Con este planteamiento Greshake ofrece una equilibrada
sintesis teologica de la doble representatividad cristolégica y
eclesial del ministerio ordenado fundada en la economia trinitaria.
No obstante, considero que en ¢l la dimensién pneumatolégica
del ministerio se asocia fundamentalmente a su representatividad
eclesial y menos a la cristologica. El te6logo aleman tiene en su
concepcidn del ministerio el mismo limite que en su planteamiento
trinitario™: acentda tanto la communio en Dios que puede relativizar
la taxis trinitaria expresada en la economia, dato igualmente
originario que el primero. La misiéon del Espiritu no “sublima” la
“autoridad” de la misién del Hijo sino que esta intimamente unida
a ella. La mision del Hijo se realiza en el Espiritu —que anima
su “auctoritas’— y este es enviado como plenitud de la autoridad
de Cristo y para introducirnos en El. Asi el Espiritu acta ya en
la representacion cristologica del ministerio (el don del Espiritu
constituye a una persona representacion sacramental de Cristo ante
la comunidad) y no sélo en la eclesiolégica. El Espiritu esta ya en
el movimiento descendente de la donacion divina de la salvacion
que posibilita precisamente la respuesta humana en la fe a dicho
don dentro de la comunidad eclesial. Aunque Greshake reconoce
su “mediacion mutua” parece dar prioridad al asentimiento eclesial
al ministerio (movimiento ascendente) respecto a la consagracion
cristolégica en la ordenaciéon (movimiento descendente), como
si esta segunda —mediada por los ministros autorizados en la
imposicion de las manos— ratificara la primera. La eleccion divina
es mediada, si, en la comunidad eclesial, pero su precedencia y
primacia deben conservarse. Es Dios Padre quien elige y llama,
consagra y envia por el Espiritu de Cristo.

N Cf. L.E. Ladatia, E/ Dios vivo y verdadero. El misterio de la Trinidad, Salamanca
2015, 5 ed., 416-424; 1d., La Trinidad, misterio de commnién, Salamanca 2013, 3 ed.,
147-160, a propésito esp. de la obra de G. Greshake, E/ Dios uno y trino. Una teologia
de la Trinidad, Barcelona 2001.



370 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Precisamente esta precedencia y gratuidad en la fontalidad del
misterio trinitario permiten comprender mejor la sacramentalidad
del ministerio ordenado. Tal como ha mostrado reiteradas veces
S. del Cura:

“La sacramentalidad del ministerio ordenado expresa sobre
todo, la precedencia de Dios Padre en algo que nos viene dado.
Implica una vinculaciéon originaria y fundante con Jesucristo,
verdadero sacramento del encuentro con Dios, en la verdad de
su condiciéon humana y divina. Y hace de este ministerio un don
del Espiritu Santo, una realidad carismatica, un acontecer de
gratuidad. Por tanto, s6lo redescubriendo la radicacion trinitaria
sera posible superar el déficit pneumatolégico en la teologia y en
la vivencia del ministerio sacerdotal™!.

2.2. El Espiritu como “agente” del ministerio

El ministerio ordenado como don del Espiritu Santo nos
ayuda a entender mejor también su sacramentalidad. No hay
sacramentalidad sin el Espititu®. El Espititu estd en el origen del
ministerio no sélo a nivel histérico®® sino también como realidad

1S, del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 65; Id., “La sacramentalidad del
ministerio ordenado: alcance teolégico y relevancia espiritual”, en Revista Espariola de
Teologia70 (2010) 293-332; 1d., “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”.

> A diferencia de la concepcién protestante de una inmediatez del Espiritu
al hombre, la sacramentalidad implica una actuacién del Espiritu mediada a
través de la humanidad glorificada de Jests que es el analogado principal de toda
sacramentalidad. El Espiritu hace posible esa relacionalidad -caractetistica de toda
sacramentalidad- que une signo y significado, lo visible y lo invisible, lo presente
y lo futuro, la carne y Dios. Cf. K.H. Menke, O. ¢, En la teologfa oriental se ha
acentuado mucho la dimensién pneumatolégica de la sacramentalidad hasta el
punto de afirmar que lo central de un sacramento es la epiclesis cf. P. Evdokimov,
L Esprit Saint dans la tradition orthodoxe, Paris 1969, aqui p. 77.

» Ademas de lo dicho en el aptdo. primero de este trabajo cf. PO 11, a; PDV
15,b. El Espiritu esta en el origen de la estructura ministerial de la Iglesia (cf. 1Co



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 371

teologica. Esto significa que el ministerio es don del Espiritu —
no un derecho individual o un reconocimiento de los méritos o
cualidades de una persona— y obra del Espiritu que, por eso, se
colaciona a través de una celebracién litargica, de un acto orante,
en el que se suplica su actuacién sobre un candidato — y no
solamente una decision de la Iglesia preocupada por garantizar
su estructura.

La /Jex orandi, expresion de la fe de la Iglesia, acredita esta
actuaciondel Espiritu en el ministerio®. Enlaliturgia de ordenacion
vemos como el Espiritu es quien elige y llama, consagra y envia
al ordenado:

a) E/ Espiritu elige y llama. El rito de la ordenaciéon comienza
con la llamada de los candidatos inmediatamente precedida por
la proclamacién del Evangelio, lo que indica que la llamada al
ministerio estd ligada a la Palabra, a la iniciativa divina. Esta
iniciativa se expresa a su vez en el “elegimos para el orden de...” que
pronuncia solemnemente el obispo ante la solicitud de la santa
Madre Iglesia y que es respondido con la aclamacién de accidon
de gracias dirigida a Dios, fuente de la eleccién y la llamada®™. En

12,11ss); Juan Criséstomo, Didlogo del sacerdocio 111, 4 (BPa 57, 75-76): “El sacerdocio
se ¢jerce en la tierra pero tiene el rango de las realidades celestes. Y con razén.
Pues ni un hombre, ni un angel, ni un arcangel, ni ninguna otra potencia creada,
sino el Pardclito mismo dispuso este orden y persuadié a los que aun permanecen
en la carne a reproducir el ministerio de los angeles”. Asi lo atestiguan también las
Plegatias de Ordenacion: “Para formar el pueblo sacerdotal, ta dispones con la fierza
del Espiritn Santo en 6rdenes diversos a los ministros de tu Hijo Jesucristo” (PR 131
para los presbiteros); “Asi también, en los comienzos de la Iglesia, los apdstoles de
tu Hijo, movidos por el Espiritu Santo, eligieron, como auxiliares suyos en el ministerio
cotidiano, a siete varones acreditados ante el pueblo...” (PR 207 para los didconos).

* Para lo que sigue cf. E. Cattaneo, 1/ sacramento del ordine a partire dalle fonti; E.
Lodi, “Per una mistagogia agli «ordinati»”, en Rivista di pastorale litnrgica 155-4 (1989)
35-43 y obras cit. en la not. 4.

» Cf. J.E Puglisi, “Il ministero ordinato”, en A. Grillo- M. Perroni - P. Tragan (a
cura di), Corso di Teologia sacramentaria, 392: “Gracias a la actividad del Espiritu Santo



372 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Hch vemos como esta eleccion y llamada es obra del Espiritu (cf.
Hch 1,2; 13,2). La eleccién de Matias para el colegio apostélico
fue realizada por una profecia (cf. Hch 1,16ss), hecho que
interpreta S. Juan Criséstomo como accion del Espiritu que habla
por los profetas™. El mismo Criséstomo afirma de S. Ignacio de
Antioquia que el Espiritu Santo lo puso alli en lugar de Pedro
para seguir edificando la Iglesia. Por ello, aunque intervienen
hombres en la designacion y eleccidon de los candidatos, su valor
es solamente instrumental porque es el Espiritu quien elige
realmente y mueve a que éstos lo acepten®’. La “divina dignatio” por
la que son elegidos los ministros, segun S. Cipriano, se relaciona
con el Espititu Santo®™. A partir de aqui puede profundizarse
en una teologfa de la vocacién al ministerio ordenado animada
pneumatolégicamente™.

en este proceso ritual, la vocacién al ministetio ordenado es comprendida en su
objetividad. Elllamado no «se hace» obispo, presbitero o didcono...sino (la persona)
es «llamada» positivamente por la Iglesia, es a veces constrefiida, contra su voluntad,
cosa que asegura que la llamada es de Dios”; S. del Cura, “La sacramentalidad del
sacerdote”, 92: “Al hablar del ministerio segtin los ritos de ordenacién sacramental
nos encontramos, pues, en una atmoésfera ‘pneumdtica’, en el ambito de los dones
del Espiritu, de lo recibido, de la gratuidad... Se trata de un don del Espiritu, que
la Iglesia necesita, que debe ser pedido con intensidad y que debe acogerse con
agradecimiento”.

* Cf. Hom. 5 in Epist. I ad Tim.,1 (PG 62,526).

S Cf In S. Martyrem Ignatinm, 4 (PG 50,591). Cf. PG. Alvarez de Sousa,
“Pneumatologia de los textos sacerdotales de san Juan Criséstomo”, en Teologia del
sacerdocio 17, Burgos 1983, 61-78.

* Cf. M. Guerra, “El sacerdocio, obra de la ‘dignatio divina’ y del Espiritu Santo
segun san Cipriano”, en Teologia del sacerdocio 17, 9-40, esp. p. 23-27.

¥ Cf. E. Branconzzi (a cura di), Chiamati da chi? Chiamati a che cosa? Teologia della
vocazione al ministero ordinato, Assisi 2017. La vocacién al ministerio es fruto de la
iniciativa divina (“Dios es quien llama” Hb 5,4), mediada por la Iglesia (con sus
necesidades y criterios objetivos de discernimiento, aspecto que primaba en la
etapa patristica) y de la respuesta subjetiva del llamado en su libertad (aspecto mas
destacado en la actualidad). Todo ello posibilitado y movido por el Espiritu Santo.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 373

b) El Espiritu consagra, como puede verse en el canto del Ven:
Creator, recomendado al inicio de los ritos de ordenacion del
obispo y que introduce toda la celebracién en una atmoésfera
pneumatologica (cf. PR 35). Singularmente aparece esta actuacion
del Espiritu en el momento central de la ordenacién: en la
imposiciéon de las manos, gesto que ya desde el NT expresa la
transmision del Espiritu®, unida a la plegaria de ordenacién cuyo
nucleo es la epiclesis o invocacion del Espiritu sobre el candidato.
Elsilencio del pueblo en este momento es también participacién en
la invocacién al Espititu, como explica la Traditio apostolica’. En la
ordenacién del obispo la plegaria de ordenacion estd acompafiada
por el signo del Evangeliario abierto sobre su cabeza, que ha sido
interpretado por los Padres como expresion visible del misterio
de Pentecostés, de la lengua de fuego del Espiritu que capacita
para el anuncio de la Palabra*. Las unciones con el santo ctisma
en la cabeza o en las manos son ritos explanativos que desarrollan
la accién consecratoria del Espiritu para el ministerio sacerdotal.
Ademas de otras oraciones, la bendicion final prolonga el sesgo
epiclético que caracteriza el rito central de la ordenaciéon sobre
los ordenados y sobre el pueblo a ellos confiado. A la luz de lo
dicho el Espiritu aparece, pues, como la uncién que consagra a la
persona llamada y elegida, transformandola en lo mas intimo de

* En una rubrica de la liturgia de la Iglesia armena a propésito de la imposicion
de la mano del obispo: “el obispo impone la mano derecha sobre la cabeza del
ordenado, lo cual significa que el dador de la potestad y de la gracia es el Espiritu
Santo”. Cf. H. Denzinger (ed.), Ritus Orientalium, coptorum, syrorum et armenorum in
administrandis sacramentis, Graz 1961, 11, 307. La imposicién de manos se ha asociado
también en los Padres al binomio mano-Espiritu en el orden, como en el bautismo
agua-Espiritu cf. Gregorio Nacianceno, Oratio 43,78 cit. por I. Ofatibia, “Ministerios
eclesiales: orden”, 634-635.

N Traditio Apostolica, 2 (a prop6sito de la ordenacion del obispo): “Omnes autem
silentinm habeant orantes in corde propter descensionem Spiritus”.

2 Cf. Severiano de Gabala, Fragmenta Act. Apost. (en Teofilacto, Catenae: PG
125,533A-B); Cirilo de Alejandria, In Io. XII (PG 74,717A-B).



374 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

su ser y comunicandole la gracia y la potestad para desempenar el
ministerio.

¢) E/ Espiritu envia. E1 Espiritu hace participe al ordenado no
s6lo de la uncion de Jesas sino también de su mision, a la que se
ordenaba la primera (cf. Lc 4,16; Jn 10,36; 20,20-22; PO 2; PDV
18). El Espiritu es el “otro Paraclito” y a su vez el “otro Enviado”
por el Padre para prolongar la consolacion y la mision salvadora
del Hijo. Su identidad personal esta marcada por la “procedencia”
(EKTOPEVOLG) y, por ende, por un dinamismo de salida, de éx-
tasis que imprime en aquellos que lo reciben. Asf se expresa en la
“aitésis” de las plegarias de ordenacion y en el “ie missa es?” con el
que concluye toda celebracion eucaristica pero que, en la liturgia
de la ordenacién, tiene un marcado significado misionero para el
ordenado.

El Espiritu como origen del ministerio ordenado a nivel
historico y teoldgico aparece singularmente en la sucesion
apostdlica. El sacramento del orden es el “sacramento del
ministerio apostélico” (CCE 15306) recibido en plenitud por
los obispos como sucesores de los Apodstoles pero participado
de diverso modo por los presbiteros y didconos. G. Frausini ha
propuesto en la sucesion apostélica una “tercera via” que integre
las dimensiones cristologica y eclesiologica del ministerio. La
sucesion implica una doble continuidad: diacrénico-horizontal
(que vincula al origen histérico del ministerio en la misién
confiada por Cristo a los apostoles) y sincrénico-vertical (de
caracter pneumatologico). A proposito de esta ultima afirma:

“la segunda continuidad tiene como protagonista el
Espiritu Santo porque la sucesion apostolica en el ministerio es
un lugar privilegiado de la accién y de la transmision del Espiritu
Santo. No es la sucesion apostodlica una herencia transmitida de
padre a hijo sino un don que viene de lo alto por la plegaria de



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 375

aquellos que ya estan constituidos en el ministerio de la sucesion
apostolica y de toda la Iglesia”*.

La continuidad histérica debe ir unida a la sacramentalidad
de la sucesion que es su componente vertical, cristolégica y
pneumatolégica. Desde antiguo la comunicacién del Espiritu
se vinculd a la sucesion apostolica que conservaba integra —por
la acciéon de este mismo Espiritu— la Tradicién recibida de los
Apéstoles en las Iglesias™. La sucesion apostolica permite a la
Iglesia en todo tiempo, por un lado, estar enraizada fielmente
en los origenes apostdlicos y tender, por otro, creativamente a
su cumplimiento escatolégico dinamizado por la celebracion
eucaristica. Por eso, el dinamismo del Espiritu en la sucesion
apostdlica no es de caracter “conservativo” sino “misionero”,
para hacer llegar la fe recibida de los apostoles hasta los confines
de la tierra®.

2.3. El Espiritu como “don” del ministerio

Ademas de agente del ministerio el Espiritu es el “don” que
con ¢l se comunica. Esto ayuda a clarificar la condicién carismatica
del ministerio ordenado asi como la gracia sacramental especifica
del orden.

S. Pablo exhorta a Timotero a reavivar “el carisma (Yaptoua)
de Dios que hay en ti por la imposiciéon de mis manos” (2Tim 2,6).
El ministerio ordenado tiene, pues, una condicién carismatica, al

¥ G. Frausini, I/ sacramento dell’ordine. .., 218; Benedicto XV, Audiencia general,
10.V.2006.

# Cf. Ireneo de Lyon, Adp. Hae. 111, 1-4; Tertuliano, De praescriptione haereticornm
XXXI1,1; Clemente de Alejandtia, Quis dives salvetur, 42,2. En este sentido podria
interpretarse el pasaje de Basilio de Cesarea, Epistola 188= Epistola Canénica I a
Anfiloquio (PG 32,668: en Y. Courtonne, Saint Basile. Lettres 11, Paris 1961,123).

* Cf. G. Frausini, O. ¢, 222-223,



376 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

recibir porlaimposicion de manos un “carisma”, un don estable del
Espiritu Santo. El ministerio es un “carisma institucional” desde la
gratuidad: “tiene en sf mismo la permanencia de lo instituido y la
gratuidad del carisma gratuito otorgando por Dios”*. Por tanto,
la contraposicion frecuente entre ministerio y carisma no tiene
fundamentacién ni exegética ni teoldgica?’. En las cartas paulinas
el ministerio apostdlico figura entre los “carismas” suscitados
por el Espiritu, mas aun, es el primero de ellos (cf. 1Co 12,11-
28; Ef 4,7). Sin duda, la accién del Espiritu en la Iglesia no esta
restringida al ministerio sino que distribuye permanentemente
dones y carismas entre los fieles para contribuir a la renovacion
y embellecimiento de la Esposa de Cristo (cf. LG 4; 12,2). De
ahi el “contraste” y “tensiéon” entre ministerio institucional y
los carismas de los fieles a lo largo de la historia. Ahora bien,
ministerio y carismas tienen su fuente en el mismo Espiritu que
suscita la diversidad en la unidad. Lo propio del “carisma” del
ministerio ordenado en cuanto primero de ellos es justamente
promover, discernir e integrar el resto de carismas suscitados por
el Espiritu para que sirvan a la edificacién del cuerpo de Cristo
en la comunién (cf. Ef 4,12ss). Ya que el Verbo se hizo “carne”
todo don espiritual, testimonio personal o misioén especial se ha
integrar en el testimonio apostdlico que remite a Cristo y en el
camino de la Iglesia fundado en esta misién apostolica. El carisma
ha de ser discernido desde la “carne” de Cristo (cf. 1Jn 4,18)
para evitar todo subjetivismo y arbitrariedad. El discernimiento
ministerial es criterio de autenticidad del carisma si bien este ni
ha sido producido ni puede ser administrado por ¢, es dadiva
fecunda, indisponible y desbordante del Espiritu. En este sentido,

Y R. Arnau, Orden y ministerios, Madrid 1995, 238-239.

Y7 Cf. S. del Cura, “Carismas y ministerios”, en V.M* Pedrosa et alii (dit.),
Nuevo Diccionario de Catequética, vol. 1, Madrid 1999, 232-247, Id., “En la fuerza del
Espiritu...”, 75, not. 47 con referencias bibliograficas.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 377

como don del Espiritu para el bien de la Iglesia todo carisma
tiene una representatividad eclesial pero siempre que se inserte
en la figura de Cristo mediada y garantizada objetivamente por el
ministerio ordenado™®.

El carisma del Espiritu recibido en el sacramento del orden
tiene un doble efecto intimamente relacionado, segun la teologia
clasica: el caracter y la gracia sacramental. Sobre el caracter en
relacion al Espiritu hablaremos en el proximo apartado. La gracia
sacramental —como ensefia el CCE 1129— es “la gracia del Espiritu
dada por Cristo y propia del sacramento”. En el caso del Orden
esta gracia propia del Espiritu es “ser configurado con Cristo
Sacerdote, Maestro y Pastor de quien el ordenado es constituido
ministro” (CCE 1585; cf. 1581). El analisis de la epiclesis de las
plegarias de ordenacion del actual Ritual de Ordenes y de las liturgias
antiguas puede ayudarnos a explicitar un poco mas esta gracia del
Espiritu en cada uno de los grados del Orden:

a) paracelobispo se pide—segtin el PR 47—“el Espiritu de gobierno
(Spiritum principalem) que diste a tu Amado Hijo Jesucristo y que El,
a su vez, comunico a los santos Apostoles quienes establecieron
la Iglesia como Santuario en cada lugar”. Esta férmula se inspira
en la Traditio Apostolica, 3 recogida por otras fuentes liturgicas®. La
expresion se basa en el Sal 51 (50), 14: “spiritu principali confirma me”.
En hebreo (ruah nedibah) hace referencia al Espiritu de obediencia
generosa y de pronta magnanimidad para cumplir los mandatos de
Dios, relacionado con el “corazén atento/que escucha” que pide
Salomén para gobernar al pueblo (cf. 1Re 3,9). En griego (nvelpa
nyepovikov) indica el Espiritu de dominio y fuerza que conviene
a un gufa. En latin (spiritus principalis) es el Espiritu del cabeza y

 Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 176-179.
¥ La Traditio apostolica, 3 relaciona este “Espititu de soberania” con el “Espiritu
del supremo sacerdocio” que recibe el obispo como plenitud del ministerio sagrado.

Cf. CCE 1586.



378 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

vigilante de la comunidad™. El “Sparitus principalis” se relaciona con
la plenitud del Espiritu recibida de Cristo por los Apostoles para
la edificacion de la Iglesia como santuario de Dios en un lugar, en
clara alusion al Espiritu que ha de guiar al Obispo como pastor de
una Iglesia local y principio visible de unidad ella (cf. LG 23);

b) para el presbitero se suplica —segtn el PR 131— el “Espiritu
de santidad” (Spiritum sanctitatis) acentuando asi el ministerio de
santificacion del presbitero. Esta férmula se inspira de nuevo
en el Sal 51 (50),13 recogida por el Sacramentario 1 eronense. En
este mismo sentido aparece en la liturgia bizantina citada por el
CCE 1587. En la Traditio Apostolica, 7, sin embargo, se pide el
“spiritum gratiae et consilium presbyteri’ asociando al Espiritu con la
colaboracién y el consejo que el presbitero dentro del presbiterio
presta al obispo en el gobierno pastoral, preficurado en la
participacion del “Espiritu de Moisés” que se dio a los setenta
ancianos para ayudatle a gobernar a su pueblo’. Se expresa asi
en la epiclesis la identidad del presbitero como colaborador del
orden episcopal en la fraternidad del presbiterio®;

¢) finalmente, para el diacono se pide “el Espiritu Santo para
que fortalecido con tu gracia de los siete dones desempene con
fidelidad el ministerio” (PR 207). Esta eucologia se inspira en el

% Cf. G. Ferraro, O. ¢, 56-63; A. Santantoni, L ordinazione episcopale. Storia e teologia
dei riti dell’ordinazione nelle liturgie dell’'Occidente, Roma 1986.

' Cf. Nm 11,16-25. Parte anamnética de la plegaria de ordenaciéon de los
presbiteros en PR 131.

2 Cf. PO 7-8. Precisamente estos nimeros del decreto conciliar recogen en
nota todas las fuentes litdrgicas antiguas donde —con diversas variantes— se pide
este Espiritu de gracia, de consejo, de magnanimidad del presbiterado. Ver esp. las
not. 59 y 60 de PO 7. Para este punto, ademas de las obras cit. en not. 4, G. Ferraro,
Ravviva il dono di Dio. Catechesi liturgica sul sacerdogio ministeriale, Cinisello Balsamo
1986; S. K. Wood, O. ¢, 122-123 destacando el énfasis pneumatolégico de la actual
plegaria de ordenacién de los presbiteros, que menciona al Espiritu hasta 5 veces;

R. Arnau, O. ¢, 86-97.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 379

Sal 104 (103),30 sobre el envio del Espiritu que recrea, en Is 11,1-
2 (LXX y Vulg,) sobre el Espiritu septimorfe y en la expresion
de Ef 4,12: “eig €pyov Slakoviag”. La antigua plegatia de la
Traditio Apostolica, 8 pide para el didcono el “Spiritus gratiae et
sollicitudinis et industria¢’. De este modo se explicita de nuevo a
partir de la epiclesis del sacramento la gracia del diaconado: el
Espiritu septiforme —como siete fueron los primeros “diaconos”
de la Iglesia segun Hch 6,1-6— que fortalece para “la obra del
ministerio”, del servicio al Pueblo de Dios en el ministerio de la
Palabra, la liturgia y la caridad, con el amor y la solicitud generosa
esp. por los pobres, a imitacién de Cristo siervo (cf. LG 29).

3. UN MINISTERIO “PARA” EL ESPIRITU.
Er ESPIRITU EN EL EJERCICIO DEL MINISTERIO ORDENADO

El ministerio ordenado es ministerio “de/’ Espiritu, en segundo
lugar, porque es un ministerio “para” la comunicacion del Espiritu
a los otros. Esto se manifiesta especialmente en el caracter
como sello del Espiritu y potestad espiritual para el servicio a
la edificacion del pueblo de Dios (1), presencia del Espiritu que
garantiza la eficacia del ministerio en su triple zunus (2) y permite
la unidad armonica de las relaciones dentro de la Iglesia como
“ministerio de comunién” (3).

> PR 207 en la parte anamnética habla del “cuidado de los pobres” y del
“servicio al altar”. Cf. S.K. Wood, O. ¢, 174-176; 189-195 (subrayando lo especifico
del diaconado respecto a los otros dos 6rdenes en el ejercicio de la caridad derivado
del servicio al altar); 201-202 (explicitando la gracia sacramental del diaconado).
Sobre la actual discusién sobre la identidad teolégica del diaconado cf. la not. 15
de este trabajo.



380 GASPAR HERNANDEZ PELUDO
3.1. E/cardcter del Orden, sello del Espiritu y potestad ministerial

La dimensién pneumatolégica ayuda a comprender e
integrar mejor el aspecto cristologico y eclesiolégico del caracter
ministerial. De hecho, muchos de los tratados actuales sobre el
ministerio exponen la dimensién pneumatoldgica del mismo al
hablar del caracter™. Este se define como “sello del Espiritu” que
graba en una persona los “caracteres” de Cristo Cabeza como
Siervo y Pastor como Esposo de su Iglesia, rasgos que el Espiritu
habia ido asimilando progresivamente a través del cuerpo de
Jesus™. En cuanto sello, el caricter tiene un valor definitivo en el
tiempo, expresion de la irrevocabilidad del don de Dios (cf. Rom
11,29), y totalizante para la persona, transformando su ser mas
profundo al constituirlo en signo sacramental de Cristo Sefior
pot, ante y para la Iglesia y del conjunto de la Iglesia por, ante y
para su Sefor. En cuanto carisma del Espiritu el caracter no se
reduce a algo estatico (signum confignrativum dirfa la escolastica),
es una realidad relacional, que pone al ministro en una relacion
nueva con Cristo y con la Iglesia, y dinamica ya que implica
un dinamismo permanente (signum obligativum) imprimiendo
en el ordenado el “ser-para” propio de Cristo, haciendo de su
existencia una “pro-existencia” para Dios y para los hermanos y
superando asf la falsa contraposicion entre ser-funcion, ontologia
y misién en el ministetio ordenado®. Este dinamismo del caracter
en relaciéon con la gracia sacramental podria ser iluminado en

* Cf. Pej. M. Ponce Cuéllar, O. ¢, 293-310.

% En un sentido més general, refiriéndose a la relacion entre Cristo y el Espiritu,
decia Basilio Magno que “su huella (del Espiritu) nos conduce hacia aquel de quien
es huella y sello (del Hijo), sin dejar de compartir el mismo set”, De Spiritu Sancto,
XXVI, 64.

% Cf. S. del Cura, “In persona Christi-in persona Ecclesiac”, en Profesores de la
Facultad de Teologia de Burgos, Diccionario del Sacerdocio, Madrid 2005, 348-356; id.,
“En la fuerza del Espiritu”, 88-89.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 381

clave pneumatolégica a partir de la antropologia patristica, en la
dindmica del paso de la imagen de Dios en el hombre (inamisible,
impresa por el Espiritu y referida a Cristo) a la perfecta semejanza
ala que esa imagen tiende (progresiva en el tiempo y animada por
el Espiritu)®’.

Por el caracter el Espiritu se apropia de una persona
“expropiandola” de simisma, convirtiéndolaen “ministrode Cristo”
e “instrumento suyo” (Spiritus Sancti organum), comunicandosele
como un don para hacerle don en cuanto donador del Espiritu
para los demas, de ahi que F X. Dirwell, inspirindose en Sto.
Tomas, relacione el sacramento del orden con el sacramento de la
confirmacién™. Y en este sentido afirma L. M. Chauvet:

“El sacerdote no es un supercristiano. No ha sido ordenado
en vista de una gracia de santidad particular, y esto porque
el sacramento del orden, segin santo Tomis, tiene esto de
especifico: se realiza en su efecto primero (res et sacramentum), que
es el caracter, es decir, la transmisién de un ‘poder espiritual’, y no
en el efecto altimo (res sacramenti) que es la gracia de santificacion
personal. En sintesis, se es ordenado en vista de un ministerio y
no por una razén personal de salvacion”.

Mais exactamente, podriamos decir que, en analogia a la relacion
entre las dos epiclesis de la eucaristia (sobre los dones y sobre los
comulgantes), en el sacramento del orden el Espiritu transforma
—configura con Cristo Cabeza— la persona del ordenado (res ez
sacramentum-cardcter) para, a través de €l, poder transformar a los
fieles cada vez mas en su Cuerpo (res sacramenti) y justamente

7 Cf. A. Otbe, La antropologia de san Ireneo, Madrid 1969; V. Grossi, Lineamenti di
antropologia patristica, Roma 1983.

% Cf. EX. Durwell, E/ Espiritu Santo en la Iglesia, Salamanca 19806, 131-132; G. de
Menthiere, La confirmation, sacrement du don, Paris 1998.

3 Llarte di presiedere la liturgia, Magnano 2009, 20.



382 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

asi santificarse personalmente el ministro, pues dando es como
se recibe (cf. Mc 8,35). De ahi que los Padres relacionaran la
transformacion de la materia de los sacramentos por el Espiritu
para ser instrumento de su santificaciéon con la ordenacion de los
ministros por el Espiritu. No hay cambio en la “figura externa”
pero si una “transformacién” radical de la persona para ser en
adelante “mistagogo de los divinos misterios”®.

En esta linea J. Granados presenta el caracter ministerial como
la asuncién, por parte del ministro, de una nueva corporalidad
por insercion —operada por el Espiritu— en el cuerpo de Cristo en
cuanto padre, generador de vida divina y, por ende, manantial del
Espititu para los demas®'. Esta vision se aproxima mucho a la de J.
Corbon. Para este te6logo, muy marcado por la tradicion oriental,
los sacramentos comunican las energfas que brotan del Cuerpo
transfigurado del Sefior, en divina sinergia entre el Espiritu y
la Iglesia. En la economia sacramental, el Orden representa
la “epiclesis de Cristo Siervo: el don de la vida”. Es el culmen
del servicio en el cuerpo de Cristo y, por eso, su epiclesis tiene
por caracteristica propia ser la mas humilde de todas al estar al
servicio de las otras epiclesis sacramentales. La ordenacion es una
de “las pruebas mas asombrosas” de la fidelidad del Sefior que no
quiere privar a su Iglesia de la comunicacién de su Espiritu: “El
Espiritu actuara siempre con poder en los sacramentos a pesar
de las «vasijas de barro» que son los ministros ordenados”. Sea
cual sea el grado del ministerio éste no se reduce a “una funcién
social de direccion o administraciéon” ya que se enrafza en el
“misterio de la kénosis de Cristo”. Todo se realiza desde la clave
del Amor, no sdlo del derramado en el corazén del ministro sino

% Cf. Gregorio de Nisa, In Baptismum Christi (PG 46,581C).
' Cf. J. Granados, Tratado general de los sacramentos, Madsid 2017, 305-306; 250-
260.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 383

de “Aquel que es la energia misma de su servicio”®. Los ministros
no duplican las funciones profética, sacerdotal y real de los otros
miembros de la Iglesia sino que son sus servidores. La clave, pues,
del ministerio, segiin Corbon, es la epiclesis por la que se recibe el
Espiritu que hace del ordenado “siervo” en Cristo, participe de su
kénosis en la Iglesia al servicio de las otras epiclesis sacramentales.

A laluz de lo dicho se comprende también mejor el sentido de
la potestad sagrada que se comunica con el caracter, una potestad
signo de la fuerza del Espiritu para el servicio®, como participacion
de la autoridad (é€oucia) de Cristo “que no ha venido para que
le sirvan sino para servir y dar su vida en rescate por muchos”
(Mc 10,45). Por su origen sacramental en el don del Espiritu —es
decir, por ser recibida— esta autoridad es radicalmente ministerial:
se relativiza a sf misma por estar relacionada con la fuente divina
de la que procede (la autoridad de Cristo que representa) y por
el destinatario al que se orienta (el pueblo de Dios al que esta
llamado a servir)®. En esta perspectiva, la autoridad es, por tanto,
un “don del Espiritu” al servicio de la comunién en la Iglesia,
como ha puesto de manifiesto el documento ecuménico de
Ravena (2009).

62 J. Cotbon, Liturgia Fontal: Misterio, Celebracion, V'ida, Madrid 2001, 2 ed., 173-
174.

$ Cf. 1. Petrigheri, Autorita come servizio. Figura e ruolo del Vescovo nei Padri della
Chiesa, Citta del Vaticano 2009; J.M. Bergoglio (Papa Francisco), E/ verdadero poder es
el servicio, Madrid 2013.

6 Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 87-88. Todavia es preciso sacar las
consecuencias dogmaticas, espirituales y pastorales de este hecho: cf. E. Castellucci,
O. ¢, 348-349. Una concepcién tergiversada de esta autoridad ligada al caricter
sacramental, que olvida su radical ministerialidad, estarfa en la rafz teoldgica —
aparte de causas de otro tipo— del drama de los abusos de algunos ministros de la
Iglesia, segun autores como M. Striet - R. Werden (hrgs.), Unbeilige Theologie! Analysen
angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjibrigen durch Priester, Freiburg 1.B. 2019.

% Comision mixta internacional para el didlogo teolégico entre la Iglesia catolica
romana y la Iglesia ortodoxa, Comunidn eclesial, conciliaridad y antoridad, 13-14: “En



384 GASPAR HERNANDEZ PELUDO
3.2. La ¢ficacia del ministerio, obra del Espiritn

La potestad espiritual que comunica el caricter asegura la
presencia y actuacién del Espiritu en el ejercicio del ministetio.
Es sabido cémo el Concilio Vaticano II superé el modelo binario
—de raices medievales— que distinguia entre la “potestas ordinis”
(radicada en el sacramento, para el ejercicio del ministerio cultual)
y la “potestas iurisdictionis” (vinculada a la mision canonica, para el
ejercicio del ministerio magisterial y pastoral) hablando de una
“potestas sacra” comunicada por el Espiritu en el sacramento que
habilita para el ejercicio del triple munus (modelo ternario), si
bien después dicho ejercicio sea regulado por la disciplina de la
Iglesia®. El Espititu, pues, esta en el origen del munus profético,
sacerdotal y real del ministerio y garantiza su eficacia, aunque es
cierto que no todos los actos del ministro estan garantizados de
la misma manera por la fuerza del Espiritu, debido a su diversa
importancia parala vida dela Iglesia (cf. CCE 1550). Respecto alos
sacramentos la tradicioén ha ligado su eficacia ex gpere operato a esta
actuacion del Espiritu unida a la Palabra de Cristo personificado
por el ministro en su celebracién (cf. CCE 1128). Esta doctrina
se remonta a la etapa patristica. Con motivo de la controversia
donatista la gran Iglesia distinguié en los sacramentos entre su
eficacia objetiva (expresion de la fidelidad irrevocable del don
Dios, vinculada a la obra de Cristo actualizada por el Espiritu

la Iglesia, la autoridad pertenece a Jesucristo mismo, el inico Cabeza de la Iglesia
(Ef 1,22; 5,23). Por su Espiritu Santo, la Iglesia, que es su Cuerpo, participa de su
autoridad (cf. Jn 20,22-23). La autoridad en la Iglesia tiene como fin reunir a todo el
género humano en Jesuctisto (cf. Ef 1,10; Jn 11,52). La autoridad ligada a la gracia
recibida en la ordenacién, no es el bien privado de los que la reciben, ni algo que les
es delegado por la comunidad; al contrario, es un don del Espiritu Santo destinado
al servicio (diakonia) de la comunidad y que no se ejerce jamas fuera de ella”.

% Cf. LG 21; 24-27; ChD 2 (para los obispos); LG 28; PO 4-6 (para los
presbiteros); LG 29 (para los didconos).



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 385

a través del ministro) y la situacién personal de dicho ministro
ante Dios (méritos o santidad subjetiva). Aunque el ministro sea
indigno —afirma S. Agustin— confiere el “don de Cristo” en toda su
pureza pues la “virtud espiritual del sacramento” se parece a la luz
que no es profanada aunque llegue a través de seres manchados®’.

Otros Padres relacionaron la eficacia del ministerio con la
accion del Espiritu en él, remitiéndose ya al ministerio de los
Apostoles®™. Segin los Padres Capadocios el ministerio es un
carisma del Espiritu pero también la accion del Espiritu acompafia
invisiblemente la bendicién del sacerdote y su ministerio
sacramental haciéndole eficaz y fecundo®. Para Teodoro de
Mopsuestia la gracia del Espiritu es como las “tenazas” de la visién
de Is 6,6-7 que permiten al ministro tocar los divinos misterios
y comunicarlos como mediador eficaz a los hombres™. En este
sentido se expresa S. Juan Criséstomo’ que acentia la accién
del Espiritu en el ministerio sacramental, sobre todo cuando el

7 CK. In Iohannis Ev. Tractatus 5, 15 cit. por CCE 1584.

% De Cristo sale la “virtus Spiritus Sanct?” que pasa a los Apodstoles y a través
de ellos proporciona la salvacién a los que creen (cf. Hilario de Poitiers, I Marth.
12,15-17; 17,2). El Espiritu era el artista que movia a los Apostoles para que en
su ministerio profético la ensefianza fuera una y la “potencia” por la que hicieron
milagros en medio del pueblo (cf. Juan Criséstomo, Iz S. Martyrem Ignatinm, 2: PG
50,558; Contra Iudaeos et Gentiles guod Christus sit Deus, 5: PG 48,820).

% Cf. 1. Mateo Seco, “Sacerdocio ministerial y Espiritu Santo en los tres
grandes Capadocios”, en Teologia del Sacerdocio 17, 41-60. También en S. Hilario (cf.
A. Pefiamarfa de Llano, “Sacerdocio y Espiritu Santo en S. Hilario de Poitiers”, en
Teologia del Sacerdocio 17. .., 127-151) y en S. Ambrosio (cf. In Luc. X, 180, 398; De
Poenitentia 1,8: 1,2,123: CSEL 73,138) refiriéndose al poder de perdonar segin Jn
20,21-22.

"0 Cf. Teodoro de Mopsuestia, Hon.. Cat. XV1, 38 (Solano 11, 182).

"' Relaciona la gracia del Espiritu con el honor recibido por el sacerdote para
estar cerca de la divina naturaleza en la celebracion de los mistetios (cf. Didlogo sobre

el sacerdocio 111,5: BPa 57,78-79).



386 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

sacerdote invoca al Espiritu en la epiclesis eucatistica A este
respecto ensefia S. Isidoro de Sevilla:

“El sacerdote pone su mano sobre los dones solo después
de haber invocado la gracia de Dios... No es el sacerdote el que
obra lo que ha de suceder, es la gracia del Espiritu sobreviniendo

y cubriendo con sus alas la que realiza el sacrificio mistico””.

Por el Espiritu hay sacerdocio ministerial y por el sacerdocio se
dan los sacramentos, “simbolos del Espiritu”, que, aunque menos
espectaculares que en la época apostdlica, son mucho mayores
pues sus efectos son espirituales™. En manos de los ministros el
Espiritu es como “el alimento de salvaciéon” que reciben de Cristo
para repartitlo a los fieles™. Los Padres, no obstante, extienden
esta accion eficaz del Espiritu al ministerio profético y pastoral de
los ordenados. Asi, S. Gregorio Magno —subrayando el ministerio
de la Palabra— presenta al predicador como un artista en manos
del gran Artista, el Espiritu Santo, que es como el “sonus” de la
Palabra, los “dedos” de Cristo Salvador o el “agua’” de las nubes del
cielo que hace llegar, a través del maestro exterior, su magisterio
interior a los oyentes’.

La respuesta del pueblo al saludo litargico del presidente: “y
con tn Espirit” recuerda al ministro la presencia eficaz del Espiritu

2 Cf. Didlogo sobre el sacerdocio 111, 4 (BPa 57,77) V1, 4 (152); De coemeterio et de cruce,
3 (PG 49,397-398). Cf. P. G. Alves Sousa, “Pneumatologia en los textos sacerdotales
de san Juan Criséstomo”, en Teologia del sacerdocio 17, 61-78, p. 77-78.

> Etimologias V1, 19.

™ Cf. Juan Criséstomo, De resurrectione mortnornm, 8 (PG 59,432).

7 Cf. Hilario de Poitiers, In Matth. 15,10 relacionando la gracia septiforme del
Espiritu con los siete panes multiplicados por el Sefior; In Matth. 21,4.

" Cf. J. Hernando Pérez, “La pneumatologia en la ordenacién y predicacion
segun el papa san Gregorio Magno”, en Teolggia del sacerdocio 17, 153-190 con
abundantes textos de este santo Padre.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 387

en su ministerio, al tiempo que aviva la conciencia humilde de
que ¢l no es el protagonista ni el dador de la salvaciéon sino un
instrumento en manos del santo Espiritu, como sefiala S. del Cura
al exponer cémo la condicion carismatica del ministerio antecede
a la potestad de presidir la eucaristia y realizar la consagracion:

“La precedencia del Espiritu Santo evita asi el riesgo de
confundir al ministro de la liturgia con el autor de la gracia y
de identificar al sacerdote con el verdadero dispensador de los
dones divinos. A diferencia de otras féormulas sacramentales
(‘yo te bautizo’, ‘yo te absuelvo’) en las plegarias eucaristicas no
aparece puesto de relieve el protagonismo del ministro sino la
importancia del llamado ‘pasivo teolégico’ en virtud del cual
Dios aparece como el verdadero autor de la accién sacramental,
y el actor litargico como el instrumento guiado y conducido por
la fuerza del Espiritu Santo™"".

Por eso, el Grupo de Dombes puede concluir: “aunque los
sacramentos tengan a hombres por ministros tienen como principio
al Espititu Santo”™. Por ello, esta afirmacién podria extenderse
mutatis mutandis al resto de las acciones ministeriales. En efecto, el
Espiritu con su sello no sélo habilita al ministro ordenado para
su ministerio cultual, le confiere también la misién profética de
anunciar la Palabra de Dios con autoridad y la fuerza para guiar a
la comunidad y mantenetla en la unidad™.

3.3. Ministerio al servicio de la comunion que crea el Espiritn
En coherencia con su eclesiologia, el Concilio Vaticano II

presenta el ministerio ordenado como “ministerio de la comunidad

77 S. del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 76.
™ Grupo de Dombes, E/ Espéritu Santo, la Iglesia y los Sacramentos, n® 96.
7 Cf. DMVP 9-12 aplicandolo al ministerio de los presbiteros.



388 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

(communitatis ministerinm)”®. Este tiene una naturaleza comunitaria,
s6lo puede ser ejercido en comunién y al servicio de la comunion
en la Iglesia. A este respecto es significativo que Presbyterorum
ordinis trate las relaciones propias de los presbiteros dentro del
capitulo dedicado a su ministerio (cf. PO 7-9). Pues bien, el
Espiritu que unifica las personas divinas en la Trinidad unifica
también las relaciones en la Iglesia y en el ministerio. Dentro del
ministerio ordenado suscita la diversidad (los distintos grados del
unico sacramento del orden) y anima su relacién. Asf se expresa
en la liturgia del sacramento y singularmente en la imposicién de
manos y en la plegaria de ordenacion.

En el caso del obispo recibe la imposicién de manos del obispo
ordenante principal y del resto de los obispos concelebrantes —
quienes también dicen sumzisa voce la parte epiclética de la plegaria
de ordenacién (cf. PR 45.47)— como signo del Espiritu comun que
los introdujo y une en el colegio episcopal cuya cabeza es el Sucesor
de Pedro®. Por su parte todo el pueblo “una cum presbyterio” asiste
en silencio orando en el corazon “propter descensionem Spiritns”.

En el caso del presbitero recibe la imposicién de manos del
obispo y en la plegaria de ordenacion, justo antes de la epiclesis,
le pide a Dios que le conceda los colaboradores que necesita para
“ejercer el sacerdocio apostolico” (PR 131). “Siguese —explica el
Concilio— que por el don del Espiritu Santo que se ha dado a los
presbiteros en la sagrada ordenacién, los Obispos los tienen como
colaboradores y consejeros necesarios en el ministerio y oficio de
enseflar, santificar y apacentar al Pueblo de Dios” (PO 7). A su

% Cf. LG 20,c: “Los Obispos, pues, recibieron el ministerio de la comunidad
con sus colaboradores, los presbiteros y didconos, presidiendo en nombre de Dios
la grey, de la que son pastores, como maestros de doctrina, sacerdotes del culto
sagrado y ministros de gobierno”. Cf. A. Gasperoni - A. Napolioni (a cura di), I/
sacramento dell’Ordine: “ministri di comunione” I-11, Milano 2004.

1 Dentro del colegio episcopal “el Espiritu Santo consolida sin cesar su
estructura organica y su concordia” (LG 22).

8 Ct. Traditio Apostolica, 2.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 389

vez la relacion de los presbiteros entre si esta originada y animada
por el Espiritu, como expresa la invitacion a los presbiteros
presentes a imponer las manos sobre el ordenando, como signo
de comunién en el ordo presbiteral (cf. PR 130). En la epiclesis
de la plegaria se suplica para el candidato la “presbyterii dignitatens”
(PR 131) y —segan la Traditio Apostolica, T— el “spiritum gratiae et
consilii presbyterii”’. Bl Espiritu inserta, pues, en la realidad colegial
del presbiterio y liga a todos los presbiteros por “especiales lazos
de caridad apostolica, ministerio y fraternidad” (PO 8), por
una “supernaturalis caritatis’ (ChD 28). Esta “intima fraternidad
sacramental” que une a todos los presbiteros (a nivel universal)
se expresa y realiza concretamente en el presbiterio diocesano
encabezado por el Obispo (en la Iglesia local)®. De aqui detivan
—y no de la buena voluntad o de simpatias humanas— las multiples
formas de relacién y colaboracion entre los presbiteros (cf. PO 8).
Respecto a los didconos estan vinculados al Obispo por
el Espiritu recibido mediante la imposicién de sus manos vy,
de este modo, participan a su modo de la misién apostélica al
servicio del pueblo de Dios en comunioén con el obispo y los
presbiteros. Aunque estrictamente no formen un “colegio”, por
el sacramento los didconos se incorporan a un “ordo” que les une
en la comunién®, como expresa el abrazo de paz de los didconos
presentes al terminar la liturgia de la ordenacion (cf. PR 239).

Al Obispo se le confia “cunz cooperatione presbyteri?” apacentar y reunir “zn Spiritu
Sancts” mediante el Evangelio y la Eucaristia a la Iglesia particular (cf. ChD 11).
Sobre el caricter colegial del presbiterio cf. G. Frausini, O. ¢, 303-313 dentro del
cap. VIII que tiene el sugerente titulo: “Non ¢ bene che il Vescovo sia solo”; T.
Citrini, Presbiterio e presbiteri, 5 vols., Milano 2010-2018; E. Castellucci, O. ¢, 312-
324 insiste en la necesidad actual de profundizar mas en la teologfa del presbiterio
en relacion con la Iglesia local: “la pertenencia a una concreta ‘Iglesia’ entra en la
definicién misma del sacramento del orden, marcandolo en su misma naturaleza. Un
presbitero no es ordenado y después insertado en una Iglesia local con su presbiterio,
sino que es ordenado ex la Iglesia local y dentro de su presbiterio” (p. 315).

¥ Cf. D. Vitali, Diaconi, che fare?, Cinisello Balsamo 2019.



390 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Estas relaciones dentro del “ministerio de comunién” (en cada
ordo y de los ordines entre si en el tnico sacramento del ministerio
apostdlico) estan al servicio de la edificacion de la Iglesia
como sacramento de comuniéon misionera. El mismo Espiritu
que anima las primeras impulsa las relaciones del ministerio
ordenado con el resto del Pueblo santo de Dios, haciéndolo asi
un “ministerio generativo”®. De este modo se articulan —por la
accion del mismo Espiritu— el rasgo personal, colegial y sinodal
del ministetio de comunién® y el primado (uno), la colegialidad
(algunos) y la sinodalidad (todos) en la vida de la Iglesia a nivel
local, regional y universal®’. Por eso, G. Frausini considera que el
caracter configura al ministro ordenado no sélo con Cristo cabeza
sino con el Christus totus, caput et membra®.

4, MINISTERIO “SEGUN’ EL ESPIRITU.
EL ESPIRITU EN LA VIDA DEL MINISTRO ORDENADO

El don del Espiritu garantiza la eficacia y santidad objetivas del
ejercicio del ministerio, pero exige ademas una vida acorde con
este don recibido por parte del ministro ordenado. Esto forma
parte del dinamismo del caracter sacramental para profundizar la
gracia recibida en el orden. Pasamos asi de la “sacramentalidad del
ministerio” a la “sacramentalidad del ministro™®. Si la decisién
eclesial por la controversia donatista —distinguiendo la eficacia del

8 Cf. M. Semeraro, I/ ministero generativo. Per una pastorale delle relazioni, Bologna
2016.

8 Cf. J. Fontbona, Ministerio ordenado, ministerio de comunién, Barcelona 2009, esp.
p. 125-178.

¥ Cf. Comisién Teoldgica Internacional, La sinodalidad en la vida y en la mision de
la Iglesia (2018), esp. nn. 46; 67; 72.

8 Cf. G. Frausini, O. ¢, 323-349.

¥ Cf. S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, 88-90.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 391

ministerio de la santidad subjetiva del ministro— fue “necesaria”
en un sentido, en otro corrié el riesgo “fatal” de caer en un
funcionalismo y automatismo en la comprension y vivencia del
ministerio”, precisamente si se olvida que la fuente de su eficacia
es el mismo Espiritu que posibilita y reclama al mismo tiempo
la santidad del ministro. Por el contexto de su época, los Padres
insistieron especialmente en esta santidad como condicion para el
ministerio”. Y asi ha sucedido en otros momentos de la historia
de la Iglesia, con matices distintos, hasta hoy”.

Ministerio ordenado como “ministerio del Espiritu” significa
entonces “ministerio segin el Espiritu”, donde la preposicion
“segun” expresa el hecho de secundar por parte del ministro,
con su conciencia y libertad, persona y existencia enteras, el
don del Espiritu que lo ha transformado en instrumento suyo.
Aqui consideraremos brevemente los rasgos especificos de la

% Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 356-357.

I Entre los motivos que arguyen en sus escritos para “huir” del ministerio
propuesto es la santidad de vida que exige por los misterios que se les confian.
Cf. Gregorio Nacianceno, Iuga, 71: “Es necesario purificarse antes de purificar,
alcanzar la sabidurfa antes de transmitirla, hacerse luz para iluminar, acercarse a
Dios para guiar a otros, ser santos antes de santificar, llevar de la mano, aconsejar en
la prudencia”; Juan Criséstomo, Didlggo sobre el sacerdocio, V1,2 (BPa 57,148): “El alma
del sacerdote ha de ser mas pura que los rayos del sol para que el Espiritu Santo no
lo deje nunca solo, para que pueda decir: Ya #o vivo yo, sino que Cristo vive en mi’. A
este respecto es significativo que Gregorio Magno estructure su Regla Pastoral, que
recibe las influencias de los dos Padres citados, tratando antes la “vida del pastor”
que el “ministerio del pastor”.

” En torno a Trento destacan en este sentido figuras como S. Juan de Avila o
S. Carlos Borromeo quienes con sus escritos y ejemplo contribuyeron a la reforma
del clero. En esta estela se coloca el Concilio Vaticano II en LG 41 y singularmente
en PO donde, aunque finalmente en su estructura se presentd antes el “ministerio”
que la “vida” de los presbiteros, esta ltima tiene un amplio desarrollo y es la mas
rica a nivel pneumatoldgico de todo el decreto. Pastores dabo vobis dedicé el cap. 11 a
este tema respecto a los presbiteros asi como Pastores gregis (=PG) el cap. 11 respecto
a los obispos. Es un tema capital en los diversos Directorios para el ministerio y vida de
cada uno de los grados del orden cit. en not. 8.



392 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

espiritualidad ministerial, como “vida segun el Espiritu” propia
de los ministros ordenados (1), las actitudes mas importantes del
ministro para poder ser instrumento 2zzo del Espiritu cooperando
con El en la obra del ministerio (2) y la pluralidad de “estilos/
formas” de existencia ministerial que va suscitando el Espiritu
segun los signos de los tiempos (3).

4.1. La “vida segiin el Espiritu” recibido en la ordenacion.
Rasgos propios de la espiritualidad ministerial

En el periodo postconciliar se ha profundizado mucho en la
relacion entre teologia y espiritualidad del ministerio, destacando
c6mo este tiene una espiritualidad especifica® como concrecion
de la comun llamada a la santidad de todos los cristianos —por los
sacramentos de iniciacion— segun la vocaciéon propia consagrada
por el sacramento del orden’. Podtiamos resumir asi los rasgos
de esta espiritualidad propia:

Nace del sacramento del orden. No se trata de una ayuda o
afladido externo sino que es el desarrollo del “don” del Espiritu
—tal como lo hemos explicado en el aptdo. 2.3— recibido en la

% La discusion se ha centrado especialmente en la espiritualidad del presbitero

diocesano: cf. Comisiéon Episcopal del Clero, Espiritualidad del presbitero diocesano
secular. Simposio, Madrid 1987, id., Espiritnalidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989; J.
Esquerda Bifet, Teologia de la espiritualidad sacerdotal, Madrid 1976; S. Gamarra, Manual
de espiritualidad sacerdotal, Burgos 2008; .M. Urlarte, Una espiritualidad sacerdotal para
nuestro tiempo, Santander 2010; 1d., Servir como pastores: claves de espiritualidad sacerdotal,
Santander 2011; A. Cordovilla, Como el Padre me envid asi os envio yo. Teologia y
espiritualidad del ministerio apostolico presbiteral, Salamanca 2019 (en el ambito espaiiol);
A. Favale, Spiritualita del ministero presbiterale. Fondamenti ed esigenze di vita, Roma 1985; K
Brovelli - T. Citrini (a cura di), La spiritualita del prete diocesano. Atti dei seminari e convegni
1979-1989, Milano 1990; EG. Brambilla, Essere preti 0ggi ¢ domani. Teologia, pastorale
¢ spiritnalita, Milano 2009 (en el ambito italiano). Ha habido menos publicaciones
sobre la espiritualidad del obispo (aunque cf. PG 12) y del didcono.
% Cf. PO 2, ¢; PDV 19-20 sobre los presbiteros.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 393

ordenacion, principio de santidad y llamada a la santificacién®.
Por la ordenacion el ministro tiene dentro de si la fuente interna
y permanente de su vida espiritual (cf. 2 Tim 2,6). Esta consistira
en ir sacando “fuera” —a todas las dimensiones de su ministerio
y existencia— la uncién que le ha marcado por “dentro”. La
ordenaciéon “instala al ministro en una relacién especificamente
nueva con el Espiritu Santo” que posibilita que la configuracion
ontologico-sacramental con Cristo Sacerdote y Pastor vaya
extendiéndose progresivamente a todas las dimensiones de su
vida”.

Crece por el ejercicio del ministerio, ya que en él los ministros estan
unidos mas estrechamente a Cristo, en cuya persona actdan, y al
Espititu, que les fortalece para ejercetlo en el triple munus®, como
también hemos visto. En este sentido la espiritualidad del ministro
ordenado es radicalmente ministerial, marcada por la conformacion
con el misterio de la &énosis de Cristo hecho servidor y siervo
hasta la entrega de su vida al Padre y por los hermanos. Es la
espiritualidad de una existencia convertida, por la fuerza del
Espiritu, en “pro-existencia””. Por eso, la santidad subjetiva del

% Lo dicho por PO 12, a y PDV 21,b sobre el presbitero se puede aplicar a
todo el ministerio ordenado: “Gracias a esta consagracion obrada por el Espiritu
Santo en la efusién sacramental del Orden, la vida espiritual del sacerdote queda
caracterizada, plasmada y definida por aquellas actitudes y comportamientos que
son propios de Jesucristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia y que se compendian en su
caridad pastoral”; PG 11,b; 13; DMVD 44.

% Cf. ].M. Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados, 26-27.

97 Cf. S. del Cura, “Ia sacramentalidad del sacerdote”, 118.

% Cf. PO 12, c: “Asi, pues, ¢jerciendo el ministerio del Espititu y de la justicia, se
Sfortalecen en la vida del Espiritn, con tal que sean déciles al Espiritu de Cristo, que los
vivifica y conduce”; PO 13, a: “Los presbiteros conseguirin propiamente la santidad
ejerciendo sincera e infatigablemente en ¢/ Espiritu de Cristo su triple funcién”. Para
los obispos cf. PG 11, ¢; para los presbiteros: cf. PDV 24-206; para los didconos: cf.
DMVD 45.

? Cf. PG 11, d. Este rasgo de la espiritualidad del ministerio se acentda
especialmente en el didcono cuya especificidad teolégica y espiritual es representar



394 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ministro redunda singularmente en beneficio de los fieles a él
confiados y de la Iglesia entera'®.

Es wuna espiritualidad de comunién: como “ministro de la
comunidad” el ordenado esta llamado a vivir y fomentar en
el Espiritu las relaciones en las que ha sido introducido por el

sacramento'’!

para edificar la Iglesia como “casa y escuela de
comunién” integrando en la unidad los distintos ministerios,
carismas y espiritualidades que el Espiritu suscita en el pueblo santo
de Dios'*. Para ello es muy importante que el ministro cultive la
espiritualidad discipular-bautismal que tiene en comin con todos
los fieles cristianos, segun la conocida afirmaciéon de S. Agustin:
“con vosotros cristianos, para vosotros obispo”!®. A este respecto
una nota fundamental —para algunos el rasgo identificador de la
espiritualidad ministerial— es la “diocesaneidad” como pertenencia y
dedicacion estable y abierta a una Iglesia particular y, en ella y por
ella, a la comunién universal de la Iglesia'™.

la “dimensién kenética de todo el ministerio ordenado”, imprimiendo la dimensién
del servicio al resto de los grados del orden, ya que el diaconado es el primero en
ser recibido. Cf. K.H. Menke, “Die triadische Einheit des Ordo und die Frage nach
einem Diakonat der Frau”, en ThPh 88 (2013) 340-371, p. 367 cit. por S. del Cura,
“Teologia del diaconado”, 750, not. 196; DMVD 44-45.

WCEPG1l,e.

" CE. PG 11, ¢; 13,f-g; 22; PO 12,c; DMVD 48.

' Juan Pablo I, Carta apostolica Novo Millennio Inneunte, 6.1.2001, 43-45; cf.
A. Maggiolini - A. Caelli, L'unita del presbiterio. Una spiritualita di comunione per il clero,
Roma 2000.

% Cf. PG 13, d-¢; PDV 20. De ahi la relavancia dada a la etapa “discipular”
de la formacién inicial al sacerdocio y de su definicién como “discipulo pastor”
en la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, 8 X11.2016, esp. 61-67. Profundizar
en la conciencia bautismal para los ministros ordenados sigue siendo un reto a
nivel teérico y existencial: cf. S. del Cura, “El ministerio ordenado. Renovacién y
profundizacién de su teologfa en la estela del Vaticano II”, en V. Vide - J.R. Villar
(eds.), E/ Concilio Vaticano 11. Una perspectiva teoldgica, Madrid 2013, 271-272.

14 Cf. PDV 31-32; Francisco, Incontro con i sacerdoti, religiosi, seminaristi del Seminario
regionale e diaconi permanenti nella cattedrale di san Pietro a Bologna (1.X.2017); Incontro con



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 395

Vive la radicalidad evangélica expresada singularmente en los consejos
de obediencia, castidad y pobreza “al modo propio de los apdstoles” (PG
18) con la fuerza del Espiritu. Llaman la atencién las frecuentes
referencias al Espiritu para la vivencia de estos consejos que
realiza PO 15-17'%,

Es una espiritualidad “secular” que cultiva un profundo amor al
mundo y a los hombres a los que el ministro es destinado, para
poder ejercer asi su ministerio de mediaciéon sacramental entre
Dios y los hombres'*. El Espiritu permite al ministro ordenado
vivir la dificil tensién de estar en el mundo sin ser del mundo,
imprimiéndole esa solidaridad y cercanfa —contrarias a la distancia
y superioridad del sacerdocio antiguo— que caracterizan al nuevo
sacerdocio de Cristo del que participan por el sacramento'”.

La caridad pastoral como principio unificador. Si la caridad es la
virtud de la perfeccion cristiana derramada en todos los fieles por
el Espiritu (cf. Rom 5,5), lo especifico del ministerio ordenado
es la vivencia de la caridad pastoral como “don gratuito del
Espiritu Santo” que capacita y reclama amar como Cristo Pastor
mediante la donacién total de la persona a Dios y a los hermanos.

i Studenti dei Collegi ecclesiastici Romani (16.111.2018). Sobre la espiritualidad diocesana
como lo especifico de la espiritualidad del ministerio ordenado cf. E. Castellucci,
O. ¢, 330-333 y los tedlogos de la escuela de Milan: cf. M. Semeraro, I/ prete, nomo
in servizio, Trani 1982; 1d., Ministero generativo, G. Moioli, Seritti sul prete, Milano
1990; EG. Brambilla, Esse pretti, oggi ¢ domani. Si la dedicacion “estable” a la Iglesia
particular es mas acentuada por los presbiteros diocesanos seculares, su “apertura”
desde ella a la Iglesia universal se subraya mas por los religiosos cf. M. Costa, Tra
identita e formazione. La spiritualita sacerdotale, Roma 1999.

15 Cf. PG 18-21; PDV 27-29.

" Cf. PO 3; F Valera Sanchez, En medio del mundo. Espiritualidad secular del
presbitero diocesano, Madrid 1997; G. Richi Alberti, In sinu populi Dei. Espiritualidad
presbiteral tras los pasos del Vaticano II, Madrid 2015.

"7 Cf. S. del Cura, “La secularidad del presbitero desde la sacramentalidad”,
en Comisién Episcopal del Clero, Presbiterado y secularidad. Simposio, Madrid 1999,
89-125.



396 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

Esta caridad pastoral, infundida en el sacramento del orden y
alimentada en la eucaristia, es la virtud que anima y gufa la vida
espiritual del ministro ordenado y el principio interior que unifica
todo su ministerio y vida'®.

4.2. “Instrumentos vivos del Espiritn’.
Actitudes caracteristicas del ministro ordenado

Como hemos visto, por el sacramento los ministros ordenados
han sido constituidos “instrumentos vivos del Espiritu Santo”
(PO 12). A propésito de esto decia S. Juan Criséstomo: “Spiritus
est in ministris tamquam in templo vivo, et per eos ut instrumenta viva
operatur’™”. Aqui se conjugan dos aspectos fundamentales a salvar
respecto a los ministros: por un lado, el Espiritu Santo es el agente
principal y quien obra a través de ellos como “instrumentos” y
“mediadores” de su don (per eos ut instrumenta); por otro lado, estos
ministros son instrumentos “vivos” (femplo vivo. .. instrumenta viva),
instrumentos personales y, por ende, han de poner todo de su
parte para translucir la accion del Espiritu a través de ellos. De ahi
la importancia de la “zntentio faciendi quod facit Ecclesia” por parte
del ministro en el caso de los sacramentos. Y aunque la eficacia
de estos no depende de la santidad del ministro, dicha santidad
no es indiferente, sea en los sacramentos sea en el conjunto
de su ministerio, de cara a ser sacramento mas transparente de

1% Cf. PG 13: “El camino espiritual del Obispo coincide con la misma caridad
pastoral, que debe considerarse fundadamente como el alma de su apostolado,
como lo es también para el presbitero y el didcono” (cf. también LG 41; PG 9;11;
44 para el obispo). Respecto a los presbiteros PO 14 no relaciona expresamente la
caridad pastoral con el Espiritu, cosa que si hace ya PDV 23. Para los didconos: cf.
DMVD 13; 52; 63; 73.

' Esta frase sera citada siglos mas tarde por los Salmanticenses en el Cursus
Theologicus Salmanticensis XXI11, 376.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 397

Cristo buen pastor para los demds''’. El mismo Espiritu que

los hace instrumentos suyos en la obra de la redencién de los
hombres mueve sus facultades para que puedan ser instrumentos
vivos, conscientes y libres. El ministerio aparece asi como una
“cooperacion” —ouvépyelo— entre Cristo y la persona del ministro
en la fuerza del Espiritu, segun la ley general cristiana que articula
gracia y libertad'". De este modo la accién ministerial es toda de
Dios y, a su vez, toda del ministro. El Espiritu permite que su gracia
se convierta a su vez en el mérito personal de su instrumento.
Pues bien, para ser instrumento vivo del Espiritu y vivir la
espiritualidad ministerial arriba descrita se requieren algunas
actitudes. La primera y fundamental es la “docilidad” al Espiritu
0 mejor —segun una expresion inspirada en S. Bernardo y
popularizada en los ultimos decenios por A. Cencini'~ la
“docibilitas” o el activo, constante y universal dejarse conducir por
el Espiritu en el ejercicio del ministerio y en el conjunto de la
vida'®. A ella se ha de sumar la “parresia” que es un rasgo del
ministerio apostélico segun S. Pablo. El carisma recibido en la
ordenacién asegura al ministro “la asistencia del Espiritu y sera
la base de su seguridad (parresia) en el ejercicio de sus funciones
ministeriales”*. El Espiritu comunicado por la imposicién de
las manos no es “de cobardia” sino “Espiritu de fuerza, amor y
templanza” (2Tim 2,7). La docibilidad y 1a parresia posibilitaran al

"0 Cf. PO 12,¢; CCE 1589.

" Cf. J. Corbon, O. ¢, 173-175; 1. Ofiatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 6306;
DMVP 10-12 subraya la importancia de la “comunién personal” del ministro con el
Espiritu en el ejercicio de su ministerio.

"2 Cf. A. Cencini, La formacién permanente, Salamanca 2002; id., sCreemos de verdad
en la formacion permanente?, Santander 2013.

"% Actitud reiterada por PO 13, b (para el ministerio de la palabra); 13,d (para la
guia de la comunidad); 18,b (a imitacién de Matfa).

4 Cf. 1. Ofatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 636; S. del Cura, “La
sacramentalidad del sacerdote”, 118-119.



398 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

ministro estar abierto a las mociones e iluminaciones del Espiritu
para el discernimiento personal y comunitario que habra de
realizar en funcién de su ministerio. Todas estas actitudes tienen
como fundamento la humildad de quien se deja plasmar —como
“vasija de barro”— por el Espiritu y vive de la conciencia de estar
al servicio de una salvacién que procede “extra nos''">. Llama la
atencion que S. Gregorio Magno dedique el dltimo libro de su
Regla pastoral —después de tratar la vocacion, la vida y el ministerio
del pastor— a la humildad del Pastor''’. Ademas de otras virtudes
como la paciencia o la mansedumbre, la sefial de que el aceite
de la uncién no se ha secado en la vida del ministro es la alegria.
Como Cristo, ¢l ha sido ungido con “6leo de alegria” (Sal 44,8)

para ser “servidor de la alegria” para sus hermanos los hombres
(cf. 2Co 1,24)'"7,

4.3. El Espiritu y la pluralidad de “estilos” ministeriales

Por su dinamismo sacramental el Espiritu, que esta en el
origen histérico y teoldgico del ministerio apostolico, anima a lo
largo de la historia y simultineamente en el presente la realizacién
concreta de diversos “modelos” de ejercicio del ministerio y
“estilos” de vida ministerial, con acentos distintos, dependiendo

> Por eso, el ministerio “no es titulo de autoexaltacién sino garantia de la
precedencia divina y de la fontalidad salvifica de Cristo”. Es lo contrario a toda
“pretension dominadora o de poder”, requiere la “demaitrise” (.M. Chauvet). Cf. S.
del Cura, “En la fuerza del Espiritu”, 77.

"6 Cf. Regla Pastoral, IN (BPa 22, 251-254).

" Francisco, Homilia en la santa misa Crismal, 17.IN.2017; J.M. Bergoglio (Papa
Francisco), Ungidos y enviados. .., 72-73; 81-806; J. Ratzinger, Servidor de vuestra alegria.
Reflesciones sobre espiritualidad sacerdotal, Barcelona 1989; P. Blanco Sarto, “«Servidores
de vuestra alegrian (2 Co 1,24). La teologfa del ministerio en Joseph Ratzinger”,
en Anales de Teologia 13 (2011) 397-423; W. Kasper, E/ sacerdote, servidor de la alegria,
Salamanca 2008.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 399

de los presupuestos teoldgicos, la situacion eclesial, el contexto
sociocultural, la latitud geografica o los condicionamientos
subjetivos de los propios ministros''®. El decteto Presbyterorum
Ordinis concluye afirmando que el Espiritu, que construye la
Iglesia como morada de Dios (cf. Ef 2,22), la impulsa también a
abrir nuevos caminos suscitando y alentando las acomodaciones
convenientes en el ministerio ordenado (cf. PO 22). En los Hch
vemos como el Espiritu acompafa y sigue la obra del ministerio
pero otras veces lo precede.

El ministerio no existe en abstracto sino que se “encarna” en
ministros concretos, en un momento de la historia, dentro de una
Iglesia determinada y al servicio de un mundo cambiante. En su
exhortacion apostolica Evangelii Nuntiandi el papa Pablo VI dijo
que “el eje central de la evangelizaciéon” es una doble fidelidad:
“al mensaje, del que somos servidores” y “a las personas a las
que hemos de transmitirlo intacto y vivo” (EN 4). Analogamente
podriamos decir del ministerio apostolico. El Espiritu impulsa
la legitima e incluso necesaria pluralidad de sus formas de
realizacién, por fidelidad a los destinatarios, pero sin perder la
fidelidad a lo esencial y permanente del mismo instituido por
Cristo. Ahora bien, esto supone que el criterio de lo “factico” —lo
que de hecho se da y es constatado sociolégicamente— no tiene
por qué ser lo “normativo” que ha de ser discernido siempre a la
luz de la revelacion. De ahi esta lacida conclusion de S. del Cura:

“Es necesario un esfuerzo guiado por la obediencia a
las inspiraciones del Espiritu para individuar los elementos

"% Cf. O. Gonzilez de Cardedal, “Cinco decenios de ministerio apostdlico”,
en Vida Nueva- Pliego 2855 (2013) 21-32; E. Castellucci, “Modelli di ministero
sacerdotale nella storia”, en Revista Pistis & Praxis: Teologia e Pastoral, 7 (2015) 285-
308. Sefiala los siguientes modelos segun el acento del ministerio y termina diciendo:
“Ciascun modello coglie dunque un aspetto vero del ministero sacerdotale, ed ¢
legittimo purché non venga isolato ma rimanga collegato agli altri modelli” (p. 305).



400 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

doctrinales de validez permanente en medio de las variaciones
de sus realizaciones historicas, aun reconociendo que lo uno
y lo otro siempre va entrelazado en el ejercicio concreto del
ministerio. Tal esfuerzo resulta ineludible, pues la diversidad
de las plasmaciones pastorales no puede terminar diluyendo
el nucleo teolégico del ministerio ordenado que se mantiene
diacrénica y sincrénicamente en la continuidad de la sucesion
apostolica. Ni, a su vez, este nucleo es capaz de determinar por
si solo, en una atemporalidad ficticia, las diversas formas de su
configuracion historica y de su ejercicio concreto, tan variadas y
plurales también hoy difa. Fidelidad y apertura, por tanto, bajo la
guia del Espiritu Santo”'"’.

Este esfuerzo de discernimiento, guiado por el Espiritu,
sobre los “modelos” y “estilos de vida” ministeriales es uno
de los retos planteados con renovada urgencia a la teologfa, la
vivencia y la formacién para el ministerio ordenado, y del que
depende en buena medida su credibilidad dentro de la comunidad
cristiana, su significatividad en medio de una sociedad cada vez
mas secularizada y su fecundidad apostélica y misionera'”. En el
contexto eclesial y social que vivimos un criterio muy importante
para la configuraciéon existencial del ministerio es el impulso
misionero, como esta recordando el papa Francisco desde el
inicio de su pontificado (cf. EG 25-33). La “conversién pastoral
en clave misionera” no es solo la conversiéon de “la” pastoral y sus
estructuras sino también de “los” pastores y de la configuracion

1S, del Cura, “En la fuerza del Espititu”, 84; Id., “La sacramentalidad del
sacerdote”, 93.

12" Con propuestas muy diversas: cf. A. Cordovilla - .M. Uriarte - .M. Fernandez
Martos, Ser sacerodte en la cultura actnal, Santander 2019, 2 ed.; C. Militello, Ripensare il
ministero. Necessitd e sfide per la Chiesa, Firenze 2019; G. Austin (hrg,), Priester sein heute.
Leben-Berufung-Sendung, Ostfildern 2019; Th. Ruster, Balance of Powers. Fiir eine neue
Gestalt des kirchlichen Amtes, Regensburg 2019.



MINISTERIO DEL ESPIRITU... 401

de su vida y ministerio. A este respecto cobran mayor actualidad
si cabe las palabras de S. del Cura en el Congreso de espiritualidad
sacerdotal de 1989:

“Mas alla de las falsas alternativas entre misién y culto,
sacramentalizacion y evangelizacion, creo que el servicio a la
mision puede considerarse como criterio de configuracion
concreta del ministerio, de establecimiento de prioridades, de
valoracién de formas histéricas, de mantenimiento, sustitucién
o innovacion de organizaciones y estructuras pastorales. ;Cémo
puede el ministerio ordenado servir mejor y mas eficazmente,
siguiendo las inspiraciones del Espiritu, a la salvacién que Dios,
Padre de Jesucristo, es para los hombres? He aqui la pregunta
decisiva para la comprension del ministerio desde la perspectiva
de la misi6én, una mision realizada en el poder y en la fuerza del
Espiritu”'?".

CONCLUSION

En este trabajo he pretendido sistematizar —inspirindome
en algunas publicaciones del profesor S. del Cura— la dimension
pneumatoldgica del ministerio ordenado mostrando las riquezas
que se esconden tras la expresion paulina: “ministerio del
Espiritu” (2Co 3,8) teniendo como fundamento la relaciéon Cristo-
Espiritu en la Escritura. El ministerio apostélico es “ministerio
del Bspiritu” porque es un don del Espiritu de Cristo (ministerio
por el Espiritu), esta ordenado a la comunicaciéon del Espiritu a
los demds (ministerio para el Espiritu) y anima la vida toda del
ministro para que vaya traduciendo existencialmente lo que por el
sacramento ha recibido (ministerio segsin el Espiritu).

121§, del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote”, 93-94.



402 GASPAR HERNANDEZ PELUDO

La perspectiva pneumatolégica ayuda a poner nueva luz en
temas centrales de la teologfa del ministerio ordenado (como
su sacramentalidad, la relacién caracter y gracia sacramental,
el sentido de la potestad sagrada, la eficacia del ministerio, la
instrumentalidad del ministro, su espiritualidad propia, etc.). Por
eso, la dimensiéon pneumatoldgica constituye una dimension
especifica, a se stante, en la sistematica del orden que permite,
a su vez, integrar y relacionar armonicamente la dimension
cristolégica y eclesiolégica del ministerio ordenado. Por dltimo,
esta perspectiva favorece la relacion inseparable entre identidad
teologica, ejercicio del ministerio y vida de los ministros, en
otras palabras, entre teologia y vida, pastoral y espiritualidad del
ministerio, superando dicotomias que impiden que realmente sea
“instrumento vivo del Espiritu” para la vida del mundo.

Hay un pasaje de Pastores dabo vobis que sintetiza respecto a los
presbiteros lo dicho en estas paginas respecto a todo el ministerio
ordenado, presentando al Espiritu como el protagonista de la
configuraciéon con Cristo, del ejercicio del ministerio y de la vida
del ordenado:

«El Espiritu del Serior sobre mi» (L¢ 4,18). El Espiritu Santo
recibido en el sacramento del Orden es fuente de santidad y
llamada a la santificacion, no sélo porque confignra al sacerdote
con Cristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia, y /e confia la misiin
profética, sacerdotal y real para que la lleve a cabo personificando a
Cristo, sino también porque anima y vivifica su existencia de cada dia,
enriqueciéndola con dones y exigencias, con virtudes y fuerzas,
que se compendian en la caridad pastoral. Esta caridad es sintesis
unificante de los valores y de las virtudes evangélicas y, a la vez,
fuerza que sostiene su desarrollo hasta la perfeccion cristiana

(PDV 27).



