
Ministerio del Espíritu y 
ministros del Espíritu.
La dimensión pneumatológica 
del ministerio ordenado

Gaspar Hernández Peludo

Universidad Pontificia de Salamanca

Resumen: El objeto de este artículo es mostrar cómo la dimensión 
pneumatológica del ministerio ordenado contribuye a ofrecer un 
planteamiento integral del sacramento del orden que armoniza la dimensión 
cristológica y eclesiológica del mismo, así como la identidad, el ministerio 
y la vida de los ministros. Para ello, partiendo de la relación Cristo-Espíritu 
como fundamento, se explicita en qué sentido el ministerio ordenado es 
“ministerio del Espíritu” en cuanto el Espíritu está en su origen, como 
agente y don del sacramento (ministerio por  el Espíritu), garantiza la 
eficacia de su ejercicio destinado a la comunicación del Espíritu a los otros 
(ministerio para el Espíritu) y anima la existencia entera del ministro con su 
dinamismo transformador y los estilos de su acción ministerial en el cada 
época (ministerio según el Espíritu).

Palabras clave: Cristología pneumatológica, ministerio ordenado, epíclesis, 
espiritualidad ministerial, estilos ministeriales.

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 355-402



356	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Abstract: The purpose of  this article is to show how the pneumatological 
dimension of  the ordained ministry contributes to offering a comprehensive 
approach to the sacrament of  Holy Orders that harmonizes the Christological 
and ecclesiological dimensions of  the sacrament of  Holy Orders, as well 
as the identity, ministry and life of  ministers. To this end, starting from 
the relationship between Christ and the Spirit as its foundation, it is made 
explicit in what sense the ordained ministry is “ministry of  the Spirit” 
insofar as the Spirit is at its origin, as an agent and gift of  the sacrament 
(ministry by the Spirit), it guarantees the effectiveness of  its exercise aimed 
at communicating the Spirit to others (ministry for the Spirit) and enlivens 
the entire existence of  the minister with its transforming dynamism and the 
styles of  his ministerial action in each age (ministry according to the Spirit)

Keywords: Pneumatological Christology, ordained ministry, epiclesis, 
ministerial spirituality, ministerial styles.

El redescubrimiento de la dimensión pneumatológica ha renovado 
la teología católica contemporánea y, en particular, la teología del 
ministerio ordenado, frente a las críticas de “cristomonismo”. 
Entre los factores que han contribuido a ello podemos destacar: 
una nueva profundización en los textos neotestamentarios que 
relacionan el Espíritu con el ministerio de Jesús, el ministerio 
apostólico y los ministerios en la comunidad cristiana1; los 
estudios sobre el ministerio en la etapa patrística2; la reforma 

1 Entre los muchos trabajos puede ser representativo el del exégeta Th. Söding, 
“Geist und Amt. Übergänge von der apostolischen zur nachapostolischen Zeit”, 
en Th. Schneider - G. Wenz (hrgs.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge I. 
Grundlagen und Grundfragen, Freiburg i. B. 2004, 180-263. 

2 En el ámbito español merece destacarse AA.VV., Teología del sacerdocio XVII. 
La pneumatología en los Padres, Burgos 1983; I. Oñatibia, “Introducción al estudio de 
la doctrina de los santos Padres sobre el ministerio sagrado”, en Teología del sacerdocio 
I. Orientaciones metodológicas, Burgos 1969, 93-122. En ámbito italiano podemos señalar: 
L. Padovese, I sacerdoti dei primi secoli. Testimonianze dei Padri sui ministeri ordinati, Casale 
Monferrato 1992; E. Cattaneo, I ministeri nella Chiesa antica. Testi patristici dei primi tre 
secoli, Roma 1997; T. Citrini, Presbiterio e presbiteri, vol. 1-2, Milano 2010.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 357

litúrgica plasmada en el Ritual de Órdenes, singularmente en su 
segunda edición típica (1989)3, y un nuevo planteamiento de la 
teología del ministerio a partir de las fuentes litúrgicas de Oriente 
y Occidente donde adquiere un especial relieve el Espíritu Santo4; 
la progresiva explicitación de la dimensión pneumatológica en los 
documentos magisteriales sobre el ministerio ordenado, desde el 
Concilio Vaticano II5, pasando por la exhortación Pastores dabo 
vobis (1992)6 y el Catecismo de la Iglesia Católica (1997)7, hasta la última 

3 Cf. A. García Macías, El modelo de presbítero según la actual Prex ordinationis 
presbyterorum, Toledo 1995; Íd., “El ministerio presbiteral. Teología desde la 
liturgia”, en Phase 294 (2009) 499-527; S. Pié-Ninot, “Plegaria de ordenación de los 
presbíteros. Nueva edición del Ritual”, en Phase 186 (1991) 471-490. 

4 Cf. P.F. Brandshaw, Ordination rites of  the Ancient Churches of  East and West, 
New York 1990; A.M. Triacca, “Presbyter, Spiritus Sancti vas. ‘Modelli’ di presbitero 
testimoniati dall’eucologia. (Approccio metodologico alla ‘lex orandi’ in vista della 
‘lex vivendi’)”, en S. Felici (ed.), La formazione al sacerdozio ministeriale nella catechesi e nella 
testimonianza di vita dei Padri, Roma 1992, 193-236; G. Ferraro, Ministri di salvezza. Per 
una teologia del ministero ordinato a partire dall’esegesi delle preghiere di ordinazione, Caltanisetta 
2003; E. Cattaneo, Il sacramento dell’ordine a partire dalle fonti, Cinisello Balsamo 2004; 
S. K. Wood, El sacramento del orden. Una visión teológica desde la liturgia, Barcelona 2008, 
orig. ingl. 2007; G. Frausini, Il sacramento dell’ordine. Dacci oggi il nostro pane degli apostoli, 
Assisi 2017; Íd., La teologia del sacramento dell’ordine. Nel iter di revisione postconciliare dei riti 
di ordenazione, Assisi 2019.

5 Se ha lamentado el olvido pneumatológico de la SC, poco a poco superado 
en cuanto al Orden se refiere en ChD 2, AG 3,4 y, sobre todo, en PO con 34 
referencias al Espíritu: cf. M. Caprioli, “Lo Spirito Santo e il sacerdote. In margine 
al dibattito conciliare sul Decreto Presbyterorum Ordinis”, en Teresianum 41 (1990) 
589-616; M. Ponce Cuéllar, Teología del sacerdocio ministerial. Llamados a servir, Madrid 
2016, 213.

6 La mayor riqueza pneumatológica de esta exhortación se expresa signi-
ficativamente en los capítulos II y III dedicados a presentar la naturaleza-misión 
y la espiritualidad de los presbíteros, titulados respectivamente: “El Señor me ha 
ungido y me ha enviado” y “El Espíritu del Señor está sobre mí”, remitiendo a las 
palabras de Jesús al inicio de su ministerio público en Lc 4,18 citando Is 61,1. Cf. 
A.M. Triacca, “Spirito Santo e ‘dinamismi’ del ministero ordinato. In margine al 
linguaggio della Pastores dabo vobis”, en Salesianum 55 (1993) 271-294.

7 Cf. CCE 875-879; 1536-1600.



358	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ed. del Directorio para el ministerio y vida de los presbíteros (2013)8 y el 
actual magisterio del Papa Francisco9; o el relieve de esta temática 
en el diálogo ecuménico reflejado en textos tan importantes como 
El Espíritu Santo, la Iglesia y los sacramentos del Grupo de Dombes 
(1980) o el más reciente Documento de Rávena entre la Iglesia 
católica romana y la Iglesia ortodoxa (2007)10. 

En la teología posconciliar la dimensión pneumatológica del 
ministerio ha ido estrechamente ligada a la eclesiológica: “la 
comprensión cristológica, que algunos consideraban saturada de 
dificultades, intenta transformarse en pneumatológica, al mismo 
tiempo que eclesiológica, dado que enuncian así la cuestión esencial: 
¿qué carismas y qué funciones suscita el Espíritu en la Iglesia 
para hacer a Cristo presente y continuar así lo que fue la misión 
apostólica?”11. No obstante, en los planteamientos más extremos 
esta visión pneumatológica tiende a oponerse a la cristológica. 
La necesidad del ministerio en la Iglesia no provendría de su 
institución por parte de Cristo para ser mediación sacramental de 
la gracia sino de la exigencia de coordinar los distintos carismas 
que el Espíritu suscita en la comunidad. Entre ellos está el 
ministerio, que derivaría en último término de la comunidad, si 

8 =DMVP Al presentar la identidad del ministerio presbiteral este Directorio 
dedica un apartado explícito a exponer su dimensión pneumatológica (cf. nn. 9-12). La 
dimensión pneumatológica tiene menos relevancia en los documentos equivalentes 
como Apostolorum Succesores. Directorio para el ministerio y vida de los Obispos=AS (2004) 
o en el Directorio para el ministerio y vida de los Diáconos permanentes=DMVD (1998). 

9 Un tema muy reiterado en Francisco al hablar del ministerio ordenado es 
la teología de la unción: ungidos para ungir al santo pueblo fiel de Dios. Cf. J.M. 
Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados. Palabras a los sacerdotes en la misa crismal 
(1999-2013), Madrid 2020. 

10 Cf. Comisión mixta internacional para el diálogo teológico entre la Iglesia 
católica romana y la Iglesia ortodoxa, Comunión eclesial, conciliaridad y autoridad. 
Consecuencias eclesiológicas y canónicas de la naturaleza sacramental de la Iglesia, Rávena 
13.X.2007. 

11 S. Dianich, Teología del ministerio ordenado. Una interpretación eclesiológica, Madrid 
1988, 101.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 359

bien este acontecimiento es interpretado por ella como “don del 
Espíritu” que la funda y va formando en la historia12. De este 
modo, en nombre del Espíritu, se relativiza la sacramentalidad 
del ministerio –como expresión de la precedencia y gratuidad del 
don salvífico de Cristo– con el riesgo de reducirlo a una función 
al servicio de la comunidad13. 

Otros planteamientos más equilibrados han destacado esta 
dimensión pneumatológica pero subsumiéndola a la cristológica 
(J. Ratzinger; P. Rodríguez; M. Ponce Cuéllar…) o a la eclesiológica 
(W. Kasper; G. Greshake; S. Dianich; E. Castellucci…) y sin que 
tenga en ellos una función realmente estructurante. La finalidad 
de estas páginas es mostrar –en línea con algunas publicaciones 
del prof. Santiago del Cura14– cómo la dimensión pneumatológica 
es una dimensión específica, en relación con la cristológica y 
eclesiológica, para comprender el ministerio ordenado, que puede 
ayudar a vincular armónicamente estas dos últimas evitando su 
contraposición o mera yuxtaposición. En efecto, el ministro 
ordenado no sólo actúa “in persona Christi” como representación 

12 Para una síntesis de estos planteamientos de teólogos posconciliares como E. 
Schillebeeckx, H. Küng, J. Moingt, Ch. Duquoc, L. Boff  o J.I. González Faus y de 
sus tesis en común cf. M. Ponce Cuéllar, El sacerdocio ministerial, XXXVss. En esta 
línea más recientemente cf. G. Bausenhardt, Das Amt in der Kirche. Eine not-wendende 
Neubestimmung, Freiburg i.B. 1999. 

13 Cf. E. Castellucci, “A trent’anni del decreto PO. La discussione teologica 
postconciliare sul ministero presbiterale”, en La Scuola Cattolica 124 (1996) 3-68; 
195-261; K.H. Menke, Sacramentalidad, esencia y llaga del catolicismo, Madrid 2014. 

14 Cf. “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, en Comisión 
Episcopal del Clero, Congreso de Espiritualidad Sacerdotal, Madrid 1989, 73-119; “En la 
fuerza del Espíritu Santo. Dinamismo pneumatológico y espiritualidad sacerdotal”, en 
Theologica 45 (2010) 59-92. Otro autor español ha que desarrollado esta dimensión 
pneumatológica del ministerio es I. Oñatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, en D. 
Borobio (dir.), La celebración en la Iglesia II. Los sacramentos, Salamanca 2008, 5 ed., 593-
652 (pp. 634-636); Íd., “La espiritualidad del presbítero desde la sacramentalidad del 
ministerio”, en Surge 47 (1989) 3-20. 



360	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

sacramental de Cristo Cabeza y Pastor ante la Iglesia15 e “in nomine 
totius Ecclesiae” como representación sacramental de toda la Iglesia 
ante su Señor, sino también “in munere/in potentia Spiritus Sancti” 
ejerciendo así lo que el Apóstol llama el “ministerio del Espíritu 
(διακονία τοῦ Πνεύματος)” (2Co 3,8).

Esta expresión se encuentra en 2Co, una de las primeras 
reflexiones cristianas sobre el ministerio16 y dentro de una sección 
(cf. 2Co 2,14-4,6) donde por siete veces aparece el término Pneûma, 
más de la mitad que en el resto de la carta. El Apóstol explicita 
el sentido del “ministerio del Espíritu” en controversia con los 
misioneros judeocristianos que comprendían “pneumáticamente” 
su ministerio a partir de la gloria, la espectacularidad y la 
representación del Cristo “carismático”17. Frente a ellos presenta 
el ministerio apostólico como “ministerio del Espíritu” (1) 
porque es un don de Dios que “capacita” al apóstol para ser 
“ministro de una nueva alianza”, no de la “letra que mata” sino 
“del Espíritu que da vida” (2Co 3,6); (2) porque el Espíritu actúa 

15 Trataremos aquí del ministerio ordenado como una unidad en sus tres órdenes, 
sin entrar en la compleja discusión sobre si el diácono actúa “in persona Christi” y en 
qué sentido. A partir del CCE 875 y del motu proprio de Benedicto XVI Omnium 
in mentem (2009) algunos teólogos tienden a reservar dicha expresión al obispo y al 
presbítero, si bien otros consideran que el diácono, en tanto que representa también 
sacramentalmente a Cristo ante la Iglesia, actúa “in persona Christi servitoris”. Cf. S. 
del Cura, “El ministerio ordenado. Renovación y profundización de su teología en 
la estela del Vaticano II”, en V. Vide -J.R. Villar (dirs.), El Concilio Vaticano II. Una 
perspectiva teológica, Madrid 2013, 239-300, p. 284-287; Íd., “Cuestiones pendientes en 
la teología actual del diaconado: comentario y valoración”, en Burgense 57 (2017) 11-
72; Íd., “La teología del diaconado como tarea inacabada: su reflejo en la recepción 
de intervenciones recientes”, en G. Tejerina Arias - G. Hernández Peludo (coords.), 
Glorificatio Dei, sanctificatio hominum. Homenaje al prof. J.M. de Miguel González OSST, 
Salamanca 2017, 683-750.

16 Cf. S. Guijarro, Servidores de Dios y esclavos vuestros. La primera reflexión cristiana 
sobre el ministerio, Salamanca 2011; P. García Moreno, Paulus pastor. El ministerio del 
Espíritu, Valencia 2008, 77-89. 

17 Cf. P.B. Duff, Moses in Corinth: The Apologetic Context of  2 Corinthians 3, Leiden 
2015; M. Thrall, The Second Epistle to the Corinthians, Edinburgh 1994/2000. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 361

a través del ministerio apostólico redactando con su tinta la “carta 
de Cristo” que es la comunidad (cf. 2Co 3,3-4); y finalmente (3) 
porque transforma paulatinamente la persona misma del ministro 
a imagen de Cristo para que pueda reflejar su gloria en el mundo 
a cara descubierta, a diferencia de Moisés (cf. 2Co 3,17-18; 4,6), 
gloria que resplandece paradójicamente, a imitación del Señor 
crucificado, “en la debilidad” del apóstol (2Co 12,9; 4,7)18. Estas 
tres acepciones del “ministerio del Espíritu” nos servirán a 
continuación para sistematizar algunos aspectos de la dimensión 
pneumatológica del ministerio ordenado. 

Por eso, partiendo de la relación Cristo-Espíritu como 
fundamento para un correcto planteamiento de la dimensión 
pneumatológica del ministerio (1), detallaremos a continuación en 
qué sentido el ministerio ordenado es “ministerio del Espíritu” en 
cuanto el Espíritu está en el origen del mismo, como agente y don 
del sacramento (2), garantiza la eficacia de su ejercicio destinado 
a la comunicación del Espíritu (3) y anima la existencia entera del 
ministro con su dinamismo transformador (4). 

1.  La relación Cristo-Espíritu como fundamento 

El límite de los planteamientos arriba indicados que 
contraponen la dimensión pneumatológica del ministerio a la 
cristológica es no articular suficientemente la relación Cristo-
Espíritu, estableciendo una especie de “hiato” entre la misión 
del Hijo en la carne y la misión del Espíritu en la Iglesia tras 
la glorificación de Jesús19. De ahí la necesidad de encontrar un 

18 Cf. T.B. Savage, Power through Weakness. Paul’s Understanding of  the Christian 
Ministry in 2 Corinthians, Cambridge 1996. 

19 Cf. Así lo puso de relieve, a propósito de la propuesta de E. Schillebeeckx, 
R. Blázquez, “La teología de una praxis ministerial alternativa”, en Salmanticensis 31 
(1984) 113-135; M. Ponce Cuéllar, O. c., LI.



362	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

equilibrio entre los fundamentos cristológicos y pneumatológicos 
del ministerio ordenado radicán-dolo en el mismo Cristo de la 
historia y no sólo en el Señor glorificado o en el Espíritu Santo20, 
en otras palabras, un equilibrio entre la cristología pneumatológica 
(según la cual el Espíritu actúa en y sobre Jesús durante toda su vida 
terrena: encarnación, unción y sacrificio pascual) y la pneumatología 
cristológica (según la cual Cristo una vez glorificado es la fuente y 
el dispensador del don del Espíritu) 21. El Espíritu une el tiempo de 
Cristo y el tiempo de la Iglesia:

“Aplicándolo a nuestro tema podemos decir que el Espíritu 
actúa en la Iglesia renovándola desde dentro pero en continuidad 
con su actuación en los hechos y palabras de Cristo relativas a 
su fundación y constitución. Es el mismo sujeto –el Espíritu– 
quien actuó en Cristo y en sus acciones y quien actúa ahora en 
la Iglesia. Es, por tanto, co-responsable de los pasos dados por 
Cristo para fundar la Iglesia, entre los que hay que contar la 
elección de los Doce”22.

Ya desde el inicio de su ministerio “con la fuerza del Espíritu” 
(Lc 4,14), el Señor eligió a sus discípulos (cf. Mc 1,16-20 y 

20 Cf. Y.M. Congar, Ministère et communion ecclésial, Paris 1971, 93ss. 
21 La unción (cristología del Espíritu) presupone la encarnación (cristología 

del Logos) y es su consecuencia. Sólo si aquel sobre quien desciende el Espíritu 
es el Hijo humanado su unción no niega su divinidad y unidad personal (vs. el 
adopcionismo arriano o el difisismo nestoriano) y puede ser salvadora para nosotros. 
Cf. L.F. Ladaria, “Humanidad de Cristo y don del Espíritu”, en Estudios Eclesiásticos 
51 (1976) 321-345; “Cristología del Logos y cristología del Espíritu”, en Gregorianum 
61 (1980) 353-360; “La unción de Jesús y el don del Espíritu”, en Gregorianum 71 
(1990) 447-471, recogidos con otros artículos sobre el tema en Íd., Jesús y el Espíritu: 
la unción, Burgos 2013. Sobre este aspecto en los Padres cf. G. Hernández Peludo, 
“Encarnación y unción del Hijo. La aportación de San Cirilo de Alejandría”, en: M. 
Aróztegui - A. Cordovilla - J. Granados- G. Hernández (eds.), La unción de la Gloria: 
en el Espíritu por Cristo al Padre. Homenaje a Mons. L.F. Ladaria sj., Madrid 2014, 21-55.

22 M. Ponce Cuéllar, O. c., 249. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 363

par.) y, de entre ellos, constituyó a Doce –símbolo del pueblo 
de la nueva Alianza que había venido a congregar– para que 
estuvieran con Él y enviarles a predicar y a sanar (cf. Mc 3,13-
16; Lc 6,12-16) comunicándoles la propia “exousía” que animaba 
su misión salvadora (cf. Mc 6,7; Mt 10,1). Entre ellos asignó un 
lugar singular a Pedro (cf. Mt 16,13-20; 14,28ss; Mc 8,27-9,1; 
Lc 22,31-34; Jn 6,67-71; 21,15-24). Testigos privilegiados de sus 
palabras y signos, objeto de la intimidad y especial dedicación del 
Maestro durante su vida, en vísperas de su muerte les entrega 
el testamento de su amor, el mandato memorial de la eucaristía 
(cf. 1Co 11,23-26 y par.), junto con la promesa del Espíritu (cf. 
Jn 14-16). Estos indicios muestran cómo Jesús, análogamente a 
como hizo con la Iglesia y los otros sacramentos, fue instituyendo 
progresivamente a lo largo de su vida, al ritmo del Espíritu que 
marcaba sus horas, el sacramento del ministerio apostólico que 
tiene en el misterio pascual su fuente definitiva. En él –según 2Co 
5,18– la reconciliación de los hombres con Dios y el “ministerio 
de la reconciliación” (διακονία τῆς καταλλαγῆς) se dieron juntos. 

Es significativo que entre la consumación de la misión terrena 
de Cristo y los comienzos de la misión del Espíritu en la Iglesia se 
sitúe en el NT el envío de los Apóstoles por el Señor resucitado 
con la fuerza del Espíritu, haciéndoles así partícipes de su unción, 
injertándoles en su propia misión y comunicándoles su autoridad/
poder para continuarla (cf. Mt 28,16-20): “como el Padre me ha 
enviado así os envío yo…y exhaló en ellos el Espíritu Santo” (Jn 20,21-22; 
cf. Jn 17,17-19). Lo que Juan coloca en el Cenáculo la tarde de 
Pascua se realiza según Lucas el día de Pentecostés (cf. Hch 2). 
Desde los Padres mucho se ha discutido sobre el sentido de esta 
diferencia temporal y su significado teológico23 pero sí hay algo 
coincidente. Se trata de un momento capital en la institución del 

23 Para este punto, cf. G. Hernández Peludo, Cristo y el Espíritu según el In Ioannis 
Evangelium de san Cirilo de Alejandría, Salamanca 2009, 413-420.



364	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ministerio apostólico donde se expresa especialmente la relación 
Cristo-Espíritu. A su luz, la secuencia Cristo-Iglesia-Apóstol –
según la cual la comunidad eclesial movida por el Espíritu “hace” 
el ministerio apostólico, eligiendo los ministros que la congreguen 
en torno a Cristo Señor –debe ser precedida y completada por 
la secuencia Cristo-Apóstol-Iglesia– según la cual Cristo por su 
Espíritu constituye a sus Apóstoles para prolongar en su nombre 
y con su autoridad su presencia y misión salvadoras en la Iglesia y 
en el mundo (cf. Jn 13,20; 14,8-9; Mt 10,40). 

Esta relación Cristo-Espíritu en la institución del ministerio 
apostólico dentro de la Iglesia nos ayuda a comprender 
también cómo esta no es solo la prolongación del misterio de la 
encarnación (por el que la Iglesia aparece unida estrechamente 
a Cristo como su cuerpo extendido en la historia) sino también 
del misterio de su unción (por el que se distingue de Él como 
su esposa llamada a responderle y acogerle en el Espíritu). El 
ministerio apostólico garantiza a la vez la distinción de Cristo 
respecto a la Iglesia, en cuanto representación sacramental de la 
figura objetiva de Cristo que la precede y salva, y la unión de la 
Iglesia con su Señor, en cuanto representación sacramental de la 
entera comunidad congregada. Y todo ello por el Espíritu que 
anima ambos dinamismos.

Por eso, Apóstol y Espíritu son principios coinstituyentes de 
la Iglesia de Cristo: “hemos decidido el Espíritu Santo y nosotros” (Hch 
15,28). En el NT vemos cómo desde el principio los Apóstoles 
eligieron colaboradores en el ministerio apostólico recibido de 
Cristo (cf. Hch 6,1-4; 14,23-24). En Hch algunos pasajes atribuyen 
al Espíritu (cf. Hch 13,2; 20,28) y otros a los apóstoles (Hch 
14,23) la institución de estos colaboradores. Su denominación y 
forma aún no está fijada en el NT (cf. 1Co 12,28; Ef  4,11-12; 
Hch 20,17.28) pero siempre se atribuye su origen a Dios Padre, al 
Hijo glorificado y al don de su Espíritu (cf. 1Co 12,1-11; Ef  4,6-
11; Hch 20,28). Eso sí: la participación en esta misión apostólica 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 365

se comunica mediante el rito de la imposición de las manos que 
expresa la comunicación del Espíritu (cf. Hch 6,6; 13,3; 1 Tim 4,14; 
2 Tim 1,6). Pocos años más tarde Clemente Romano resumirá este 
recorrido en su “cadena de envíos” mostrando el origen divino 
del ministerio eclesiástico, en el envío del Hijo por el Padre, de 
los Apóstoles por Cristo y de los “varones probados” (epíscopos 
y diáconos) por los Apóstoles “con la certidumbre del Espíritu 
Santo”24. A principios del s. II S. Ignacio de Antioquía hablará ya 
claramente de la tríada ministerial (obispo, presbíteros y diáconos) 
como principio de unidad armónica de la Iglesia en un solo cuerpo 
y en un solo Espíritu25. Entendemos así la enseñanza conciliar 
que articula Cristo-Espíritu en la comprensión del ministerio 
apóstolico, figura originaria de todo ministerio eclesiástico:

“Cristo, a quien el Padre santificó y envió al mundo (cf. Jn 
10,36) ha hecho partícipes de su consagración y misión, por medio 
de sus Apóstoles, a los sucesores de éstos, los Obispos, los cuales 
han encomendado legítimamente el oficio de su ministerio en 
distinto grado, a diversos sujetos en la Iglesia. Así el ministerio 
eclesiástico, de institución divina, es ejercido en diversos órdenes 
por aquellos que ya desde antiguo vienen llamándose obispos, 
presbíteros y diáconos” (LG 28; cf. PO 2,a-b). 

2.    Un ministerio “por” el Espíritu. El Espíritu como origen                            
de la realidad sacramental del orden

 El ministerio ordenado como “ministerio del Espíritu” puede 
entenderse, en primer lugar, como ministerio “por” el Espíritu 

24 1 Clem 42,1-5; 44,1-2. Al origen divino del ministerio eclesiástico, expresión 
de la voluntad de Dios y ya prefigurado en el AT (cf. Is 60,17 LXX; Nm 17: cf. 1 
Clem. 42,5-43) añade Clemente el “consentimiento de la comunidad” en la elección 
de sus ministros (cf. 1 Clem 44,3).

25 Cf. Tral. III, 1-2; Esm. VIII, 1; Ef. III, 2-IV,2; Magn. III, 1-3; VI,1; VII,1. 



366	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

en el sentido de que tiene en el Espíritu su origen como hecho 
histórico pero también como realidad teológica, lo que explica 
la realidad sacramental del orden. Para ello veremos en este 
apartado (1) la radicación trinitaria del ministerio ordenado, (2) 
cómo el Espíritu es el “agente” que obra el ministerio eligiendo, 
consagrando y enviando al candidato, (3) y además el “don” o 
gracia sacramental específica de la ordenación.

2.1.  El ministerio ordenado radicado en el misterio trinitario

Cada vez más los tratados y ensayos sobre el Orden van 
incorporando esta perspectiva, inseparable del redescubrimiento 
de la dimensión pneumatológica del mismo26. Este enfoque 
fue recogido magisterialmente por Juan Pablo II en PDV 12 
presentando la identidad del ministerio sacerdotal radicada, como 
toda identidad cristiana, en el misterio trinitario (cf. PDV 12,a):

“El presbítero, en virtud de la consagración que recibe con 
el sacramento del Orden, es enviado por el Padre, por medio de 
Jesucristo, con el cual, como Cabeza y Pastor de su pueblo, se 
configura de un modo especial para vivir y actuar con la fuerza 
del Espíritu Santo al servicio de la Iglesia y por la salvación del 
mundo” (PDV 12,b).

Entre los teólogos católicos que han desarrollado este 
enfoque destaca G. Greshake. Según él, el ministerio ordenado 
se fundamenta en el designio de Dios de integrar a todos los 
hombres en la “communio” que Él mismo es y que ha sido rota por 
el pecado. De ahí las misiones histórico-salvíficas del Hijo y del 
Espíritu que tienen su fuente en Dios Padre y son prolongadas 

26 Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 64-65; E. Castellucci, Il ministero 
ordinato, 307-309. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 367

por el ministerio apostólico. Estas explican respectivamente 
la representación cristológica y eclesiológica del ministerio: la 
misión del Hijo, enviado por el Padre con una “auctoritas” que 
subraya la diferencia o contraposición con la Iglesia; y la misión 
del Espíritu, enviado también por el Padre como común amor del 
Padre y del Hijo y que integra en la “communio”. A propósito de 
esta última explica:

“A consecuencia de este movimiento de la communio obrada 
por el Espíritu, el elemento característico de la misión del Hijo, 
esto es, la potestad (ἐξουσία) que le es conferida por el Padre y 
con la que Él se presenta a los hombres queda ‘sublimada’ a una 
unidad mayor (sin que por ello desaparezca sencillamente). Por 
consiguiente, en el Espíritu Santo la ‘precedencia’ absoluta de 
Cristo frente a la Iglesia (y a la humanidad), que fundamentaba 
la ‘diferencia’ queda elevada a una unidad superior: Cristo se 
convierte en el principio vital de cada uno de los creyentes y de 
su propio ‘cuerpo’ que es la Iglesia”27.

Si en virtud del primer movimiento cristológico la Iglesia 
aparece como “Esposa”, distinta de Cristo, en el segundo 
movimiento pneumatológico aparece como “Cuerpo”, unido 
inseparablemente a Él. El Pueblo de Dios está así marcado 
por la “figura objetiva” de Cristo y por la “vida interior” del 
Espíritu. El ministerio ordenado se sitúa de este modo en el 
punto de intersección de ambos movimientos. Si el ministerio se 
comprende sólo cristológicamente queda aislado bajo el signo de 
la auctoritas-potestas. Si se comprende sólo pneumatológicamente 
es un servicio más entre los servicios de la comunidad. Por tanto, 
para comprender el ministerio –siempre según Greshake– habría 
que evitar tanto partir sólo de Cristo (tendencia de la teología 

27 G. Greshake, Ser sacerdote hoy. Teología, praxis pastoral y espiritualidad, Salamanca 
2003, tr. 2ª ed. alemana, 159-160.



368	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

occidental) como partir sólo de la comunidad carismática obra 
del Espíritu (tendencia de la teología protestante) para tomar 
como punto de partida al Padre “que en unidad indivisible envía 
a Cristo y al Espíritu para crearse un pueblo”. Si bien en esta 
fundamentación trinitaria “en último término no es de importancia 
por qué elemento se comience para llegar a la comprensión”, por 
la representatividad cristológica o por la pneumatológico-eclesial, 
hay “mediación mutua”, una lleva a la otra28.

La acción del ministro “in persona Christi” supone la disposición 
de los creyentes, el libre asentimiento de la comunidad, suscitado 
por el Espíritu, para dejarse plasmar por Él y al mismo tiempo 
la conformidad para tener como ministro a una determinada 
persona. En el acto de la ordenación aparece paradigmáticamente 
cómo el ministerio ordenado es ministerio de Cristo y de la Iglesia. 
Si el asentimiento de la Iglesia hace que el candidato sea apto 
para el ministerio e idóneo para actuar en nombre de la Iglesia 
(convirtiéndole en este sentido en “materia” del sacramento) la 
mediación de los ministros autorizados, por la imposición de las 
manos y la oración, le conceden de parte de Cristo la misión y la 
capacitación por el Espíritu (le dan “forma”). Por eso, concluye 
Greshake:

“Tan sólo cuando la Iglesia reconoce (cristológicamente) 
en la acción del ministerio la primacía del don indisponible de 
Dios, y cuando se ve representada (pneumatológicamente) en 
el ministerio, entonces puede experimentarse a sí misma como 
obra del Dios Trino y Uno, en la que los ministros y los laicos 
no son personas contrapuestas sino hermanos con diversas 
funciones”29.

28  Cf. Ibíd., 164-165.
29 Ibíd., 176. El misterio trinitario es así no sólo fundamento del ministerio 

ordenado sino también de la comunión de la Iglesia entera, ministros y fieles.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 369

Con este planteamiento Greshake ofrece una equilibrada 
síntesis teológica de la doble representatividad cristológica y 
eclesial del ministerio ordenado fundada en la economía trinitaria. 
No obstante, considero que en él la dimensión pneumatológica 
del ministerio se asocia fundamentalmente a su representatividad 
eclesial y menos a la cristológica. El teólogo alemán tiene en su 
concepción del ministerio el mismo límite que en su planteamiento 
trinitario30: acentúa tanto la communio en Dios que puede relativizar 
la taxis trinitaria expresada en la economía, dato igualmente 
originario que el primero. La misión del Espíritu no “sublima” la 
“autoridad” de la misión del Hijo sino que está íntimamente unida 
a ella. La misión del Hijo se realiza en el Espíritu –que anima 
su “auctoritas”– y este es enviado como plenitud de la autoridad 
de Cristo y para introducirnos en Él. Así el Espíritu actúa ya en 
la representación cristológica del ministerio (el don del Espíritu 
constituye a una persona representación sacramental de Cristo ante 
la comunidad) y no sólo en la eclesiológica. El Espíritu está ya en 
el movimiento descendente de la donación divina de la salvación 
que posibilita precisamente la respuesta humana en la fe a dicho 
don dentro de la comunidad eclesial. Aunque Greshake reconoce 
su “mediación mutua” parece dar prioridad al asentimiento eclesial 
al ministerio (movimiento ascendente) respecto a la consagración 
cristológica en la ordenación (movimiento descendente), como 
si esta segunda –mediada por los ministros autorizados en la 
imposición de las manos– ratificara la primera. La elección divina 
es mediada, sí, en la comunidad eclesial, pero su precedencia y 
primacía deben conservarse. Es Dios Padre quien elige y llama, 
consagra y envía por el Espíritu de Cristo. 

30 Cf. L.F. Ladaria, El Dios vivo y verdadero. El misterio de la Trinidad, Salamanca 
2015, 5 ed., 416-424; Íd., La Trinidad, misterio de comunión, Salamanca 2013, 3 ed., 
147-160, a propósito esp. de la obra de G. Greshake, El Dios uno y trino. Una teología 
de la Trinidad, Barcelona 2001. 



370	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Precisamente esta precedencia y gratuidad en la fontalidad del 
misterio trinitario permiten comprender mejor la sacramentalidad 
del ministerio ordenado. Tal como ha mostrado reiteradas veces 
S. del Cura: 

“La sacramentalidad del ministerio ordenado expresa sobre 
todo, la precedencia de Dios Padre en algo que nos viene dado. 
Implica una vinculación originaria y fundante con Jesucristo, 
verdadero sacramento del encuentro con Dios, en la verdad de 
su condición humana y divina. Y hace de este ministerio un don 
del Espíritu Santo, una realidad carismática, un acontecer de 
gratuidad. Por tanto, sólo redescubriendo la radicación trinitaria 
será posible superar el déficit pneumatológico en la teología y en 
la vivencia del ministerio sacerdotal”31.

2.2.  El Espíritu como “agente” del ministerio

El ministerio ordenado como don del Espíritu Santo nos 
ayuda a entender mejor también su sacramentalidad. No hay 
sacramentalidad sin el Espíritu32. El Espíritu está en el origen del 
ministerio no sólo a nivel histórico33 sino también como realidad 

31 S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 65; Íd., “La sacramentalidad del 
ministerio ordenado: alcance teológico y relevancia espiritual”, en Revista Española de 
Teología 70 (2010) 293-332; Íd., “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”.

32 A diferencia de la concepción protestante de una inmediatez del Espíritu 
al hombre, la sacramentalidad implica una actuación del Espíritu mediada a 
través de la humanidad glorificada de Jesús que es el analogado principal de toda 
sacramentalidad. El Espíritu hace posible esa relacionalidad -característica de toda 
sacramentalidad- que une signo y significado, lo visible y lo invisible, lo presente 
y lo futuro, la carne y Dios. Cf. K.H. Menke, O. c., En la teología oriental se ha 
acentuado mucho la dimensión pneumatológica de la sacramentalidad hasta el 
punto de afirmar que lo central de un sacramento es la epíclesis cf. P. Evdokimov, 
L’Esprit Saint dans la tradition orthodoxe, Paris 1969, aquí p. 77. 

33 Además de lo dicho en el aptdo. primero de este trabajo cf. PO 11, a; PDV 
15,b. El Espíritu está en el origen de la estructura ministerial de la Iglesia (cf. 1Co 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 371

teológica. Esto significa que el ministerio es don del Espíritu –
no un derecho individual o un reconocimiento de los méritos o 
cualidades de una persona– y obra del Espíritu que, por eso, se 
colaciona a través de una celebración litúrgica, de un acto orante, 
en el que se suplica su actuación sobre un candidato – y no 
solamente una decisión de la Iglesia preocupada por garantizar 
su estructura. 

La lex orandi, expresión de la fe de la Iglesia, acredita esta 
actuación del Espíritu en el ministerio34. En la liturgia de ordenación 
vemos cómo el Espíritu es quien elige y llama, consagra y envía 
al ordenado:

a) El Espíritu elige y llama. El rito de la ordenación comienza 
con la llamada de los candidatos inmediatamente precedida por 
la proclamación del Evangelio, lo que indica que la llamada al 
ministerio está ligada a la Palabra, a la iniciativa divina. Esta 
iniciativa se expresa a su vez en el “elegimos para el orden de…” que 
pronuncia solemnemente el obispo ante la solicitud de la santa 
Madre Iglesia y que es respondido con la aclamación de acción 
de gracias dirigida a Dios, fuente de la elección y la llamada35. En 

12,11ss); Juan Crisóstomo, Diálogo del sacerdocio III, 4 (BPa 57, 75-76): “El sacerdocio 
se ejerce en la tierra pero tiene el rango de las realidades celestes. Y con razón. 
Pues ni un hombre, ni un ángel, ni un arcángel, ni ninguna otra potencia creada, 
sino el Paráclito mismo dispuso este orden y persuadió a los que aún permanecen 
en la carne a reproducir el ministerio de los ángeles”. Así lo atestiguan también las 
Plegarias de Ordenación: “Para formar el pueblo sacerdotal, tú dispones con la fuerza 
del Espíritu Santo en órdenes diversos a los ministros de tu Hijo Jesucristo” (PR 131 
para los presbíteros); “Así también, en los comienzos de la Iglesia, los apóstoles de 
tu Hijo, movidos por el Espíritu Santo, eligieron, como auxiliares suyos en el ministerio 
cotidiano, a siete varones acreditados ante el pueblo…” (PR 207 para los diáconos). 

34 Para lo que sigue cf. E. Cattaneo, Il sacramento del ordine a partire dalle fonti; E. 
Lodi, “Per una mistagogia agli «ordinati»”, en Rivista di pastorale liturgica 155-4 (1989) 
35-43 y obras cit. en la not. 4.

35 Cf. J.F. Puglisi, “Il ministero ordinato”, en A. Grillo- M. Perroni - P. Tragan (a 
cura di), Corso di Teologia sacramentaria, 392: “Gracias a la actividad del Espíritu Santo 



372	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Hch vemos cómo esta elección y llamada es obra del Espíritu (cf. 
Hch 1,2; 13,2). La elección de Matías para el colegio apostólico 
fue realizada por una profecía (cf. Hch 1,16ss), hecho que 
interpreta S. Juan Crisóstomo como acción del Espíritu que habla 
por los profetas36. El mismo Crisóstomo afirma de S. Ignacio de 
Antioquía que el Espíritu Santo lo puso allí en lugar de Pedro 
para seguir edificando la Iglesia. Por ello, aunque intervienen 
hombres en la designación y elección de los candidatos, su valor 
es solamente instrumental porque es el Espíritu quien elige 
realmente y mueve a que éstos lo acepten37. La “divina dignatio” por 
la que son elegidos los ministros, según S. Cipriano, se relaciona 
con el Espíritu Santo38. A partir de aquí puede profundizarse 
en una teología de la vocación al ministerio ordenado animada 
pneumatológicamente39. 

en este proceso ritual, la vocación al ministerio ordenado es comprendida en su 
objetividad. El llamado no «se hace» obispo, presbítero o diácono…sino (la persona) 
es «llamada» positivamente por la Iglesia, es a veces constreñida, contra su voluntad, 
cosa que asegura que la llamada es de Dios”; S. del Cura, “La sacramentalidad del 
sacerdote”, 92: “Al hablar del ministerio según los ritos de ordenación sacramental 
nos encontramos, pues, en una atmósfera ‘pneumática’, en el ámbito de los dones 
del Espíritu, de lo recibido, de la gratuidad… Se trata de un don del Espíritu, que 
la Iglesia necesita, que debe ser pedido con intensidad y que debe acogerse con 
agradecimiento”.

36  Cf. Hom. 5 in Epist. I ad Tim.,1 (PG 62,526).
37 Cf. In S. Martyrem Ignatium, 4 (PG 50,591). Cf. P.G. Álvarez de Sousa, 

“Pneumatología de los textos sacerdotales de san Juan Crisóstomo”, en Teología del 
sacerdocio 17, Burgos 1983, 61-78.

38 Cf. M. Guerra, “El sacerdocio, obra de la ‘dignatio divina’ y del Espíritu Santo 
según san Cipriano”, en Teología del sacerdocio 17, 9-40, esp. p. 23-27.

39 Cf. E. Branconzzi (a cura di), Chiamati da chi? Chiamati a che cosa? Teologia della 
vocazione al ministero ordinato, Assisi 2017. La vocación al ministerio es fruto de la 
iniciativa divina (“Dios es quien llama” Hb 5,4), mediada por la Iglesia (con sus 
necesidades y criterios objetivos de discernimiento, aspecto que primaba en la 
etapa patrística) y de la respuesta subjetiva del llamado en su libertad (aspecto más 
destacado en la actualidad). Todo ello posibilitado y movido por el Espíritu Santo. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 373

b) El Espíritu consagra, como puede verse en el canto del Veni 
Creator, recomendado al inicio de los ritos de ordenación del 
obispo y que introduce toda la celebración en una atmósfera 
pneumatológica (cf. PR 35). Singularmente aparece esta actuación 
del Espíritu en el momento central de la ordenación: en la 
imposición de las manos, gesto que ya desde el NT expresa la 
transmisión del Espíritu40, unida a la plegaria de ordenación cuyo 
núcleo es la epíclesis o invocación del Espíritu sobre el candidato. 
El silencio del pueblo en este momento es también participación en 
la invocación al Espíritu, como explica la Traditio apostolica41. En la 
ordenación del obispo la plegaria de ordenación está acompañada 
por el signo del Evangeliario abierto sobre su cabeza, que ha sido 
interpretado por los Padres como expresión visible del misterio 
de Pentecostés, de la lengua de fuego del Espíritu que capacita 
para el anuncio de la Palabra42. Las unciones con el santo crisma 
en la cabeza o en las manos son ritos explanativos que desarrollan 
la acción consecratoria del Espíritu para el ministerio sacerdotal. 
Además de otras oraciones, la bendición final prolonga el sesgo 
epiclético que caracteriza el rito central de la ordenación sobre 
los ordenados y sobre el pueblo a ellos confiado. A la luz de lo 
dicho el Espíritu aparece, pues, como la unción que consagra a la 
persona llamada y elegida, transformándola en lo más íntimo de 

40 En una rúbrica de la liturgia de la Iglesia armena a propósito de la imposición 
de la mano del obispo: “el obispo impone la mano derecha sobre la cabeza del 
ordenado, lo cual significa que el dador de la potestad y de la gracia es el Espíritu 
Santo”. Cf. H. Denzinger (ed.), Ritus Orientalium, coptorum, syrorum et armenorum in 
administrandis sacramentis, Graz 1961, II, 307. La imposición de manos se ha asociado 
también en los Padres al binomio mano-Espíritu en el orden, como en el bautismo 
agua-Espíritu cf. Gregorio Nacianceno, Oratio 43,78 cit. por I. Oñatibia, “Ministerios 
eclesiales: orden”, 634-635.

41 Traditio Apostolica, 2 (a propósito de la ordenación del obispo): “Omnes autem 
silentium habeant orantes in corde propter descensionem Spiritus”.

42 Cf. Severiano de Gábala, Fragmenta Act. Apost. (en Teofilacto, Catenae: PG 
125,533A-B); Cirilo de Alejandría, In Io. XII (PG 74,717A-B). 



374	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

su ser y comunicándole la gracia y la potestad para desempeñar el 
ministerio. 

c) El Espíritu envía. El Espíritu hace partícipe al ordenado no 
sólo de la unción de Jesús sino también de su misión, a la que se 
ordenaba la primera (cf. Lc 4,16; Jn 10,36; 20,20-22; PO 2; PDV 
18). El Espíritu es el “otro Paráclito” y a su vez el “otro Enviado” 
por el Padre para prolongar la consolación y la misión salvadora 
del Hijo. Su identidad personal está marcada por la “procedencia” 
(ἐκπορευσις) y, por ende, por un dinamismo de salida, de éx-
tasis que imprime en aquellos que lo reciben. Así se expresa en la 
“aitêsis” de las plegarias de ordenación y en el “ite missa est” con el 
que concluye toda celebración eucarística pero que, en la liturgia 
de la ordenación, tiene un marcado significado misionero para el 
ordenado.

El Espíritu como origen del ministerio ordenado a nivel 
histórico y teológico aparece singularmente en la sucesión 
apostólica. El sacramento del orden es el “sacramento del 
ministerio apostólico” (CCE 1536) recibido en plenitud por 
los obispos como sucesores de los Apóstoles pero participado 
de diverso modo por los presbíteros y diáconos. G. Frausini ha 
propuesto en la sucesión apostólica una “tercera vía” que integre 
las dimensiones cristológica y eclesiológica del ministerio. La 
sucesión implica una doble continuidad: diacrónico-horizontal 
(que vincula al origen histórico del ministerio en la misión 
confiada por Cristo a los apóstoles) y sincrónico-vertical (de 
carácter pneumatológico). A propósito de esta última afirma:

“la segunda continuidad tiene como protagonista el 
Espíritu Santo porque la sucesión apostólica en el ministerio es 
un lugar privilegiado de la acción y de la transmisión del Espíritu 
Santo. No es la sucesión apostólica una herencia transmitida de 
padre a hijo sino un don que viene de lo alto por la plegaria de 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 375

aquellos que ya están constituidos en el ministerio de la sucesión 
apostólica y de toda la Iglesia”43.

La continuidad histórica debe ir unida a la sacramentalidad 
de la sucesión que es su componente vertical, cristológica y 
pneumatológica. Desde antiguo la comunicación del Espíritu 
se vinculó a la sucesión apostólica que conservaba íntegra –por 
la acción de este mismo Espíritu– la Tradición recibida de los 
Apóstoles en las Iglesias44. La sucesión apostólica permite a la 
Iglesia en todo tiempo, por un lado, estar enraizada fielmente 
en los orígenes apostólicos y tender, por otro, creativamente a 
su cumplimiento escatológico dinamizado por la celebración 
eucarística. Por eso, el dinamismo del Espíritu en la sucesión 
apostólica no es de carácter “conservativo” sino “misionero”, 
para hacer llegar la fe recibida de los apóstoles hasta los confines 
de la tierra45.

2.3.  El Espíritu como “don” del ministerio 

Además de agente del ministerio el Espíritu es el “don” que 
con él se comunica. Esto ayuda a clarificar la condición carismática 
del ministerio ordenado así como la gracia sacramental específica 
del orden.

S. Pablo exhorta a Timotero a reavivar “el carisma (χάρισμα) 
de Dios que hay en ti por la imposición de mis manos” (2Tim 2,6). 
El ministerio ordenado tiene, pues, una condición carismática, al 

43 G. Frausini, Il sacramento dell’ordine…, 218; Benedicto XVI, Audiencia general, 
10.V.2006.

44 Cf. Ireneo de Lyon, Adv. Hae. III, 1-4; Tertuliano, De praescriptione haereticorum 
XXXII,1; Clemente de Alejandría, Quis dives salvetur, 42,2. En este sentido podría 
interpretarse el pasaje de Basilio de Cesarea, Epistola 188= Epístola Canónica I a 
Anfiloquio (PG 32,668: en Y. Courtonne, Saint Basile. Lettres II, Paris 1961,123).

45 Cf. G. Frausini, O. c., 222-223.



376	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

recibir por la imposición de manos un “carisma”, un don estable del 
Espíritu Santo. El ministerio es un “carisma institucional” desde la 
gratuidad: “tiene en sí mismo la permanencia de lo instituido y la 
gratuidad del carisma gratuito otorgando por Dios”46. Por tanto, 
la contraposición frecuente entre ministerio y carisma no tiene 
fundamentación ni exegética ni teológica47. En las cartas paulinas 
el ministerio apostólico figura entre los “carismas” suscitados 
por el Espíritu, más aún, es el primero de ellos (cf. 1Co 12,11-
28; Ef  4,7). Sin duda, la acción del Espíritu en la Iglesia no está 
restringida al ministerio sino que distribuye permanentemente 
dones y carismas entre los fieles para contribuir a la renovación 
y embellecimiento de la Esposa de Cristo (cf. LG 4; 12,2). De 
ahí el “contraste” y “tensión” entre ministerio institucional y 
los carismas de los fieles a lo largo de la historia. Ahora bien, 
ministerio y carismas tienen su fuente en el mismo Espíritu que 
suscita la diversidad en la unidad. Lo propio del “carisma” del 
ministerio ordenado en cuanto primero de ellos es justamente 
promover, discernir e integrar el resto de carismas suscitados por 
el Espíritu para que sirvan a la edificación del cuerpo de Cristo 
en la comunión (cf. Ef  4,12ss). Ya que el Verbo se hizo “carne” 
todo don espiritual, testimonio personal o misión especial se ha 
integrar en el testimonio apostólico que remite a Cristo y en el 
camino de la Iglesia fundado en esta misión apostólica. El carisma 
ha de ser discernido desde la “carne” de Cristo (cf. 1Jn 4,18) 
para evitar todo subjetivismo y arbitrariedad. El discernimiento 
ministerial es criterio de autenticidad del carisma si bien este ni 
ha sido producido ni puede ser administrado por él, es dádiva 
fecunda, indisponible y desbordante del Espíritu. En este sentido, 

46 R. Arnau, Orden y ministerios, Madrid 1995, 238-239. 
47 Cf. S. del Cura, “Carismas y ministerios”, en V.Mª Pedrosa et alii (dir.), 

Nuevo Diccionario de Catequética, vol. I, Madrid 1999, 232-247; Íd., “En la fuerza del 
Espíritu…”, 75, not. 47 con referencias bibliográficas. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 377

como don del Espíritu para el bien de la Iglesia todo carisma 
tiene una representatividad eclesial pero siempre que se inserte 
en la figura de Cristo mediada y garantizada objetivamente por el 
ministerio ordenado48.

El carisma del Espíritu recibido en el sacramento del orden 
tiene un doble efecto íntimamente relacionado, según la teología 
clásica: el carácter y la gracia sacramental. Sobre el carácter en 
relación al Espíritu hablaremos en el próximo apartado. La gracia 
sacramental –como enseña el CCE 1129– es “la gracia del Espíritu 
dada por Cristo y propia del sacramento”. En el caso del Orden 
esta gracia propia del Espíritu es “ser configurado con Cristo 
Sacerdote, Maestro y Pastor de quien el ordenado es constituido 
ministro” (CCE 1585; cf. 1581). El análisis de la epíclesis de las 
plegarias de ordenación del actual Ritual de Órdenes y de las liturgias 
antiguas puede ayudarnos a explicitar un poco más esta gracia del 
Espíritu en cada uno de los grados del Orden:

a) para el obispo se pide –según el PR 47– “el Espíritu de gobierno 
(Spiritum principalem) que diste a tu Amado Hijo Jesucristo y que Él, 
a su vez, comunicó a los santos Apostóles quienes establecieron 
la Iglesia como Santuario en cada lugar”. Esta fórmula se inspira 
en la Traditio Apostolica, 3 recogida por otras fuentes litúrgicas49. La 
expresión se basa en el Sal 51 (50), 14: “spiritu principali confirma me”. 
En hebreo (ruah nedibah) hace referencia al Espíritu de obediencia 
generosa y de pronta magnanimidad para cumplir los mandatos de 
Dios, relacionado con el “corazón atento/que escucha” que pide 
Salomón para gobernar al pueblo (cf. 1Re 3,9). En griego (πνεῦμα 
ἡγεμονικόν) indica el Espíritu de dominio y fuerza que conviene 
a un guía. En latín (spiritus principalis) es el Espíritu del cabeza y 

48 Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 176-179.
49 La Traditio apostolica, 3 relaciona este “Espíritu de soberanía” con el “Espíritu 

del supremo sacerdocio” que recibe el obispo como plenitud del ministerio sagrado. 
Cf. CCE 1586.



378	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

vigilante de la comunidad50. El “Spiritus principalis” se relaciona con 
la plenitud del Espíritu recibida de Cristo por los Apóstoles para 
la edificación de la Iglesia como santuario de Dios en un lugar, en 
clara alusión al Espíritu que ha de guiar al Obispo como pastor de 
una Iglesia local y principio visible de unidad ella (cf. LG 23);

b) para el presbítero se suplica –según el PR 131– el “Espíritu 
de santidad” (Spiritum sanctitatis) acentuando así el ministerio de 
santificación del presbítero. Esta fórmula se inspira de nuevo 
en el Sal 51 (50),13 recogida por el Sacramentario Veronense. En 
este mismo sentido aparece en la liturgia bizantina citada por el 
CCE 1587. En la Traditio Apostolica, 7, sin embargo, se pide el 
“spiritum gratiae et consilium presbyterii” asociando al Espíritu con la 
colaboración y el consejo que el presbítero dentro del presbiterio 
presta al obispo en el gobierno pastoral, prefigurado en la 
participación del “Espíritu de Moisés” que se dio a los setenta 
ancianos para ayudarle a gobernar a su pueblo51. Se expresa así 
en la epíclesis la identidad del presbítero como colaborador del 
orden episcopal en la fraternidad del presbiterio52;

c) finalmente, para el diácono se pide “el Espíritu Santo para 
que fortalecido con tu gracia de los siete dones desempeñe con 
fidelidad el ministerio” (PR 207). Esta eucología se inspira en el 

50 Cf. G. Ferraro, O. c., 56-63; A. Santantoni, L’ordinazione episcopale. Storia e teologia 
dei riti dell’ordinazione nelle liturgie dell’Occidente, Roma 1986.

51 Cf. Nm 11,16-25. Parte anamnética de la plegaria de ordenación de los 
presbíteros en PR 131. 

52 Cf. PO 7-8. Precisamente estos números del decreto conciliar recogen en 
nota todas las fuentes litúrgicas antiguas donde –con diversas variantes– se pide 
este Espíritu de gracia, de consejo, de magnanimidad del presbiterado. Ver esp. las 
not. 59 y 60 de PO 7. Para este punto, además de las obras cit. en not. 4, G. Ferraro, 
Ravviva il dono di Dio. Catechesi liturgica sul sacerdozio ministeriale, Cinisello Balsamo 
1986; S. K. Wood, O. c., 122-123 destacando el énfasis pneumatológico de la actual 
plegaria de ordenación de los presbíteros, que menciona al Espíritu hasta 5 veces; 
R. Arnau, O. c., 86-97.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 379

Sal 104 (103),30 sobre el envío del Espíritu que recrea, en Is 11,1-
2 (LXX y Vulg.) sobre el Espíritu septimorfe y en la expresión 
de Ef  4,12: “εἰς ἐργον διακονίας”. La antigua plegaria de la 
Traditio Apostolica, 8 pide para el diácono el “Spiritus gratiae et 
sollicitudinis et industriae”. De este modo se explicita de nuevo a 
partir de la epíclesis del sacramento la gracia del diaconado: el 
Espíritu septiforme –como siete fueron los primeros “diáconos” 
de la Iglesia según Hch 6,1-6– que fortalece para “la obra del 
ministerio”, del servicio al Pueblo de Dios en el ministerio de la 
Palabra, la liturgia y la caridad, con el amor y la solicitud generosa 
esp. por los pobres, a imitación de Cristo siervo (cf. LG 29)53.

3.   Un ministerio “para” el Espíritu.                                                                         
El Espíritu en el ejercicio del ministerio ordenado

El ministerio ordenado es ministerio “del” Espíritu, en segundo 
lugar, porque es un ministerio “para” la comunicación del Espíritu 
a los otros. Esto se manifiesta especialmente en el carácter 
como sello del Espíritu y potestad espiritual para el servicio a 
la edificación del pueblo de Dios (1), presencia del Espíritu que 
garantiza la eficacia del ministerio en su triple munus (2) y permite 
la unidad armónica de las relaciones dentro de la Iglesia como 
“ministerio de comunión” (3).

53 PR 207 en la parte anamnética habla del “cuidado de los pobres” y del 
“servicio al altar”. Cf. S.K. Wood, O. c., 174-176; 189-195 (subrayando lo específico 
del diaconado respecto a los otros dos órdenes en el ejercicio de la caridad derivado 
del servicio al altar); 201-202 (explicitando la gracia sacramental del diaconado). 
Sobre la actual discusión sobre la identidad teológica del diaconado cf. la not. 15 
de este trabajo. 



380	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

3.1.  El carácter del Orden, sello del Espíritu y potestad ministerial

La dimensión pneumatológica ayuda a comprender e 
integrar mejor el aspecto cristológico y eclesiológico del carácter 
ministerial. De hecho, muchos de los tratados actuales sobre el 
ministerio exponen la dimensión pneumatológica del mismo al 
hablar del carácter54. Éste se define como “sello del Espíritu” que 
graba en una persona los “caracteres” de Cristo Cabeza como 
Siervo y Pastor como Esposo de su Iglesia, rasgos que el Espíritu 
había ido asimilando progresivamente a través del cuerpo de 
Jesús55. En cuanto sello, el carácter tiene un valor definitivo en el 
tiempo, expresión de la irrevocabilidad del don de Dios (cf. Rom 
11,29), y totalizante para la persona, transformando su ser más 
profundo al constituirlo en signo sacramental de Cristo Señor 
por, ante y para la Iglesia y del conjunto de la Iglesia por, ante y 
para su Señor. En cuanto carisma del Espíritu el carácter no se 
reduce a algo estático (signum configurativum diría la escolástica), 
es una realidad relacional, que pone al ministro en una relación 
nueva con Cristo y con la Iglesia, y dinámica ya que implica 
un dinamismo permanente (signum obligativum) imprimiendo 
en el ordenado el “ser-para” propio de Cristo, haciendo de su 
existencia una “pro-existencia” para Dios y para los hermanos y 
superando así la falsa contraposición entre ser-función, ontología 
y misión en el ministerio ordenado56. Este dinamismo del carácter 
en relación con la gracia sacramental podría ser iluminado en 

54 Cf. P.ej. M. Ponce Cuéllar, O. c., 293-310. 
55 En un sentido más general, refiriéndose a la relación entre Cristo y el Espíritu, 

decía Basilio Magno que “su huella (del Espíritu) nos conduce hacia aquel de quien 
es huella y sello (del Hijo), sin dejar de compartir el mismo ser”, De Spiritu Sancto, 
XXVI, 64. 

56 Cf. S. del Cura, “In persona Christi-in persona Ecclesiae”, en Profesores de la 
Facultad de Teología de Burgos, Diccionario del Sacerdocio, Madrid 2005, 348-356; Íd., 
“En la fuerza del Espíritu”, 88-89. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 381

clave pneumatológica a partir de la antropología patrística, en la 
dinámica del paso de la imagen de Dios en el hombre (inamisible, 
impresa por el Espíritu y referida a Cristo) a la perfecta semejanza 
a la que esa imagen tiende (progresiva en el tiempo y animada por 
el Espíritu)57. 

Por el carácter el Espíritu se apropia de una persona 
“expropiándola” de sí misma, convirtiéndola en “ministro de Cristo” 
e “instrumento suyo” (Spiritus Sancti organum), comunicándosele 
como un don para hacerle don en cuanto donador del Espíritu 
para los demás, de ahí que F. X. Dürwell, inspirándose en Sto. 
Tomás, relacione el sacramento del orden con el sacramento de la 
confirmación58. Y en este sentido afirma L. M. Chauvet:

“El sacerdote no es un supercristiano. No ha sido ordenado 
en vista de una gracia de santidad particular, y esto porque 
el sacramento del orden, según santo Tomás, tiene esto de 
específico: se realiza en su efecto primero (res et sacramentum), que 
es el carácter, es decir, la transmisión de un ‘poder espiritual’, y no 
en el efecto último (res sacramenti) que es la gracia de santificación 
personal. En síntesis, se es ordenado en vista de un ministerio y 
no por una razón personal de salvación”59.

Más exactamente, podríamos decir que, en analogía a la relación 
entre las dos epíclesis de la eucaristía (sobre los dones y sobre los 
comulgantes), en el sacramento del orden el Espíritu transforma 
–configura con Cristo Cabeza– la persona del ordenado (res et 
sacramentum-carácter) para, a través de él, poder transformar a los 
fieles cada vez más en su Cuerpo (res sacramenti) y justamente 

57 Cf. A. Orbe, La antropología de san Ireneo, Madrid 1969; V. Grossi, Lineamenti di 
antropologia patristica, Roma 1983. 

58 Cf. F.X. Dürwell, El Espíritu Santo en la Iglesia, Salamanca 1986, 131-132; G. de 
Menthière, La confirmation, sacrement du don, Paris 1998.

59 L’arte di presiedere la liturgia, Magnano 2009, 20.



382	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

así santificarse personalmente el ministro, pues dando es como 
se recibe (cf. Mc 8,35). De ahí que los Padres relacionaran la 
transformación de la materia de los sacramentos por el Espíritu 
para ser instrumento de su santificación con la ordenación de los 
ministros por el Espíritu. No hay cambio en la “figura externa” 
pero sí una “transformación” radical de la persona para ser en 
adelante “mistagogo de los divinos misterios”60. 

En esta línea J. Granados presenta el carácter ministerial como 
la asunción, por parte del ministro, de una nueva corporalidad 
por inserción –operada por el Espíritu– en el cuerpo de Cristo en 
cuanto padre, generador de vida divina y, por ende, manantial del 
Espíritu para los demás61. Esta visión se aproxima mucho a la de J. 
Corbon. Para este teólogo, muy marcado por la tradición oriental, 
los sacramentos comunican las energías que brotan del Cuerpo 
transfigurado del Señor, en divina sinergia entre el Espíritu y 
la Iglesia. En la economía sacramental, el Orden representa 
la “epíclesis de Cristo Siervo: el don de la vida”. Es el culmen 
del servicio en el cuerpo de Cristo y, por eso, su epíclesis tiene 
por característica propia ser la más humilde de todas al estar al 
servicio de las otras epíclesis sacramentales. La ordenación es una 
de “las pruebas más asombrosas” de la fidelidad del Señor que no 
quiere privar a su Iglesia de la comunicación de su Espíritu: “El 
Espíritu actuará siempre con poder en los sacramentos a pesar 
de las «vasijas de barro» que son los ministros ordenados”. Sea 
cual sea el grado del ministerio éste no se reduce a “una función 
social de dirección o administración” ya que se enraíza en el 
“misterio de la kénosis de Cristo”. Todo se realiza desde la clave 
del Amor, no sólo del derramado en el corazón del ministro sino 

60 Cf. Gregorio de Nisa, In Baptismum Christi (PG 46,581C).
61 Cf. J. Granados, Tratado general de los sacramentos, Madrid 2017, 305-306; 250-

260.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 383

de “Aquel que es la energía misma de su servicio”62. Los ministros 
no duplican las funciones profética, sacerdotal y real de los otros 
miembros de la Iglesia sino que son sus servidores. La clave, pues, 
del ministerio, según Corbon, es la epíclesis por la que se recibe el 
Espíritu que hace del ordenado “siervo” en Cristo, partícipe de su 
kénosis en la Iglesia al servicio de las otras epíclesis sacramentales.

A la luz de lo dicho se comprende también mejor el sentido de 
la potestad sagrada que se comunica con el carácter, una potestad 
signo de la fuerza del Espíritu para el servicio63, como participación 
de la autoridad (ἐξουσία) de Cristo “que no ha venido para que 
le sirvan sino para servir y dar su vida en rescate por muchos” 
(Mc 10,45). Por su origen sacramental en el don del Espíritu –es 
decir, por ser recibida– esta autoridad es radicalmente ministerial: 
se relativiza a sí misma por estar relacionada con la fuente divina 
de la que procede (la autoridad de Cristo que representa) y por 
el destinatario al que se orienta (el pueblo de Dios al que está 
llamado a servir)64. En esta perspectiva, la autoridad es, por tanto, 
un “don del Espíritu” al servicio de la comunión en la Iglesia, 
como ha puesto de manifiesto el documento ecuménico de 
Rávena (2009)65.

62 J. Corbon, Liturgia Fontal: Misterio, Celebración, Vida, Madrid 2001, 2 ed., 173-
174.

63 Cf. I. Petrigheri, Autorità come servizio. Figura e ruolo del Vescovo nei Padri della 
Chiesa, Città del Vaticano 2009; J.M. Bergoglio (Papa Francisco), El verdadero poder es 
el servicio, Madrid 2013.

64 Cf. S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 87-88. Todavía es preciso sacar las 
consecuencias dogmáticas, espirituales y pastorales de este hecho: cf. E. Castellucci, 
O. c., 348-349. Una concepción tergiversada de esta autoridad ligada al carácter 
sacramental, que olvida su radical ministerialidad, estaría en la raíz teológica –
aparte de causas de otro tipo– del drama de los abusos de algunos ministros de la 
Iglesia, según autores como M. Striet - R. Werden (hrgs.), Unheilige Theologie! Analysen 
angesichts sexueller Gewalt gegen Minderjährigen durch Priester, Freiburg i.B. 2019. 

65 Comisión mixta internacional para el diálogo teológico entre la Iglesia católica 
romana y la Iglesia ortodoxa, Comunión eclesial, conciliaridad y autoridad, 13-14: “En 



384	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

3.2.  La eficacia del ministerio, obra del Espíritu

La potestad espiritual que comunica el carácter asegura la 
presencia y actuación del Espíritu en el ejercicio del ministerio. 
Es sabido cómo el Concilio Vaticano II superó el modelo binario 
–de raíces medievales– que distinguía entre la “potestas ordinis” 
(radicada en el sacramento, para el ejercicio del ministerio cultual) 
y la “potestas iurisdictionis” (vinculada a la misión canónica, para el 
ejercicio del ministerio magisterial y pastoral) hablando de una 
“potestas sacra” comunicada por el Espíritu en el sacramento que 
habilita para el ejercicio del triple munus (modelo ternario), si 
bien después dicho ejercicio sea regulado por la disciplina de la 
Iglesia66. El Espíritu, pues, está en el origen del munus profético, 
sacerdotal y real del ministerio y garantiza su eficacia, aunque es 
cierto que no todos los actos del ministro están garantizados de 
la misma manera por la fuerza del Espíritu, debido a su diversa 
importancia para la vida de la Iglesia (cf. CCE 1550). Respecto a los 
sacramentos la tradición ha ligado su eficacia ex opere operato a esta 
actuación del Espíritu unida a la Palabra de Cristo personificado 
por el ministro en su celebración (cf. CCE 1128). Esta doctrina 
se remonta a la etapa patrística. Con motivo de la controversia 
donatista la gran Iglesia distinguió en los sacramentos entre su 
eficacia objetiva (expresión de la fidelidad irrevocable del don 
Dios, vinculada a la obra de Cristo actualizada por el Espíritu 

la Iglesia, la autoridad pertenece a Jesucristo mismo, el único Cabeza de la Iglesia 
(Ef  1,22; 5,23). Por su Espíritu Santo, la Iglesia, que es su Cuerpo, participa de su 
autoridad (cf. Jn 20,22-23). La autoridad en la Iglesia tiene como fin reunir a todo el 
género humano en Jesucristo (cf. Ef  1,10; Jn 11,52). La autoridad ligada a la gracia 
recibida en la ordenación, no es el bien privado de los que la reciben, ni algo que les 
es delegado por la comunidad; al contrario, es un don del Espíritu Santo destinado 
al servicio (diakonia) de la comunidad y que no se ejerce jamás fuera de ella”.

66 Cf. LG 21; 24-27; ChD 2 (para los obispos); LG 28; PO 4-6 (para los 
presbíteros); LG 29 (para los diáconos).



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 385

a través del ministro) y la situación personal de dicho ministro 
ante Dios (méritos o santidad subjetiva). Aunque el ministro sea 
indigno –afirma S. Agustín– confiere el “don de Cristo” en toda su 
pureza pues la “virtud espiritual del sacramento” se parece a la luz 
que no es profanada aunque llegue a través de seres manchados67.

Otros Padres relacionaron la eficacia del ministerio con la 
acción del Espíritu en él, remitiéndose ya al ministerio de los 
Apóstoles68. Según los Padres Capadocios el ministerio es un 
carisma del Espíritu pero también la acción del Espíritu acompaña 
invisiblemente la bendición del sacerdote y su ministerio 
sacramental haciéndole eficaz y fecundo69. Para Teodoro de 
Mopsuestia la gracia del Espíritu es como las “tenazas” de la visión 
de Is 6,6-7 que permiten al ministro tocar los divinos misterios 
y comunicarlos como mediador eficaz a los hombres70. En este 
sentido se expresa S. Juan Crisóstomo71 que acentúa la acción 
del Espíritu en el ministerio sacramental, sobre todo cuando el 

67 Cf. In Iohannis Ev. Tractatus 5, 15 cit. por CCE 1584. 
68 De Cristo sale la “virtus Spiritus Sancti” que pasa a los Apóstoles y a través 

de ellos proporciona la salvación a los que creen (cf. Hilario de Poitiers, In Matth. 
12,15-17; 17,2). El Espíritu era el artista que movía a los Apóstoles para que en 
su ministerio profético la enseñanza fuera una y la “potencia” por la que hicieron 
milagros en medio del pueblo (cf. Juan Crisóstomo, In S. Martyrem Ignatium, 2: PG 
50,558; Contra Iudaeos et Gentiles quod Christus sit Deus, 5: PG 48,820). 

69 Cf. L. Mateo Seco, “Sacerdocio ministerial y Espíritu Santo en los tres 
grandes Capadocios”, en Teología del Sacerdocio 17, 41-60. También en S. Hilario (cf. 
A. Peñamaría de Llano, “Sacerdocio y Espíritu Santo en S. Hilario de Poitiers”, en 
Teología del Sacerdocio 17…, 127-151) y en S. Ambrosio (cf. In Luc. X, 180, 398; De 
Poenitentia I,8: I,2,123: CSEL 73,138) refiriéndose al poder de perdonar según Jn 
20,21-22. 

70 Cf. Teodoro de Mopsuestia, Hom. Cat. XVI, 38 (Solano II, 182). 
71 Relaciona la gracia del Espíritu con el honor recibido por el sacerdote para 

estar cerca de la divina naturaleza en la celebración de los misterios (cf. Diálogo sobre 
el sacerdocio III,5: BPa 57,78-79). 



386	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

sacerdote invoca al Espíritu en la epíclesis eucarística72. A este 
respecto enseña S. Isidoro de Sevilla:

“El sacerdote pone su mano sobre los dones solo después 
de haber invocado la gracia de Dios… No es el sacerdote el que 
obra lo que ha de suceder, es la gracia del Espíritu sobreviniendo 
y cubriendo con sus alas la que realiza el sacrificio místico”73.

Por el Espíritu hay sacerdocio ministerial y por el sacerdocio se 
dan los sacramentos, “símbolos del Espíritu”, que, aunque menos 
espectaculares que en la época apostólica, son mucho mayores 
pues sus efectos son espirituales74. En manos de los ministros el 
Espíritu es como “el alimento de salvación” que reciben de Cristo 
para repartirlo a los fieles75. Los Padres, no obstante, extienden 
esta acción eficaz del Espíritu al ministerio profético y pastoral de 
los ordenados. Así, S. Gregorio Magno –subrayando el ministerio 
de la Palabra– presenta al predicador como un artista en manos 
del gran Artista, el Espíritu Santo, que es como el “sonus” de la 
Palabra, los “dedos” de Cristo Salvador o el “agua” de las nubes del 
cielo que hace llegar, a través del maestro exterior, su magisterio 
interior a los oyentes76. 

La respuesta del pueblo al saludo litúrgico del presidente: “y 
con tu Espíritu” recuerda al ministro la presencia eficaz del Espíritu 

72 Cf. Diálogo sobre el sacerdocio III, 4 (BPa 57,77) VI, 4 (152); De coemeterio et de cruce, 
3 (PG 49,397-398). Cf. P. G. Alves Sousa, “Pneumatología en los textos sacerdotales 
de san Juan Crisóstomo”, en Teología del sacerdocio 17, 61-78, p. 77-78. 

73 Etimologías VI, 19. 
74 Cf. Juan Crisóstomo, De resurrectione mortuorum, 8 (PG 59,432).
75 Cf. Hilario de Poitiers, In Matth. 15,10 relacionando la gracia septiforme del 

Espíritu con los siete panes multiplicados por el Señor; In Matth. 21,4.
76 Cf. J. Hernando Pérez, “La pneumatología en la ordenación y predicación 

según el papa san Gregorio Magno”, en Teología del sacerdocio 17, 153-190 con 
abundantes textos de este santo Padre. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 387

en su ministerio, al tiempo que aviva la conciencia humilde de 
que él no es el protagonista ni el dador de la salvación sino un 
instrumento en manos del santo Espíritu, como señala S. del Cura 
al exponer cómo la condición carismática del ministerio antecede 
a la potestad de presidir la eucaristía y realizar la consagración:

“La precedencia del Espíritu Santo evita así el riesgo de 
confundir al ministro de la liturgia con el autor de la gracia y 
de identificar al sacerdote con el verdadero dispensador de los 
dones divinos. A diferencia de otras fórmulas sacramentales 
(‘yo te bautizo’, ‘yo te absuelvo’) en las plegarias eucarísticas no 
aparece puesto de relieve el protagonismo del ministro sino la 
importancia del llamado ‘pasivo teológico’ en virtud del cual 
Dios aparece como el verdadero autor de la acción sacramental, 
y el actor litúrgico como el instrumento guiado y conducido por 
la fuerza del Espíritu Santo”77.

Por eso, el Grupo de Dombes puede concluir: “aunque los 
sacramentos tengan a hombres por ministros tienen como principio 
al Espíritu Santo”78. Por ello, esta afirmación podría extenderse 
mutatis mutandis al resto de las acciones ministeriales. En efecto, el 
Espíritu con su sello no sólo habilita al ministro ordenado para 
su ministerio cultual, le confiere también la misión profética de 
anunciar la Palabra de Dios con autoridad y la fuerza para guiar a 
la comunidad y mantenerla en la unidad79.

3.3.  Ministerio al servicio de la comunión que crea el Espíritu

En coherencia con su eclesiología, el Concilio Vaticano II 
presenta el ministerio ordenado como “ministerio de la comunidad 

77 S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 76. 
78 Grupo de Dombes, El Espíritu Santo, la Iglesia y los Sacramentos, nº 96. 
79 Cf. DMVP 9-12 aplicándolo al ministerio de los presbíteros. 



388	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

(communitatis ministerium)”80. Éste tiene una naturaleza comunitaria, 
sólo puede ser ejercido en comunión y al servicio de la comunión 
en la Iglesia. A este respecto es significativo que Presbyterorum 
ordinis trate las relaciones propias de los presbíteros dentro del 
capítulo dedicado a su ministerio (cf. PO 7-9). Pues bien, el 
Espíritu que unifica las personas divinas en la Trinidad unifica 
también las relaciones en la Iglesia y en el ministerio. Dentro del 
ministerio ordenado suscita la diversidad (los distintos grados del 
único sacramento del orden) y anima su relación. Así se expresa 
en la liturgia del sacramento y singularmente en la imposición de 
manos y en la plegaria de ordenación. 

En el caso del obispo recibe la imposición de manos del obispo 
ordenante principal y del resto de los obispos concelebrantes –
quienes también dicen sumisa voce la parte epiclética de la plegaria 
de ordenación (cf. PR 45.47)– como signo del Espíritu común que 
los introdujo y une en el colegio episcopal cuya cabeza es el Sucesor 
de Pedro81. Por su parte todo el pueblo “una cum presbyterio” asiste 
en silencio orando en el corazón “propter descensionem Spiritus”82. 

En el caso del presbítero recibe la imposición de manos del 
obispo y en la plegaria de ordenación, justo antes de la epíclesis, 
le pide a Dios que le conceda los colaboradores que necesita para 
“ejercer el sacerdocio apostólico” (PR 131). “Síguese –explica el 
Concilio– que por el don del Espíritu Santo que se ha dado a los 
presbíteros en la sagrada ordenación, los Obispos los tienen como 
colaboradores y consejeros necesarios en el ministerio y oficio de 
enseñar, santificar y apacentar al Pueblo de Dios” (PO 7). A su 

80 Cf. LG 20,c: “Los Obispos, pues, recibieron el ministerio de la comunidad 
con sus colaboradores, los presbíteros y diáconos, presidiendo en nombre de Dios 
la grey, de la que son pastores, como maestros de doctrina, sacerdotes del culto 
sagrado y ministros de gobierno”. Cf. A. Gasperoni - A. Napolioni (a cura di), Il 
sacramento dell’Ordine: “ministri di comunione” I-II, Milano 2004.

81 Dentro del colegio episcopal “el Espíritu Santo consolida sin cesar su 
estructura orgánica y su concordia” (LG 22). 

82 Cf. Traditio Apostolica, 2.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 389

vez la relación de los presbíteros entre sí está originada y animada 
por el Espíritu, como expresa la invitación a los presbíteros 
presentes a imponer las manos sobre el ordenando, como signo 
de comunión en el ordo presbiteral (cf. PR 130). En la epíclesis 
de la plegaria se suplica para el candidato la “presbyterii dignitatem” 
(PR 131) y –según la Traditio Apostolica, 7– el “spiritum gratiae et 
consilii presbyterii”. El Espíritu inserta, pues, en la realidad colegial 
del presbiterio y liga a todos los presbíteros por “especiales lazos 
de caridad apostólica, ministerio y fraternidad” (PO 8), por 
una “supernaturalis caritatis” (ChD 28). Esta “íntima fraternidad 
sacramental” que une a todos los presbíteros (a nivel universal) 
se expresa y realiza concretamente en el presbiterio diocesano 
encabezado por el Obispo (en la Iglesia local)83. De aquí derivan 
–y no de la buena voluntad o de simpatías humanas– las múltiples 
formas de relación y colaboración entre los presbíteros (cf. PO 8). 

Respecto a los diáconos están vinculados al Obispo por 
el Espíritu recibido mediante la imposición de sus manos y, 
de este modo, participan a su modo de la misión apostólica al 
servicio del pueblo de Dios en comunión con el obispo y los 
presbíteros. Aunque estrictamente no formen un “colegio”, por 
el sacramento los diáconos se incorporan a un “ordo” que les une 
en la comunión84, como expresa el abrazo de paz de los diáconos 
presentes al terminar la liturgia de la ordenación (cf. PR 239).

83 Al Obispo se le confía “cum cooperatione presbyterii” apacentar y reunir “in Spiritu 
Sancto” mediante el Evangelio y la Eucaristía a la Iglesia particular (cf. ChD 11). 
Sobre el carácter colegial del presbiterio cf. G. Frausini, O. c., 303-313 dentro del 
cap. VIII que tiene el sugerente título: “Non è bene che il Vescovo sia solo”; T. 
Citrini, Presbiterio e presbiteri, 5 vols., Milano 2010-2018; E. Castellucci, O. c., 312-
324 insiste en la necesidad actual de profundizar más en la teología del presbiterio 
en relación con la Iglesia local: “la pertenencia a una concreta ‘Iglesia’ entra en la 
definición misma del sacramento del orden, marcándolo en su misma naturaleza. Un 
presbítero no es ordenado y después insertado en una Iglesia local con su presbiterio, 
sino que es ordenado en la Iglesia local y dentro de su presbiterio” (p. 315). 

84 Cf. D. Vitali, Diaconi, che fare?, Cinisello Balsamo 2019.



390	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Estas relaciones dentro del “ministerio de comunión” (en cada 
ordo y de los ordines entre sí en el único sacramento del ministerio 
apostólico) están al servicio de la edificación de la Iglesia 
como sacramento de comunión misionera. El mismo Espíritu 
que anima las primeras impulsa las relaciones del ministerio 
ordenado con el resto del Pueblo santo de Dios, haciéndolo así 
un “ministerio generativo”85. De este modo se articulan –por la 
acción del mismo Espíritu– el rasgo personal, colegial y sinodal 
del ministerio de comunión86 y el primado (uno), la colegialidad 
(algunos) y la sinodalidad (todos) en la vida de la Iglesia a nivel 
local, regional y universal87. Por eso, G. Frausini considera que el 
carácter configura al ministro ordenado no sólo con Cristo cabeza 
sino con el Christus totus, caput et membra88.

4.   Ministerio “según” el Espíritu.                                                                                
El Espíritu en la vida del ministro ordenado

El don del Espíritu garantiza la eficacia y santidad objetivas del 
ejercicio del ministerio, pero exige además una vida acorde con 
este don recibido por parte del ministro ordenado. Esto forma 
parte del dinamismo del carácter sacramental para profundizar la 
gracia recibida en el orden. Pasamos así de la “sacramentalidad del 
ministerio” a la “sacramentalidad del ministro”89. Si la decisión 
eclesial por la controversia donatista –distinguiendo la eficacia del 

85 Cf. M. Semeraro, Il ministero generativo. Per una pastorale delle relazioni, Bologna 
2016.

86 Cf. J. Fontbona, Ministerio ordenado, ministerio de comunión, Barcelona 2009, esp. 
p. 125-178.

87 Cf. Comisión Teológica Internacional, La sinodalidad en la vida y en la misión de 
la Iglesia (2018), esp. nn. 46; 67; 72. 

88 Cf. G. Frausini, O. c., 323-349. 
89 Cf. S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote y su espiritualidad”, 88-90. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 391

ministerio de la santidad subjetiva del ministro– fue “necesaria” 
en un sentido, en otro corrió el riesgo “fatal” de caer en un 
funcionalismo y automatismo en la comprensión y vivencia del 
ministerio90, precisamente si se olvida que la fuente de su eficacia 
es el mismo Espíritu que posibilita y reclama al mismo tiempo 
la santidad del ministro. Por el contexto de su época, los Padres 
insistieron especialmente en esta santidad como condición para el 
ministerio91. Y así ha sucedido en otros momentos de la historia 
de la Iglesia, con matices distintos, hasta hoy92. 

Ministerio ordenado como “ministerio del Espíritu” significa 
entonces “ministerio según el Espíritu”, donde la preposición 
“según” expresa el hecho de secundar por parte del ministro, 
con su conciencia y libertad, persona y existencia enteras, el 
don del Espíritu que lo ha transformado en instrumento suyo. 
Aquí consideraremos brevemente los rasgos específicos de la 

90 Cf. G. Greshake, Ser sacerdote hoy, 356-357.
91 Entre los motivos que arguyen en sus escritos para “huir” del ministerio 

propuesto es la santidad de vida que exige por los misterios que se les confían. 
Cf. Gregorio Nacianceno, Fuga, 71: “Es necesario purificarse antes de purificar, 
alcanzar la sabiduría antes de transmitirla, hacerse luz para iluminar, acercarse a 
Dios para guiar a otros, ser santos antes de santificar, llevar de la mano, aconsejar en 
la prudencia”; Juan Crisóstomo, Diálogo sobre el sacerdocio, VI,2 (BPa 57,148): “El alma 
del sacerdote ha de ser más pura que los rayos del sol para que el Espíritu Santo no 
lo deje nunca solo, para que pueda decir: Ya no vivo yo, sino que Cristo vive en mí”. A 
este respecto es significativo que Gregorio Magno estructure su Regla Pastoral, que 
recibe las influencias de los dos Padres citados, tratando antes la “vida del pastor” 
que el “ministerio del pastor”. 

92 En torno a Trento destacan en este sentido figuras como S. Juan de Ávila o 
S. Carlos Borromeo quienes con sus escritos y ejemplo contribuyeron a la reforma 
del clero. En esta estela se coloca el Concilio Vaticano II en LG 41 y singularmente 
en PO donde, aunque finalmente en su estructura se presentó antes el “ministerio” 
que la “vida” de los presbíteros, esta última tiene un amplio desarrollo y es la más 
rica a nivel pneumatológico de todo el decreto. Pastores dabo vobis dedicó el cap. III a 
este tema respecto a los presbíteros así como Pastores gregis (=PG) el cap. II respecto 
a los obispos. Es un tema capital en los diversos Directorios para el ministerio y vida de 
cada uno de los grados del orden cit. en not. 8.



392	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

espiritualidad ministerial, como “vida según el Espíritu” propia 
de los ministros ordenados (1), las actitudes más importantes del 
ministro para poder ser instrumento vivo del Espíritu cooperando 
con Él en la obra del ministerio (2) y la pluralidad de “estilos/
formas” de existencia ministerial que va suscitando el Espíritu 
según los signos de los tiempos (3). 

4.1.  La “vida según el Espíritu” recibido en la ordenación.                                              
Rasgos propios de la espiritualidad ministerial

 En el periodo postconciliar se ha profundizado mucho en la 
relación entre teología y espiritualidad del ministerio, destacando 
cómo este tiene una espiritualidad específica93 como concreción 
de la común llamada a la santidad de todos los cristianos –por los 
sacramentos de iniciación– según la vocación propia consagrada 
por el sacramento del orden94. Podríamos resumir así los rasgos 
de esta espiritualidad propia:

Nace del sacramento del orden. No se trata de una ayuda o 
añadido externo sino que es el desarrollo del “don” del Espíritu 
–tal como lo hemos explicado en el aptdo. 2.3– recibido en la 

93 La discusión se ha centrado especialmente en la espiritualidad del presbítero 
diocesano: cf. Comisión Episcopal del Clero, Espiritualidad del presbítero diocesano 
secular. Simposio, Madrid 1987; Íd., Espiritualidad sacerdotal. Congreso, Madrid 1989; J. 
Esquerda Bifet, Teología de la espiritualidad sacerdotal, Madrid 1976; S. Gamarra, Manual 
de espiritualidad sacerdotal, Burgos 2008; J.M. Uriarte, Una espiritualidad sacerdotal para 
nuestro tiempo, Santander 2010; Íd., Servir como pastores: claves de espiritualidad sacerdotal, 
Santander 2011; A. Cordovilla, Como el Padre me envió así os envío yo. Teología y 
espiritualidad del ministerio apostólico presbiteral, Salamanca 2019 (en el ámbito español); 
A. Favale, Spiritualità del ministero presbiterale. Fondamenti ed esigenze di vita, Roma 1985; F. 
Brovelli - T. Citrini (a cura di), La spiritualità del prete diocesano. Atti dei seminari e convegni 
1979-1989, Milano 1990; F.G. Brambilla, Essere preti oggi e domani. Teologia, pastorale 
e spiritualità, Milano 2009 (en el ámbito italiano). Ha habido menos publicaciones 
sobre la espiritualidad del obispo (aunque cf. PG 12) y del diácono. 

94 Cf. PO 2, c; PDV 19-20 sobre los presbíteros. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 393

ordenación, principio de santidad y llamada a la santificación95. 
Por la ordenación el ministro tiene dentro de sí la fuente interna 
y permanente de su vida espiritual (cf. 2 Tim 2,6). Esta consistirá 
en ir sacando “fuera” –a todas las dimensiones de su ministerio 
y existencia– la unción que le ha marcado por “dentro”96. La 
ordenación “instala al ministro en una relación específicamente 
nueva con el Espíritu Santo” que posibilita que la configuración 
ontológico-sacramental con Cristo Sacerdote y Pastor vaya 
extendiéndose progresivamente a todas las dimensiones de su 
vida97.

Crece por el ejercicio del ministerio, ya que en él los ministros están 
unidos más estrechamente a Cristo, en cuya persona actúan, y al 
Espíritu, que les fortalece para ejercerlo en el triple munus98, como 
también hemos visto. En este sentido la espiritualidad del ministro 
ordenado es radicalmente ministerial, marcada por la conformación 
con el misterio de la kénosis de Cristo hecho servidor y siervo 
hasta la entrega de su vida al Padre y por los hermanos. Es la 
espiritualidad de una existencia convertida, por la fuerza del 
Espíritu, en “pro-existencia”99. Por eso, la santidad subjetiva del 

95 Lo dicho por PO 12, a y PDV 21,b sobre el presbítero se puede aplicar a 
todo el ministerio ordenado: “Gracias a esta consagración obrada por el Espíritu 
Santo en la efusión sacramental del Orden, la vida espiritual del sacerdote queda 
caracterizada, plasmada y definida por aquellas actitudes y comportamientos que 
son propios de Jesucristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia y que se compendian en su 
caridad pastoral”; PG 11,b; 13; DMVD 44.

96 Cf. J.M. Bergoglio (Papa Francisco), Ungidos y enviados, 26-27.
97 Cf. S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote”, 118. 
98 Cf. PO 12, c: “Así, pues, ejerciendo el ministerio del Espíritu y de la justicia, se 

fortalecen en la vida del Espíritu, con tal que sean dóciles al Espíritu de Cristo, que los 
vivifica y conduce”; PO 13, a: “Los presbíteros conseguirán propiamente la santidad 
ejerciendo sincera e infatigablemente en el Espíritu de Cristo su triple función”. Para 
los obispos cf. PG 11, c; para los presbíteros: cf. PDV 24-26; para los diáconos: cf. 
DMVD 45. 

99 Cf. PG 11, d. Este rasgo de la espiritualidad del ministerio se acentúa 
especialmente en el diácono cuya especificidad teológica y espiritual es representar 



394	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ministro redunda singularmente en beneficio de los fieles a él 
confiados y de la Iglesia entera100.

Es una espiritualidad de comunión: como “ministro de la 
comunidad” el ordenado está llamado a vivir y fomentar en 
el Espíritu las relaciones en las que ha sido introducido por el 
sacramento101 para edificar la Iglesia como “casa y escuela de 
comunión” integrando en la unidad los distintos ministerios, 
carismas y espiritualidades que el Espíritu suscita en el pueblo santo 
de Dios102. Para ello es muy importante que el ministro cultive la 
espiritualidad discipular-bautismal que tiene en común con todos 
los fieles cristianos, según la conocida afirmación de S. Agustín: 
“con vosotros cristianos, para vosotros obispo”103. A este respecto 
una nota fundamental –para algunos el rasgo identificador de la 
espiritualidad ministerial– es la “diocesaneidad” como pertenencia y 
dedicación estable y abierta a una Iglesia particular y, en ella y por 
ella, a la comunión universal de la Iglesia104. 

la “dimensión kenótica de todo el ministerio ordenado”, imprimiendo la dimensión 
del servicio al resto de los grados del orden, ya que el diaconado es el primero en 
ser recibido. Cf. K.H. Menke, “Die triadische Einheit des Ordo und die Frage nach 
einem Diakonat der Frau”, en ThPh 88 (2013) 340-371, p. 367 cit. por S. del Cura, 
“Teología del diaconado”, 750, not. 196; DMVD 44-45. 

100 Cf. PG 11, e.
101 Cf. PG 11, c; 13,f-g; 22; PO 12,c; DMVD 48. 
102 Juan Pablo II, Carta apostólica Novo Millennio Inneunte, 6.I.2001, 43-45; cf. 

A. Maggiolini - A. Caelli, L’unità del presbiterio. Una spiritualità di comunione per il clero, 
Roma 2000. 

103 Cf. PG 13, d-e; PDV 20. De ahí la relavancia dada a la etapa “discipular” 
de la formación inicial al sacerdocio y de su definición como “discípulo pastor” 
en la Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, 8.XII.2016, esp. 61-67. Profundizar 
en la conciencia bautismal para los ministros ordenados sigue siendo un reto a 
nivel teórico y existencial: cf. S. del Cura, “El ministerio ordenado. Renovación y 
profundización de su teología en la estela del Vaticano II”, en V. Vide - J.R. Villar 
(eds.), El Concilio Vaticano II. Una perspectiva teológica, Madrid 2013, 271-272.

104 Cf. PDV 31-32; Francisco, Incontro con i sacerdoti, religiosi, seminaristi del Seminario 
regionale e diaconi permanenti nella cattedrale di san Pietro a Bologna (1.X.2017); Incontro con 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 395

Vive la radicalidad evangélica expresada singularmente en los consejos 
de obediencia, castidad y pobreza “al modo propio de los apóstoles” (PG 
18) con la fuerza del Espíritu. Llaman la atención las frecuentes 
referencias al Espíritu para la vivencia de estos consejos que 
realiza PO 15-17105. 

Es una espiritualidad “secular” que cultiva un profundo amor al 
mundo y a los hombres a los que el ministro es destinado, para 
poder ejercer así su ministerio de mediación sacramental entre 
Dios y los hombres106. El Espíritu permite al ministro ordenado 
vivir la difícil tensión de estar en el mundo sin ser del mundo, 
imprimiéndole esa solidaridad y cercanía –contrarias a la distancia 
y superioridad del sacerdocio antiguo– que caracterizan al nuevo 
sacerdocio de Cristo del que participan por el sacramento107.

La caridad pastoral como principio unificador. Si la caridad es la 
virtud de la perfección cristiana derramada en todos los fieles por 
el Espíritu (cf. Rom 5,5), lo específico del ministerio ordenado 
es la vivencia de la caridad pastoral como “don gratuito del 
Espíritu Santo” que capacita y reclama amar como Cristo Pastor 
mediante la donación total de la persona a Dios y a los hermanos. 

gli Studenti dei Collegi ecclesiastici Romani (16.III.2018). Sobre la espiritualidad diocesana 
como lo específico de la espiritualidad del ministerio ordenado cf. E. Castellucci, 
O. c., 330-333 y los teólogos de la escuela de Milán: cf. M. Semeraro, Il prete, uomo 
in servizio, Trani 1982; Íd., Ministero generativo; G. Moioli, Scritti sul prete, Milano 
1990; F.G. Brambilla, Esse pretti, oggi e domani. Si la dedicación “estable” a la Iglesia 
particular es más acentuada por los presbíteros diocesanos seculares, su “apertura” 
desde ella a la Iglesia universal se subraya más por los religiosos cf. M. Costa, Tra 
identità e formazione. La spiritualità sacerdotale, Roma 1999. 

105 Cf. PG 18-21; PDV 27-29. 
106 Cf. PO 3; F. Valera Sánchez, En medio del mundo. Espiritualidad secular del 

presbítero diocesano, Madrid 1997; G. Richi Alberti, In sinu populi Dei. Espiritualidad 
presbiteral tras los pasos del Vaticano II, Madrid 2015. 

107 Cf. S. del Cura, “La secularidad del presbítero desde la sacramentalidad”, 
en Comisión Episcopal del Clero, Presbiterado y secularidad. Simposio, Madrid 1999, 
89-125. 



396	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

Esta caridad pastoral, infundida en el sacramento del orden y 
alimentada en la eucaristía, es la virtud que anima y guía la vida 
espiritual del ministro ordenado y el principio interior que unifica 
todo su ministerio y vida108. 

4.2.  “Instrumentos vivos del Espíritu”.                                             
Actitudes características del ministro ordenado

Como hemos visto, por el sacramento los ministros ordenados 
han sido constituidos “instrumentos vivos del Espíritu Santo” 
(PO 12). A propósito de esto decía S. Juan Crisóstomo: “Spiritus 
est in ministris tamquam in templo vivo, et per eos ut instrumenta viva 
operatur”109. Aquí se conjugan dos aspectos fundamentales a salvar 
respecto a los ministros: por un lado, el Espíritu Santo es el agente 
principal y quien obra a través de ellos como “instrumentos” y 
“mediadores” de su don (per eos ut instrumenta); por otro lado, estos 
ministros son instrumentos “vivos” (templo vivo… instrumenta viva), 
instrumentos personales y, por ende, han de poner todo de su 
parte para translucir la acción del Espíritu a través de ellos. De ahí 
la importancia de la “intentio faciendi quod facit Ecclesia” por parte 
del ministro en el caso de los sacramentos. Y aunque la eficacia 
de estos no depende de la santidad del ministro, dicha santidad 
no es indiferente, sea en los sacramentos sea en el conjunto 
de su ministerio, de cara a ser sacramento más transparente de 

108 Cf. PG 13: “El camino espiritual del Obispo coincide con la misma caridad 
pastoral, que debe considerarse fundadamente como el alma de su apostolado, 
como lo es también para el presbítero y el diácono” (cf. también LG 41; PG 9;11; 
44 para el obispo). Respecto a los presbíteros PO 14 no relaciona expresamente la 
caridad pastoral con el Espíritu, cosa que sí hace ya PDV 23. Para los diáconos: cf. 
DMVD 13; 52; 63; 73.

109 Esta frase será citada siglos más tarde por los Salmanticenses en el Cursus 
Theologicus Salmanticensis XXII, 376.



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 397

Cristo buen pastor para los demás110. El mismo Espíritu que 
los hace instrumentos suyos en la obra de la redención de los 
hombres mueve sus facultades para que puedan ser instrumentos 
vivos, conscientes y libres. El ministerio aparece así como una 
“cooperación” –συνέργεια– entre Cristo y la persona del ministro 
en la fuerza del Espíritu, según la ley general cristiana que articula 
gracia y libertad111. De este modo la acción ministerial es toda de 
Dios y, a su vez, toda del ministro. El Espíritu permite que su gracia 
se convierta a su vez en el mérito personal de su instrumento. 

Pues bien, para ser instrumento vivo del Espíritu y vivir la 
espiritualidad ministerial arriba descrita se requieren algunas 
actitudes. La primera y fundamental es la “docilidad” al Espíritu 
o mejor –según una expresión inspirada en S. Bernardo y 
popularizada en los últimos decenios por A. Cencini112– la 
“docibilitas” o el activo, constante y universal dejarse conducir por 
el Espíritu en el ejercicio del ministerio y en el conjunto de la 
vida113. A ella se ha de sumar la “parresía” que es un rasgo del 
ministerio apostólico según S. Pablo. El carisma recibido en la 
ordenación asegura al ministro “la asistencia del Espíritu y será 
la base de su seguridad (parresía) en el ejercicio de sus funciones 
ministeriales”114. El Espíritu comunicado por la imposición de 
las manos no es “de cobardía” sino “Espíritu de fuerza, amor y 
templanza” (2Tim 2,7). La docibilidad y la parresía posibilitarán al 

110 Cf. PO 12,c; CCE 1589. 
111 Cf. J. Corbon, O. c., 173-175; I. Oñatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 636; 

DMVP 10-12 subraya la importancia de la “comunión personal” del ministro con el 
Espíritu en el ejercicio de su ministerio.

112 Cf. A. Cencini, La formación permanente, Salamanca 2002; Íd., ¿Creemos de verdad 
en la formación permanente?, Santander 2013.

113 Actitud reiterada por PO 13, b (para el ministerio de la palabra); 13,d (para la 
guía de la comunidad); 18,b (a imitación de María).

114 Cf. I. Oñatibia, “Ministerios eclesiales: orden”, 636; S. del Cura, “La 
sacramentalidad del sacerdote”, 118-119.



398	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

ministro estar abierto a las mociones e iluminaciones del Espíritu 
para el discernimiento personal y comunitario que habrá de 
realizar en función de su ministerio. Todas estas actitudes tienen 
como fundamento la humildad de quien se deja plasmar –como 
“vasija de barro”– por el Espíritu y vive de la conciencia de estar 
al servicio de una salvación que procede “extra nos”115. Llama la 
atención que S. Gregorio Magno dedique el último libro de su 
Regla pastoral –después de tratar la vocación, la vida y el ministerio 
del pastor– a la humildad del Pastor116. Además de otras virtudes 
como la paciencia o la mansedumbre, la señal de que el aceite 
de la unción no se ha secado en la vida del ministro es la alegría. 
Como Cristo, él ha sido ungido con “óleo de alegría” (Sal 44,8) 
para ser “servidor de la alegría” para sus hermanos los hombres 
(cf. 2Co 1,24)117. 

4.3.  El Espíritu y la pluralidad de “estilos” ministeriales

Por su dinamismo sacramental el Espíritu, que está en el 
origen histórico y teológico del ministerio apostólico, anima a lo 
largo de la historia y simultáneamente en el presente la realización 
concreta de diversos “modelos” de ejercicio del ministerio y 
“estilos” de vida ministerial, con acentos distintos, dependiendo 

115 Por eso, el ministerio “no es título de autoexaltación sino garantía de la 
precedencia divina y de la fontalidad salvífica de Cristo”. Es lo contrario a toda 
“pretensión dominadora o de poder”, requiere la “demaîtrise” (L.M. Chauvet). Cf. S. 
del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 77. 

116 Cf. Regla Pastoral, IV (BPa 22, 251-254).
117 Francisco, Homilía en la santa misa Crismal, 17.IV.2017; J.M. Bergoglio (Papa 

Francisco), Ungidos y enviados…, 72-73; 81-86; J. Ratzinger, Servidor de vuestra alegría. 
Reflexiones sobre espiritualidad sacerdotal, Barcelona 1989; P. Blanco Sarto, “«Servidores 
de vuestra alegría» (2 Co 1,24). La teología del ministerio en Joseph Ratzinger”, 
en Anales de Teología 13 (2011) 397-423; W. Kasper, El sacerdote, servidor de la alegría, 
Salamanca 2008. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 399

de los presupuestos teológicos, la situación eclesial, el contexto 
sociocultural, la latitud geográfica o los condicionamientos 
subjetivos de los propios ministros118. El decreto Presbyterorum 
Ordinis concluye afirmando que el Espíritu, que construye la 
Iglesia como morada de Dios (cf. Ef  2,22), la impulsa también a 
abrir nuevos caminos suscitando y alentando las acomodaciones 
convenientes en el ministerio ordenado (cf. PO 22). En los Hch 
vemos cómo el Espíritu acompaña y sigue la obra del ministerio 
pero otras veces lo precede. 

El ministerio no existe en abstracto sino que se “encarna” en 
ministros concretos, en un momento de la historia, dentro de una 
Iglesia determinada y al servicio de un mundo cambiante. En su 
exhortación apostólica Evangelii Nuntiandi el papa Pablo VI dijo 
que “el eje central de la evangelización” es una doble fidelidad: 
“al mensaje, del que somos servidores” y “a las personas a las 
que hemos de transmitirlo intacto y vivo” (EN 4). Análogamente 
podríamos decir del ministerio apostólico. El Espíritu impulsa 
la legítima e incluso necesaria pluralidad de sus formas de 
realización, por fidelidad a los destinatarios, pero sin perder la 
fidelidad a lo esencial y permanente del mismo instituido por 
Cristo. Ahora bien, esto supone que el criterio de lo “fáctico” –lo 
que de hecho se da y es constatado sociológicamente– no tiene 
por qué ser lo “normativo” que ha de ser discernido siempre a la 
luz de la revelación. De ahí esta lúcida conclusión de S. del Cura:

“Es necesario un esfuerzo guiado por la obediencia a 
las inspiraciones del Espíritu para individuar los elementos 

118 Cf. O. González de Cardedal, “Cinco decenios de ministerio apostólico”, 
en Vida Nueva- Pliego 2855 (2013) 21-32; E. Castellucci, “Modelli di ministero 
sacerdotale nella storia”, en Revista Pistis & Praxis: Teologia e Pastoral, 7 (2015) 285-
308. Señala los siguientes modelos según el acento del ministerio y termina diciendo: 
“Ciascun modello coglie dunque un aspetto vero del ministero sacerdotale, ed è 
legittimo purché non venga isolato ma rimanga collegato agli altri modelli” (p. 305). 



400	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

doctrinales de validez permanente en medio de las variaciones 
de sus realizaciones históricas, aun reconociendo que lo uno 
y lo otro siempre va entrelazado en el ejercicio concreto del 
ministerio. Tal esfuerzo resulta ineludible, pues la diversidad 
de las plasmaciones pastorales no puede terminar diluyendo 
el núcleo teológico del ministerio ordenado que se mantiene 
diacrónica y sincrónicamente en la continuidad de la sucesión 
apostólica. Ni, a su vez, este núcleo es capaz de determinar por 
sí solo, en una atemporalidad ficticia, las diversas formas de su 
configuración histórica y de su ejercicio concreto, tan variadas y 
plurales también hoy día. Fidelidad y apertura, por tanto, bajo la 
guía del Espíritu Santo”119.

Este esfuerzo de discernimiento, guiado por el Espíritu, 
sobre los “modelos” y “estilos de vida” ministeriales es uno 
de los retos planteados con renovada urgencia a la teología, la 
vivencia y la formación para el ministerio ordenado, y del que 
depende en buena medida su credibilidad dentro de la comunidad 
cristiana, su significatividad en medio de una sociedad cada vez 
más secularizada y su fecundidad apostólica y misionera120. En el 
contexto eclesial y social que vivimos un criterio muy importante 
para la configuración existencial del ministerio es el impulso 
misionero, como está recordando el papa Francisco desde el 
inicio de su pontificado (cf. EG 25-33). La “conversión pastoral 
en clave misionera” no es sólo la conversión de “la” pastoral y sus 
estructuras sino también de “los” pastores y de la configuración 

119 S. del Cura, “En la fuerza del Espíritu”, 84; Íd., “La sacramentalidad del 
sacerdote”, 93.

120 Con propuestas muy diversas: cf. A. Cordovilla - J.M. Uriarte - J.M. Fernández 
Martos, Ser sacerodte en la cultura actual, Santander 2019, 2 ed.; C. Militello, Ripensare il 
ministero. Necessità e sfide per la Chiesa, Firenze 2019; G. Austin (hrg.), Priester sein heute. 
Leben-Berufung-Sendung, Ostfildern 2019; Th. Ruster, Balance of  Powers. Für eine neue 
Gestalt des kirchlichen Amtes, Regensburg 2019. 



	 MINISTERIO DEL ESPÍRITU...	 401

de su vida y ministerio. A este respecto cobran mayor actualidad 
si cabe las palabras de S. del Cura en el Congreso de espiritualidad 
sacerdotal de 1989:

“Más allá de las falsas alternativas entre misión y culto, 
sacramentalización y evangelización, creo que el servicio a la 
misión puede considerarse como criterio de configuración 
concreta del ministerio, de establecimiento de prioridades, de 
valoración de formas históricas, de mantenimiento, sustitución 
o innovación de organizaciones y estructuras pastorales. ¿Cómo 
puede el ministerio ordenado servir mejor y más eficazmente, 
siguiendo las inspiraciones del Espíritu, a la salvación que Dios, 
Padre de Jesucristo, es para los hombres? He aquí la pregunta 
decisiva para la comprensión del ministerio desde la perspectiva 
de la misión, una misión realizada en el poder y en la fuerza del 
Espíritu”121.

Conclusión

En este trabajo he pretendido sistematizar –inspirándome 
en algunas publicaciones del profesor S. del Cura– la dimensión 
pneumatológica del ministerio ordenado mostrando las riquezas 
que se esconden tras la expresión paulina: “ministerio del 
Espíritu” (2Co 3,8) teniendo como fundamento la relación Cristo-
Espíritu en la Escritura. El ministerio apostólico es “ministerio 
del Espíritu” porque es un don del Espíritu de Cristo (ministerio 
por el Espíritu), está ordenado a la comunicación del Espíritu a 
los demás (ministerio para el Espíritu) y anima la vida toda del 
ministro para que vaya traduciendo existencialmente lo que por el 
sacramento ha recibido (ministerio según el Espíritu).

121 S. del Cura, “La sacramentalidad del sacerdote”, 93-94. 



402	 GASPAR HERNÁNDEZ PELUDO

La perspectiva pneumatológica ayuda a poner nueva luz en 
temas centrales de la teología del ministerio ordenado (como 
su sacramentalidad, la relación carácter y gracia sacramental, 
el sentido de la potestad sagrada, la eficacia del ministerio, la 
instrumentalidad del ministro, su espiritualidad propia, etc.). Por 
eso, la dimensión pneumatológica constituye una dimensión 
específica, a se stante, en la sistemática del orden que permite, 
a su vez, integrar y relacionar armónicamente la dimensión 
cristológica y eclesiológica del ministerio ordenado. Por último, 
esta perspectiva favorece la relación inseparable entre identidad 
teológica, ejercicio del ministerio y vida de los ministros, en 
otras palabras, entre teología y vida, pastoral y espiritualidad del 
ministerio, superando dicotomías que impiden que realmente sea 
“instrumento vivo del Espíritu” para la vida del mundo. 

Hay un pasaje de Pastores dabo vobis que sintetiza respecto a los 
presbíteros lo dicho en estas páginas respecto a todo el ministerio 
ordenado, presentando al Espíritu como el protagonista de la 
configuración con Cristo, del ejercicio del ministerio y de la vida 
del ordenado:

«El Espíritu del Señor sobre mí» (Lc 4,18). El Espíritu Santo 
recibido en el sacramento del Orden es fuente de santidad y 
llamada a la santificación, no sólo porque configura al sacerdote 
con Cristo, Cabeza y Pastor de la Iglesia, y le confía la misión 
profética, sacerdotal y real para que la lleve a cabo personificando a 
Cristo, sino también porque anima y vivifica su existencia de cada día, 
enriqueciéndola con dones y exigencias, con virtudes y fuerzas, 
que se compendian en la caridad pastoral. Esta caridad es síntesis 
unificante de los valores y de las virtudes evangélicas y, a la vez, 
fuerza que sostiene su desarrollo hasta la perfección cristiana 
(PDV 27).


