Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 325-353

Hablar y callar sobre Dios

CESAR 1ZQUIERDO URBINA
Universidad de Navarra
Pamplona

Resumen: La relacion entre palabra y silencio estd en la base de cualquier
comunicaciéon humana. La teologfa, en cuanto palabra sobre Dios, necesita
de la palabra y del silencio de una manera especial. Frente a la ceguera de
una razén demasiado corta, insensible a la realidad de Dios, la teologia
debe hablar de Dios a partir de la revelacién divina que se manifiesta
como palabra, pero también como silencio. La teologfa debe referirse a
Dios estrictamente como Dios, no simplemente como un ser més perfecto
y elevado. La afirmacién positiva sobre Dios debe ir acompafiada de la
negacion para liberar nuestro modo de conocerlo de toda contaminacion
de lo no-divino. Teologia positiva y teologia negativa son acercamientos
complementarios en el discurso teologico.

Palabras clave: Revelacion, discurso teologico, Teologia negativa, Analogia,
Silencio, Palabra

Abstract: The relationship between word and silence is at the basis of
any human communication. Theology, as a word about God, needs word
and silence in a special way. Faced with the blindness of a reason that is
too short, insensitive to the reality of God, theology must speak of God



326 CESAR IZQUIERDO URBINA

on the basis of divine revelation that manifests itself as a word, but also
as silence. Theology must refer to God strictly as God, not simply as a
more perfect and elevated being, Positive affirmation about God must be
accompanied by denial in order to free our way of knowing Him from all
contamination of the non-divine. Positive theology and negative theology
are complementary approaches in theological discourse.

Keymwords:  Revelation, Theological Discourse, Negative Theology,
Analogy, Silence, Word

En el documento Teologia hoy: Perspectivas, principios y criterios que
la Comisién Teoldgica Internacional publicé en 2012 se alude al
“sentimiento de vacio y de ausencia de Dios que muchas personas
sienten hoy y que imbuye buena parte de la cultura moderna”".
Ese vacio y ausencia es lo que explica el silencio sobre Dios que
parece haberse impuesto en la cultura tanto intelectual como
popular en la que vivimos. En nuestro mundo ese silencio es
interpretado por muchos como una consecuencia légica ante lo
ausente o inexistente. Se calla sobre Dios porque es irrelevante,
bien porque, si existe, esta escondido y ausente (deismo) o bien
porque es irreal o, mas radicalmente, por carecer de sentido
(atefsmo). Y no faltan quienes, para interesarse por Dios, ponen
unas condiciones que exigirfan que Dios se hiciese patente de una
manera tal que, en ultimo término, dejarfa de ser Dios.

! Teologia hoy: Perspectivas, principios y criteriosn. 98. El documento habia sido
preparado por una subcomisién presidida por el profesor Santiago del Cura
Elena, y de la que formaban parte Bruno Forte, Savio Hon Tai-Fai, SDB, Antonio
Castellano, SDB, Tomislav Ivancic, Thomas Norris, Paul Rouhana, I.eonard Santedi
Kinpupu, Jerzy Szymik y Thomas Séding.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 327
“Deus absconditus”

“Vere Tu es Deus absconditust” Las palabras de Isafas 45,15
adquieren en cada época un significado caracteristico. Para el
creyente de nuestro tiempo, el Dios escondido es el Dios del
silencio en la medida en que no esta a disposicion del hombre.
Desde su propia conciencia de existir ante Dios, es testigo de que
Dios calla y el mundo calla sobre Dios. Experimenta la dificultad
de hablar de Dios porque para muchos se ha convertido en asunto
privado, sin relevancia alguna en el terreno de encuentro comun,
en tema sobre el que no es posible un verdadero dialogo. Como
consecuencia, observa que el vacio de Dios lo ocupa el hombre:
el mundo estd lleno del hombre, y parece que solo al hombre le
compete la tarea titanica de dar sentido y coherencia a la realidad,
a toda la realidad.

La situacion actual constituye un desafio, no solo para el
creyente sino también para la teologia que es, por esencia, palabra
sobre Dios. Ese desafio lleva a poner de relieve a Dios frente a
la ceguera de una razén demasiado corta, y, al mismo tiempo, a
referirse a Dios estrictamente como Dios, no simplemente como
un ser mas perfecto y elevado. Dios existe, pero es Dios; existe
como Dios y es necesario acudir a la negaciéon para liberar nuestro
modo de conocetlo de toda contaminaciéon de lo no-divino. El
mismo documento de la Comisiéon Teologica Internacional
anteriormente citado recuerda que la razén iluminada por la
fe tiene unos “limites intrinsecos de su actividad. Por ello, la
teologia cristiana puede tomar la forma de la teologfa «negativax»
o «apofatican™.

El comienzo de unlibro clasico dela teologia del siglo XX como
es la obra de Jean Daniélou Dios y nosotros, plantea directamente
el asunto que aqui nos interesa. Todo lo que decimos de Dios,

* Teologia hoy: Perspectivas, principios y eriterios n. 96.



328 CESAR IZQUIERDO URBINA

afirma el autor, nos parece insignificante apenas lo decimos,
al compararlo con lo que realmente es. Por eso, “cada vez que
decimos algo, quertiamos negarlo. Y al mismo tiempo es cierto
que todo lo que decimos de El es verdad y, no obstante, nada de
eso es verdad™.

Hablar de Dios y callar sobre Dios: no se trata solamente de
que las palabras necesiten el silencio para “cargarse” de significado
y asi podet decir algo sobte cualquier cosa’, sino que —en el caso
de Dios— el silencio es imperado porque “de Deo non possumus scire
guid es?™. Esta afirmacion tan radical tiene su continuidad natural
en el silencio, en un cierto “no poder hablar de Dios”, ya que
no se puede hablar de lo que no se conoce. Pero ese silencio no
viene exigido solamente por el desconocimiento, sino que es el
modo de reconocer y alabar lo oculto de Dios. Asi lo expresa el
mismo Tomas de Aquino con expresiones densas: callamos no
porque no sepamos o podamos decir nada de él, sino porque lo
que digamos es esencialmente imperfecto®.

Ahora bien, el silencio sobre Dios es siempre algo pendltimo;
dicho de otro modo, la tltima palabra sobre Dios no es el silencio
porque la negatividad, insustituible cuando nos referimos al mismo
Ser ultimo, al Ser de los seres, se abre a una positiva afirmacion

* J. Daniélou, Dios y nosotros, Madrid 2003, 39.

* C. Izquierdo, “Palabra (y silencio) sobre Dios”, Seripta Theologica 41 (2009)
946-947: “Las palabras se cargan en el silencio, y una vez pronunciadas necesitan de
nuevo el silencio del que escucha para poder penetrar en la riqueza que transmiten.
Sin el silencio, la palabra quedatfa huérfana, al mismo tiempo que sin la palabra,
también el silencio sélo podria significar y producir un sentimiento de vacio”.

°1,q.1,a.7ad 1.

S “In Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 ad 6: “Deus honoratur silentio, non quod nihil
de ipso dicatur vel inquiratur, sed quia quidquid de ipso dicamus vel inquiramus,
intelligimus nos ab eius comprehensione defecisse”. Otros textos a este respecto
son: In De divinis nominibus, cap. 1, 2,3: “Venerantes indicibilia deitatis casto silentio,
quod quidem dicit, quia occulta per hoc veneramur quod ea non scrutamur et
ineffabilia per hoc quod ea silemus”. Cf. In Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 arg. 6.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 329

a partir de los efectos. Citemos ahora completo el texto de la
Summa en el que santo Tomas afirma que no podemos saber qué
es Dios: “Aun cuando no podamos decir de Dios g« es, en esta
doctrina sagrada (la feologia) tomamos sus efectos, de naturaleza o
de gracia, como sustituto de la definiciéon para poder analizar lo
que en esta doctrina se dice de Dios™’”. A partir de los efectos es
como se puede conocer y hablar de Dios, a quien nadie ha visto
nunca ni puede ver. El principio de causalidad y el principio de
semejanza proporcionan el fundamento para que se pueda hablar
verdaderamente de Dios con una palabra que no desmiente el
principio de que “no podemos decir de Dios qué es”.

¢Dios, objeto de conocimiento?

Lo que antecede es la via metafisica que parte de lo sensible
para remontarse a su causa y ejemplar. Esta argumentacion
supone la continuidad entre lo real, el conocimiento que de ello
podemos tener y la palabra que expresa esa realidad mediante
el conocimiento. Somos conscientes de que la metafisica no
encuentra un reconocimiento suficiente por parte de la mentalidad
cientifica que, en parte, va fagocitando la actividad filosofica. Y sin
embargo, debe ser reivindicada tanto por su consistencia y validez
intrinseca como por las consecuencias que su negacion tendria
para el hombre y la sociedad. Sin la verdad de las cosas, sin el ser,
que es el alma de la metafisica, no quedaria mas que —en dltimo
término— una lucha por el poder como ha puesto licidamente de
manifiesto J. Ratzinger®.

7 Summa Theologiae, 1, q. 1, 2.7 ad 1: “Licet de Deo non possimus scire quid est,
utimur tamen eius effectu, in hac doctrina, vel naturae vel gratiae, loco definitionis,
ad ea quae de Deo in hac doctrina considerantur, sicut et in aliquibus scientiis
philosophicis demonstratur aliquid de causa per effectum, accipiendo effectum loco
definitionis causae”.

¥ Cf. J. Ratzinger, Verdad, valores, poder, Madrid 1995.



330 CESAR IZQUIERDO URBINA

Existen, ademas, otros modos de hablar de Dios que no piden
el recurso inmediato a la metafisica, aunque al final deben estar
abiertos a ella. Tanto a nivel légico como ético es posible una
cierta palabra sobre Dios.

Desde el punto de vista logico, podemos llamar “Dios” a lo
absolutamente trascendente que esta mas alla del limite de lo
cognoscible. Este limite no puede ser fijado a posteriori o desde
aqui porque siempre cabe un mds alld, a no ser que se ponga ese
limite en unas condiciones determinadas de conocimiento a partir
de las cuales se considera irreal todo lo que no las cumpla. Pero
solo una decisioén arbitraria (voluntarista) podria establecer algo
asi. Cabe la posibilidad de no reconocer la existencia de algo que
trascienda a todo, pero en cambio es mas dificil negar su realidad
o posibilidad. No hay forma de excluir la posibilidad absoluta de
que exista un tipo de realidad distinta de la realidad conocida. Mas
bien, la trascendencia de lo inmediato, cuyo limite —se defina como
se defina— esta a/z, ofreciendo la posibilidad de franquearlo, remite
a una trascendencia dltima como fundamento y fuente de toda la
realidad. El nombre de esa trascendencia es “Dios”. Por definicion,
Dios no pertenece al mundo y, por esa razén, no hay forma de
conocimiento-control cientifico sobre la realidad de Dios.

En cuanto a la implicaciéon de Dios en la ética, no parece que
haya mas salidas que una ética del bien y del mal o una ética del
sujeto. La primera implica a la metafisica y determina la moralidad
por la naturaleza misma de las cosas. La segunda en cambio
depende de condiciones formales que determinan que el sujeto
actie bien o mal. Hoy no es tan facil sefialar la bondad o maldad
moral por el puro objeto moral, porque somos conscientes de que
la percepciéon moral depende de factores de los dos campos y no
existe una separacion tan tajante entre lo objetivo y lo subjetivo.
Pero se puede afirmar en cambio que una ética que merezca
realmente ese nombre no puede ser sola o primordialmente
formal, sino que necesita acceder al bien trascendente, al bien



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 331

que lo es ante Dios. Solo lo que se mantiene ante Dios es capaz
de presentarse como algo dotado de validez universal y perenne;
solo lo que participa del caracter absoluto de Dios puede liberar al
hombre de perderse en un mar de juicios morales contrapuestos
(relativos) y, en consecuencia, del riesgo de la arbitrariedad de los
poderosos que —en el campo de la moral y de la accién— no son
solamente quienes manejan la economia, la politica o los media,
sino también los intelectuales capaces de construir ideologias para
justificar el proceder y los posibles abusos de aquellos.

A la luz de lo que se viene diciendo, ¢cual es la respuesta a
la pregunta de si Dios puede ser Dios objeto de conocimiento?
La respuesta debe atender a diversos aspectos. Por un lado, si se
entiende el objeto como algo delimitado, Dios no puede ser de
ninguna manera objeto de conocimiento. Pero si, en cambio, al
referirnos al objeto expresamos simplemente que lo conocido es
distinto del sujeto y que por tanto no puede ser objeto de conciencia
sino de palabra interior, entonces tiene algin sentido hablar de un
conocimiento “objetivo” de Dios: no, porque ese conocimiento
lo exprese adecuadamente sino en cuanto lo real conocido esta
en el sujeto distinguiéndose de él. Eso es lo que decimos cuando
afirmamos, con santo Tomas, que “Dios no tiene nombre o que
esta por encima de todo nombre, porque su esencia supera todo lo
que de Dios podemos entender o expresar con nuestras palabras’™.

Santo Tomas ha presentado esta cuestion de un modo muy
original cuando, al tratar de la “sacra doctrina”, no se pregunta si
Dios es el objeto sino solamente si es el sujeto de la teologfa.
No nos detenemos en la respuesta que da el Santo Doctor, sino
simplemente en el hecho de que, al tratarse de Dios, solo tiene
sentido un discurso en el que Dios mismo aliente sobre lo que de
¢l podemos decir. No importa, en consecuencia, tanto lo que el
hombre piense, comprenda o forme sobre la noticia que pueda

? Summa Theologiae, 1, q.13, a.1 ad 1.



332 CESAR IZQUIERDO URBINA

tener de Dios, sino la fidelidad para pensar y hablar como eco del
sujeto que es el mismo Dios.

Hablando —en 2006— a los miembros de la Comision Teologica
Internacional, Benedicto XVI se refirid a esta cuestion:

“Santo Tomas de Aquino dice que en la teologfa Dios no es
el objeto del cual hablamos. Esta es nuestra concepcién normal.
Pero en realidad, Dios no es el objeto: Dios es el sujeto de la
teologia. Quien habla en la teologfa, el sujeto hablante, deberia
ser Dios mismo. Y nuestro hablar y pensar deberfa servir
unicamente para que el hablar de Dios y la Palabra de Dios
puedan ser escuchadas y puedan encontrar espacio en el mundo.
Asf nos encontramos invitados a un camino de purificacion,
para que nuestras palabras sean solo instrumento mediante el
cual Dios pueda hablar, y asi Dios sea realmente no objeto, sino
sujeto de la teologia™".

Asi pues, la condiciéon del hombre abierto a la manifestacion
de Dios no le hace capaz de enfrentarse a él como a un objeto del
que de alguna manera se pueda ensefiorear. Puede hablar de Dios
con temor y respeto, con la conciencia de que conoce algo de la
verdad de Dios pero solamente en la medida en que esta abierto a
dejarse medir por esa misma verdad; a hablar y a guardar silencio,
al mismo tiempo.

Misterio y revelaciin

La nocién de misterio proporciona, en este contexto, su enorme
potencial hermenéutico. LLos misterios se hallan presentes en las
religiones en cuanto apuntan alo desconocido de la divinidad

' Benedicto XVI, Homilia durante la Misa con los miembros de la CTI (6.X.2000).
Citado por S. Del Cura Elena, “Dios como “sujeto” de la teologia: su relevancia
en una cultura postcristiana y postsecular”, en Estudio Agustiniano 45 (2010) 19-20.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 333

que, por un lado, inspira sobrecogimiento y temor como reaccioén
ante la grandeza y poder divino, y por otro, resulta enormemente
atrayente y subyugador por la promesa que encierra de luz y de
beneficio (el mysterium tremens et fascinans de R. Otto').

Pero el misterio tiene enla fe cristiana un sentido completamente
original porque no solo se refiere a lo numinoso de Dios y al orden
de lo divino sino que implica al mismo tiempo la revelacion del
propio misterio. La realidad tnica de Dios es de tal densidad que
ninguna otra realidad puede compararse con ella. Al mismo tiempo,
solo conocemos esta realidad en cuanto es revelada. El contenido
de la revelacion es el misterio de Dios, y mas concretamente el
misterio del Padre: el Dewus absconditus, a quien nadie vio jamas,
que nos ha sido revelado por el Hijo tnico, “que esta en el seno
del Padre” (J» 1,18). Este es el misterio “mantenido en silencio
(gesigemenon) por tiempos eternos y manifestado ahora” a los
gentiles, a los apostoles y profetas (Ro 16, 25-206; cfr. Ef 3, 5; Co/
1,26).

La invisibilidad y el silencio que caracterizan —para nosotros—
el misterio de Dios —del Padre— se abren como revelacion en
Cristo que es Hijo, “Imagen del Dios invisible” (Co/ 1,15) y
Palabra encarnada (Jn 1,14). Esta revelacién no es alcanzada por
la capacidad o esfuerzo humanos, sino que se abre desde dentro,
de Dios “movido por su gran amor” (DV 2). En Cristo, Palabra
e Imagen, el misterio se abre y se comunica, pero sin dejar de
ser misterio: Cristo es a la vez misterio y revelacion de Dios. El
silencio fontal del Padre es también silencio final y asi, segun la
célebre expresion de S. Juan de la Cruz, una vez que ha dicho su
Verbo, Dios se ha quedado mudo: Dios, al darnos a su Hijo, su

"' R. Otto, Lo santo: la racional y lo irracional en la idea de Dios, Madrid 1994, 22-37;
51-66..



334 CESAR IZQUIERDO URBINA

Palabra —“que no tiene otra”— “ha quedado como mudo, y no
tiene mas que hablar”'?,

La revelacion que contiene y da a conocer la verdad de Dios
es revelacion del misterio de Dios y, a la vez, de su designio
salvador. La revelacion del misterio no es solo manifestacion de
lo incognoscible, o el horizonte totalmente inalcanzable de Dios,
sino mas bien el lugar donde la presencia personal de Dios se
hace histoérica, cierta e inmediata en el mundo y en la vida de los
hombres”. Es principalmente el “misterio de su voluntad” (Ef
1,9) y, en ultimo término, el “misterio de Cristo” (Ef3,4) o, como
afirma el Vaticano II refiriéndose a lo que Cristo manifiesta al
hombre, “el misterio del Padre y de su amor” (Gaudium et Spes 22).

Los misterios cristianos han sido —y siguen siendo— los mas
combatidos por los defensores de una racionalidad autolimitada
que ve en ellos una pretension inaceptable de aportar luz y
conocimiento a lo humano en lugar de limitarse a dar consuelo o
a hablar simbdlicamente de “lo divino” del propio hombre. San
Juan Pablo II escribié en Fides et Ratio que la resistencia de la
razon a aceptar la posibilidad de la revelacién y de los misterios
la convierte en razén truncada y débil, cerrada a la busqueda
metafisica de las preguntas ultimas del hombre, y concentrada
“en los problemas particulares y regionales, a veces incluso

"2 San Juan de la Cruz, Subida al Monte Carmelo 11, 22, 3.4. Origenes, por su
parte, presenta una doctrina de la unidad interna de la Palabra que se muestra en
un movimiento ascendente: “Toda palabra de Dios, que en el comienzo estaba
en Dios..., es algo distinto de las palabras. La palabra es algo uno compuesto
de multiples sentencias, pero ninguna de esas palabras es Palabra: El que habla
las cosas verdaderas, aun cuando hablase sobre todo y no dejase fuera nada, sélo
dirfa, sin embargo, una sola. Los santos, que siempre se atienen unicamente a la
Palabra Unica como meta, no hablan mucho”. Todas las palabras de la Escritura
son, de esta manera, una Unica Palabra, “pues todo se recapitula en Ella como en la
Cabeza Unica” (In Ioh. V, 4-6; citado por H.U von Balthasar, “Palabra y silencio”,
en Verbum Caro. Ensayos teoldgicos I, Madrid 1964, p. 174 s.

5 A. Manara, La fede ¢ i sunoi fondamenti, Roma 1994, 23-24



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 335

puramente formales” (FR 61). Ademas, relaciona el inagotable
deseo de conocer que tiene el hombre, con su “constante apertura
al misterio” (FR 71). Esa apertura puede ser confirmada o
negada, con efectos consiguientes sobre la misma razén. Por eso,
la enciclica anima a la reflexion filosofica “para que no se cierre
el camino que conduce al reconocimiento del misterio” (FR 51).

Desde un punto de vista formal, revelaciéon y misterio son
nociones correlativas que se exigen mutuamente, y entre las
cuales hay una cierta relacion dialéctica: hay revelaciéon porque
existe el misterio, pero al mismo tiempo en la medida en que no
es totalmente misterio; y sabemos del misterio porque ha sido
revelado, pero esa revelacion deja el misterio intocado. Misterio y
revelacién son, por tanto, correlativos, pero no se oponen'®. Asi,
por ejemplo, no se trata de que cuanta menor sea la revelacion,
mayor sera el misterio, y cuanto mas clara la revelacién, menor
sea el misterio. Junto a ello es necesario superar la tendencia a
entender el misterio en contraposicion al conocimiento, y dar un
paso en cambio en la direcciéon del amor que es razoén tanto de lo
oculto como de la revelacion de Dios.

La revelacion solo puede ser una donacién amorosa de Dios
que nunca esta del todo “disponible” para el hombre; da a conocer
el misterio de Dios, y se adquiere mayor conciencia del misterio
cuanto se conoce mejor la revelaciéon de Dios. Sélo en algunos
planteamientos filos6ficos sobre la revelacion, como el hegeliano,
se trata de anular el misterio a base de reducir la revelacion a
filosoffa. De esta cuestion se ocup6 el concilio Vaticano I al ensefiar
que “los misterios divinos por su propia naturaleza van siempre
mas alld del entendimiento creado, de modo que atn después de

" \W. Kasper, Revelacion y misterio, en 1d., Teologia e Iglesia, Barcelona 1989, pp.
187-203.



336 CESAR IZQUIERDO URBINA

la entrega de la revelacion recibida en la fe, permanecen ocultos
bajo el velo de la misma fe y de una cierta oscutidad” (De7 Filins)".

Asi pues, la revelacion abre el misterio, lo manifiesta y da a
conocet, pero al mismo tiempo lo oculta, es “re-velatio”. Nos da
a conocer el misterio de Dios y de su amor salvador a través de
imagenes y de palabras humanas que son signos esencialmente
imperfectos de la realidad que expresan. Aceptamos la verdad
que contienen pero sabiendo que esa realidad increada supera
completamente cualquier expresion o signo creados.

De manera palpable se puede apreciar lo anterior en Cristo,
Hijo y Verbo encarnado. Por la encarnacién, Dios se hace visible
y audible en Cristo, imagen perfecta del Padre y Verbo eterno.
Pero el “arropamiento” de carne del Verbo eterno es a la vez
manifestacion y ocultamiento. Manifestacion porque “el Logos se
hizo carne y habité entre nosotros” (Jn, 1,14), y le hemos visto,
oido, tocado (cf. 1Jn 1,1s). Ocultamiento porque sin la luz de la
fe, en su encarnacion el Verbo —Jesus de Nazaret— no sélo no
se manifiesta como Dios sino que incluso se manifiesta como
no-Dios. Sin la Revelacion (que resulta ser el mismo Jesucristo),
y la gracia del znitium fidei, seguiria siendo impensable que haya
un hombre que sea realmente Dios. De hecho ante el Verbo
encarnado es posible y real la incredulidad, la ceguera que no
reconoce la divinidad de Cristo ni, por consiguiente, tampoco la
humanidad de Cristo como signo de la divinidad.

E/ silencio, via de revelacion de Dios

Dios no puede dejar de ser “Deus absconditus”, para convertirse
plenamente en “Deus revelatus”. El silencio de Dios que percibe
el hombre hunde sus raices en el “misterio escondido”, en la

5 Concilio Vaticano I, Constitucion Dogmatica Dei Filius, cap. 4 (DH 3016).



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 337

realidad insuperable de Dios que sélo se explica desde si mismo,
sin relacién necesaria a sus criaturas.

El silencio de Dios, en este sentido, es una forma de
manifestarse porque apunta a la presencia y accion de Dios que se
muestran para el hombre atento, no de acuerdo con las exigencias
de la necesidad, sino de la libertad amorosa que pide ser acogida
de manera abandonada e incondicional. El silencio, entonces, es
el que acompafa a la entrega total. “Jesis no sélo hablo; no sélo
nos dejo palabras. Se entrega a si mismo. (...) Su palabra es algo
mas que un simple hablar; es carne y sangre «para la vida del
mundo» (Jn 6,51)”1.

Al comprender que Dios se revela también por el silencio, el
hombre entiende que no es posible hallar una respuesta total que
satisfaga plenamente a su intelecto ni a sus preguntas sobre Dios
y sobre su misterio. De ese modo, aprende que el conocimiento
no es la suprema instancia de acercamiento a la realidad y, al
saberlo, esta en condiciones de vivir —y en el fondo, también de
conocer mas profundamente— segun sus auténticas capacidades.
Como recordd el mismo Benedicto XV1, la tentacion de reducitlo
todo a conocimiento es siempre la tentacion del hombre, desde
el Parafso, porque considera que unicamente el conocimiento le
confiere el podet'. Pero la realidad de las cosas, y mas atun la
realidad de los hombres y de modo insuperable la realidad de
Dios, va mas alla de lo que el conocimiento puede conquistar.

El fondo ultimo de la realidad es inexpresable, y se requiere el
amor para ponerse en el nivel de comprension y acogida. Y este
es el problema del hombre que

“quiere tomar por s{ mismo del arbol del conocimiento el
oder de plasmar el mundo, de hacerse dios, elevandose a su
der de plasmar el mundo, de hacerse dios, el d

16 Benedicto XV, Homilia (20.111.2008).
7 Cf. Benedicto XVI, Homilia (8.X11.05).



338 CESAR IZQUIERDO URBINA

nivel, y de vencer con sus fuerzas a la muerte y las tinieblas.
No quiere contar con el amor que no le parece fiable. Mas
que el amor, busca el poder, con el que quiere dirigir de modo
autéonomo su vida. Al hacer esto, se fia de la mentira més que de
la verdad, y asi se hunde con su vida en el vacio, en la muerte”'®.

Al silencio por el que Dios se revela, corresponde el hombre
también con cierto silencio que es el que modula toda investigacion
y palabra sobre Dios, y de este modo se convierte en una forma
insustituible de honrar a Dios. Ese silencio no es la pura negacién
de la palabra, ni indicio de desinterés o adormecimiento, sino el
silencio activo, el silencio del asombro, del reconocimiento de
la grandeza ante la que se encuentra, de la renuncia a reducir a
medidas pequefias lo que supera toda medida. Es el silencio de
quien se dispone a escuchar, el silencio que es “un mirador que
permite captar toda la amplitud de nuestro limite y, sin embargo,
no padecetlo como linea dltima”". Por esta via, el silencio se
convierte en doxologia, en la alabanza que el intelecto humano
debe tributar a la fuente de toda comprension. “Se honra un
secreto cuando se guarda silencio sobre €1, afirma S. Tomas, a
quien se deben también las siguientes palabras: “Dios es honrado
con el silencio, no porque no se pueda decir o investigar nada sobre
El, sino porque cualquier cosa que digamos o nos preguntemos
sabemos que estd muy lejos de su verdadera comprension”?.

Apofatismo” oriental

En el ya citado documento Teologia hoy: Perspectivas, principios
y eriterios la Comision Teoldgica Internacional recomienda a la

% Tbidem.

' R. Andtés, “De los modos de decir en silencio”, en R. Andrés, No sufrir
compaiiia. Escritos misticos sobre el silencio, Barcelona 2010, 11.

" In Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 ad 6.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 339

teologfa catdlica “enraizarse en la gran sabiduria de la tradicion
de la Biblia, conectar con la sabidutia de las tradiciones del
cristianismo oriental y occidental, y buscar establecer un puente
con todas las tradiciones de sabiduria”*'. El consejo es claro en casi
todos sus puntos. Sin embargo, en lo que se refiere al “cristianismo
oriental” es oportuna alguna precision. Las semejanzas y los
contrastes entre el oriente ortodoxo y el occidente catolico, en lo
que respecta al conocimiento y discurso sobre Dios, enriquecen
la comprension teologica de la cuestion.

Uno de los temas de fondo de las diferencias entre catélicos
y ortodoxos es el modo de conocer a Dios y la posibilidad de
una auténtica teologifa, es decir de un discurso verdadero sobre
Dios. Las posturas parecen, de entrada, perfectamente marcadas:
la teologfa oriental serfa apofatica y su expresion natural es la
espiritualidad y la mistica. La teologfa occidental, en cambio,
preferirfa la afirmacion, y es, en consecuencia, principalmente
catafatica, con un discurso racional que no se abre espontanea e
inmediatamente —lo hace en un segundo momento— al afecto y al
encuentro mistico con Dios™.

Aunque ese planteamiento es comodo y simple, no corresponde
alarealidad que estd mucho mas llena de importantes matices. Uno
de ellos es el hecho de que el oriente ortodoxo no es uniforme
sino que dentro de ¢l conviven tendencias bastante dispares
en lo que se refiere a la posibilidad de hablar de Dios. Una de
ellas, que podemos considerar rigida, subraya especialmente el
apofatismo entendido de manera radical. Segun los autores que
la representan®, Dios no puede ser alcanzado realmente, ni por

! Numero 99.

* Retomo aqui algunas ideas de un articulo anterior: C. Izquierdo, “The
“Apophatic” East and the “rationalist” West”, en M. Dobrzeniecki- M. Raczynski-
Rozek (eds.), Teologia miedzy Wschodem a Zachodem, Krakéw 2019, 65-78.

2 Cf. P. Deseille, De /’Orient a loccident. Orthodoxcie et christianisme, Genéve 2017. La
obra recoge la experiencia y las reflexiones del P. Placide Deseille (Archimandrita



340 CESAR IZQUIERDO URBINA

imagenes, ni por sentimientos propios, ni por conceptos ni por
razonamientos. “Solo la fe pura y la contemplacién, que no es
sino la fe que deviene conciencia experimental de su objeto, son
de alguna manera proporcionadas (@ Dios)’*. La gran figura a la
que estos autores se remiten es Gregorio Palamas (1296-1359)
que afirma: “la naturaleza divina debe ser considerada al mismo
tiempo como imparticipable y en un cierto sentido participable.
Llegamos a la participacion de la naturaleza divina y con todo resta
ella totalmente inaccesible. Es necesario que afirmemos ambas
cosas ala vez y que establezcamos su antinomia como criterio de la
piedad”®, esto es de la verdadera fe. Es necesario, en consecuencia,
afirmar la inaccesibilidad de la naturaleza divina y al mismo
tiempo la participacion en ella. La solucién a esta dificultad viene
con la distincién palamita entre la esencia de Dios “inaccesible,
incognoscible, incomunicable y las energias u operaciones divinas,
fuerzas naturales e inseparables de la esencia en las que Dios
procede en el exterior, se manifiesta, se comunica, se da”.

La otra tendencia dentro de la ortodoxia esta mas abierta
a la teologfa catdlica y, en consecuencia, no subraya en exceso
el apofatismo. Mas aun, invita a adquirir conciencia de que un
apofatismo sin el necesario contrapeso acaba acercandose a una u
otra forma de agnosticismo o, al menos, de nominalismo. LLo avis6
ya Boulgakof hace muchos afios cuando escribia: “La teologia

Placide, fallecido en enero de 2018), francés formado desde su adolescencia en
la espiritualidad cisterciense, y él mismo monje cisterciense durante 35 afios que,
tras un largo proceso, decidi6 pasarse al oriente, es decir, incorporarse a la Iglesia
ortodoxa junto con todo el monasterio del que era abad.

*1d., 189.

» Citado por V. Lossky, Teologia mistica de la Iglesia de oriente, Barcelona 1982, 53.
El texto de Palamas en PG 150, 932 D.

% Ibid. Sobre las vicisitudes del palamismo, su escasa importancia para algunos
tedlogos ortodoxos (Trembelas y otros) y a la vez su reivindicacién por otros
(Lossky, Staniloaé etc) cfr M.M. Garijo Guembe, “Palamismo”, en X. Pikaza y N.
Silanes, Diccionario teoldgico E2l Dios cristiano, Salamanca 1992, 1029-1042.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 341

apofatica sin la catafatica esta vacia y acaba, en fin de cuentas,
en el atefsmo practico que encontramos una y otra vez en el
agnosticismo””’.

Quizas el aviso de Boulgakof ha influido en un autor como
Evdokimov que presenta una postura mas equilibrada ya que
admite la teologia catafatica aunque, afirma, se debe completar con
el método apofatico. “La teologfa positiva no esta desvalorizada,
sino situada precisamente en sus propias dimensiones y en sus
propios limites”. Cita un texto apofitico de san Gregotio de
Nisa: “Los conceptos crean unos idolos de Dios; solo el asombro
capta algo””. Los mistetios “‘simples, absolutos e incorruptibles
de la teologia se revelan en la tiniebla hiperluminosa del silencio™.
Esto, insiste Evdokimov, no es agnosticismo porque gracias a
este no-conocimiento, a través de una “intuitividad primordial
se conoce mas alla de toda inteligencia. La teologia
negativa es una superacion, pero que nunca se aparta de su base
que es teologia positiva de la revelacion. Y sefiala: la via negativa

no es una via negadora, porque la negatividad no es negaciéon. “La
9931

b

y simple”

afirmacion triunfa a través de la negacion

Los occidentales han tratado de encontrar una via en la que
la negacion y la afirmacién en el conocimiento de Dios no se
excluyan mutuamente sino que se encuentren dialécticamente.
La distincion tomasiana® entre res praedicata y modus significandi
rige el discurso sobre Dios. La perfeccion del ser (res praedicata)

*1'S. Boulgakof, Le Paraclet, Paris 1946, 346.

* P. Evdokimov, La conoscenza di Dio secondo la tradizione orientale, Roma 1983,
25; L/Orthodoxie, Paris 1979, 54-55. Cfr. P. Tremblas, Dogmatique de I'Eglise orthodoxe
catholique, 1, Bruges 19606, 175-176.

? De vita Moysis PG 44, 377 B, In Cant PG 44, 1028 D.

" El texto es de la Teologéa mistica de Dionisio, cit. por P. Evdokimov, L’ Orthodoxie,
54.

I P. Evdokimov, La conoscenza di Dio, cit., 25.

21,q.13 ad 3.



342 CESAR IZQUIERDO URBINA

constituye el momento afirmativo mientras que el modo como
se predica de Dios (mwodus significandi) es el negativo. Todo este
planteamiento forma parte del proceder segin la analogfa que
esta lejos, a la vez, de una identificacion de esencias que llevaria al
panteismo y de una total equivocidad que pondria en la ruta del
agnosticismo.

Deseille y la corriente teologica ortodoxa en la que se sitia no
acepta el planteamiento catolico al que acusa de no respetar la
absoluta inaccesibilidad de la esencia divina®. Mas ain, se insiste
una y otra vez en que el apofatismo es lo que caracteriza a la
ortodoxia ya desde los Padres griegos. “El apofatismo constituye
el caracter fundamental de toda la tradicion teoldgica de la Iglesia
de oriente™*.

Alaluz delas diversas posiciones, no parece légico conformarse
con una distribucién de roles como si de verdad occidente
se caracterizara por la tendencia a un uso exclusivo y excesivo
de la razén, en tanto que lo propio de oriente serfa el sentido
profundo —no racional— del misterio y una selecta (y exclusiva)
espiritualidad. Puede que, en ocasiones, se hayan dado excesos
en uno u otro lado, pero de ninguna manera esa distribucion
marca una auténtica oposicion. Los Padres latinos, empezando
por san Agustin (a quien Deseille critica duramente), tienen una
plena conciencia del misterio de Dios y saben que sus discursos
son siempre aproximaciones a la realidad divina que les supera

P Descille, De Lorient a loccident, cit, p. 181: “La ausencia en occidente de
la distincién entre la esencia divina imparticipable y las energfas que son la
proyeccién eterna de esta esencia y la vida divina que se comunica a las criaturas,
deja siempre a los ortodoxos la impresion de que el cristianismo occidental oscila
permanentemente entre una confusiéon pantefsta entre los hombres y Dios y una
interpretacién puramente metaférica de la divinizacién que la vacia de su contenido
real y reduce la vida espiritual a una mera vida moral elevada”.

V. Lossky, O. ¢, 21.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 343

totalmente™. A su vez, no parece ficilmente defendible que los
Padres griegos, empezando por los capadocios y de manera
especial por el “apofitico” Gregorio de Nisa se hayan sentido
cohibidos a la hora de expresar racionalmente (teolégicamente)
el misterio trinitario. Precisamente, los siete primeros concilios
ecuménicos en los que se forjo la terminologfa dogmatica para
expresar el misterio trinitario yla cristologia fueron protagonizados,
fundamentalmente, por obispos orientales que no temian
proponer una renovacion terminolégica para lograr un discurso
teologico “ortodoxo”, fiel a la fe recibida. De hecho, la critica
harnackiana de haber helenizado el cristianismo se dirigiria, sobre
todo, a la aportacion de los orientales que introdujeron términos
como “hypdstasis’, “ousia’, “physis”, “energeia” etc. Lo que sucede
es que la nueva terminologia no solo no suponia ningin tipo de
helenizacién sino, al contrario, una verdadera des-helenizacién ya
que de ese modo se cerr6 el camino a toda comprension mitica de
la unidad y pluralidad en Dios y en Cristo™.

Leyendo a Gregorio de Nisa

La tesis de que oriente es apofatico y occidente es racionalista
queda contradicha por diversos argumentos. Aqui nos limitaremos
a presentar un texto especialmente significativo de un maestro
del pensamiento especialmente relevante en la cuestion que nos
ocupa, como Gregorio de Nisa, el Padre oriental interpretado con
frecuencia en una linea muy apofatica. El Niseno ha afrontado en

» Asi se puede apreciar en este texto de Agustin de Hipona: “En el principio
era la Palabra. Esto sélo puede entenderse sin palabras; no se entiende con palabras
humanas. La Palabra es una cierta forma sin forma, pero que es la forma de todas
las cosas que tienen forma... Todo se encuentra en Ella; y, sin embargo, como es
Dios, todo se encuentra asimismo por debajo de Ella” (Sermo 117; PL 38, 662-671).

* Cfr. A. Amato, Jessis el Seiior, Madrid: 22009, 265-268; 339-340.



344 CESAR IZQUIERDO URBINA

diversos textos la cuestién del conocimiento de Dios que puede
expresarse en palabras y mediante el silencio. Aqui nos limitamos
la ensefianza que expresa en una de sus obras, las Howilias sobre e/
Cantar de los Cantares.

En su comentario, san Gregorio de Nisa comenta algunas
imagenes del Cantar de los Cantares que le sirven para declarar
la belleza del Verbo esposo y de la esposa que es la Iglesia. Para
nuestro propoésito son especialmente relevantes dos de estas
imdgenes: los dientes y las “gotas de la noche™.

Gregorio se refiere a los dientes a partir de Cant 4,2: “Tus
dientes, un rebainio de ovejas esquiladas que salen de baiarse”. En los
dientes, Gregorio ve en primer lugar una manifestacion de belleza:
“Se justifica el elogio de los dientes por su solidez, armoniosa
colocacion, firme, igual y bien definida en las encias”. (Por eso
mismo muestra su perplejidad por la comparacion que hace el
texto biblico entre los dientes y un rebafio de cabras™).

La funcién de los dientes es triturar el alimento para que pueda
ser asimilado por el organismo. El alimento soélido del que vive y
con el que se alimenta la Iglesia son los misterios cuya noticia nos
es dada en los dogmas. Por esa razén, Gregorio sefiala que “la
Iglesia necesita dientes para que con su explicacion esclarezca los
dogmas. Lo mismo decimos de aquellos que con sus explicaciones

2539

nos declaran los misterios”™”. Encontramos aqui una alusién a la

accion catequética de los pastores, pero también al servicio que

7 Tomo aqui algunas ideas de un escrito anterior: C. Izquierdo, “Credere nella
Chiesa. La simbologia ecclesiale di Gregorio di Nissa”, en G. Pasquale - C. Dotolo
(edd.), Amwore e verita. Sintesi prospettica di Teologia Fondamentale. Studi in onore di Rino
Fisichella, Citta del Vaticano, 2011, 590-594.

* Gregotio de Nisa, Homilias sobre e/ Cantar de los Cantares V11, 8. Citamos
por la edicién espafiola de Teodoro H. Martin: San Gregorio de Nisa, Sewillas de
contemplacion. Homilias sobre el Cantar de los cantares. V'ida de Moisés: historia y contemplacion,
Madrid 2001, 102.

¥ Ibid.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 345

prestan los doctores (los tedlogos). Quienes cumplen el oficio
de dientes en la Iglesia “desmenuzan los misterios divinos, para
que este alimento espiritual sea bien asimilado por el cuerpo de la
Iglesia. Reciben en su boca el pan duro y compacto de la Palabra
y por su examen minucioso lo hacen digerible a las almas que lo
reciben”. De este modo, “nos hacen mas suave el alimento sélido
de las ensefianzas divinas masticandolas”.

El Niseno muestra un acercamiento a la comprension de la
fe y al servicio de la teologia que vale la pena poner de relieve.
Respecto a la fe, hay que subrayar el modo como la relaciona con
la asimilacion. La fe no es un movimiento ciego de la persona en
la direccién de lo incognoscible, ni tampoco una mera disposicion
moral. Los misterios, afirma Gregorio, deben ser declarados, de
forma que el alimento de la fe —y aqui se trata sobre todo del
alimento para la inteligencia— sea bien asimilado por los fieles.
Esa es la tarea de los pastores y de los doctores (por entonces
identificados enla practica): desmenuzar los misterios, examinatlos
minuciosamente, “masticarlos” para convertirlos en alimento
suave, explicarlos. Asi nos encontramos con un primer servicio
tanto del ministerio pastoral como del oficio teoldgico: facilitar el
desarrollo de la fe en cuanto acceso y vida de los misterios. Este
es, sin duda, un cometido que precede a otros que tendria que
desempefiar mas tarde la teologfa: el primer servicio que presta la
teologia se dirige a la inteligencia de la fe, a la catequesis, dirfamos
hoy. Este servicio es anterior a todo desarrollo critico exigido por
el didlogo con el pensamiento cientifico y filoséfico™.

En relacion con el servicio a la inteligencia de la fe, la funcién
de los “dientes” que mastican los dogmas para convertirlos en
alimento mas apropiado para todos recibe una aportacion de
singular belleza con el comentario de Gregorio al “rocio de la
noche” y a las “gotas de la noche” (Cant 5,1) de las que trata en

WX, 8, p. 144,



346 CESAR IZQUIERDO URBINA

la homilia XI. El texto es muy conocido, pero vale la pena citatlo
entero*!:

“Las gotas de la noche prolongan la idea de nuestra meditacion
precedente. El que entra en el santuario de las realidades universales,
incomprensibles, no puede en modo alguno conocer una lluvia o torrente de
conocimiento; ha de contentarse con que la verdad se revele a gotas con ideas
todavia débiles y oscuras: son las gotas del Verbo que caen una a una por
mediacion de los santos y de los hombres inspirados”.

En esas palabras el Niseno pone de manifiesto con gran
belleza y profundidad, y de manera muy realista, el modo como
tiene lugar el conocimiento de Dios. Frente al optimismo ilusorio
de una teologia demasiado afirmativa, la imagen de las gotas de
la noche subraya el caracter trabajoso, comprometido y oscuro
del conocimiento de Dios que nunca es “una lluvia o torrente de
conocimiento”, sino “gotas con ideas todavia débiles y oscuras”
que nos vienen del Verbo.

Tras las “gotas de la noche” encontramos ideas cercanas a
la tiniebla luminosa de la 17da de Moisés*. El mismo Gregotio
las relaciona explicitamente en la homilia XI. A Moisés —leemos
alli- Dios se le mostr6 primero en la luz, después le habl6 en la
columna de fuego, y finalmente contempl6 a Dios en la tiniebla.
Tiniebla luminosa y gotas de conocimiento son simbolos de la
atmosfera espiritual en que tiene lugar el encuentro del creyente
con Dios, encuentro en que el alma adquiere noticia cierta de su
presencia y al mismo tiempo se abandona en su accion.

El alma, como la esposa del Cantico, se va hermoseando
conforme se acerca a la fuente de luz. Entonces, “envuelta en
la noche divina”, el Esposo esta con ella, pero no se deja ver.

1XI, 8, p. 144.
# Cfr. Gregortio de Nisa, Sobre la vida de Moisés, 46, 162-166, ed. de L.F. Mateo
Seco, Madrid 1993, 90; 170-172.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 347

“No obstante, ¢l da al alma cierta sefial de su presencia sin que
sea claramente conocido, pues estd velado por su naturaleza
invisible”. Entonces el Verbo llama a la puerta.

“Entendemos aqui por puerta —escribe el Niseno— e/ conocimiento
impreciso de los misterios inefables; por ella se adentra en lo que busca. La
verdad que estd fuera de la naturaleza nuestra llama a la puerta de su
inteligencia para alcanzar un conocimiento imperfecto, como dice el apistol
Pablo (1Co 3,12) con alegorias y comparaciones: Abreme. Con la llamada
inspira nueva manera de abrir, pues son como verdadera lave las expresiones
que abren y hacen penetrar en lo que esta oculto: hermana, amiga, paloma

perfecta™.

La recompensa del alma por abrir y dejar entrar al Esposo sera
“el rocfo que cubre mi cabeza y las gotas de la noche que caen
de mis bucles”. Mediante la imagen de los bucles “que caen de la
cabeza del universo”, continua el Capadocio, se esta representando
simbolicamente a los profetas, a los evangelistas y a los apdstoles.
“Todos ellos en cuanto les sea posible saquen de la oscuridad los tesoros ocultos
¢ invisibles y vengan a ser para nosotros rio lleno de agua. Pero en relacion
con la realidad no son mds que gotas de rocio, aungue se desborden por su
grandeza y la importancia de su doctrina™*. Pablo, afirma Gregotio,
fue uno de estos rios; pero su sublime ensefianza que se desborda
como las olas “es tan s6lo una gota de rocio en comparaciéon con
el Verbo verdadero™®.

Gotas de rocio, en relacion con la realidad, aunque para
nosotros sean rios de agua: de esa forma, el Niseno expresa la
diferencia entre la realidad de Dios —de su Palabra encarnada—
y la percepciéon humana. L.a mas rica y fecunda plasmacion
doctrinal de los misterios no deja de ser una lejanisima aunque

$XI,7,p. 143 5.
#XI, 8, p.144.
# Tbid.



348 CESAR IZQUIERDO URBINA

verdadera percepcion de la realidad de Dios. Gotas de rocio son
las proposiciones de la fe, las férmulas y las imagenes a través de
las cuales llegamos a la realidad.

El discurso del Niseno es una expresion profunda, aunque
todavia no formalizada, de la necesaria dimensioén apofatica de
la teologia*. Conocemos verdaderamente los mistetios, pero su
realidad esta mucho mas alla de nuestro conocimiento. Lo que
afirmamos de Dios es verdadero, pero la verdad de Dios supera
absolutamente nuestras afirmaciones. Por esta razon, el hablar
sobre Dios debe ir necesariamente acompanado del silencio
sobre Dios. ¢No es esto una anticipacion de lo que los medievales
expresaron mas tarde con una tipica formulacién conceptual,
alejada de imagenes: “perceptio divinae veritatis tendens in ipsan’”’? 1.o
que ya sabemos es un anticipo de la realidad de los misterios que
se mostrara mas alla de la fe, en si misma, y alberga también lo que
todavia no sabemos ni podremos saber hasta la escatologia. Lo
que no sabemos es un secreto que esta escondido para nosotros;
de ello afirma santo Tomas (con una expresion que podria ser
perfectamente del Niseno): “Secreta per silentium honorificantur: (...)
1ibi silet laus, Dens, id est ipsum silentinm laus est tua”"'.

Los textos de Gregorio de Nisa que hemos examinado nos
hacen comprender lo inadecuado de clasificaciones coémodas
pero inciertas como la del oriente apofatico y del occidente
racionalista. Tras las formas originales con las que se expresa,
se encuentra una solida afirmaciéon del conocimiento de Dios
y una fuerte conciencia de los limites de ese conocimiento. El
Niseno ha conocido el misterio y penetrado en su profunda y
luminosamente oscura realidad.

* Cf. M.A. Vannier, “Aux sources de la voie negative”, en Revue des Sciences
Religienses 72 (1998) 411-414.
4 Tomas de Aquino, Iz Boet. de Trinitate, 1, q. 2 a. 1 arg. 6.



HABLARY CALLAR SOBRE DIOS 349
¢Como es posible hablar de Dios?

Al hablar de cualquier cosa, se pone en acto la relacion entre la
misma realidad, el conocimiento que se tiene de ella y la palabra
que la expresa: “Las palabras son signos de los conceptos, y los
conceptos son semejanzas de las cosas”*. Entre ellos la relacion
es de semejanza (entre concepto y la realidad) y de signo (entre
la palabra y el conocimiento). No estan al mismo nivel, sino que
cada uno se halla en un nivel que trasciende respecto al anterior
por lo que se puede decir que hay una especie de “pérdida” en
el conocimiento en relacién con la realidad, y en la palabra en
relacién con el conocimiento, que es mayor aun en relacion con la
realidad. Esto se traduce en que la palabra esta cargada de silencio
porque solo es palabra en la medida en que no lo dice todo. Al
decir lo que algo es, digo también que es mas que lo que digo.
Mas alla de lo que afirmo esta la cosa misma, en su ser propio,
ain no reducida a palabra. El silencio que acompafia a la palabra
indica que la realidad trasciende siempre e inevitablemente al
lenguaje. “El lenguaje sélo puede ocuparse significativamente de
un segmento de la realidad particular y restringido. El resto —y,
presumiblemente la mayor parte— es silencio”™”.

Al hablar de Dios, lo anterior adquiere una profundidad
insospechada porque la “realidad” de la que hablamos no esta
en nuestro horizonte de representacion y de comprension sino
que se trata del que esta mas alld de todo lo representado y de
toda palabra capaz de expresarlo. G. Steiner afirma que “lo que
esta mas alla de la palabra del hombre nos habla elocuentemente
de Dios™. Esa elocuencia se refiere naturalmente a la teologia
negativa, que es fundamental, y a la vez, radicalmente insuficiente.

* Tomas de Aquino, Summa Theologiae, 1, q. 13, a.1.

Y G. Steinet, Ensayos sobre el lengnaje, la literatura y lo inhumano, Barcelona 2003,
p. 38.

* Ibidem.



350 CESAR IZQUIERDO URBINA

Pero el silencio que esta “mas alla de la palabra del hombre” se
abre en Palabra de revelacion en la que Dios se manifiesta y a la
vez se oculta.

Dos expresiones clasicas en los escritos tomasianos siguen
siendo de permanente actualidad porque permiten comprender
todavia mejor la palabra y el silencio sobre Dios. En ambas, aparece
plasmada la distancia entre el conocimiento y la afirmacion, por un
lado, y la realidad de Dios o de los misterios, por otro. En relacién
con el acto de fe, escribe santo Tomas: “Actus credentis non terminatur
ad enuntiabile, sed ad ren?”®'. Es decir, el contenido de la fe no son
palabras, sino la realidad que las palabras expresan, y esa realidad
—que esta mas alla del enuntiabile (las palabras) por la que se accede
a ella— es lo que la fe confiesa. Algunos autores interpretan este
texto tomasiano en una linea progresivamente apofatica, como si
las palabras —las férmulas dogmaticas, por ejemplo— fueran meros
simbolos de una realidad que en el fondo serfa incognoscible. No
es dificil ver el riesgo de un cierto agnosticismo teolégico que
corre esa interpretacion.

La segunda expresion ya ha sido citada anteriormente y se
refiere a la definicion de “articnlus fide?” que santo Tomas presenta
como “perceptio divinae veritatis tendens in ipsan?”. Aqui se trata del
conocimiento que solo es tal en la medida en que mantiene viva
una tension a la realidad conocida, por tanto, en la medida en
que es percepcion limitada y dotada de un dinamismo intrinseco
a la misma realidad. Nada mas lejos, pues, de toda forma de
racionalismo que es, en definitiva, un deseo de dominar sobre lo
conocido. La tensién ala realidad muestra el caracter esencialmente
provisional del conocimiento que tenemos de Dios, tensién que

S, q.1, 2.2 ad 2.

52 Summa Theologiae, 11-11, q. 1, a. 6 sed contra que la atribuye a S. Isidoro de Sevilla,
lo mismo que S. Buenaventura, I1I Sent., d. 24, a. 3, q. 2; parece sin embargo que se
debe a Guillermo de Auxerre (Summa Aurea, lib 1ll, tr. 3,c 2, g 1).



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 351

se traduce como fendencia imparable a la realidad a la que solo se
llegara en la donaciéon escatolégica del mismo Dios.

En la via de la afirmacién-negaciéon de Dios, los elementos
que permiten avanzar y al mismo tiempo respetar el misterio son
los ya aludidos res praedicata y modus significandi de los que Tomas
de Aquino se ha ocupado en diversos lugares de su amplia obra.
“En los nombres que se dan a Dios hay que tener presente lo
siguiente: Las mismas perfecciones expresadas, como bondad,
vida, y otros; y el modo de expresarlas”. El momento afirmativo
se refiere a las perfecciones que corresponden a Dios de manera
unica y primera, y solo secundariamente y de manera creada a las
criaturas. En cambio el modo de expresar esas perfecciones es el
propio de las criaturas y, en consecuencia, se debe negar en Dios.

Dios ha hablado realmente y se ha manifestado como el Padre
amoroso que en Cristo se da a conocer a sus hijos para introducitlos
en su intimidad (cfr. DV 2). Es legitima, por tanto, la afirmacién y
enunciacion de la realidad de Dios, aunque siempre se deben tener
en cuenta cautelas que impidan los excesos de una via affirmationis
incontrolada que llevarfa a un fantasmagoérico ser glorioso.

En consecuencia, es necesario callar sobre Dios en cuanto que
s6lo asi reconocemos que es totalmente Otro, pero también es
necesatio hablar de Dios positivamente a partir de lo que El mismo
ha manifestado. Silencio y palabra sobre Dios son inseparables.
Balthasar lo ha expresado asi: “La palabra de Cristo, el cual habla
en ella como ningin otro hablé antes, como sélo habla el que
tiene poder, es, sin embargo, un puente colgante entre la falta de
palabra del mundo y la sobre-palabra del Dios Padre™*.

> Summa Theologiae, 1, q. 13 ad 3: “In nominibus igitur quae Deo attribuimus,
est duo considerare, scilicet, perfectiones ipsas significatas, ut bonitatem, vitam, et
huiusmodi; et modum significandi. Quantum igitur ad id quod significant huiusmodi
nomina, proprie competunt Deo, et magis proprie quam ipsis creaturis, et per prius
dicuntur de eo”.

> H.U. Balthasar,“Palabra y silencio”,177.



352 CESAR IZQUIERDO URBINA

Terminemos volviendo a considerar el documento Teologia hoy:
Perspectivas, principios y criterios. En €l se presenta equilibradamente
la funcién apofatica y catafatica del método teoldgico. La teologia,
nos dice, habla de manera verdadera sobre Dios, y al hacetrlo
aplica la via negativa —“dimension fundamental de todo discurso
auténticamente teolégico” junto con la afirmativa y la de la
eminencia. Lo definitivo es la posibilidad de hablar con verdad
sobre Dios a partir de sus obras y sobre todo de su palabra de
revelacion. A propésito de la teologia afirmativa, el documento
de la CTT dice™:

“La teologia afirmativa es posible como resultado de la escucha
obediente de la Palabra, presente en la creacion y en la bistoria. El misterio
de Dios revelado en Jesucristo por el poder del Espiritu Santo es un misterio
de éxtasis, amor, comunion_y morada mutua de las tres personas divinas;
es también un misterio de kenosis, la renuncia a la forma de Dios por
Jesiis en su encarnacion, para poder tomar la_forma de un esclavo (cf. Flp
2,5-11); y un misterio de theosis, los seres humanos son lamados a
participar en la vida de Dios y a compartir su «naturaleza divina» (2Pe
1,4) por medio de Cristo, en el Espiritn”.

Junto a ella, el “camino negativo y del mutismo, se refiere
a un sentido de asombro ante el misterio trinitario en el que
esta la salvacion”. La teologia, en ultimo término, esta llamada
a reconocer la prioridad absoluta de Dios, a no querer poseer
sino ser posefda por Dios, a estar atenta a lo que el Espiritu esta
diciendo a las iglesias por medio del «conocimiento de los santosy.
Finalmente, la teologfa implica un esfuerzo por la santidad y una
conciencia aun mas profunda de la trascendencia del Misterio de
Dios”.

> N. 98.



HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS 353

Segtin la famosa afirmacion de Origenes, hablar de Dios resulta
peligroso. Pero la teologfa lo hace gracias al Verbo Logos fuente
de revelacion y de toda palabra verdadera que da lugar al inellectus
y al affectus fidei. Cuando esta palabra resuena en nuestro tiempo
se iluminan las mentes y se encienden los corazones. En medio
de poderosas tinieblas y de silencios impuestos sigue abierto el
camino en el que, quienes seriamente buscan la verdad, se ven
orientados y atraidos por la presencia cierta del mismo Dios
que, con su Palabra y su Espiritu, los guia hacia la verdad plena.
Entonces, el mundo se vuelve mas habitable y la esperanza vuelve
a ser un verdadero motor para la humanidad.



