
Hablar y callar sobre Dios

César Izquierdo Urbina

Universidad de Navarra
Pamplona

Resumen: La relación entre palabra y silencio está en la base de cualquier 
comunicación humana. La teología, en cuanto palabra sobre Dios, necesita 
de la palabra y del silencio de una manera especial. Frente a la ceguera de 
una razón demasiado corta, insensible a la realidad de Dios, la teología 
debe hablar de Dios a partir de la revelación divina que se manifiesta 
como palabra, pero también como silencio. La teología debe referirse a 
Dios estrictamente como Dios, no simplemente como un ser más perfecto 
y elevado. La afirmación positiva sobre Dios debe ir acompañada de la 
negación para liberar nuestro modo de conocerlo de toda contaminación 
de lo no-divino. Teología positiva y teología negativa son acercamientos 
complementarios en el discurso teológico.

Palabras clave: Revelación, discurso teológico, Teología negativa, Analogía, 
Silencio, Palabra

Abstract: The relationship between word and silence is at the basis of  
any human communication. Theology, as a word about God, needs word 
and silence in a special way. Faced with the blindness of  a reason that is 
too short, insensitive to the reality of  God, theology must speak of  God 

                                          Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 325-353



326	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

on the basis of  divine revelation that manifests itself  as a word, but also 
as silence. Theology must refer to God strictly as God, not simply as a 
more perfect and elevated being. Positive affirmation about God must be 
accompanied by denial in order to free our way of  knowing Him from all 
contamination of  the non-divine. Positive theology and negative theology 
are complementary approaches in theological discourse.

Keywords: Revelation, Theological Discourse, Negative Theology, 
Analogy, Silence, Word

En el documento Teología hoy: Perspectivas, principios y criterios que 
la Comisión Teológica Internacional publicó en 2012 se alude al 
“sentimiento de vacío y de ausencia de Dios que muchas personas 
sienten hoy y que imbuye buena parte de la cultura moderna”1. 
Ese vacío y ausencia es lo que explica el silencio sobre Dios que 
parece haberse impuesto en la cultura tanto intelectual como 
popular en la que vivimos. En nuestro mundo ese silencio es 
interpretado por muchos como una consecuencia lógica ante lo 
ausente o inexistente. Se calla sobre Dios porque es irrelevante, 
bien porque, si existe, está escondido y ausente (deísmo) o bien 
porque es irreal o, más radicalmente, por carecer de sentido 
(ateísmo). Y no faltan quienes, para interesarse por Dios, ponen 
unas condiciones que exigirían que Dios se hiciese patente de una 
manera tal que, en último término, dejaría de ser Dios.

1 Teología hoy: Perspectivas, principios y criteriosn. 98. El documento había sido 
preparado por una subcomisión presidida por el profesor Santiago del Cura 
Elena, y de la que formaban parte Bruno Forte, Savio Hon Tai-Fai, SDB, Antonio 
Castellano, SDB, Tomislav Ivancic, Thomas Norris, Paul Rouhana, Leonard Santedi 
Kinpupu, Jerzy Szymik y Thomas Söding.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 327

“Deus absconditus”

“Vere Tu es Deus absconditus!” Las palabras de Isaías 45,15 
adquieren en cada época un significado característico. Para el 
creyente de nuestro tiempo, el Dios escondido es el Dios del 
silencio en la medida en que no está a disposición del hombre. 
Desde su propia conciencia de existir ante Dios, es testigo de que 
Dios calla y el mundo calla sobre Dios. Experimenta la dificultad 
de hablar de Dios porque para muchos se ha convertido en asunto 
privado, sin relevancia alguna en el terreno de encuentro común, 
en tema sobre el que no es posible un verdadero diálogo. Como 
consecuencia, observa que el vacío de Dios lo ocupa el hombre: 
el mundo está lleno del hombre, y parece que solo al hombre le 
compete la tarea titánica de dar sentido y coherencia a la realidad, 
a toda la realidad. 

La situación actual constituye un desafío, no solo para el 
creyente sino también para la teología que es, por esencia, palabra 
sobre Dios. Ese desafío lleva a poner de relieve a Dios frente a 
la ceguera de una razón demasiado corta, y, al mismo tiempo, a 
referirse a Dios estrictamente como Dios, no simplemente como 
un ser más perfecto y elevado. Dios existe, pero es Dios; existe 
como Dios y es necesario acudir a la negación para liberar nuestro 
modo de conocerlo de toda contaminación de lo no-divino. El 
mismo documento de la Comisión Teológica Internacional 
anteriormente citado recuerda que la razón iluminada por la 
fe tiene unos “límites intrínsecos de su actividad. Por ello, la 
teología cristiana puede tomar la forma de la teología «negativa» 
o «apofática»”2.

El comienzo de un libro clásico de la teología del siglo XX como 
es la obra de Jean Daniélou Dios y nosotros, plantea directamente 
el asunto que aquí nos interesa. Todo lo que decimos de Dios, 

2 Teología hoy: Perspectivas, principios y criterios n. 96.



328	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

afirma el autor, nos parece insignificante apenas lo decimos, 
al compararlo con lo que realmente es. Por eso, “cada vez que 
decimos algo, querríamos negarlo. Y al mismo tiempo es cierto 
que todo lo que decimos de Él es verdad y, no obstante, nada de 
eso es verdad”3.

Hablar de Dios y callar sobre Dios: no se trata solamente de 
que las palabras necesiten el silencio para “cargarse” de significado 
y así poder decir algo sobre cualquier cosa4, sino que –en el caso 
de Dios– el silencio es imperado porque “de Deo non possumus scire 
quid est”5. Esta afirmación tan radical tiene su continuidad natural 
en el silencio, en un cierto “no poder hablar de Dios”, ya que 
no se puede hablar de lo que no se conoce. Pero ese silencio no 
viene exigido solamente por el desconocimiento, sino que es el 
modo de reconocer y alabar lo oculto de Dios. Así lo expresa el 
mismo Tomás de Aquino con expresiones densas: callamos no 
porque no sepamos o podamos decir nada de él, sino porque lo 
que digamos es esencialmente imperfecto6.

Ahora bien, el silencio sobre Dios es siempre algo penúltimo; 
dicho de otro modo, la última palabra sobre Dios no es el silencio 
porque la negatividad, insustituible cuando nos referimos al mismo 
Ser último, al Ser de los seres, se abre a una positiva afirmación 

3 J. Daniélou, Dios y nosotros, Madrid 2003, 39.
4 C. Izquierdo, “Palabra (y silencio) sobre Dios”, Scripta Theologica 41 (2009) 

946-947: “Las palabras se cargan en el silencio, y una vez pronunciadas necesitan de 
nuevo el silencio del que escucha para poder penetrar en la riqueza que transmiten. 
Sin el silencio, la palabra quedaría huérfana, al mismo tiempo que sin la palabra, 
también el silencio sólo podría significar y producir un sentimiento de vacío”.

5 I, q. 1, a.7 ad 1.
6 “In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 ad 6: “Deus honoratur silentio, non quod nihil 

de ipso dicatur vel inquiratur, sed quia quidquid de ipso dicamus vel inquiramus, 
intelligimus nos ab eius comprehensione defecisse”. Otros textos a este respecto 
son: In De divinis nominibus, cap. 1, 2,3: “Venerantes indicibilia deitatis casto silentio, 
quod quidem dicit, quia occulta per hoc veneramur quod ea non scrutamur et 
ineffabilia per hoc quod ea silemus”. Cf. In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 arg. 6.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 329

a partir de los efectos. Citemos ahora completo el texto de la 
Summa en el que santo Tomás afirma que no podemos saber qué 
es Dios: “Aun cuando no podamos decir de Dios qué es, en esta 
doctrina sagrada (la teología) tomamos sus efectos, de naturaleza o 
de gracia, como sustituto de la definición para poder analizar lo 
que en esta doctrina se dice de Dios”7. A partir de los efectos es 
como se puede conocer y hablar de Dios, a quien nadie ha visto 
nunca ni puede ver. El principio de causalidad y el principio de 
semejanza proporcionan el fundamento para que se pueda hablar 
verdaderamente de Dios con una palabra que no desmiente el 
principio de que “no podemos decir de Dios qué es”.

¿Dios, objeto de conocimiento?

Lo que antecede es la vía metafísica que parte de lo sensible 
para remontarse a su causa y ejemplar. Esta argumentación 
supone la continuidad entre lo real, el conocimiento que de ello 
podemos tener y la palabra que expresa esa realidad mediante 
el conocimiento. Somos conscientes de que la metafísica no 
encuentra un reconocimiento suficiente por parte de la mentalidad 
científica que, en parte, va fagocitando la actividad filosófica. Y sin 
embargo, debe ser reivindicada tanto por su consistencia y validez 
intrínseca como por las consecuencias que su negación tendría 
para el hombre y la sociedad. Sin la verdad de las cosas, sin el ser, 
que es el alma de la metafísica, no quedaría más que –en último 
término– una lucha por el poder como ha puesto lúcidamente de 
manifiesto J. Ratzinger8. 

7 Summa Theologiae, I, q. 1, a.7 ad 1: “Licet de Deo non possimus scire quid est, 
utimur tamen eius effectu, in hac doctrina, vel naturae vel gratiae, loco definitionis, 
ad ea quae de Deo in hac doctrina considerantur, sicut et in aliquibus scientiis 
philosophicis demonstratur aliquid de causa per effectum, accipiendo effectum loco 
definitionis causae”.

8 Cf. J. Ratzinger, Verdad, valores, poder, Madrid 1995.



330	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Existen, además, otros modos de hablar de Dios que no piden 
el recurso inmediato a la metafísica, aunque al final deben estar 
abiertos a ella. Tanto a nivel lógico como ético es posible una 
cierta palabra sobre Dios. 

Desde el punto de vista lógico, podemos llamar “Dios” a lo 
absolutamente trascendente que está más allá del límite de lo 
cognoscible. Este límite no puede ser fijado a posteriori o desde 
aquí porque siempre cabe un más allá, a no ser que se ponga ese 
límite en unas condiciones determinadas de conocimiento a partir 
de las cuales se considera irreal todo lo que no las cumpla. Pero 
solo una decisión arbitraria (voluntarista) podría establecer algo 
así. Cabe la posibilidad de no reconocer la existencia de algo que 
trascienda a todo, pero en cambio es más difícil negar su realidad 
o posibilidad. No hay forma de excluir la posibilidad absoluta de 
que exista un tipo de realidad distinta de la realidad conocida. Más 
bien, la trascendencia de lo inmediato, cuyo límite –se defina como 
se defina– está ahí, ofreciendo la posibilidad de franquearlo, remite 
a una trascendencia última como fundamento y fuente de toda la 
realidad. El nombre de esa trascendencia es “Dios”. Por definición, 
Dios no pertenece al mundo y, por esa razón, no hay forma de 
conocimiento-control científico sobre la realidad de Dios.

En cuanto a la implicación de Dios en la ética, no parece que 
haya más salidas que una ética del bien y del mal o una ética del 
sujeto. La primera implica a la metafísica y determina la moralidad 
por la naturaleza misma de las cosas. La segunda en cambio 
depende de condiciones formales que determinan que el sujeto 
actúe bien o mal. Hoy no es tan fácil señalar la bondad o maldad 
moral por el puro objeto moral, porque somos conscientes de que 
la percepción moral depende de factores de los dos campos y no 
existe una separación tan tajante entre lo objetivo y lo subjetivo. 
Pero se puede afirmar en cambio que una ética que merezca 
realmente ese nombre no puede ser sola o primordialmente 
formal, sino que necesita acceder al bien trascendente, al bien 



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 331

que lo es ante Dios. Solo lo que se mantiene ante Dios es capaz 
de presentarse como algo dotado de validez universal y perenne; 
solo lo que participa del carácter absoluto de Dios puede liberar al 
hombre de perderse en un mar de juicios morales contrapuestos 
(relativos) y, en consecuencia, del riesgo de la arbitrariedad de los 
poderosos que –en el campo de la moral y de la acción– no son 
solamente quienes manejan la economía, la política o los media, 
sino también los intelectuales capaces de construir ideologías para 
justificar el proceder y los posibles abusos de aquellos. 

A la luz de lo que se viene diciendo, ¿cuál es la respuesta a 
la pregunta de si Dios puede ser Dios objeto de conocimiento? 
La respuesta debe atender a diversos aspectos. Por un lado, si se 
entiende el objeto como algo delimitado, Dios no puede ser de 
ninguna manera objeto de conocimiento. Pero si, en cambio, al 
referirnos al objeto expresamos simplemente que lo conocido es 
distinto del sujeto y que por tanto no puede ser objeto de conciencia 
sino de palabra interior, entonces tiene algún sentido hablar de un 
conocimiento “objetivo” de Dios: no, porque ese conocimiento 
lo exprese adecuadamente sino en cuanto lo real conocido está 
en el sujeto distinguiéndose de él. Eso es lo que decimos cuando 
afirmamos, con santo Tomás, que “Dios no tiene nombre o que 
está por encima de todo nombre, porque su esencia supera todo lo 
que de Dios podemos entender o expresar con nuestras palabras”9.

Santo Tomás ha presentado esta cuestión de un modo muy 
original cuando, al tratar de la “sacra doctrina”, no se pregunta si 
Dios es el objeto sino solamente si es el sujeto de la teología. 
No nos detenemos en la respuesta que da el Santo Doctor, sino 
simplemente en el hecho de que, al tratarse de Dios, solo tiene 
sentido un discurso en el que Dios mismo aliente sobre lo que de 
él podemos decir. No importa, en consecuencia, tanto lo que el 
hombre piense, comprenda o forme sobre la noticia que pueda 

9 Summa Theologiae, I, q.13, a.1 ad 1.



332	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

tener de Dios, sino la fidelidad para pensar y hablar como eco del 
sujeto que es el mismo Dios.

Hablando –en 2006– a los miembros de la Comisión Teológica 
Internacional, Benedicto XVI se refirió a esta cuestión: 

“Santo Tomás de Aquino dice que en la teología Dios no es 
el objeto del cual hablamos. Esta es nuestra concepción normal. 
Pero en realidad, Dios no es el objeto: Dios es el sujeto de la 
teología. Quien habla en la teología, el sujeto hablante, debería 
ser Dios mismo. Y nuestro hablar y pensar debería servir 
únicamente para que el hablar de Dios y la Palabra de Dios 
puedan ser escuchadas y puedan encontrar espacio en el mundo. 
Así nos encontramos invitados a un camino de purificación, 
para que nuestras palabras sean solo instrumento mediante el 
cual Dios pueda hablar, y así Dios sea realmente no objeto, sino 
sujeto de la teología”10.

Así pues, la condición del hombre abierto a la manifestación 
de Dios no le hace capaz de enfrentarse a él como a un objeto del 
que de alguna manera se pueda enseñorear. Puede hablar de Dios 
con temor y respeto, con la conciencia de que conoce algo de la 
verdad de Dios pero solamente en la medida en que está abierto a 
dejarse medir por esa misma verdad; a hablar y a guardar silencio, 
al mismo tiempo.

Misterio y revelación

La noción de misterio proporciona, en este contexto, su enorme 
potencial hermenéutico. Los misterios se hallan presentes en las 
religiones en cuanto apuntan alo desconocido de la divinidad 

10 Benedicto XVI, Homilía durante la Misa con los miembros de la CTI (6.X.2006). 
Citado por S. Del Cura Elena, “Dios como “sujeto” de la teología: su relevancia 
en una cultura postcristiana y postsecular”, en Estudio Agustiniano 45 (2010) 19-20.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 333

que, por un lado, inspira sobrecogimiento y temor como reacción 
ante la grandeza y poder divino, y por otro, resulta enormemente 
atrayente y subyugador por la promesa que encierra de luz y de 
beneficio (el mysterium tremens et fascinans de R. Otto11).

Pero el misterio tiene en la fe cristiana un sentido completamente 
original porque no solo se refiere a lo numinoso de Dios y al orden 
de lo divino sino que implica al mismo tiempo la revelación del 
propio misterio. La realidad única de Dios es de tal densidad que 
ninguna otra realidad puede compararse con ella. Al mismo tiempo, 
solo conocemos esta realidad en cuanto es revelada. El contenido 
de la revelación es el misterio de Dios, y más concretamente el 
misterio del Padre: el Deus absconditus, a quien nadie vio jamás, 
que nos ha sido revelado por el Hijo único, “que está en el seno 
del Padre” (Jn 1,18). Este es el misterio “mantenido en silencio 
(gesigemenou) por tiempos eternos y manifestado ahora” a los 
gentiles, a los apóstoles y profetas (Ro 16, 25-26; cfr. Ef 3, 5; Col 
1,26).

La invisibilidad y el silencio que caracterizan –para nosotros– 
el misterio de Dios –del Padre– se abren como revelación en 
Cristo que es Hijo, “Imagen del Dios invisible” (Col 1,15) y 
Palabra encarnada (Jn 1,14). Esta revelación no es alcanzada por 
la capacidad o esfuerzo humanos, sino que se abre desde dentro, 
de Dios “movido por su gran amor” (DV 2). En Cristo, Palabra 
e Imagen, el misterio se abre y se comunica, pero sin dejar de 
ser misterio: Cristo es a la vez misterio y revelación de Dios. El 
silencio fontal del Padre es también silencio final y así, según la 
célebre expresión de S. Juan de la Cruz, una vez que ha dicho su 
Verbo, Dios se ha quedado mudo: Dios, al darnos a su Hijo, su 

11 R. Otto, Lo santo: la racional y lo irracional en la idea de Dios, Madrid 1994, 22-37; 
51-66..



334	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Palabra –“que no tiene otra”– “ha quedado como mudo, y no 
tiene más que hablar”12.

La revelación que contiene y da a conocer la verdad de Dios 
es revelación del misterio de Dios y, a la vez, de su designio 
salvador. La revelación del misterio no es solo manifestación de 
lo incognoscible, o el horizonte totalmente inalcanzable de Dios, 
sino más bien el lugar donde la presencia personal de Dios se 
hace histórica, cierta e inmediata en el mundo y en la vida de los 
hombres13. Es principalmente el “misterio de su voluntad” (Ef 
1,9) y, en último término, el “misterio de Cristo” (Ef 3,4) o, como 
afirma el Vaticano II refiriéndose a lo que Cristo manifiesta al 
hombre, “el misterio del Padre y de su amor” (Gaudium et Spes 22).

Los misterios cristianos han sido –y siguen siendo– los más 
combatidos por los defensores de una racionalidad autolimitada 
que ve en ellos una pretensión inaceptable de aportar luz y 
conocimiento a lo humano en lugar de limitarse a dar consuelo o 
a hablar simbólicamente de “lo divino” del propio hombre. San 
Juan Pablo II escribió en Fides et Ratio que la resistencia de la 
razón a aceptar la posibilidad de la revelación y de los misterios 
la convierte en razón truncada y débil, cerrada a la búsqueda 
metafísica de las preguntas últimas del hombre, y concentrada 
“en los problemas particulares y regionales, a veces incluso 

12 San Juan de la Cruz, Subida al Monte Carmelo II, 22, 3.4. Orígenes, por su 
parte, presenta una doctrina de la unidad interna de la Palabra que se muestra en 
un movimiento ascendente: “Toda palabra de Dios, que en el comienzo estaba 
en Dios…, es algo distinto de las palabras. La palabra es algo uno compuesto 
de múltiples sentencias, pero ninguna de esas palabras es Palabra: El que habla 
las cosas verdaderas, aun cuando hablase sobre todo y no dejase fuera nada, sólo 
diría, sin embargo, una sola. Los santos, que siempre se atienen únicamente a la 
Palabra Única como meta, no hablan mucho”. Todas las palabras de la Escritura 
son, de esta manera, una única Palabra, “pues todo se recapitula en Ella como en la 
Cabeza Única” (In Ioh. V, 4-6; citado por H.U von Balthasar, “Palabra y silencio”, 
en Verbum Caro. Ensayos teológicos I, Madrid 1964, p. 174 s.

13 A. Manara, La fede e i suoi fondamenti, Roma 1994, 23-24



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 335

puramente formales” (FR 61). Además, relaciona el inagotable 
deseo de conocer que tiene el hombre, con su “constante apertura 
al misterio” (FR 71). Esa apertura puede ser confirmada o 
negada, con efectos consiguientes sobre la misma razón. Por eso, 
la encíclica anima a la reflexión filosófica “para que no se cierre 
el camino que conduce al reconocimiento del misterio” (FR 51).

Desde un punto de vista formal, revelación y misterio son 
nociones correlativas que se exigen mutuamente, y entre las 
cuales hay una cierta relación dialéctica: hay revelación porque 
existe el misterio, pero al mismo tiempo en la medida en que no 
es totalmente misterio; y sabemos del misterio porque ha sido 
revelado, pero esa revelación deja el misterio intocado. Misterio y 
revelación son, por tanto, correlativos, pero no se oponen14. Así, 
por ejemplo, no se trata de que cuanta menor sea la revelación, 
mayor será el misterio, y cuanto más clara la revelación, menor 
sea el misterio. Junto a ello es necesario superar la tendencia a 
entender el misterio en contraposición al conocimiento, y dar un 
paso en cambio en la dirección del amor que es razón tanto de lo 
oculto como de la revelación de Dios.

La revelación solo puede ser una donación amorosa de Dios 
que nunca está del todo “disponible” para el hombre; da a conocer 
el misterio de Dios, y se adquiere mayor conciencia del misterio 
cuanto se conoce mejor la revelación de Dios. Sólo en algunos 
planteamientos filosóficos sobre la revelación, como el hegeliano, 
se trata de anular el misterio a base de reducir la revelación a 
filosofía. De esta cuestión se ocupó el concilio Vaticano I al enseñar 
que “los misterios divinos por su propia naturaleza van siempre 
más allá del entendimiento creado, de modo que aún después de 

14 W. Kasper, Revelación y misterio, en Id., Teología e Iglesia, Barcelona 1989, pp. 
187-203.



336	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

la entrega de la revelación recibida en la fe, permanecen ocultos 
bajo el velo de la misma fe y de una cierta oscuridad” (Dei Filius)15.

Así pues, la revelación abre el misterio, lo manifiesta y da a 
conocer, pero al mismo tiempo lo oculta, es “re-velatio”. Nos da 
a conocer el misterio de Dios y de su amor salvador a través de 
imágenes y de palabras humanas que son signos esencialmente 
imperfectos de la realidad que expresan. Aceptamos la verdad 
que contienen pero sabiendo que esa realidad increada supera 
completamente cualquier expresión o signo creados. 

De manera palpable se puede apreciar lo anterior en Cristo, 
Hijo y Verbo encarnado. Por la encarnación, Dios se hace visible 
y audible en Cristo, imagen perfecta del Padre y Verbo eterno. 
Pero el “arropamiento” de carne del Verbo eterno es a la vez 
manifestación y ocultamiento. Manifestación porque “el Logos se 
hizo carne y habitó entre nosotros” (Jn, 1,14), y le hemos visto, 
oído, tocado (cf. 1Jn 1,1s). Ocultamiento porque sin la luz de la 
fe, en su encarnación el Verbo –Jesús de Nazaret– no sólo no 
se manifiesta como Dios sino que incluso se manifiesta como 
no-Dios. Sin la Revelación (que resulta ser el mismo Jesucristo), 
y la gracia del initium fidei, seguiría siendo impensable que haya 
un hombre que sea realmente Dios. De hecho ante el Verbo 
encarnado es posible y real la incredulidad, la ceguera que no 
reconoce la divinidad de Cristo ni, por consiguiente, tampoco la 
humanidad de Cristo como signo de la divinidad.

El silencio, vía de revelación de Dios

Dios no puede dejar de ser “Deus absconditus”, para convertirse 
plenamente en “Deus revelatus”. El silencio de Dios que percibe 
el hombre hunde sus raíces en el “misterio escondido”, en la 

15 Concilio Vaticano I, Constitución Dogmática Dei Filius, cap. 4 (DH 3016).



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 337

realidad insuperable de Dios que sólo se explica desde sí mismo, 
sin relación necesaria a sus criaturas. 

El silencio de Dios, en este sentido, es una forma de 
manifestarse porque apunta a la presencia y acción de Dios que se 
muestran para el hombre atento, no de acuerdo con las exigencias 
de la necesidad, sino de la libertad amorosa que pide ser acogida 
de manera abandonada e incondicional. El silencio, entonces, es 
el que acompaña a la entrega total. “Jesús no sólo habló; no sólo 
nos dejó palabras. Se entrega a sí mismo. (…) Su palabra es algo 
más que un simple hablar; es carne y sangre «para la vida del 
mundo» (Jn 6,51)”16.

Al comprender que Dios se revela también por el silencio, el 
hombre entiende que no es posible hallar una respuesta total que 
satisfaga plenamente a su intelecto ni a sus preguntas sobre Dios 
y sobre su misterio. De ese modo, aprende que el conocimiento 
no es la suprema instancia de acercamiento a la realidad y, al 
saberlo, está en condiciones de vivir –y en el fondo, también de 
conocer más profundamente– según sus auténticas capacidades. 
Como recordó el mismo Benedicto XVI, la tentación de reducirlo 
todo a conocimiento es siempre la tentación del hombre, desde 
el Paraíso, porque considera que únicamente el conocimiento le 
confiere el poder17. Pero la realidad de las cosas, y más aún la 
realidad de los hombres y de modo insuperable la realidad de 
Dios, va más allá de lo que el conocimiento puede conquistar. 

El fondo último de la realidad es inexpresable, y se requiere el 
amor para ponerse en el nivel de comprensión y acogida. Y este 
es el problema del hombre que 

“quiere tomar por sí mismo del árbol del conocimiento el 
poder de plasmar el mundo, de hacerse dios, elevándose a su 

16 Benedicto XVI, Homilía (20.III.2008).
17 Cf. Benedicto XVI, Homilía (8.XII.05).



338	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

nivel, y de vencer con sus fuerzas a la muerte y las tinieblas. 
No quiere contar con el amor que no le parece fiable. Más 
que el amor, busca el poder, con el que quiere dirigir de modo 
autónomo su vida. Al hacer esto, se fía de la mentira más que de 
la verdad, y así se hunde con su vida en el vacío, en la muerte”18.

Al silencio por el que Dios se revela, corresponde el hombre 
también con cierto silencio que es el que modula toda investigación 
y palabra sobre Dios, y de este modo se convierte en una forma 
insustituible de honrar a Dios. Ese silencio no es la pura negación 
de la palabra, ni indicio de desinterés o adormecimiento, sino el 
silencio activo, el silencio del asombro, del reconocimiento de 
la grandeza ante la que se encuentra, de la renuncia a reducir a 
medidas pequeñas lo que supera toda medida. Es el silencio de 
quien se dispone a escuchar, el silencio que es “un mirador que 
permite captar toda la amplitud de nuestro límite y, sin embargo, 
no padecerlo como línea última”19. Por esta vía, el silencio se 
convierte en doxología, en la alabanza que el intelecto humano 
debe tributar a la fuente de toda comprensión. “Se honra un 
secreto cuando se guarda silencio sobre él“, afirma S. Tomás, a 
quien se deben también las siguientes palabras: “Dios es honrado 
con el silencio, no porque no se pueda decir o investigar nada sobre 
Él, sino porque cualquier cosa que digamos o nos preguntemos 
sabemos que está muy lejos de su verdadera comprensión”20.

“Apofatismo” oriental

En el ya citado documento Teología hoy: Perspectivas, principios 
y criterios la Comisión Teológica Internacional recomienda a la 

18  Ibidem.
19 R. Andrés, “De los modos de decir en silencio”, en R. Andrés, No sufrir 

compañía. Escritos místicos sobre el silencio, Barcelona 2010, 11.
20 In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 ad 6.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 339

teología católica “enraizarse en la gran sabiduría de la tradición 
de la Biblia, conectar con la sabiduría de las tradiciones del 
cristianismo oriental y occidental, y buscar establecer un puente 
con todas las tradiciones de sabiduría”21. El consejo es claro en casi 
todos sus puntos. Sin embargo, en lo que se refiere al “cristianismo 
oriental” es oportuna alguna precisión. Las semejanzas y los 
contrastes entre el oriente ortodoxo y el occidente católico, en lo 
que respecta al conocimiento y discurso sobre Dios, enriquecen 
la comprensión teológica de la cuestión.

Uno de los temas de fondo de las diferencias entre católicos 
y ortodoxos es el modo de conocer a Dios y la posibilidad de 
una auténtica teología, es decir de un discurso verdadero sobre 
Dios. Las posturas parecen, de entrada, perfectamente marcadas: 
la teología oriental sería apofática y su expresión natural es la 
espiritualidad y la mística. La teología occidental, en cambio, 
preferiría la afirmación, y es, en consecuencia, principalmente 
catafática, con un discurso racional que no se abre espontánea e 
inmediatamente –lo hace en un segundo momento– al afecto y al 
encuentro místico con Dios22.

Aunque ese planteamiento es cómodo y simple, no corresponde 
a la realidad que está mucho más llena de importantes matices. Uno 
de ellos es el hecho de que el oriente ortodoxo no es uniforme 
sino que dentro de él conviven tendencias bastante dispares 
en lo que se refiere a la posibilidad de hablar de Dios. Una de 
ellas, que podemos considerar rígida, subraya especialmente el 
apofatismo entendido de manera radical. Según los autores que 
la representan23, Dios no puede ser alcanzado realmente, ni por 

21 Número 99.
22 Retomo aquí algunas ideas de un artículo anterior: C. Izquierdo, “The 

“Apophatic” East and the “rationalist” West”, en M. Dobrzeniecki- M. Raczynski-
Rozek (eds.), Teologia między Wschodem a Zachodem, Kraków 2019, 65-78.

23 Cf. P. Deseille, De l’Orient à l’occident. Orthodoxie et christianisme, Genève 2017. La 
obra recoge la experiencia y las reflexiones del P. Placide Deseille (Archimandrita 



340	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

imágenes, ni por sentimientos propios, ni por conceptos ni por 
razonamientos. “Solo la fe pura y la contemplación, que no es 
sino la fe que deviene conciencia experimental de su objeto, son 
de alguna manera proporcionadas (a Dios)”24. La gran figura a la 
que estos autores se remiten es Gregorio Palamas (1296-1359) 
que afirma: “la naturaleza divina debe ser considerada al mismo 
tiempo como imparticipable y en un cierto sentido participable. 
Llegamos a la participación de la naturaleza divina y con todo resta 
ella totalmente inaccesible. Es necesario que afirmemos ambas 
cosas a la vez y que establezcamos su antinomia como criterio de la 
piedad”25, esto es de la verdadera fe. Es necesario, en consecuencia, 
afirmar la inaccesibilidad de la naturaleza divina y al mismo 
tiempo la participación en ella. La solución a esta dificultad viene 
con la distinción palamita entre la esencia de Dios “inaccesible, 
incognoscible, incomunicable y las energías u operaciones divinas, 
fuerzas naturales e inseparables de la esencia en las que Dios 
procede en el exterior, se manifiesta, se comunica, se da”26.

La otra tendencia dentro de la ortodoxia está más abierta 
a la teología católica y, en consecuencia, no subraya en exceso 
el apofatismo. Más aún, invita a adquirir conciencia de que un 
apofatismo sin el necesario contrapeso acaba acercándose a una u 
otra forma de agnosticismo o, al menos, de nominalismo. Lo avisó 
ya Boulgakof  hace muchos años cuando escribía: “La teología 

Placide, fallecido en enero de 2018), francés formado desde su adolescencia en 
la espiritualidad cisterciense, y él mismo monje cisterciense durante 35 años que, 
tras un largo proceso, decidió pasarse al oriente, es decir, incorporarse a la Iglesia 
ortodoxa junto con todo el monasterio del que era abad.

24 Id., 189.
25 Citado por V. Lossky, Teología mística de la Iglesia de oriente, Barcelona 1982, 53. 

El texto de Palamas en PG 150, 932 D.
26 Ibid. Sobre las vicisitudes del palamismo, su escasa importancia para algunos 

teólogos ortodoxos (Trembelas y otros) y a la vez su reivindicación por otros 
(Lossky, Staniloaë etc) cfr M.M. Garijo Guembe, “Palamismo”, en X. Pikaza y N. 
Silanes, Diccionario teológico El Dios cristiano, Salamanca 1992, 1029-1042.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 341

apofática sin la catafática está vacía y acaba, en fin de cuentas, 
en el ateísmo práctico que encontramos una y otra vez en el 
agnosticismo”27.

Quizás el aviso de Boulgakof  ha influido en un autor como 
Evdokimov que presenta una postura más equilibrada ya que 
admite la teología catafática aunque, afirma, se debe completar con 
el método apofático. “La teología positiva no está desvalorizada, 
sino situada precisamente en sus propias dimensiones y en sus 
propios límites”28. Cita un texto apofático de san Gregorio de 
Nisa: “Los conceptos crean unos ídolos de Dios; solo el asombro 
capta algo”29. Los misterios “simples, absolutos e incorruptibles 
de la teología se revelan en la tiniebla hiperluminosa del silencio”30. 
Esto, insiste Evdokimov, no es agnosticismo porque gracias a 
este no-conocimiento, a través de una “intuitividad primordial 
y simple”, se conoce más allá de toda inteligencia. La teología 
negativa es una superación, pero que nunca se aparta de su base 
que es teología positiva de la revelación. Y señala: la vía negativa 
no es una vía negadora, porque la negatividad no es negación. “La 
afirmación triunfa a través de la negación”31.

Los occidentales han tratado de encontrar una vía en la que 
la negación y la afirmación en el conocimiento de Dios no se 
excluyan mutuamente sino que se encuentren dialécticamente. 
La distinción tomasiana32 entre res praedicata y modus significandi 
rige el discurso sobre Dios. La perfección del ser (res praedicata) 

27 S. Boulgakof, Le Paraclet, Paris 1946, 346.
28 P. Evdokimov, La conoscenza di Dio secondo la tradizione orientale, Roma 1983, 

25; L’Orthodoxie, Paris 1979, 54-55. Cfr. P. Tremblas, Dogmatique de l’Église orthodoxe 
catholique, I, Bruges 1966, 175-176.

29 De vita Moysis PG 44, 377 B; In Cant PG 44, 1028 D.
30 El texto es de la Teología mística de Dionisio, cit. por P. Evdokimov, L’Orthodoxie, 

54.
31 P. Evdokimov, La conoscenza di Dio, cit., 25.
32 I, q. 13 ad 3.



342	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

constituye el momento afirmativo mientras que el modo como 
se predica de Dios (modus significandi) es el negativo. Todo este 
planteamiento forma parte del proceder según la analogía que 
está lejos, a la vez, de una identificación de esencias que llevaría al 
panteísmo y de una total equivocidad que pondría en la ruta del 
agnosticismo.

Deseille y la corriente teológica ortodoxa en la que se sitúa no 
acepta el planteamiento católico al que acusa de no respetar la 
absoluta inaccesibilidad de la esencia divina33. Más aún, se insiste 
una y otra vez en que el apofatismo es lo que caracteriza a la 
ortodoxia ya desde los Padres griegos. “El apofatismo constituye 
el carácter fundamental de toda la tradición teológica de la Iglesia 
de oriente”34. 

A la luz de las diversas posiciones, no parece lógico conformarse 
con una distribución de roles como si de verdad occidente 
se caracterizara por la tendencia a un uso exclusivo y excesivo 
de la razón, en tanto que lo propio de oriente sería el sentido 
profundo –no racional– del misterio y una selecta (y exclusiva) 
espiritualidad. Puede que, en ocasiones, se hayan dado excesos 
en uno u otro lado, pero de ninguna manera esa distribución 
marca una auténtica oposición. Los Padres latinos, empezando 
por san Agustín (a quien Deseille critica duramente), tienen una 
plena conciencia del misterio de Dios y saben que sus discursos 
son siempre aproximaciones a la realidad divina que les supera 

33 P. Deseille, De l’orient à l’occident, cit, p. 181: “La ausencia en occidente de 
la distinción entre la esencia divina imparticipable y las energías que son la 
proyección eterna de esta esencia y la vida divina que se comunica a las criaturas, 
deja siempre a los ortodoxos la impresión de que el cristianismo occidental oscila 
permanentemente entre una confusión panteísta entre los hombres y Dios y una 
interpretación puramente metafórica de la divinización que la vacía de su contenido 
real y reduce la vida espiritual a una mera vida moral elevada”.

34 V. Lossky, O. c., 21.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 343

totalmente35. A su vez, no parece fácilmente defendible que los 
Padres griegos, empezando por los capadocios y de manera 
especial por el “apofático” Gregorio de Nisa se hayan sentido 
cohibidos a la hora de expresar racionalmente (teológicamente) 
el misterio trinitario. Precisamente, los siete primeros concilios 
ecuménicos en los que se forjó la terminología dogmática para 
expresar el misterio trinitario y la cristología fueron protagonizados, 
fundamentalmente, por obispos orientales que no temían 
proponer una renovación terminológica para lograr un discurso 
teológico “ortodoxo”, fiel a la fe recibida. De hecho, la crítica 
harnackiana de haber helenizado el cristianismo se dirigiría, sobre 
todo, a la aportación de los orientales que introdujeron términos 
como “hypóstasis”, “ousía”, “physis”, “energeia” etc. Lo que sucede 
es que la nueva terminología no solo no suponía ningún tipo de 
helenización sino, al contrario, una verdadera des-helenización ya 
que de ese modo se cerró el camino a toda comprensión mítica de 
la unidad y pluralidad en Dios y en Cristo36.

Leyendo a Gregorio de Nisa 

La tesis de que oriente es apofático y occidente es racionalista 
queda contradicha por diversos argumentos. Aquí nos limitaremos 
a presentar un texto especialmente significativo de un maestro 
del pensamiento especialmente relevante en la cuestión que nos 
ocupa, como Gregorio de Nisa, el Padre oriental interpretado con 
frecuencia en una línea muy apofática. El Niseno ha afrontado en 

35 Así se puede apreciar en este texto de Agustín de Hipona: “En el principio 
era la Palabra. Esto sólo puede entenderse sin palabras; no se entiende con palabras 
humanas. La Palabra es una cierta forma sin forma, pero que es la forma de todas 
las cosas que tienen forma… Todo se encuentra en Ella; y, sin embargo, como es 
Dios, todo se encuentra asimismo por debajo de Ella” (Sermo 117; PL 38, 662-671).

36 Cfr. A. Amato, Jesús el Señor, Madrid: 22009, 265-268; 339-340.



344	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

diversos textos la cuestión del conocimiento de Dios que puede 
expresarse en palabras y mediante el silencio. Aquí nos limitamos 
la enseñanza que expresa en una de sus obras, las Homilías sobre el 
Cantar de los Cantares.

En su comentario, san Gregorio de Nisa comenta algunas 
imágenes del Cantar de los Cantares que le sirven para declarar 
la belleza del Verbo esposo y de la esposa que es la Iglesia. Para 
nuestro propósito son especialmente relevantes dos de estas 
imágenes: los dientes y las “gotas de la noche”37.

Gregorio se refiere a los dientes a partir de Cant 4,2: “Tus 
dientes, un rebaño de ovejas esquiladas que salen de bañarse”. En los 
dientes, Gregorio ve en primer lugar una manifestación de belleza: 
“Se justifica el elogio de los dientes por su solidez, armoniosa 
colocación, firme, igual y bien definida en las encías”. (Por eso 
mismo muestra su perplejidad por la comparación que hace el 
texto bíblico entre los dientes y un rebaño de cabras38). 

La función de los dientes es triturar el alimento para que pueda 
ser asimilado por el organismo. El alimento sólido del que vive y 
con el que se alimenta la Iglesia son los misterios cuya noticia nos 
es dada en los dogmas. Por esa razón, Gregorio señala que “la 
Iglesia necesita dientes para que con su explicación esclarezca los 
dogmas. Lo mismo decimos de aquellos que con sus explicaciones 
nos declaran los misterios”39. Encontramos aquí una alusión a la 
acción catequética de los pastores, pero también al servicio que 

37 Tomo aquí algunas ideas de un escrito anterior: C. Izquierdo, “Credere nella 
Chiesa. La simbologia ecclesiale di Gregorio di Nissa”, en G. Pasquale - C. Dotolo 
(edd.), Amore e verità. Sintesi prospettica di Teologia Fondamentale. Studi in onore di Rino 
Fisichella, Città del Vaticano, 2011, 590-594.

38 Gregorio de Nisa, Homilías sobre el Cantar de los Cantares VII, 8. Citamos 
por la edición española de Teodoro H. Martín: San Gregorio de Nisa, Semillas de 
contemplación. Homilías sobre el Cantar de los cantares. Vida de Moisés: historia y contemplación, 
Madrid 2001, 102.

39 Ibid.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 345

prestan los doctores (los teólogos). Quienes cumplen el oficio 
de dientes en la Iglesia “desmenuzan los misterios divinos, para 
que este alimento espiritual sea bien asimilado por el cuerpo de la 
Iglesia. Reciben en su boca el pan duro y compacto de la Palabra 
y por su examen minucioso lo hacen digerible a las almas que lo 
reciben”. De este modo, “nos hacen más suave el alimento sólido 
de las enseñanzas divinas masticándolas”. 

El Niseno muestra un acercamiento a la comprensión de la 
fe y al servicio de la teología que vale la pena poner de relieve. 
Respecto a la fe, hay que subrayar el modo como la relaciona con 
la asimilación. La fe no es un movimiento ciego de la persona en 
la dirección de lo incognoscible, ni tampoco una mera disposición 
moral. Los misterios, afirma Gregorio, deben ser declarados, de 
forma que el alimento de la fe –y aquí se trata sobre todo del 
alimento para la inteligencia– sea bien asimilado por los fieles. 
Esa es la tarea de los pastores y de los doctores (por entonces 
identificados en la práctica): desmenuzar los misterios, examinarlos 
minuciosamente, “masticarlos” para convertirlos en alimento 
suave, explicarlos. Así nos encontramos con un primer servicio 
tanto del ministerio pastoral como del oficio teológico: facilitar el 
desarrollo de la fe en cuanto acceso y vida de los misterios. Este 
es, sin duda, un cometido que precede a otros que tendría que 
desempeñar más tarde la teología: el primer servicio que presta la 
teología se dirige a la inteligencia de la fe, a la catequesis, diríamos 
hoy. Este servicio es anterior a todo desarrollo crítico exigido por 
el diálogo con el pensamiento científico y filosófico40.

En relación con el servicio a la inteligencia de la fe, la función 
de los “dientes” que mastican los dogmas para convertirlos en 
alimento más apropiado para todos recibe una aportación de 
singular belleza con el comentario de Gregorio al “rocío de la 
noche” y a las “gotas de la noche” (Cant 5,1) de las que trata en 

40 XI, 8, p. 144.



346	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

la homilía XI. El texto es muy conocido, pero vale la pena citarlo 
entero41:

“Las gotas de la noche prolongan la idea de nuestra meditación 
precedente. El que entra en el santuario de las realidades universales, 
incomprensibles, no puede en modo alguno conocer una lluvia o torrente de 
conocimiento; ha de contentarse con que la verdad se revele a gotas con ideas 
todavía débiles y oscuras: son las gotas del Verbo que caen una a una por 
mediación de los santos y de los hombres inspirados”.

En esas palabras el Niseno pone de manifiesto con gran 
belleza y profundidad, y de manera muy realista, el modo como 
tiene lugar el conocimiento de Dios. Frente al optimismo ilusorio 
de una teología demasiado afirmativa, la imagen de las gotas de 
la noche subraya el carácter trabajoso, comprometido y oscuro 
del conocimiento de Dios que nunca es “una lluvia o torrente de 
conocimiento”, sino “gotas con ideas todavía débiles y oscuras” 
que nos vienen del Verbo.

Tras las “gotas de la noche” encontramos ideas cercanas a 
la tiniebla luminosa de la Vida de Moisés42. El mismo Gregorio 
las relaciona explícitamente en la homilía XI. A Moisés –leemos 
allí– Dios se le mostró primero en la luz, después le habló en la 
columna de fuego, y finalmente contempló a Dios en la tiniebla. 
Tiniebla luminosa y gotas de conocimiento son símbolos de la 
atmósfera espiritual en que tiene lugar el encuentro del creyente 
con Dios, encuentro en que el alma adquiere noticia cierta de su 
presencia y al mismo tiempo se abandona en su acción. 

El alma, como la esposa del Cántico, se va hermoseando 
conforme se acerca a la fuente de luz. Entonces, “envuelta en 
la noche divina”, el Esposo está con ella, pero no se deja ver. 

41 XI, 8, p. 144.
42 Cfr. Gregorio de Nisa, Sobre la vida de Moisés, 46, 162-166, ed. de L.F. Mateo 

Seco, Madrid 1993, 90; 170-172.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 347

“No obstante, él da al alma cierta señal de su presencia sin que 
sea claramente conocido, pues está velado por su naturaleza 
invisible”. Entonces el Verbo llama a la puerta. 

“Entendemos aquí por puerta –escribe el Niseno– el conocimiento 
impreciso de los misterios inefables; por ella se adentra en lo que busca. La 
verdad que está fuera de la naturaleza nuestra llama a la puerta de su 
inteligencia para alcanzar un conocimiento imperfecto, como dice el apóstol 
Pablo (1Co 3,12) con alegorías y comparaciones: Ábreme. Con la llamada 
inspira nueva manera de abrir, pues son como verdadera llave las expresiones 
que abren y hacen penetrar en lo que está oculto: hermana, amiga, paloma 
perfecta”43.

La recompensa del alma por abrir y dejar entrar al Esposo será 
“el rocío que cubre mi cabeza y las gotas de la noche que caen 
de mis bucles”. Mediante la imagen de los bucles “que caen de la 
cabeza del universo”, continúa el Capadocio, se está representando 
simbólicamente a los profetas, a los evangelistas y a los apóstoles. 
“Todos ellos en cuanto les sea posible saquen de la oscuridad los tesoros ocultos 
e invisibles y vengan a ser para nosotros río lleno de agua. Pero en relación 
con la realidad no son más que gotas de rocío, aunque se desborden por su 
grandeza y la importancia de su doctrina”44. Pablo, afirma Gregorio, 
fue uno de estos ríos; pero su sublime enseñanza que se desborda 
como las olas “es tan sólo una gota de rocío en comparación con 
el Verbo verdadero”45.

Gotas de rocío, en relación con la realidad, aunque para 
nosotros sean ríos de agua: de esa forma, el Niseno expresa la 
diferencia entre la realidad de Dios –de su Palabra encarnada– 
y la percepción humana. La más rica y fecunda plasmación 
doctrinal de los misterios no deja de ser una lejanísima aunque 

43 XI, 7, p. 143 s.
44 XI, 8, p.144.
45 Ibid.



348	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

verdadera percepción de la realidad de Dios. Gotas de rocío son 
las proposiciones de la fe, las fórmulas y las imágenes a través de 
las cuales llegamos a la realidad.

El discurso del Niseno es una expresión profunda, aunque 
todavía no formalizada, de la necesaria dimensión apofática de 
la teología46. Conocemos verdaderamente los misterios, pero su 
realidad está mucho más allá de nuestro conocimiento. Lo que 
afirmamos de Dios es verdadero, pero la verdad de Dios supera 
absolutamente nuestras afirmaciones. Por esta razón, el hablar 
sobre Dios debe ir necesariamente acompañado del silencio 
sobre Dios. ¿No es esto una anticipación de lo que los medievales 
expresaron más tarde con una típica formulación conceptual, 
alejada de imágenes: “perceptio divinae veritatis tendens in ipsam”? Lo 
que ya sabemos es un anticipo de la realidad de los misterios que 
se mostrará más allá de la fe, en sí misma, y alberga también lo que 
todavía no sabemos ni podremos saber hasta la escatología. Lo 
que no sabemos es un secreto que está escondido para nosotros; 
de ello afirma santo Tomás (con una expresión que podría ser 
perfectamente del Niseno): “Secreta per silentium honorificantur: (…) 
tibi silet laus, Deus, id est ipsum silentium laus est tua”47.

Los textos de Gregorio de Nisa que hemos examinado nos 
hacen comprender lo inadecuado de clasificaciones cómodas 
pero inciertas como la del oriente apofático y del occidente 
racionalista. Tras las formas originales con las que se expresa, 
se encuentra una sólida afirmación del conocimiento de Dios 
y una fuerte conciencia de los límites de ese conocimiento. El 
Niseno ha conocido el misterio y penetrado en su profunda y 
luminosamente oscura realidad. 

46 Cf. M.A. Vannier, “Aux sources de la voie negative”, en Revue des Sciences 
Religieuses 72 (1998) 411-414.

47 Tomás de Aquino, In Boet. de Trinitate, I, q. 2 a. 1 arg. 6.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 349

¿Cómo es posible hablar de Dios?

Al hablar de cualquier cosa, se pone en acto la relación entre la 
misma realidad, el conocimiento que se tiene de ella y la palabra 
que la expresa: “Las palabras son signos de los conceptos, y los 
conceptos son semejanzas de las cosas”48. Entre ellos la relación 
es de semejanza (entre concepto y la realidad) y de signo (entre 
la palabra y el conocimiento). No están al mismo nivel, sino que 
cada uno se halla en un nivel que trasciende respecto al anterior 
por lo que se puede decir que hay una especie de “pérdida” en 
el conocimiento en relación con la realidad, y en la palabra en 
relación con el conocimiento, que es mayor aún en relación con la 
realidad. Esto se traduce en que la palabra está cargada de silencio 
porque solo es palabra en la medida en que no lo dice todo. Al 
decir lo que algo es, digo también que es más que lo que digo. 
Más allá de lo que afirmo está la cosa misma, en su ser propio, 
aún no reducida a palabra. El silencio que acompaña a la palabra 
indica que la realidad trasciende siempre e inevitablemente al 
lenguaje. “El lenguaje sólo puede ocuparse significativamente de 
un segmento de la realidad particular y restringido. El resto –y, 
presumiblemente la mayor parte– es silencio”49.

Al hablar de Dios, lo anterior adquiere una profundidad 
insospechada porque la “realidad” de la que hablamos no está 
en nuestro horizonte de representación y de comprensión sino 
que se trata del que está más allá de todo lo representado y de 
toda palabra capaz de expresarlo. G. Steiner afirma que “lo que 
está más allá de la palabra del hombre nos habla elocuentemente 
de Dios”50. Esa elocuencia se refiere naturalmente a la teología 
negativa, que es fundamental, y a la vez, radicalmente insuficiente. 

48 Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 13, a.1.
49 G. Steiner, Ensayos sobre el lenguaje, la literatura y lo inhumano, Barcelona 2003, 

p. 38.
50 Ibidem.



350	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Pero el silencio que está “más allá de la palabra del hombre” se 
abre en Palabra de revelación en la que Dios se manifiesta y a la 
vez se oculta.

Dos expresiones clásicas en los escritos tomasianos siguen 
siendo de permanente actualidad porque permiten comprender 
todavía mejor la palabra y el silencio sobre Dios. En ambas, aparece 
plasmada la distancia entre el conocimiento y la afirmación, por un 
lado, y la realidad de Dios o de los misterios, por otro. En relación 
con el acto de fe, escribe santo Tomás: “Actus credentis non terminatur 
ad enuntiabile, sed ad rem”51. Es decir, el contenido de la fe no son 
palabras, sino la realidad que las palabras expresan, y esa realidad 
–que está más allá del enuntiabile (las palabras) por la que se accede 
a ella– es lo que la fe confiesa. Algunos autores interpretan este 
texto tomasiano en una línea progresivamente apofática, como si 
las palabras –las fórmulas dogmáticas, por ejemplo– fueran meros 
símbolos de una realidad que en el fondo sería incognoscible. No 
es difícil ver el riesgo de un cierto agnosticismo teológico que 
corre esa interpretación. 

La segunda expresión ya ha sido citada anteriormente y se 
refiere a la definición de “articulus fidei” que santo Tomás presenta 
como “perceptio divinae veritatis tendens in ipsam”52. Aquí se trata del 
conocimiento que solo es tal en la medida en que mantiene viva 
una tensión a la realidad conocida, por tanto, en la medida en 
que es percepción limitada y dotada de un dinamismo intrínseco 
a la misma realidad. Nada más lejos, pues, de toda forma de 
racionalismo que es, en definitiva, un deseo de dominar sobre lo 
conocido. La tensión a la realidad muestra el carácter esencialmente 
provisional del conocimiento que tenemos de Dios, tensión que 

51 II-II, q.1, a.2 ad 2.
52 Summa Theologiae, II-II, q. 1, a. 6 sed contra que la atribuye a S. Isidoro de Sevilla, 

lo mismo que S. Buenaventura, III Sent., d. 24, a. 3, q. 2; parece sin embargo que se 
debe a Guillermo de Auxerre (Summa Aurea, lib III, tr. 3, c 2, q 1). 



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 351

se traduce como tendencia imparable a la realidad a la que solo se 
llegará en la donación escatológica del mismo Dios. 

En la vía de la afirmación-negación de Dios, los elementos 
que permiten avanzar y al mismo tiempo respetar el misterio son 
los ya aludidos res praedicata y modus significandi de los que Tomás 
de Aquino se ha ocupado en diversos lugares de su amplia obra. 
“En los nombres que se dan a Dios hay que tener presente lo 
siguiente: Las mismas perfecciones expresadas, como bondad, 
vida, y otros; y el modo de expresarlas”53. El momento afirmativo 
se refiere a las perfecciones que corresponden a Dios de manera 
única y primera, y solo secundariamente y de manera creada a las 
criaturas. En cambio el modo de expresar esas perfecciones es el 
propio de las criaturas y, en consecuencia, se debe negar en Dios. 

Dios ha hablado realmente y se ha manifestado como el Padre 
amoroso que en Cristo se da a conocer a sus hijos para introducirlos 
en su intimidad (cfr. DV 2). Es legítima, por tanto, la afirmación y 
enunciación de la realidad de Dios, aunque siempre se deben tener 
en cuenta cautelas que impidan los excesos de una via affirmationis 
incontrolada que llevaría a un fantasmagórico ser glorioso.

En consecuencia, es necesario callar sobre Dios en cuanto que 
sólo así reconocemos que es totalmente Otro, pero también es 
necesario hablar de Dios positivamente a partir de lo que Él mismo 
ha manifestado. Silencio y palabra sobre Dios son inseparables. 
Balthasar lo ha expresado así: “La palabra de Cristo, el cual habla 
en ella como ningún otro habló antes, como sólo habla el que 
tiene poder, es, sin embargo, un puente colgante entre la falta de 
palabra del mundo y la sobre-palabra del Dios Padre”54.

53 Summa Theologiae, I, q. 13 ad 3: “In nominibus igitur quae Deo attribuimus, 
est duo considerare, scilicet, perfectiones ipsas significatas, ut bonitatem, vitam, et 
huiusmodi; et modum significandi. Quantum igitur ad id quod significant huiusmodi 
nomina, proprie competunt Deo, et magis proprie quam ipsis creaturis, et per prius 
dicuntur de eo”. 

54 H.U. Balthasar,“Palabra y silencio”,177.



352	 CÉSAR IZQUIERDO URBINA

Terminemos volviendo a considerar el documento Teología hoy: 
Perspectivas, principios y criterios. En él se presenta equilibradamente 
la función apofática y catafática del método teológico. La teología, 
nos dice, habla de manera verdadera sobre Dios, y al hacerlo 
aplica la vía negativa –“dimensión fundamental de todo discurso 
auténticamente teológico”– junto con la afirmativa y la de la 
eminencia. Lo definitivo es la posibilidad de hablar con verdad 
sobre Dios a partir de sus obras y sobre todo de su palabra de 
revelación. A propósito de la teología afirmativa, el documento 
de la CTI dice55:

“La teología afirmativa es posible como resultado de la escucha 
obediente de la Palabra, presente en la creación y en la historia. El misterio 
de Dios revelado en Jesucristo por el poder del Espíritu Santo es un misterio 
de éxtasis, amor, comunión y morada mutua de las tres personas divinas; 
es también un misterio de kenosis, la renuncia a la forma de Dios por 
Jesús en su encarnación, para poder tomar la forma de un esclavo (cf. Flp 
2,5-11); y un misterio de theosis, los seres humanos son llamados a 
participar en la vida de Dios y a compartir su «naturaleza divina» (2Pe 
1,4) por medio de Cristo, en el Espíritu”.

Junto a ella, el “camino negativo y del mutismo, se refiere 
a un sentido de asombro ante el misterio trinitario en el que 
está la salvación”. La teología, en último término, está llamada 
a reconocer la prioridad absoluta de Dios, a no querer poseer 
sino ser poseída por Dios, a estar atenta a lo que el Espíritu está 
diciendo a las iglesias por medio del «conocimiento de los santos». 
Finalmente, la teología implica un esfuerzo por la santidad y una 
conciencia aun más profunda de la trascendencia del Misterio de 
Dios”.

55 N. 98.



	 HABLAR Y CALLAR SOBRE DIOS	 353

Según la famosa afirmación de Orígenes, hablar de Dios resulta 
peligroso. Pero la teología lo hace gracias al Verbo Logos fuente 
de revelación y de toda palabra verdadera que da lugar al intellectus 
y al affectus fidei. Cuando esta palabra resuena en nuestro tiempo 
se iluminan las mentes y se encienden los corazones. En medio 
de poderosas tinieblas y de silencios impuestos sigue abierto el 
camino en el que, quienes seriamente buscan la verdad, se ven 
orientados y atraídos por la presencia cierta del mismo Dios 
que, con su Palabra y su Espíritu, los guía hacia la verdad plena. 
Entonces, el mundo se vuelve más habitable y la esperanza vuelve 
a ser un verdadero motor para la humanidad.


