ESTUDIOS Est Trin Vol. 57 Num. 2 (2023) 273-300

La cristologia del Nuevo Testamento y

la formulacion de la fe trinitaria*

SANTIAGO GUIJARRO
Facultad de Teologia de Salamanca

Resumen: El presente estudio explora la posibilidad de articular la
cristologia del Nuevo Testamento en torno al titulo ‘Hijo de Dios’, que
desempeié un papel decisivo en la reflexién trinitaria postetior. Para
justificar esta propuesta, se comienza mostrando cémo este titulo fue
adquiriendo una importancia creciente en los escritos neotestamentarios.
Seguidamente, se analiza su relacién con los demis titulos y afirmaciones
sobre Jesus en el Nuevo Testamento para averiguar en qué medida estos
pueden articularse en torno a una cristologia de la filiacién. Finalmente, una
indagacion sobre los origenes de este titulo mostrara que tiene sus raices en
la misma vivencia filial de Jesus. El estudio concluye enunciando una setie
de tesis que avalan la propuesta de que la cristologia neotestamentaria puede
articularse en torno a la filiacién divina de Jesus.

Palabras clave: Hijo de Dios; Mesianismo cristiano; filiacidn; relaciones
trinitarias; cristologfa trinitaria.

* Este y los cuatro siguientes articulos de este nimero quieren ser un
homenaje péstumo al profesor Don Santiago del Cura Elena (1948-2022).



274 SANTIAGO GUIJARRO

Abstract: 'The present study explores the possibility of articulating
New Testament Christology around the title ‘Son of God’, which played
a decisive role in later Trinitarian reflection. To justify this proposal, it
begins by showing how this title became increasingly important in the New
Testament writings. Next, the relationship of this title with the other titles
and statements about Jesus in the New Testament is analyzed in order to
find out to what extent these can be articulated around a Christology of
sonship. Finally, an inquiry into the origins of this title will show that it
has its roots in the same filial experience of Jesus. The study concludes by
stating a series of theses that support the proposal that New Testament
Christology can be articulated on Jesus’ divine Sonship.

Keywords: Son of God; Christian Messianism; Sonship; Trinitarian
Relationships; Trinitarian Christology

El titulo ‘Hijo de Dios’ refleja mejor que ningun otro lo que
los primeros cristianos crefan acerca de Jesus. Ello se debe,
probablemente, a que en la rafz de esta confesion de fe se halla
una experiencia del propio Jesus'. Sin embargo, a pesar de su
evidente interés para la cristologfa, la centralidad de este titulo
no ha sido suficientemente desarrollada en los estudios sobre las
primeras creencias cristianas®. Debido a ello, el presente trabajo,

' Asilo puso de manifiesto ya hace unos afios M. Hengel: «Un punto de partida
esencial [de esta afirmacion] es la relacidn sin igual que Jesds mantiene respecto
a Dios. Viene expresada en el término Abbd, padre querido, que es un modo de
dirigirse a Dios totalmente inusitado en el judaismo... Aun cuando sea probable
que Jesus no se calificase a si mismo expressis verbis como ‘Hijo de Dios’, en su filial
relacién con Dios como Padre tenemos, sin embargo, lo que constituye propiamente
la rafz de este titulo postpascualy, E/ Hijo de Dios. E/ origen de la cristologia y la bistoria
de la religion judeo-helenistica, Salamanca 1978, 89.

* Los trabajos sobre los inicios de la cristologfa explican su significado, su
origen y su funcién. Sin embargo, no subrayan suficientemente su conexién con la
experiencia filial de Jesus; tampoco resaltan su centralidad y su funcién catalizadora,
ni el papel clave que tuvo en la formulacién de la fe trinitaria.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 275

que dedico a mi querido amigo y companero de claustro, el Prof.
Santiago del Cura Elena, tiene como objetivo fundamentar las dos
afirmaciones precedentes, seflalando también sus implicaciones
para una mejor comprension del proceso a través del cual se
formulo la fe trinitaria.

La reflexién que presento en estas paginas se inscribe en
un proyecto académico orientado a elaborar un curso para los
estudiantes de los primeros afios del curriculo teoldgico®. El tema
del curso es el primer desarrollo de la cristologfa y su impacto en
la formulacion de la fe trinitaria. En el curriculo de los estudios
teologicos, esta tematica suele abordarse casi siempre de forma
fragmentaria en diversos tratados: cristologfa, trinidad, patrologia,
historia de la iglesia, etc. Sin embargo, el proyecto en el que se
inscribe esta reflexiéon apuesta por abordar el tema de forma
organica en una asignatura troncal que deberfa servir de base para
la ulterior reflexion sistematica en dichos tratados.

Asi pues, este trabajo tiene como horizonte una reflexién
teoldgica y se orienta a un fin pedagdgico. Estas dos coordenadas
exigen reducir la complejidad de la cristologia neotestamentaria
a dimensiones manejables. Su objeto es, por tanto, ofrecer una
sintesis que ayude a comprender el proceso a través del cual se
configur6 la fe trinitaria, subrayando el papel decisivo que en
ello tuvo el reconocimiento de Jesus como Hijo de Dios. En las
paginas que siguen se presentan algunas de las cuestiones que
podrian articular dicha sintesis®.

* El proyecto ha sido promovido y financiado por la Pontificia Universidad
Catolica de Chile en el marco de un programa destinado al fortalecimiento de redes
de colaboracién académica internacional. Ia actividad central del programa es la
colaboracién entre el Prof. Samuel Fernandez Eyzaguirre y quien esto escribe para
revisar y mejorar el curso “Cristologfa y Trinidad”, que tiene una larga tradicién en
la Facultad de Teologfa de dicha universidad.

* Una primera versién de estas reflexiones fue publicada en Teologia y 1Vida 60
(1999) 475-496.



276 SANTIAGO GUIJARRO

1. Hyo bpE D1os EN EL. NUEVO TESTAMENTO

‘Hijo de Dios’ no solo es uno de los titulos que aparece con
mas frecuencia en los escritos del N'T| sino que se encuentra en
todos los estadios de la tradicién y en las diversas trayectorias.
Esta constatacion, sin embargo, no debe ocultar el hecho de que
las convicciones de fe sobre Jesus se expresaron de formas muy
diversas en las primeras generaciones cristianas. Tal riqueza se
debe, sin duda, a que en estos estadios iniciales el cristianismo
estaba en proceso de formacién. Es importante reconocer esta
riquezainicial y el cardcter maleable de estas primeras convicciones
acerca de Jesus para entender adecuadamente la emergencia y
postetior evolucién del titulo Hijo de Dios®.

En los escritos del NT, esta afirmaciéon sobre Jesus se
encuentra a veces en férmulas o expresiones tradicionales.
Este hecho permite elaborar una descripcién cronolégica
mas detallada y observar con mas precision cémo se fueron
incorporando matices y connotaciones. Dicha descripcion puede
hacerse analizando las diversas tradiciones después de haberlas
identificado con ayuda de un analisis diacrénico de los textos. Sin
embargo, en esta sintesis tomaremos como referencia los textos,
aunque trataremos de identificar las tradiciones antetiores a ellos’.

a) Las cartas de Pablo

Las cartas paulinas (1Tes, Gal, 1Cor, 2Cor, Flm, Rom y Flp),
escritas veinte afios después de la muerte de Jesus, contienen las

* Una visién panordmica de las afirmaciones de fe sobre Jesus en el Nuevo
Testamento puede verse en R. Penna, I ritratti originali di Gesn il Cristo, Cinisello
Balsano 2010, 2 vols.

¢ Esta es, basicamente, la opcién que sigue Ch. Tuckett, Christology and the New
Testament. Jesus and his Earliest Followers, Louisville 2001.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 277

menciones mas antiguas sobre el titulo ‘Hijo de Dios’. Llama la
atencion, sin embargo, el hecho de que este titulo aparezca muy
pocas veces en la correspondencia paulina. Comparado con el
titulo ‘Cristo/Mesias’, que aparece 270 veces y el titulo ‘Sefiot’,
que se aplica a Jesus 64 veces, las 15 referencias a Jesus como
‘Hijo de Dios’ resultan llamativamente escasas’. A pesar de ello,
estas pocas menciones poseen una especial relevancia en la vision
que el grupo paulino tenfa de Jesus.

Estas referencias indican, ante todo, que para aquellos
primeros creyentes la filiacién divina no era un atributo afadido,
algo que Jesus primero no tenfa y luego habria recibido, sino
un rasgo constitutivo de su propia identidad. En el comienzo
de la Carta a los Romanos (Rom 1,1-4), Pablo cita un credo
tradicional segun el cual Jests habria recibido la condicién filial
en el momento de la resurreccién. Sin embargo, al introducir
dicho credo afirmando que todo lo que en ¢l se dice se refiere
al ‘su hijo (de Dios)’, la férmula tradicional queda redefinida.
Algunos pasajes que hablan de que Dios envi6 a su hijo para que
asumiera la condiciéon humana (Gal 4,4; Rom 8,3) parecen sugerir
incluso que la relacién filial de Jesis con Dios se remonta a un
momento anterior a su encarnacion®. En todo caso, para Pablo y
sus comunidades, la filiaciéon divina era un rasgo constitutivo de
Jesus.

Por otro lado, las alusiones a Jesis como Hijo de Dios tienen
un papel especialmente relevante en algunos pasajes en los que
Pablo habla de su propia experiencia espiritual y de la vivencia

7 Esta estadistica estd tomada de R. Penna, O. ¢., 180-188.

¥ Si en estos pasajes se afirma la preexistencia de Jests, o no, es objeto de debate.
En la tradicién judia se afirma que Dios envi6 a algunos personajes humanos sin
que ello implique ningun tipo de preexistencia, pero también se habla del envio de
la Sabidurfa o del Espiritu preexistentes. Resulta dificil precisar cual de estos dos
modelos es el referente de Pablo. Véase Ch. Tuckett,O. ¢, 51-52; R. Penna, O. ¢, 187.



278 SANTIAGO GUIJARRO

de los creyentes en Jests. En la Carta a los galatas describe esta
experiencia como una iniciativa de Dios, el cual “le revel6 a su
hijo” (Gal 1,16) y, mas adelante, cuando habla de su vivencia
como cristiano, afirma que vive “en la fe del Hijo de Dios” que le
amo y se entregd por ¢l (Gal 2,20). En la misma carta, hablando
no ya de su propia experiencia, sino de la vivencia de los que
creen en Jesus, afirma que Dios envié a su Hijo para que ellos
recibieran la condicion filial, y refuerza esta afirmaciéon diciendo
que Dios ha enviado el Espiritu de Jesus a sus corazones para
que, como ¢l, puedan llamarle abba, padre (Gal 4,1-7). La filiacion
divina de Jests no solo es una clave fundamental para entender
quién es, sino que es también la puerta de entrada a la vivencia de
filiacién de los creyentes.

Algunas de las referencias paulinas a Jesus como Hijo de Dios
proceden de la tradicién y son, por tanto, anteriores a Pablo.
Mas arriba hemos mencionado el credo de Rom 1,3b-4a, que se
articula en torno a dos afirmaciones: segin la carne, Jesus fue un
descendiente de David (Mesfas); segun el Espiritu, fue constituido
Hijo de Dios desde el momento de (gracias a) la resurreccion.
Este credo representa probablemente la fe muchas comunidades
judeocristianas de la primera hora, pues Pablo lo cita como
carta de presentacion al comienzo de su Carta a los Romanos’.
Por otro lado, en el resumen de la fe de los tesalonicenses, que
incluye también elementos tradicionales, se habla de Jesis como
el ‘su Hijo (de Dios)’, y se relaciona la adoracién del unico
Dios con la espera de la venida de Jesus (1Tes 1,9b-10). Estas
térmulas tradicionales revelan que Pablo y sus comunidades eran
conscientes de que el reconocimiento de Jesus como Hijo Dios
era un rasgo fundamental de la fe de los primeros grupos de
discipulos.

’ R. Penna, Leftera ai Romani: 1. Rm 1-5, Bologna 2005, 93.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 279
b) Los evangelios sindpticos

Los evangelios sinépticos (Mt; Mc y Lc) fueron escritos en
el ultimo tercio del siglo primero, veinte o treinta afos después
de las cartas de Pablo. Los tres forman parte de una misma
tradicion literaria y teolégica que recuperd la memoria de Jesus
para responder a la pregunta acerca de su identidad, aunque cada
uno de ellos subraya aspectos particulares de dicha identidad™.
Estos primeros relatos sobre Jesus presentan dos novedades
importantes respecto a las cartas de Pablo. La primera de ellas
se refiere a la formulacion literaria. En las cartas se habla sobre
Jesus, mientras que en los evangelios es Jestis mismo quien habla
y actia. En este sentido, la formulaciéon narrativa de la memoria
de Jests ofrece unas posibilidades inéditas para responder a la
pregunta por su identidad'. La segunda novedad se refiere al
contenido y tiene una especial relevancia para nuestro tema, pues
en estos relatos la afirmacion de que Jesus es el Hijo de Dios se
ha convertido en el rasgo central de su identidad.

El Evangelio segiin Marcos es el mas antiguo de los tres y fue
utilizado como fuente por los otros dos. La trama de este relato
se centra en la progresiva revelacion de la identidad de Jesus. Esta
identidad permanece velada para los personajes del relato, pero no
para los lectores, los cuales saben desde el comienzo que Jesus es
el Hijo de Dios (Mc 1,11). Gracias a esta informacion privilegiada,
los lectores iran descubriendo en las palabras y en las acciones
de Jests lo que esto significa, mientras contemplan cémo los
discipulos, que tan entusiastamente le han seguido al comienzo,
son incapaces de comprender el sentido de su mesianismo (Mc
8,27-30). En la segunda mitad del relato, sin embargo, antes de
ser testigos de una nueva revelacion divina en la que se confirma

'0'S. Guijarro, Los cuatro evangelios, Salamanca 2016°, 150-160.
"'S. Guijarro, Los evangelios: memoria, biografia, escritura, Salamanca 2012, 43-67.



280 SANTIAGO GUIJARRO

que Jesus es el Hijo de Dios (Mc 9,2-8), tanto los discipulos como
los lectores escuchan de labios de Jesus que el sufrimiento y la
muerte en cruz forman parte de su destino (Mc 8,31-33). Solo al
final del relato se revela que asumir tal destino de muerte es un
gesto de obediencia y que es esta actitud, precisamente, la que
define a Jests como hijo (Mc 14,32-42). Por eso, es en el relato
de la pasiéon donde finalmente se aclara el sentido del mesianismo
de Jesus: él no es un Mesias hijo de David, sino un Mesias Hijo
de Dios (Mc 14,60-64). El relato de Marcos articula asi de una
forma original dos titulos cristologicos tradicionales, precisando
qué tipo de Mesfas es Jesus y explicando que el rasgo que mejor
define su condicién filial es la obediencia a la voluntad del Padre'.
Los otros dos sinopticos construyen su relato a partir del de
Marcos, pero ambos lo hacen anadiendo algunos matices que
desarrollan la comprension de la condicion filial de Jestus. En
efecto, tanto para el Evangelio segrin Mateo, como para el Evangelio
segiin Lucas, Jests es, ante todo, el Hijo de Dios. Sin embargo,
ninguno de los dos considera que esta identidad deba mantenerse
oculta para evitar el peligro de que sea mal entendida. Todo lo
contrario: en ambos relatos, las enseflanzas y las acciones de
Jesus revelan abiertamente que €l es el Hijo de Dios. Este titulo,
de hecho, ocupa un lugar central en los dos relatos. Mucho mas
central, ciertamente, en el de Mateo, pero también en Lucas"®.
Mateo y Lucas coinciden también en la forma de precisar
un aspecto de la filiacién de Jesis que en Marcos habia sido
introducido con cierta ambigtiedad. En la vision del bautismo,
la voz del cielo proclama: “Tu eres mi Hijo amado” (Mc 1,11),
afirmando asf algo que ya encontramos en las cartas de Pablo: que
Jesus no comenzo a ser Hijo de Dios después de la resurreccion,

12 S. Guijarro, “La tradicién sobre Jesds y la formacién de la cristologia”, en
Revista Catalana de Teologia 38 (2013) 49-73, aqui 63-71.
3 Ch. Tuckett, O. ¢, 120-123 y 138-144.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 281

sino que lo fue durante toda su vida. Sin embargo, lo que dice la
voz celeste sobre la condicion filial de Jesis es ambiguo, pues no
precisa desde cuando es Hijo de Dios. Mateo y Lucas lo aclaran
incorporando, cada uno a su manera, la tradicion de la concepcion
virginal. De este modo, desplazan, al tiempo que limitan, la
afirmacion que en el relato marquiano habia quedado abierta,
disponible para otros desarrollos, como el de la preexistencia que
elaboraran con detalle escritos posteriores'.

Una tercera caracteristica comun a estos dos evangelios es
que ambos han incorporado numerosas ensefanzas de Jesus
que no se encuentran en Marcos. Segtn la opinién mas comun,
estas enseflanzas proceden de una composicion anterior que se
conoce como Documento Q. L.a composicion de este documento
es posterior a las cartas de Pablo y anterior a los evangelios y
constituye, por tanto, un testimonio muy valioso de cémo se
entendi6 la filiacién divina de Jests en este periodo. Aunque la
orientacion fundamental de este documento es marcadamente
escatologica, y aunque habla de Jesus sobre todo como el Hijo
del hombre, el titulo Hijo de Dios ocupa un lugar importante en
el relato de las tentaciones, que sirve de poértico al documento
en su forma final. El titulo no vuelve a aparecer en el resto del
documento, pero este pasaje es la clave para entender los dichos
de Jesus repartidos por todo el documento que hablan sobre
su relacién filial con Dios (Q 10,22; 11,2b-4; 6,35; 12,29)".
Esta combinacién del titulo cristolégico con los dichos es un
testimonio de que los primeros grupos de seguidores de Jesus

" 1. Hurtado, Sesor Jesucristo. La devocion a Jesiis en el cristianismo primitivo, Salamanca
2008, 365-380. R.E. Brown, Introduccion a la cristologia del Nuevo Testamento, Salamanca
2001, 146-149, identifica en esta reflexién un estadio de la primitiva cristologfa que
fue recuperando hacia atras las diversas fases de la vida de Jesus.

5 S. Guijatro, Los dichos de Jesss. Introduccion al Documento Q, Salamanca 2014, 117-
134; Ch. Tuckett, O. ¢, 198-199.



282 SANTIAGO GUIJARRO

relacionaban ambas cosas o, lo que es lo mismo, de que su
reconocimiento de la filiaciéon divina de Jesus se fundaba en el
recuerdo de su peculiar relacién con Dios.

¢) Los escritos de la tradicion joanica

El cuarto evangelio y las cartas de Juan representan un nuevo
estadio en la forma de entender la filiacion divina de Jesus'®. Su
composicion puede fijarse en el paso del siglo I al II d.C,, es
decir, treinta afios después de la composicion de Marcos. Juan
utiliza tradiciones comunes a los sinépticos y es incluso posible
que conociera el relato de Marcos. Aunque su visién de Jesus es
diferente en muchos aspectos, coincide con los sinépticos en la
importancia que estos otorgan a la filiacion divina de Jesus.

La conclusion original del Ewvangelio segiin Juan revela que
fue escrito: “para que credis que Jestus es el Mesfas Hijo de
Dios” (Jn 20,31). En consonancia con esta intencion, el relato
joanico comienza mostrando como Juan Bautista y los primeros
discipulos llegaron a reconocetle y confesarle como Hijo de Dios
(Jn 1,34. 49) y, mas adelante, al narrar su actividad publica, evoca
repetidamente su filiacion divina (Jn 3,16-18. 35-36; 5,17-29, etc.).
De igual modo, en las Cartas jodnicas, la confesion cristolégica
por excelencia es la que reconoce que “Jesus es el Hijo de Dios”
(1Jn 4,5; cfr. 2,23; 3,23, etc). Puede decirse, entonces, que el
reconocimiento de Jesus como Hijo de Dios constituye el sustrato
basico de la cristologia joanica. Tanto en el evangelio, como en
las cartas, se utilizan otros titulos e imagenes para referirse a él

' En esta etapa habria que incluir también el testimonio de la Carta a los hebreos,
pues aunque su fecha de composicion podria ser algo anterior, su cristologia
de la filiacién se desarrolla, como la de Juan, en términos de preexistencia. Sin
embargo, por razones de brevedad, nos cefiimos aqui a los escritos joanicos. Sobre
la cristologfa de la Carta a los Hebreos puede verse R. Penna, O. ¢, 280-293.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 283

(logos, pan de vida, enviado etc.), pero la filiaciéon divina es el
soporte de todas ellas'’.

Esta centralidad dela filiacién divina conecta al cuarto evangelio
con los sinépticos, donde también esta constituye el sustrato
basico de la cristologfa. Sin embargo, la forma de construir sobre
este fundamento comin es muy distinta en unos y otro. Uno
de los rasgos mas peculiares de la visién joanica es que Jesus se
atribuye a si mismo este titulo con mucha mas frecuencia. En
los sindpticos, Jesus reconoce solo en contadas ocasiones que
es el Hijo de Dios: ante el sumo sacerdote (Mc 14,62-64 pat.);
o, de forma indirecta, en su oraciéon (Mt 11,25-27 par.) o en
su ensefianza (Mc 12,1-12 par.). Sin embargo, en el Evangelio
segun Juan, las referencias a si mismo como el ‘hijo’, asi como
las alusiones a su relacion con el ‘Padre’, son mas frecuentes (Jn
5,19-27; 11,14; 17, 1; etc.) Esta intensificaciéon de la conciencia
filial esta relacionada con el hecho de que Juan presenta a Jesus
como el Hijo unico. Asi, aunque los que crean en él podran llegar
a ser ‘hijos (#ekna) de Dios’, solo Jesus es el ‘Unigénito (nonogenés)’
(Jn 1,12. 14). Esta peculiar forma de ser Hijo se debe a que solo
¢l estaba junto al Padre y compartia su gloria antes de la creacion
del mundo (Jn 1,1; 17,5)".

Sobre la base de la cristologia tradicional de la filiacion,
Juan ha construido una visién de Jesus que trata de desvelar
cudles son los fundamentos, los rasgos y las consecuencias de
esta relaciéon. La observacion precedente muestra uno de los
desarrollos de esta reflexién: Jesus era hijo de Dios ya antes de
la creaciéon del mundo y, por tanto, su filiacién es unica. Esta
conviccion refuerza la afirmacion de su preexistencia, otra de las
convicciones fuertes de la cristologia joanica, que el evangelio

7R. Penna, O. ¢., 414-440.
8 1.. Hurtado, O. ., 414-415.



284 SANTIAGO GUIJARRO

formula creativamente con la teologia del /ogos (Jn 1,1-18)". Esta
teologia del /ogos, preexistente primero y encarnado después, es la
puerta de entrada al relato jodnico y, en cuanto tal, constituye la
clave para interpretar adecuadamente todas las afirmaciones que
sobre ¢l se hacen en dicho relato, incluidas las que le identifican
como Hijo de Dios.

Ahora bien, cuando tales afirmaciones se sitian en este marco
de la preexistencia del Hijo, las consecuencias comienzan a
desplegarse de manera natural. Asi, por ejemplo, cuando Jesus
responde ala acusacion de haber curado en sabado a un paralitico,
diciendo que su actuacién es un reflejo de la forma de actuar
de Dios, el narrador comenta que los judios le buscaban para
matatle, “porque... llamaba a Dios padre suyo, haciéndose asi
igual a Dios” (Jn 5,17-18). Aunque la deduccion de los adversarios
no sigue una estricta logica, el lector sabe que es correcta, porque
este Jesus es el Logos que antes de su encarnacién “estaba junto
a Dios y era Dios” (Jn 1,1). Otros pasajes confirman lo acertado
de esta interpretacion, poniendo en boca de Jesus una rotunda
afirmacion de la unidad entre €l y el Padre: “El Padre y yo somos
uno” (Jn 10,30). Sin embargo, algunas declaraciones de Jesus
sugieren que en esta relacion debe introducirse un matiz de
subordinacién: “El Padre es mayor que yo” (Jn 14,28)*. Resulta

' R.E. Brown, O. ¢, 151-158, sitta la teologia de la preexistencia en la tltima
fase de la evolucion ‘hacia atras’ de la cristologfa neotestamentaria. No obstante,
aunque la cristologfa de la preexistencia se desarroll6 en esta época mas tardia, ya
en las cartas paulinas encontramos indicios de ella (cfr. 1Cor 6,8; Gal 4,4); véase L.
Hurtado, O. ¢, 148-156.

* La aparente paradoja que presentan estas dos afirmaciones solo se puede
resolver situdndolas en el contexto cultural y religioso en el que nacié el Evjn. El
evangelista, en efecto, parece suponer aqui la figura el ‘agente’ o ‘enviado’, que, a
todos los efectos, hacia presente a quien le enviaba, pero era distinto de él. Juan, sin
embargo, aplica esta categoria a la relacion entre Jests y Dios de una forma peculiar.

Véase Ch. Tuckett, O. ¢, 160-162.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 285

evidente que la comprension de la filiacién divina de Jests ha
experimentado en Juan una evolucién sorprendente, que tendra
consecuencias decisivas para la discusion trinitaria de los siglos
posteriores.

Al igual que en las etapas precedentes, también en esta las
afirmaciones sobre la filiacién divina de Jesus tienen una
prehistoria, pues el cuarto evangelio parece haber utilizado
una composiciéon previa conocida como Fuente de los signos.
Basicamente, dicha composiciéon contenfa una introduccion
narrativa (Jn 1,19-49), a la que seguian siete signos realizados por
Jesus, que confirmaban lo afirmado inicialmente sobre ¢l (los
signos narrados en Jn 2-11), y una conclusion (Jn 20,30-31). Su
composicién podria remontarse a los aflos cincuenta y podria ser
testigo, por tanto, de un desarrollo paralelo a las cartas paulinas
o al Documento Q.

Esta composiciéon contenfa, como se puede apreciar, los
principales pasajes que hemos asignado al sustrato basico de la
cristologia de la filiacion en el cuarto evangelio. Eso significa que
su vision se haya a medio camino entre las tradiciones mas antiguas
reflejadas en los credos prepaulinos y las mas evolucionadas
del relato joanico. Al igual que en las cartas de Pablo y en los
sinopticos, en la Fuente de los signos se afirmaba que Jesus era
Hijo de Dios ya durante su vida. Esta afirmaciéon suponia un
avance con respecto a la confesion de Rom 1,3b-4a, segin la cual
Jesus habria sido constituido Hijo de Dios en el momento de su
resurreccion. Sin embargo, desde el punto de vista del Evangelio
segun Juan, esta afirmacion resultaba insuficiente y debia ser
desarrollada mostrando no solo que esta relacién era anterior a
la creacion, sino también que revelaba la unién de Jesus con el
Padre.

'S, Guijatro, Los cuatro evangelios, 191-199 y 555-558.



286 SANTIAGO GUIJARRO

2. LA FILIACION DIVINA DE JESUS Y LA CRISTOLOGIA
DEL NUEVO TESTAMENTO

El breve recorrido que hemos realizado tomando como
referencia tres momentos clave de la cristalizacion literaria del
Nuevo Testamento muestra, en primer lugar, que la cristologia de
la filiacion se haya presente en todas las etapas de la tradicién; no
solo en aquellas en las que se compusieron los textos estudiados,
sino también en las anteriores a ellos. En segundo lugar, este
recorrido confirma que el reconocimiento de Jests como Hijo
de Dios fue una creencia central para los primeros seguidores
de Jesus™. Finalmente, este recorrido permite constatar que
tal conviccién no solo fue adquiriendo un lugar cada vez mas
importante en la primitiva cristologfa, sino que su alcance y
significado fue explicado y profundizado con el paso del tempo.

La amplia presencia y el progresivo desarrollo del titulo Hijo
de Dios en el cristianismo naciente y en sus primeros escritos no
justifican, sin embargo, que la cristologfa del Nuevo Testamento
quede reducida al estudio de esta conviccion sobre Jesus.
Las afirmaciones sobre él en el cristianismo naciente son tan
variadas y diversas que una opcion de este tipo serfa claramente
reduccionista. Con todo, es necesario reconocer que la cristologia
neotestamentaria necesita encontrar un centro en torno al cual
articular esta pluralidad.

En la conclusion a su detallada reconstruccion de ‘los retratos
originales’ de Jests, Romano Penna se plantea esta misma pregunta
y sugiere que una posible solucion serfa identificar aquellos

* Las creencias centrales de un grupo son aquellas que contribuyen de forma
decisiva a configurar la identidad del mismo y tienen un papel decisivo en las
decisiones, juicios y comportamientos de sus miembros; véase D. Bar-Tal, “Las
creencias grupales como expresion de la identidad social”, en J.F. Morales y otros
(eds.), Identidad social, Valencia 1996, 155-286.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 287

titulos o convicciones sobre Jesus mas presentes en sus diversos
escritos. El de ‘Hijo de Dios’ tiene estas caracteristicas, pero no
es el mas repetido y ademas no se encuentra en algunos escritos
significativos (Pastorales, 1Pe, Sant.). Al final, Penna concluye
que lo que da unidad a la cristologia del Nuevo Testamento es el
mismo Jesus™. En su sencilla obviedad, esta conclusion apunta en
la direccién adecuada, pues hace caer en la cuenta de que todas las
afirmaciones sobre Jesus, todos los titulos honorificos que se le
dan en los escritos del Nuevo Testamento, estan interconectados.
Todos ellos se refieren a la misma persona y, por tanto, todos
ellos confluyen y se complementan en el intento de expresar su
identidad.

Los mismos escritos del Nuevo Testamento dan testimonio
de la complementariedad de los titulos cristolégicos. Un ejemplo
elocuente de ello lo encontramos, precisamente, en el mas citado
de todos: el que identifica a Jesus como ‘Mesias’. Ya en las cartas
de Pablo aparece casi como un cognomen que puede unirse al nomen
Jesus, y también a otros titulos. En la conclusién de su estudio
sobre el titulo Hijo de Dios, Adela Yarbro Collins y John Collins
afirman que tanto en las cartas de Pablo, como en los evangelios
sinopticos y en el cuarto evangelio los titulos ‘Hijo de Dios’ y
‘Mesias’ son sinénimos y pueden considerarse equivalentes®. Joel
Marcus, sin embargo, introduce un matiz interesante al estudiar la
confesion de Jests ante el sumo sacerdote (Mc 14,61-62). Observa
que, en este pasaje, los dos titulos estan en aposicion restrictiva y
que, en este tipo de construccion sintactica, el segundo miembro
precisa al primero indicando a qué clase pertenece. La pregunta
del sumo sacerdote deberia entenderse, por tanto, asi: “sEres
ta el Mesfas Hijo del Bendito?” (y no asi: “cEres ta el Mesias,

# R. Penna, O. ¢, 533-541.
* A. Yarbro Collins and J.J. Collins, King and Messiah as Son of God. Divine, Human,
and Angelic Figures in Biblical and Related Literature, Grand Rapids 2008, 208-210.



288 SANTIAGO GUIJARRO

(es decir,) el Hijo del Bendito?)®. Si Joel Marcus tiene razon, en
este y en otros pasajes (p.e. en Jn 20,30, que es la base de los
desarrollos joanicos), el titulo ‘Hijo de Dios’ estarfa precisando
qué tipo de mesias es Jesus.

Estas consideraciones se podrian extender a otros titulos
mas o menos frecuentes en el Nuevo Testamento, observando
cémo se complementan. En este sentido, la eleccion del titulo
Hijo de Dios como eje en torno al cual articular una cristologia
del Nuevo Testamento parece una opcion razonable, siempre y
cuando incorpore las demas afirmaciones y titulos que definen a
Jesus. En todo caso, es importante precisar que tal elecciéon no
se debe al hecho de que sea el titulo presente en mas escritos,
ni tampoco a que sea uno de los que tuvo un desarrollo mas
complejo entre los primeros creyentes en Jesus. La eleccion
de este titulo esta determinada, no solo por un interés que
podriamos llamar ‘arqueolégico’, el cual buscarfa las expresiones
mas antiguas y sus primeros significados, sino también por un
criterio que podriamos denominar ‘teleolégico’, es decir, por un
criterio que tiene en cuenta el papel que este titulo desempefié
en las discusiones cristoldgicas y trinitarias posteriores. Solo de
este modo sera posible establecer un vinculo mas soélido entre
las primeras expresiones de la fe cristiana y sus desarrollos en la
reflexion de los siglos venideros. Esta opcion metodolégica, que
estarfa suficientemente justificada por las razones ya aducidas,
quedaria reforzada si pudiéramos aclarar por qué fue este titulo,
y no otro, el que desempené un papel decisivo en la cristologfa

» J. Marcus, “Mark 14:61: Are You the Messiah—Son-of-God?”, en Novum
Testamentum 31 (1989) 125-141. En griego la aposicién restrictiva se construye
repitiendo el articulo delante del nombre en aposicion. Mc 14,61: ob &l 6 yptot0g 6
vidg 0D evhoynTod; Jn 20,30: Incodc oty 6 yELoToE O Liog oD beod.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 289

y en la teologfa trinitaria de los siglos posteriores%. La respuesta

a esta pregunta reside, probablemente, en el hecho de que dicha
afirmacion expresa, mas y mejor que ninguna otra, la relacion
que existe entre Jesus y Dios. La metafora de la filiacion (y de la
paternidad) tiene una capacidad que no poseen los otros titulos
para expresar la relacion entre Jesus y Dios, que fue un aspecto
clave en el desarrollo de la cristologia trinitaria. ‘Hijo de Dios’
alude a una relacién organica que conjuga unidad y diferencia,
y lo hace a través de una metafora muy potente que admite
ulteriores desarrollos.

Asi pues, la eleccion del titulo ‘Hijo de Dios’ como elemento
aglutinador de una cristologia neotestamentaria capaz de explicar
el papel de la devocion a Jesus en la configuracion de la imagen
trinitaria de Dios esta suficientemente justificada. No obstante,
todavia es posible reforzar esta opcion observando cémo surgié
y se configur6 el mesianismo de Jesus.

3. ORIGEN Y CONFIGURACION DEL MESIANISMO FILIAL DE JESUS

Mas arriba hemos expuesto de forma sucinta como aparece
el titulo ‘Hijo de Dios’ en los primeros escritos cristianos. Dicha
presentacion tiene un caracter descriptivo, pues aunque ha ido
tomando nota de la evolucioén que se refleja en tales escritos, no
se ha preguntado por los factores que influyeron en ella ni por el
origen de esta conviccion acerca de Jesus. Llegados a este punto,
sin embargo, debemos plantear estas cuestiones y observar estos
datos desde una perspectiva genética.

% J. Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Development of Doctrine: 1
The Emergence of the Catholic Tradition (100-600), Chicago 1971, 189-190, sefiala que
el titulo Hijo de Dios tuvo una funcién catalizadora con respecto a otros titulos
cristolégicos.



290 SANTIAGO GUIJARRO

Nuestraindagacion puede comenzar examinando la afirmacion
mas antigua que conocemos sobre Jesus como Hijo de Dios. Esta
se encuentra en el credo citado por Pablo al comienzo de la Carta
a los romanos, que decia asf:

“|Creo en Jesus (el Mesias)] de la estirpe de David segin la
carne, constituido Hijo de Dios con poder segin el espiritu de
santidad desde [por] la resurreccion de entre los muertos” (Rom

1,3b-4a).

El titulo Hijo de Dios se vincula aqui a la afirmacién de que
Jesus es el Mesias esperado por Israel: este Mesias de la estirpe
de David ha sido constituido Hijo de Dios. LLa misma conexiéon
entre esperanza mesianica y confesion cristolégica se encuentra,
con diversas articulaciones, en los demas textos examinados.
En las palabras que introducen este credo, por ejemplo, Pablo
se presenta como siervo de Jesus ‘Mesias’ y afirma que ha sido
constituido mensajero del evangelio de Dios acerca de su ‘Hijo’
(Rom 1,1-3a), vinculando asi intuitivamente el reconocimiento de
Jestis como Mesias y la afirmacién de que es el Hijo de Dios. De
igual modo, en los evangelios sinépticos y en el cuarto evangelio,
el titulo Hijo de Dios se usa para precisar en qué sentido Jesus
es Mesfas. En todos estos casos el titulo ‘Hijo de Dios’ define y
precisa el mesianismo de Jesus.

A partir de esta constatacion podemos preguntarnos: ¢Cual
es el origen de esta vinculaciéon entre mesianismo vy filiacion? Y,
dado que la expectativa mesianica es un rasgo tipicamente judio,
podriamos precisar la pregunta: ;Habia en el judaismo de aquella
época expectativas sobre un Mesfas Hijo de Dios? Y, en el caso
de que asi fuera: ;Qué connotaciones tenfa? Y, si no habia tal
expectativa: ¢Cudl pudo ser el origen de la confesién de fe que
define a Jestis como un Mesias Hijo de Dios?



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 291

La afirmacion de Martin Hengel citada al comienzo de
este estudio” permite vislumbrar algunas respuestas a estas
preguntas, pero su intuicién necesita ser contrastada con un
analisis detallado que examine tres cuestiones: a) cudles eran las
expectativas mesianicas del judaismo, que es el trasfondo sobre
el que se elaboran las afirmaciones sobre Jesus; b) como fue la
experiencia filial de Jests y como pudo influir en la confesion
mesianica de filiacién; y ¢) qué factores contextuales influyeron
en la configuracion y en el desarrollo de esta confesion mesianica.

a) E/ trasfondo del mesianismo judio

Las expectativas mesianicas del judaismo del tiempo de Jesus
no son facilmente clasificables. Todas ellas se remiten de una u
otra forma a una concepcion sagrada de la monarquia, la cual
habia hecho madurar la esperanza de que Dios enviarfa a un
descendiente de David para liberar a su pueblo. Algunos pasajes
de las Escrituras, como la promesa a David (2Sam 7) y los salmos
de entronizaciéon del rey (Sal 2; 110), podian aducirse como
fundamento de esta esperanza mesianica. Sin embargo, las formas
que adopto el mesianismo judio en la época del segundo templo
fueron muy variadas y no siempre tomaron como fundamento
estos textos.

Para orientarnos en un panorama tan complejo, algunos
autores han intentado elaborar una tipologia. John Collins, por
ejemplo, identifica cuatro paradigmas mesidnicos basicos: regio,
profético, sacerdotal y celeste; pero reconoce que no todos
estaban igualmente difundidos®. Sin embargo, se trata de una
realidad tan variada y compleja que serfa preferible hablar, como

¥ Véase nota n° 1.
# 1.J. Collins, The Scepter and the Star. Messianism in Light of the Dead Sea Scrolls,
Grand Rapids 1995, 18.



292 SANTIAGO GUIJARRO

hace Matthew Novenson de una ‘gramatica del mesianismo’, es
decir, un conjunto de rasgos a partir de los cuales se elaboraron
las diversas formas de mesianismo. En realidad, cada mesias
representa un tipo de mesianismo, en el que se combinan de
forma unica elementos de dicha gramatica®.

Deacuerdo con esta propuesta, paracomprender el mesianismo
de Jesus, tendriamos que averiguar si la afirmacion de que es Hijo
de Dios formaba parte de dicha gramatica. La respuesta a esta
pregunta, sin embargo, arroja un balance poco alentador. Sélo
unos pocos textos procedentes de grupos marginales parecen
aludir a un Mesfas a quien se reconoce como Hijo de Dios. El
Cuarto libro de Esdras pone en boca de Dios la expresion “mi hijo”
en un contexto en el que se alude al Sal 2 (4 Esd 13, 37), pero
este texto no es muy concluyente, pues solo nos ha llegado en
traducciones al latin y al etidpico, y no es facil identificar si en
él se usaba la palabra ‘hijo™. En los esctitos de Qumrin hay
también un pasaje que refleja una concepcioén del mesias como
Hijo de Dios: “Yo haré alzarse tu semilla detras de ti y estableceré
el trono de su reino [por siem|pre. Yo seré para ¢l un padre y
¢l sera para mi un hijo’. Esto (se refiere al) ‘retofio de David’
que se alzara con el Intérprete de la ley que [surgird] en Sion
en los ultimos dias” (4QFr 10-12)*'. En otro pasaje de dudosa
interpretacion (4Q0psDanA [402406]), se encuentra también la
expresion “Hijo de Dios”, que podtia referirse al rey mesianico:
“Sera llamado Hijo de Dios y le llamardn Hijo del Altisimo™.
En cualquier caso, la concepcion del Mesfas como Hijo de Dios

# M. V. Novenson, The Grammar of Messianism. An Ancient Jewish Political Idin and
1zs Users, Oxford 2017, 11-26.

1. Collins, O. ¢, 186-188.

*'E Garcia Martinez, Textos de Qunrdan, Madtid 1992, 184.

** Existe todavia otro pasaje que podria aludir al hecho de que Dios hizo nacer
al Mesfas (7Q0Sa), pero se trata de un texto incierto; véase J. J. Collins, O. ¢, 171-190.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 293

no parece haber sido tan importante en el judaismo del segundo
templo como lo fue después en el cristianismo.

Llegamos asi a la conclusion de que el elemento mas
caracteristico del mesianismo de Jesus tal como este fue
entendido y formulado por sus primeros seguidores no era un
elemento central de la gramatica del mesianismo en su época,
sino un elemento marginal. Esta sorprendente conclusion cobra
sentido, si tenemos en cuenta otra interesante observacion del
estudio de Novenson citado mas arriba. Este autor observa, en
efecto, que las circunstancias histéricas son un elemento decisivo
en la definicién de las diversas formas de mesianismo: “lo que los
estudiosos llaman ‘mesianismo cristiano’ es una asimilacion... de
la tradicion escrituristica a las circunstancias vitales de un mesias
concreto”, Novenson ha identificado asi una clave fundamental
para entender el mesianismo en sus diversas formas. En el
caso del mesianismo de Jesus, esta observacion nos remite a su
experiencia vital, en la cual encontramos ese elemento que no
hemos podido encontrar en la gramatica judia del mesianismo.

b) La vivencia filial de Jesis

Llegados a este punto, debemos retomar la afirmacioén de
Martin Hengel citada al comienzo de este estudio: “en su (de
Jests) relacion filial con Dios como Padre tenemos lo que
constituye la raiz de este titulo (Hijo de Dios) postpascual”.
Durante muchos afios, esta atinada sugerencia ha permanecido
‘durmiente’, en el sentido de que no ha sido retomada ni
desarrollada adecuadamente™. Sin embatgo, todo lo que venimos

3 M.V. Novenson, O. ¢, 207.

* M. Hengel, O. ¢, 89.

»].]. Collins, O. ¢, 229, reconoce, de forma genérica, que “la identidad mesianica
de Jests debe fundamentarse de alguna forma antes de su crucifixién”.



294 SANTIAGO GUIJARRO

diciendo acerca del titulo Hijo de Dios sugiere que puede ser clave
para entender el mesianismo de Jesus. La tnica forma de explicar
la importancia que tuvo la filiacién divina en la configuracién
de dicho mesianismo después de la pascua es suponer que sus
seguidores vieron en su experiencia filial un elemento clave para
definir qué tipo de mesias era Jesus.

Esta experiencia de filiacion fue muy importante para €l,
pues no solo esta presente en sus oraciones, sino también en
sus enseflanzas y en su forma de actuar. En sus oraciones, en
efecto, Jesus se dirigfa a Dios con una familiaridad poco comun,
utilizando una palabra aramea, abbi (papa), que se conservo
incluso en las comunidades de lengua griega (Rom 8, 15; Gal 4,
4). Esta forma de orar revela una peculiar relaciéon con Dios, que
constituye uno de los rasgos mas caracteristicos de su vivencia
religiosa. Por otro lado, esta misma palabra, que describe como
ninguna otra su relacién con Dios, se encuentra también en sus
ensefanzas, las cuales hablan de Dios como un padre bondadoso
que cuida de sus hijos y les proporciona lo que necesitan para
vivir*. Finalmente, aunque este aspecto ha sido menos estudiado
y reconocido, la relacion filial de Jesis con Dios se expresa de
una forma elocuente en su forma de actuar, que él justificaba
aludiendo a la ‘imitacién del padre’, la cual era, en la cultura
mediterrinea antigua, el rasgo que mejor caractetizaba a un hijo”.

La confesion de Jesis como Hijo de Dios conecta
directamente con esta experiencia historica de Jesus. Fue, con

toda probabilidad, una confesién postpascual, pues no es

. Jeremias, Abba. El mensaje central del Nuevo Testaments, Salamanca 1981, 37-73.
Estos dichos se encuentran en todos los estratos de la tradicion: Marcos: Mc 11, 25;
14, 36; Documento Q: Q 6, 36; 10, 21; 11, 2. 13; 12, 6. 30; Q/Mt 5, 45; material propio
de Lucas y Mateo: Lc 12, 32; Mt 23,9; véase: J. Schlosser, £/ Dios de Jesiis, Salamanca 1995.

'S, Guijarro Oporto, “El comportamiento filial de Jests”, en Idem, Jesis y sus
primeros discipulos, Estella 2007, 65-95.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 295

razonable pensar que Jests se diera a si mismo este titulo, ni es
tampoco probable que sus discipulos le reconocieran como tal
antes de la pascua®™. Sin embargo, esta afirmaciéon sobre Jesus
no tiene sus raices en la experiencia pascual, sino en el mismo
Jesus, pues en las mas antiguas confesiones de fe, asi como en los
primitivos himnos cristianos, la experiencia de la resurreccion no
se relaciona con el titulo ‘Hijo de Dios’, sino con el de ‘Sefior™
“Si tus labios confiesan que Jests es Sefior y crees en tu corazon
que Dios lo resucité de entre los muertos, te salvaras” (Rom
10,9). Ciertamente, como se afirma en el credo de Rom 1,3b-4a,
la confesion de Jesus como Hijo de Dios es postpascual, pero no
lo son sus raices ni su fundamento; estas hay que buscarlas en la
experiencia filial de Jesus.

c) Factores que influyeron en el proceso

LLa configuracion filial del mesianismo de Jesus es el resultado
de un proceso impulsado por tres factores que contribuyeron a la
formulacion de esta confesion mesianica en la época postpascual:
la experiencia de la resurreccion; la exégesis de las Escrituras; y
los modelos contextuales de filiacion divina.

La experiencia de la resurreccion fue, sin duda, el factor mas
determinante en el desarrollo de la confesion que identificaba a
Jests como el Hijo de Dios. El credo prepaulino de Rom 1,3b-4a,
al que ya hemos aludido varias veces, relacionaba directamente
esta confesién con el hecho de la resurreccion: “constituido Hijo
de Dios a partir de la resurreccion”. La experiencia del encuentro
con el resucitado a la que aluden los relatos de apariciones supuso

* R. Brown, O. ¢, 104, observa que, aunque Jesus nunca utilizé el titulo de Hijo
de Dios para referirse a si mismo, “es probable que hablara y pensara de si mismo
como ‘el Hijo’, implicando una relacién muy especial con Dios, que es parte de su
identidad y condicion”.



296 SANTIAGO GUIJARRO

una confirmacion de las pretensiones de Jesus, las cuales habian
sido radicalmente cuestionadas por su ignominiosa muerte
en cruz. La experiencia pascual no solo resolvié la disonancia
cognitiva que habia provocado en sus discipulos y seguidores
aquel final vergonzoso, sino que abri6 la posibilidad de recuperar
desde una nueva optica la experiencia vital de Jesus.

Es en esta recuperacion de su experiencia vital donde se
inscribe la irrupcién del titulo ‘Hijo de Dios’ en la comprension
del mesianismo de Jesus después de la pascua. Este titulo, que
no formaba parte de las esperanzas mesianicas dominantes en
el judaismo, se revela, sin embargo, como un elemento clave en
la comprensiéon del mesianismo del Resucitado. Ello se debe,
como hemos visto, a que la relacion filial de Jesis con Dios habia
sido clave en su experiencia vital. Pero dicha experiencia vital no
explica por si sola el impacto que tuvo el titulo ‘Hijo de Dios’
entre los primeros creyentes en Jesus. Solo desde la 6ptica de
la experiencia pascual, que significaba la confirmacién divina de
las pretensiones de Jesus y de su experiencia vital, sus discipulos
pudieron descubrir la densidad de aquella relaciéon que ¢l habia
expresado de tantas maneras y con absoluta conviccion.

El segundo factor que influyd en este proceso fue el recurso
a las Escrituras, las cuales contenian los elementos basicos
de la esperanza mesianica®”. Algunos de sus textos, como la
promesa que Dios hizo a David de un descendiente (2Sam 7), y
los salmos que hablaban de la entronizacién del rey como ‘hijo
de Dios’, o ‘engendrado por Dios’ (Sal 2; 110), contenian los
elementos fundamentales para desarrollar una visiéon del Mesias
Hijo de Dios. Sin embargo, como hemos visto, en el judaismo
no se desarroll6 este modelo mesianico. Este dato llamativo esta
relacionado con otro no menos llamativo que ha identificado

¥1.]. Collins, O. ¢, 21-51.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 297

Larry Hurtado, el cual ha mostrado que estos salmos mesianicos,
apenas citados y comentados en el judaismo del segundo templo,
fueron centrales para los primeros cristianos, que los citaron y
comentaron profusamente™®.

Este es un hecho muy relevante, pues la confesion de Jesus
como ‘Hijo de Dios’, asi como los desarrollos que experimento
entre los primeros cristianos, se apoyan en la exégesis que estos
hicieron de dichos textos. Este tipo de exégesis, que se conoce
como ‘exégesis mesidnica’ o ‘exégesis cristologica™!, tenfa como
finalidad clarificar (o justificar) algiin rasgo de laidentidad de Jesus.
Dicha exégesis partia de dos presupuestos: el primero es que en
Jests se habian cumplido las promesas de Dios; el segundo, que
las Hscrituras contenfan sentidos atn no explicitados. Gracias
a estos dos principios, la exégesis mesidnica pudo cumplir la
importante funciéon de vincular los elementos mesianicos de
las Hscrituras con su realizacion historica en Jesus de Nazaret,
convirtiéndose asi en un factor decisivo para la elaboracion de la
cristologia de la filiacion.

Finalmente, es necesario tener presente que entre los judios,
y sobre todo entre los griegos y romanos, existian diversos
personajes que eran identificados como ‘hijos de Dios™. La
confesion de Jesis como Hijo de Dios se formul6 y se desarrollo
en didlogo con este contexto cultural.

En dicho contexto hay un aspecto que es especialmente
relevante para la configuracion y el desarrollo del titulo ‘hijo de

* 1..W. Hurtado, “Early Christological Interpretation of the Messianic Psalms”,
en Salmanticensis 64 (2017) 73-100.

" D. Juel, Messianic Exegesis. Christological Interpretation of the Old Testament in Early
Christiansy, Philadelphia 1992, 77-81; J. Marcus, The Way of the Lord: Christological
Exegesis of the Old Testament in the Gospel of Mark, Edinburg 1992, 69-75, 132-139.

2 A. Yarbro Collins, “Mark and His Readers: The Son of God among Jews”,
Harvard Theological Review 92 (1999) 393-408; Idem, “Mark and His Readers: The Son of
God among Greeks and Romans”, en Harvard Theological Review 93 (2000) 85-100.



298 SANTIAGO GUIJARRO

Dios’, un aspecto con el que los creyentes en Jesus tuvieron que
confrontarse inevitablemente. El surgimiento del cristianismo
y, por tanto, la composicion de los primeros escritos cristianos,
coincidié con el desarrollo de una ideologia imperial en la
que la designacion del emperador como ‘hijo de Dios’ (Divi
[Jilins) ocupaba un papel central. Esta ideologia experimenté
una evolucion significativa a lo largo del siglo primero, que se
tradujo en la practica del culto imperial. Los escritos del Nuevo
Testamento testimonian el poderoso influjo de esta ideologfa y la
necesidad de ofrecer propuestas alternativas. De este modo, los
esquemas mesianicos de las Escrituras, que habfan sido adaptados
a la vivencia historica de Jesus, terminaron expresandose en un
lenguaje y en unas categorias que también utilizaba la ideologia
imperial®.

4. CONCLUSIONES

El objetivo de las reflexiones precedentes ha sido identificar
algunos criterios para elaborar una cristologfa neotestamentaria
que tenga como horizonte la formulacion de la fe trinitaria.
Teniendo presente este horizonte, hemos propuesto que dicha
cristologia deberfa estructurarse en torno al titulo ‘Hijo de Dios’,
pues tanto la cristologia posterior, como los debates trinitarios,
giraran en torno a €l Esta cristologia podria definirse como una
‘cristologfa de filiacion’ o, desde otro punto de vista, como una
‘cristologfa trinitaria’. En ambos casos, queda claro que la relacion
implicada en el titulo ‘Hijo de Dios’ ocupa un lugar central.
Llegados, pues, al final de esta reflexion, proponemos ahora en

# Por fortuna contamos con un studio reciente que ha analizado esta
problematica de forma detallada y sugerente: M. Peppard, The Son of God in the
Roman World. Divine Sonship in its Social and Political Context, Oxford 2011.



LA CRISTOLOGIA DEL NUEVO TESTAMENTO... 299

forma de tesis algunos de los postulados que fundamentan y
definen esta opcion:

[1] ‘Hijo de Dios’ es un titulo cardinal de la cristologia
neotestamentaria. Aunque no es tan citado como otros (Mesias,
Sefor), expresa una conviccion muy difundida entre los
primeros seguidores de Jesus y ocupa un lugar importante en sus
principales escritos. Esto significa que fue una creencia central de
los primeros cristianos y, por tanto, una creencia que definfa su
identidad como grupo.

[2] La cristologia de la filiaciéon experiment6é un desarrollo
significativo en la época del Nuevo Testamento, como se advierte
al analizar cronologicamente sus escritos. En esta evolucion y
progresiva resignificacion del titulo ‘Hijo de Dios’ intervinieron
los siguientes factores: a) la gramatica del mesianismo en el
segundo templo; b) la experiencia histérica que Jesus tuvo de
la filiacion; c) la vivencia pascual de sus primeros discipulos; d)
la exégesis mesianica que relacioné los modelos mesianicos y la
experiencia vital de Jesus; ) el contexto cultural que model6 la
comprension y formulacion de la filiacion divina de Jesus.

[3] El titulo ‘Hijo de Dios’ forma parte de una constelacion
de afirmaciones y convicciones sobre Jesis que se fueron
elaborando en los primeros estadios de la reflexion cristologica.
Estas convicciones se expresaron en diversos formatos (himnos,
credos, relatos, etc.), que afladen mas variedad y matices a estas
primeras expresiones de la fe en Jesus. Todas ellas, sin embargo,
son afirmaciones acerca de la misma persona y pueden, por tanto,
articularse en torno al titulo ‘Hijo de Dios’, que fue ocupando un
lugar cada vez mas central en la configuracion de la fe cristiana.

[4] Existe continuidad entre la vivencia filial de Jesus y la
formulaciéon de la cristologfa neotestamentaria de la filiacion.
También existe continuidad entre la formulaciéon neotestamentaria
del mesianismo de Jests en términos de filiacion (Mesfas Hijo de
Dios) y el desarrollo de este titulo en la cristologfa trinitaria de



300 SANTIAGO GUIJARRO

los siglos posteriores. Puede decirse, entonces, que la cristologia
que se articula en torno al titulo ‘Hijo de Dios’ es el resultado de
un desarrollo homogéneo de la revelaciéon de Dios en Jests de
Nazaret.

[5] El rasgo mas caracteristico del titulo ‘Hijo de Dios’ en
relacion a otros titulos y afirmaciones sobre Jesus es su capacidad
para describir la relacion entre Jesus y Dios. En su sentido mas
obvio, esta metafora remite a una relacioén en la que se da, al mismo
tiempo, la unidad y la diversidad; la semejanza y la distincion. No
es una metafora cerrada, sino abierta. En los escritos del Nuevo
Testamento se encuentran ya germinalmente los desarrollos que
mas tarde conduciran a la formulacion de la fe trinitaria.

[6] Debido a su caracter relacional, el titulo ‘Hijo de Dios’
permite articular de forma organica varias dimensiones de la
primitiva teologfa cristiana. Este titulo no solo afirma algo
acerca de Jesus (que es el Hijo), sino que también afirma algo
fundamental acerca de Dios (que es Padre). Mas aun, al establecer
una relaciéon particular entre ambos, este titulo afirma algo
decisivo acerca de la relaciéon del hombre con Dios. Tal confesion
cristologica permite, por tanto, articular una reflexion en la que
se encuentran teologfa (en el sentido primero de esta palabra),
cristologfa, antropologia y soteriologfa.

[7] La eleccion del titulo ‘Hijo de Dios’ como clave de la
cristologia neotestamentaria es, pues, una opcion razonable. Esta
opcidn permitira establecer una relacion organica conla cristologia
patristica y contribuird a entender mejor el proceso a través del
cual se llegd a la formulacion de la fe trinitaria. En este sentido,
puede decirse que una cristologia neotestamentaria centrada en
la filiacién es clave para entender el paso del monoteismo judio
al trinitarismo cristiano.



