
La cristología del Nuevo Testamento y 
la formulación de la fe trinitaria*               

Santiago Guijarro

Facultad de Teología de Salamanca

Resumen: El presente estudio explora la posibilidad de articular la 
cristología del Nuevo Testamento en torno al título ‘Hijo de Dios’, que 
desempeñó un papel decisivo en la reflexión trinitaria posterior. Para 
justificar esta propuesta, se comienza mostrando cómo este título fue 
adquiriendo una importancia creciente en los escritos neotestamentarios. 
Seguidamente, se analiza su relación con los demás títulos y afirmaciones 
sobre Jesús en el Nuevo Testamento para averiguar en qué medida estos 
pueden articularse en torno a una cristología de la filiación. Finalmente, una 
indagación sobre los orígenes de este título mostrará que tiene sus raíces en 
la misma vivencia filial de Jesús. El estudio concluye enunciando una serie 
de tesis que avalan la propuesta de que la cristología neotestamentaria puede 
articularse en torno a la filiación divina de Jesús.

Palabras clave: Hijo de Dios; Mesianismo cristiano; filiación; relaciones 
trinitarias; cristología trinitaria.

* Este y los cuatro siguientes artículos de este número quieren ser un 
homenaje póstumo al profesor Don Santiago del Cura Elena (1948-2022).

ESTUDIOS                                        Est Trin Vol. 57 Núm. 2 (2023) 273-300



274	 SANTIAGO GUIJARRO	

Abstract: The present study explores the possibility of  articulating 
New Testament Christology around the title ‘Son of  God’, which played 
a decisive role in later Trinitarian reflection. To justify this proposal, it 
begins by showing how this title became increasingly important in the New 
Testament writings. Next, the relationship of  this title with the other titles 
and statements about Jesus in the New Testament is analyzed in order to 
find out to what extent these can be articulated around a Christology of  
sonship. Finally, an inquiry into the origins of  this title will show that it 
has its roots in the same filial experience of  Jesus. The study concludes by 
stating a series of  theses that support the proposal that New Testament 
Christology can be articulated on Jesus’ divine Sonship.

Keywords: Son of  God; Christian Messianism; Sonship; Trinitarian 
Relationships; Trinitarian Christology

El título ‘Hijo de Dios’ refleja mejor que ningún otro lo que 
los primeros cristianos creían acerca de Jesús. Ello se debe, 
probablemente, a que en la raíz de esta confesión de fe se halla 
una experiencia del propio Jesús1. Sin embargo, a pesar de su 
evidente interés para la cristología, la centralidad de este título 
no ha sido suficientemente desarrollada en los estudios sobre las 
primeras creencias cristianas2. Debido a ello, el presente trabajo, 

1 Así lo puso de manifiesto ya hace unos años M. Hengel: «Un punto de partida 
esencial [de esta afirmación] es la relación sin igual que Jesús mantiene respecto 
a Dios. Viene expresada en el término Abbá, padre querido, que es un modo de 
dirigirse a Dios totalmente inusitado en el judaísmo… Aun cuando sea probable 
que Jesús no se calificase a sí mismo expressis verbis como ‘Hijo de Dios’, en su filial 
relación con Dios como Padre tenemos, sin embargo, lo que constituye propiamente 
la raíz de este título postpascual», El Hijo de Dios. El origen de la cristología y la historia 
de la religión judeo-helenística, Salamanca 1978, 89.

2 Los trabajos sobre los inicios de la cristología explican su significado, su 
origen y su función. Sin embargo, no subrayan suficientemente su conexión con la 
experiencia filial de Jesús; tampoco resaltan su centralidad y su función catalizadora, 
ni el papel clave que tuvo en la formulación de la fe trinitaria.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 275

que dedico a mi querido amigo y compañero de claustro, el Prof. 
Santiago del Cura Elena, tiene como objetivo fundamentar las dos 
afirmaciones precedentes, señalando también sus implicaciones 
para una mejor comprensión del proceso a través del cual se 
formuló la fe trinitaria.

La reflexión que presento en estas páginas se inscribe en 
un proyecto académico orientado a elaborar un curso para los 
estudiantes de los primeros años del currículo teológico3. El tema 
del curso es el primer desarrollo de la cristología y su impacto en 
la formulación de la fe trinitaria. En el currículo de los estudios 
teológicos, esta temática suele abordarse casi siempre de forma 
fragmentaria en diversos tratados: cristología, trinidad, patrología, 
historia de la iglesia, etc. Sin embargo, el proyecto en el que se 
inscribe esta reflexión apuesta por abordar el tema de forma 
orgánica en una asignatura troncal que debería servir de base para 
la ulterior reflexión sistemática en dichos tratados. 

Así pues, este trabajo tiene como horizonte una reflexión 
teológica y se orienta a un fin pedagógico. Estas dos coordenadas 
exigen reducir la complejidad de la cristología neotestamentaria 
a dimensiones manejables. Su objeto es, por tanto, ofrecer una 
síntesis que ayude a comprender el proceso a través del cual se 
configuró la fe trinitaria, subrayando el papel decisivo que en 
ello tuvo el reconocimiento de Jesús como Hijo de Dios. En las 
páginas que siguen se presentan algunas de las cuestiones que 
podrían articular dicha síntesis4.

3 El proyecto ha sido promovido y financiado por la Pontificia Universidad 
Católica de Chile en el marco de un programa destinado al fortalecimiento de redes 
de colaboración académica internacional. La actividad central del programa es la 
colaboración entre el Prof. Samuel Fernández Eyzaguirre y quien esto escribe para 
revisar y mejorar el curso “Cristología y Trinidad”, que tiene una larga tradición en 
la Facultad de Teología de dicha universidad.

4 Una primera versión de estas reflexiones fue publicada en Teología y Vida 60 
(1999) 475-496.



276	 SANTIAGO GUIJARRO	

1.  Hijo de Dios en el Nuevo Testamento

‘Hijo de Dios’ no solo es uno de los títulos que aparece con 
más frecuencia en los escritos del NT, sino que se encuentra en 
todos los estadios de la tradición y en las diversas trayectorias. 
Esta constatación, sin embargo, no debe ocultar el hecho de que 
las convicciones de fe sobre Jesús se expresaron de formas muy 
diversas en las primeras generaciones cristianas. Tal riqueza se 
debe, sin duda, a que en estos estadios iniciales el cristianismo 
estaba en proceso de formación. Es importante reconocer esta 
riqueza inicial y el carácter maleable de estas primeras convicciones 
acerca de Jesús para entender adecuadamente la emergencia y 
posterior evolución del título Hijo de Dios5.

En los escritos del NT, esta afirmación sobre Jesús se 
encuentra a veces en fórmulas o expresiones tradicionales. 
Este hecho permite elaborar una descripción cronológica 
más detallada y observar con más precisión cómo se fueron 
incorporando matices y connotaciones. Dicha descripción puede 
hacerse analizando las diversas tradiciones después de haberlas 
identificado con ayuda de un análisis diacrónico de los textos. Sin 
embargo, en esta síntesis tomaremos como referencia los textos, 
aunque trataremos de identificar las tradiciones anteriores a ellos6.

a) Las cartas de Pablo

Las cartas paulinas (1Tes, Gál, 1Cor, 2Cor, Flm, Rom y Flp), 
escritas veinte años después de la muerte de Jesús, contienen las 

5 Una visión panorámica de las afirmaciones de fe sobre Jesús en el Nuevo 
Testamento puede verse en R. Penna, I ritratti originali di Gesù il Cristo, Cinisello 
Balsano 2010, 2 vols.

6 Esta es, básicamente, la opción que sigue Ch. Tuckett, Christology and the New 
Testament. Jesus and his Earliest Followers, Louisville 2001.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 277

menciones más antiguas sobre el título ‘Hijo de Dios’. Llama la 
atención, sin embargo, el hecho de que este título aparezca muy 
pocas veces en la correspondencia paulina. Comparado con el 
título ‘Cristo/Mesías’, que aparece 270 veces y el título ‘Señor’, 
que se aplica a Jesús 64 veces, las 15 referencias a Jesús como 
‘Hijo de Dios’ resultan llamativamente escasas7. A pesar de ello, 
estas pocas menciones poseen una especial relevancia en la visión 
que el grupo paulino tenía de Jesús.

Estas referencias indican, ante todo, que para aquellos 
primeros creyentes la filiación divina no era un atributo añadido, 
algo que Jesús primero no tenía y luego habría recibido, sino 
un rasgo constitutivo de su propia identidad. En el comienzo 
de la Carta a los Romanos (Rom 1,1-4), Pablo cita un credo 
tradicional según el cual Jesús habría recibido la condición filial 
en el momento de la resurrección. Sin embargo, al introducir 
dicho credo afirmando que todo lo que en él se dice se refiere 
al ‘su hijo (de Dios)’, la fórmula tradicional queda redefinida. 
Algunos pasajes que hablan de que Dios envió a su hijo para que 
asumiera la condición humana (Gal 4,4; Rom 8,3) parecen sugerir 
incluso que la relación filial de Jesús con Dios se remonta a un 
momento anterior a su encarnación8. En todo caso, para Pablo y 
sus comunidades, la filiación divina era un rasgo constitutivo de 
Jesús.

Por otro lado, las alusiones a Jesús como Hijo de Dios tienen 
un papel especialmente relevante en algunos pasajes en los que 
Pablo habla de su propia experiencia espiritual y de la vivencia 

7 Esta estadística está tomada de R. Penna, O. c., 180-188.
8 Si en estos pasajes se afirma la preexistencia de Jesús, o no, es objeto de debate. 

En la tradición judía se afirma que Dios envió a algunos personajes humanos sin 
que ello implique ningún tipo de preexistencia, pero también se habla del envío de 
la Sabiduría o del Espíritu preexistentes. Resulta difícil precisar cuál de estos dos 
modelos es el referente de Pablo. Véase Ch. Tuckett,O. c., 51-52; R. Penna, O. c., 187.



278	 SANTIAGO GUIJARRO	

de los creyentes en Jesús. En la Carta a los gálatas describe esta 
experiencia como una iniciativa de Dios, el cual “le reveló a su 
hijo” (Gál 1,16) y, más adelante, cuando habla de su vivencia 
como cristiano, afirma que vive “en la fe del Hijo de Dios” que le 
amó y se entregó por él (Gál 2,20). En la misma carta, hablando 
no ya de su propia experiencia, sino de la vivencia de los que 
creen en Jesús, afirma que Dios envió a su Hijo para que ellos 
recibieran la condición filial, y refuerza esta afirmación diciendo 
que Dios ha enviado el Espíritu de Jesús a sus corazones para 
que, como él, puedan llamarle abba, padre (Gál 4,1-7). La filiación 
divina de Jesús no solo es una clave fundamental para entender 
quién es, sino que es también la puerta de entrada a la vivencia de 
filiación de los creyentes. 

Algunas de las referencias paulinas a Jesús como Hijo de Dios 
proceden de la tradición y son, por tanto, anteriores a Pablo. 
Más arriba hemos mencionado el credo de Rom 1,3b-4a, que se 
articula en torno a dos afirmaciones: según la carne, Jesús fue un 
descendiente de David (Mesías); según el Espíritu, fue constituido 
Hijo de Dios desde el momento de (gracias a) la resurrección. 
Este credo representa probablemente la fe muchas comunidades 
judeocristianas de la primera hora, pues Pablo lo cita como 
carta de presentación al comienzo de su Carta a los Romanos9. 
Por otro lado, en el resumen de la fe de los tesalonicenses, que 
incluye también elementos tradicionales, se habla de Jesús como 
el ‘su Hijo (de Dios)’, y se relaciona la adoración del único 
Dios con la espera de la venida de Jesús (1Tes 1,9b-10). Estas 
fórmulas tradicionales revelan que Pablo y sus comunidades eran 
conscientes de que el reconocimiento de Jesús como Hijo Dios 
era un rasgo fundamental de la fe de los primeros grupos de 
discípulos.

9 R. Penna, Lettera ai Romani: I. Rm 1-5, Bologna 2005, 93.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 279

b) Los evangelios sinópticos

Los evangelios sinópticos (Mt; Mc y Lc) fueron escritos en 
el último tercio del siglo primero, veinte o treinta años después 
de las cartas de Pablo. Los tres forman parte de una misma 
tradición literaria y teológica que recuperó la memoria de Jesús 
para responder a la pregunta acerca de su identidad, aunque cada 
uno de ellos subraya aspectos particulares de dicha identidad10. 
Estos primeros relatos sobre Jesús presentan dos novedades 
importantes respecto a las cartas de Pablo. La primera de ellas 
se refiere a la formulación literaria. En las cartas se habla sobre 
Jesús, mientras que en los evangelios es Jesús mismo quien habla 
y actúa. En este sentido, la formulación narrativa de la memoria 
de Jesús ofrece unas posibilidades inéditas para responder a la 
pregunta por su identidad11. La segunda novedad se refiere al 
contenido y tiene una especial relevancia para nuestro tema, pues 
en estos relatos la afirmación de que Jesús es el Hijo de Dios se 
ha convertido en el rasgo central de su identidad.

El Evangelio según Marcos es el más antiguo de los tres y fue 
utilizado como fuente por los otros dos. La trama de este relato 
se centra en la progresiva revelación de la identidad de Jesús. Esta 
identidad permanece velada para los personajes del relato, pero no 
para los lectores, los cuales saben desde el comienzo que Jesús es 
el Hijo de Dios (Mc 1,11). Gracias a esta información privilegiada, 
los lectores irán descubriendo en las palabras y en las acciones 
de Jesús lo que esto significa, mientras contemplan cómo los 
discípulos, que tan entusiastamente le han seguido al comienzo, 
son incapaces de comprender el sentido de su mesianismo (Mc 
8,27-30). En la segunda mitad del relato, sin embargo, antes de 
ser testigos de una nueva revelación divina en la que se confirma 

10 S. Guijarro, Los cuatro evangelios, Salamanca 20163, 150-160.
11 S. Guijarro, Los evangelios: memoria, biografía, escritura, Salamanca 2012, 43-67.



280	 SANTIAGO GUIJARRO	

que Jesús es el Hijo de Dios (Mc 9,2-8), tanto los discípulos como 
los lectores escuchan de labios de Jesús que el sufrimiento y la 
muerte en cruz forman parte de su destino (Mc 8,31-33). Solo al 
final del relato se revela que asumir tal destino de muerte es un 
gesto de obediencia y que es esta actitud, precisamente, la que 
define a Jesús como hijo (Mc 14,32-42). Por eso, es en el relato 
de la pasión donde finalmente se aclara el sentido del mesianismo 
de Jesús: él no es un Mesías hijo de David, sino un Mesías Hijo 
de Dios (Mc 14,60-64). El relato de Marcos articula así de una 
forma original dos títulos cristológicos tradicionales, precisando 
qué tipo de Mesías es Jesús y explicando que el rasgo que mejor 
define su condición filial es la obediencia a la voluntad del Padre12.

Los otros dos sinópticos construyen su relato a partir del de 
Marcos, pero ambos lo hacen añadiendo algunos matices que 
desarrollan la comprensión de la condición filial de Jesús. En 
efecto, tanto para el Evangelio según Mateo, como para el Evangelio 
según Lucas, Jesús es, ante todo, el Hijo de Dios. Sin embargo, 
ninguno de los dos considera que esta identidad deba mantenerse 
oculta para evitar el peligro de que sea mal entendida. Todo lo 
contrario: en ambos relatos, las enseñanzas y las acciones de 
Jesús revelan abiertamente que él es el Hijo de Dios. Este título, 
de hecho, ocupa un lugar central en los dos relatos. Mucho más 
central, ciertamente, en el de Mateo, pero también en Lucas13.

Mateo y Lucas coinciden también en la forma de precisar 
un aspecto de la filiación de Jesús que en Marcos había sido 
introducido con cierta ambigüedad. En la visión del bautismo, 
la voz del cielo proclama: “Tú eres mi Hijo amado” (Mc 1,11), 
afirmando así algo que ya encontramos en las cartas de Pablo: que 
Jesús no comenzó a ser Hijo de Dios después de la resurrección, 

12 S. Guijarro, “La tradición sobre Jesús y la formación de la cristología”, en 
Revista Catalana de Teología 38 (2013) 49-73, aquí 63-71.

13 Ch. Tuckett, O. c., 120-123 y 138-144.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 281

sino que lo fue durante toda su vida. Sin embargo, lo que dice la 
voz celeste sobre la condición filial de Jesús es ambiguo, pues no 
precisa desde cuándo es Hijo de Dios. Mateo y Lucas lo aclaran 
incorporando, cada uno a su manera, la tradición de la concepción 
virginal. De este modo, desplazan, al tiempo que limitan, la 
afirmación que en el relato marquiano había quedado abierta, 
disponible para otros desarrollos, como el de la preexistencia que 
elaborarán con detalle escritos posteriores14.

Una tercera característica común a estos dos evangelios es 
que ambos han incorporado numerosas enseñanzas de Jesús 
que no se encuentran en Marcos. Según la opinión más común, 
estas enseñanzas proceden de una composición anterior que se 
conoce como Documento Q. La composición de este documento 
es posterior a las cartas de Pablo y anterior a los evangelios y 
constituye, por tanto, un testimonio muy valioso de cómo se 
entendió la filiación divina de Jesús en este periodo. Aunque la 
orientación fundamental de este documento es marcadamente 
escatológica, y aunque habla de Jesús sobre todo como el Hijo 
del hombre, el título Hijo de Dios ocupa un lugar importante en 
el relato de las tentaciones, que sirve de pórtico al documento 
en su forma final. El título no vuelve a aparecer en el resto del 
documento, pero este pasaje es la clave para entender los dichos 
de Jesús repartidos por todo el documento que hablan sobre 
su relación filial con Dios (Q 10,22; 11,2b-4; 6,35; 12,29)15. 
Esta combinación del título cristológico con los dichos es un 
testimonio de que los primeros grupos de seguidores de Jesús 

14 L. Hurtado, Señor Jesucristo. La devoción a Jesús en el cristianismo primitivo, Salamanca 
2008, 365-380. R.E. Brown, Introducción a la cristología del Nuevo Testamento, Salamanca 
2001, 146-149, identifica en esta reflexión un estadio de la primitiva cristología que 
fue recuperando hacia atrás las diversas fases de la vida de Jesús.

15 S. Guijarro, Los dichos de Jesús. Introducción al Documento Q, Salamanca 2014, 117-
134; Ch. Tuckett, O. c., 198-199.



282	 SANTIAGO GUIJARRO	

relacionaban ambas cosas o, lo que es lo mismo, de que su 
reconocimiento de la filiación divina de Jesús se fundaba en el 
recuerdo de su peculiar relación con Dios.

c) Los escritos de la tradición joánica

El cuarto evangelio y las cartas de Juan representan un nuevo 
estadio en la forma de entender la filiación divina de Jesús16. Su 
composición puede fijarse en el paso del siglo I al II d.C., es 
decir, treinta años después de la composición de Marcos. Juan 
utiliza tradiciones comunes a los sinópticos y es incluso posible 
que conociera el relato de Marcos. Aunque su visión de Jesús es 
diferente en muchos aspectos, coincide con los sinópticos en la 
importancia que estos otorgan a la filiación divina de Jesús.

La conclusión original del Evangelio según Juan revela que 
fue escrito: “para que creáis que Jesús es el Mesías Hijo de 
Dios” (Jn 20,31). En consonancia con esta intención, el relato 
joánico comienza mostrando cómo Juan Bautista y los primeros 
discípulos llegaron a reconocerle y confesarle como Hijo de Dios 
(Jn 1,34. 49) y, más adelante, al narrar su actividad pública, evoca 
repetidamente su filiación divina (Jn 3,16-18. 35-36; 5,17-29, etc.). 
De igual modo, en las Cartas joánicas, la confesión cristológica 
por excelencia es la que reconoce que “Jesús es el Hijo de Dios” 
(1Jn 4,5; cfr. 2,23; 3,23, etc). Puede decirse, entonces, que el 
reconocimiento de Jesús como Hijo de Dios constituye el sustrato 
básico de la cristología joánica. Tanto en el evangelio, como en 
las cartas, se utilizan otros títulos e imágenes para referirse a él 

16 En esta etapa habría que incluir también el testimonio de la Carta a los hebreos, 
pues aunque su fecha de composición podría ser algo anterior, su cristología 
de la filiación se desarrolla, como la de Juan, en términos de preexistencia. Sin 
embargo, por razones de brevedad, nos ceñimos aquí a los escritos joánicos. Sobre 
la cristología de la Carta a los Hebreos puede verse R. Penna, O. c., 280-293.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 283

(logos, pan de vida, enviado etc.), pero la filiación divina es el 
soporte de todas ellas17.

Esta centralidad de la filiación divina conecta al cuarto evangelio 
con los sinópticos, donde también esta constituye el sustrato 
básico de la cristología. Sin embargo, la forma de construir sobre 
este fundamento común es muy distinta en unos y otro. Uno 
de los rasgos más peculiares de la visión joánica es que Jesús se 
atribuye a sí mismo este título con mucha más frecuencia. En 
los sinópticos, Jesús reconoce solo en contadas ocasiones que 
es el Hijo de Dios: ante el sumo sacerdote (Mc 14,62-64 par.); 
o, de forma indirecta, en su oración (Mt 11,25-27 par.) o en 
su enseñanza (Mc 12,1-12 par.). Sin embargo, en el Evangelio 
según Juan, las referencias a sí mismo como el ‘hijo’, así como 
las alusiones a su relación con el ‘Padre’, son más frecuentes (Jn 
5,19-27; 11,14; 17, 1; etc.) Esta intensificación de la conciencia 
filial está relacionada con el hecho de que Juan presenta a Jesús 
como el Hijo único. Así, aunque los que crean en él podrán llegar 
a ser ‘hijos (tekna) de Dios’, solo Jesús es el ‘Unigénito (monogenés)’ 
(Jn 1,12. 14). Esta peculiar forma de ser Hijo se debe a que solo 
él estaba junto al Padre y compartía su gloria antes de la creación 
del mundo (Jn 1,1; 17,5)18.

Sobre la base de la cristología tradicional de la filiación, 
Juan ha construido una visión de Jesús que trata de desvelar 
cuáles son los fundamentos, los rasgos y las consecuencias de 
esta relación. La observación precedente muestra uno de los 
desarrollos de esta reflexión: Jesús era hijo de Dios ya antes de 
la creación del mundo y, por tanto, su filiación es única. Esta 
convicción refuerza la afirmación de su preexistencia, otra de las 
convicciones fuertes de la cristología joánica, que el evangelio 

17 R. Penna, O. c., 414-440.
18 L. Hurtado, O. c., 414-415.



284	 SANTIAGO GUIJARRO	

formula creativamente con la teología del logos (Jn 1,1-18)19. Esta 
teología del logos, preexistente primero y encarnado después, es la 
puerta de entrada al relato joánico y, en cuanto tal, constituye la 
clave para interpretar adecuadamente todas las afirmaciones que 
sobre él se hacen en dicho relato, incluidas las que le identifican 
como Hijo de Dios. 

Ahora bien, cuando tales afirmaciones se sitúan en este marco 
de la preexistencia del Hijo, las consecuencias comienzan a 
desplegarse de manera natural. Así, por ejemplo, cuando Jesús 
responde a la acusación de haber curado en sábado a un paralítico, 
diciendo que su actuación es un reflejo de la forma de actuar 
de Dios, el narrador comenta que los judíos le buscaban para 
matarle, “porque… llamaba a Dios padre suyo, haciéndose así 
igual a Dios” (Jn 5,17-18). Aunque la deducción de los adversarios 
no sigue una estricta lógica, el lector sabe que es correcta, porque 
este Jesús es el Logos que antes de su encarnación “estaba junto 
a Dios y era Dios” (Jn 1,1). Otros pasajes confirman lo acertado 
de esta interpretación, poniendo en boca de Jesús una rotunda 
afirmación de la unidad entre él y el Padre: “El Padre y yo somos 
uno” (Jn 10,30). Sin embargo, algunas declaraciones de Jesús 
sugieren que en esta relación debe introducirse un matiz de 
subordinación: “El Padre es mayor que yo” (Jn 14,28)20. Resulta 

19 R.E. Brown, O. c., 151-158, sitúa la teología de la preexistencia en la última 
fase de la evolución ‘hacia atrás’ de la cristología neotestamentaria. No obstante, 
aunque la cristología de la preexistencia se desarrolló en esta época más tardía, ya 
en las cartas paulinas encontramos indicios de ella (cfr. 1Cor 6,8; Gál 4,4); véase L. 
Hurtado, O. c., 148-156.

20 La aparente paradoja que presentan estas dos afirmaciones solo se puede 
resolver situándolas en el contexto cultural y religioso en el que nació el EvJn. El 
evangelista, en efecto, parece suponer aquí la figura el ‘agente’ o ‘enviado’, que, a 
todos los efectos, hacía presente a quien le enviaba, pero era distinto de él. Juan, sin 
embargo, aplica esta categoría a la relación entre Jesús y Dios de una forma peculiar. 
Véase Ch. Tuckett, O. c., 160-162.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 285

evidente que la comprensión de la filiación divina de Jesús ha 
experimentado en Juan una evolución sorprendente, que tendrá 
consecuencias decisivas para la discusión trinitaria de los siglos 
posteriores.

Al igual que en las etapas precedentes, también en esta las 
afirmaciones sobre la filiación divina de Jesús tienen una 
prehistoria, pues el cuarto evangelio parece haber utilizado 
una composición previa conocida como Fuente de los signos. 
Básicamente, dicha composición contenía una introducción 
narrativa (Jn 1,19-49), a la que seguían siete signos realizados por 
Jesús, que confirmaban lo afirmado inicialmente sobre él (los 
signos narrados en Jn 2-11), y una conclusión (Jn 20,30-31). Su 
composición podría remontarse a los años cincuenta y podría ser 
testigo, por tanto, de un desarrollo paralelo a las cartas paulinas 
o al Documento Q21.

Esta composición contenía, como se puede apreciar, los 
principales pasajes que hemos asignado al sustrato básico de la 
cristología de la filiación en el cuarto evangelio. Eso significa que 
su visión se haya a medio camino entre las tradiciones más antiguas 
reflejadas en los credos prepaulinos y las más evolucionadas 
del relato joánico. Al igual que en las cartas de Pablo y en los 
sinópticos, en la Fuente de los signos se afirmaba que Jesús era 
Hijo de Dios ya durante su vida. Esta afirmación suponía un 
avance con respecto a la confesión de Rom 1,3b-4a, según la cual 
Jesús habría sido constituido Hijo de Dios en el momento de su 
resurrección. Sin embargo, desde el punto de vista del Evangelio 
según Juan, esta afirmación resultaba insuficiente y debía ser 
desarrollada mostrando no solo que esta relación era anterior a 
la creación, sino también que revelaba la unión de Jesús con el 
Padre.

21 S. Guijarro, Los cuatro evangelios, 191-199 y 555-558.



286	 SANTIAGO GUIJARRO	

2.  La filiación divina de Jesús y la cristología                             
del Nuevo Testamento

El breve recorrido que hemos realizado tomando como 
referencia tres momentos clave de la cristalización literaria del 
Nuevo Testamento muestra, en primer lugar, que la cristología de 
la filiación se haya presente en todas las etapas de la tradición; no 
solo en aquellas en las que se compusieron los textos estudiados, 
sino también en las anteriores a ellos. En segundo lugar, este 
recorrido confirma que el reconocimiento de Jesús como Hijo 
de Dios fue una creencia central para los primeros seguidores 
de Jesús22. Finalmente, este recorrido permite constatar que 
tal convicción no solo fue adquiriendo un lugar cada vez más 
importante en la primitiva cristología, sino que su alcance y 
significado fue explicado y profundizado con el paso del tempo.

La amplia presencia y el progresivo desarrollo del título Hijo 
de Dios en el cristianismo naciente y en sus primeros escritos no 
justifican, sin embargo, que la cristología del Nuevo Testamento 
quede reducida al estudio de esta convicción sobre Jesús. 
Las afirmaciones sobre él en el cristianismo naciente son tan 
variadas y diversas que una opción de este tipo sería claramente 
reduccionista. Con todo, es necesario reconocer que la cristología 
neotestamentaria necesita encontrar un centro en torno al cual 
articular esta pluralidad. 

En la conclusión a su detallada reconstrucción de ‘los retratos 
originales’ de Jesús, Romano Penna se plantea esta misma pregunta 
y sugiere que una posible solución sería identificar aquellos 

22 Las creencias centrales de un grupo son aquellas que contribuyen de forma 
decisiva a configurar la identidad del mismo y tienen un papel decisivo en las 
decisiones, juicios y comportamientos de sus miembros; véase D. Bar-Tal, “Las 
creencias grupales como expresión de la identidad social”, en J.F. Morales y otros 
(eds.), Identidad social, Valencia 1996, 155-286.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 287

títulos o convicciones sobre Jesús más presentes en sus diversos 
escritos. El de ‘Hijo de Dios’ tiene estas características, pero no 
es el más repetido y además no se encuentra en algunos escritos 
significativos (Pastorales, 1Pe, Sant.). Al final, Penna concluye 
que lo que da unidad a la cristología del Nuevo Testamento es el 
mismo Jesús23. En su sencilla obviedad, esta conclusión apunta en 
la dirección adecuada, pues hace caer en la cuenta de que todas las 
afirmaciones sobre Jesús, todos los títulos honoríficos que se le 
dan en los escritos del Nuevo Testamento, están interconectados. 
Todos ellos se refieren a la misma persona y, por tanto, todos 
ellos confluyen y se complementan en el intento de expresar su 
identidad.

Los mismos escritos del Nuevo Testamento dan testimonio 
de la complementariedad de los títulos cristológicos. Un ejemplo 
elocuente de ello lo encontramos, precisamente, en el más citado 
de todos: el que identifica a Jesús como ‘Mesías’. Ya en las cartas 
de Pablo aparece casi como un cognomen que puede unirse al nomen 
Jesús, y también a otros títulos. En la conclusión de su estudio 
sobre el título Hijo de Dios, Adela Yarbro Collins y John Collins 
afirman que tanto en las cartas de Pablo, como en los evangelios 
sinópticos y en el cuarto evangelio los títulos ‘Hijo de Dios’ y 
‘Mesías’ son sinónimos y pueden considerarse equivalentes24. Joel 
Marcus, sin embargo, introduce un matiz interesante al estudiar la 
confesión de Jesús ante el sumo sacerdote (Mc 14,61-62). Observa 
que, en este pasaje, los dos títulos están en aposición restrictiva y 
que, en este tipo de construcción sintáctica, el segundo miembro 
precisa al primero indicando a qué clase pertenece. La pregunta 
del sumo sacerdote debería entenderse, por tanto, así: “¿Eres 
tú el Mesías Hijo del Bendito?” (y no así: “¿Eres tú el Mesías, 

23 R. Penna, O. c., 533-541.
24 A. Yarbro Collins and J.J. Collins, King and Messiah as Son of  God. Divine, Human, 

and Angelic Figures in Biblical and Related Literature, Grand Rapids 2008, 208-210.



288	 SANTIAGO GUIJARRO	

(es decir,) el Hijo del Bendito?)25. Si Joel Marcus tiene razón, en 
este y en otros pasajes (p.e. en Jn 20,30, que es la base de los 
desarrollos joánicos), el título ‘Hijo de Dios’ estaría precisando 
qué tipo de mesías es Jesús.

Estas consideraciones se podrían extender a otros títulos 
más o menos frecuentes en el Nuevo Testamento, observando 
cómo se complementan. En este sentido, la elección del título 
Hijo de Dios como eje en torno al cual articular una cristología 
del Nuevo Testamento parece una opción razonable, siempre y 
cuando incorpore las demás afirmaciones y títulos que definen a 
Jesús. En todo caso, es importante precisar que tal elección no 
se debe al hecho de que sea el título presente en más escritos, 
ni tampoco a que sea uno de los que tuvo un desarrollo más 
complejo entre los primeros creyentes en Jesús. La elección 
de este título está determinada, no solo por un interés que 
podríamos llamar ‘arqueológico’, el cual buscaría las expresiones 
más antiguas y sus primeros significados, sino también por un 
criterio que podríamos denominar ‘teleológico’, es decir, por un 
criterio que tiene en cuenta el papel que este título desempeñó 
en las discusiones cristológicas y trinitarias posteriores. Solo de 
este modo será posible establecer un vínculo más sólido entre 
las primeras expresiones de la fe cristiana y sus desarrollos en la 
reflexión de los siglos venideros. Esta opción metodológica, que 
estaría suficientemente justificada por las razones ya aducidas, 
quedaría reforzada si pudiéramos aclarar por qué fue este título, 
y no otro, el que desempeñó un papel decisivo en la cristología 

25 J. Marcus, “Mark 14:61: Are You the Messiah–Son-of-God?”, en Novum 
Testamentum 31 (1989) 125-141. En griego la aposición restrictiva se construye 
repitiendo el artículo delante del nombre en aposición. Mc 14,61: σὺ εἶ ὁ χριστὸς ὁ 
υἱὸς τοῦ εὐλογητοῦ; Jn 20,30: Ἰησοῦς ἐστιν ὁ χριστός ὁ υἱος τοῦ θεοῦ.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 289

y en la teología trinitaria de los siglos posteriores26. La respuesta 
a esta pregunta reside, probablemente, en el hecho de que dicha 
afirmación expresa, más y mejor que ninguna otra, la relación 
que existe entre Jesús y Dios. La metáfora de la filiación (y de la 
paternidad) tiene una capacidad que no poseen los otros títulos 
para expresar la relación entre Jesús y Dios, que fue un aspecto 
clave en el desarrollo de la cristología trinitaria. ‘Hijo de Dios’ 
alude a una relación orgánica que conjuga unidad y diferencia, 
y lo hace a través de una metáfora muy potente que admite 
ulteriores desarrollos.

Así pues, la elección del título ‘Hijo de Dios’ como elemento 
aglutinador de una cristología neotestamentaria capaz de explicar 
el papel de la devoción a Jesús en la configuración de la imagen 
trinitaria de Dios está suficientemente justificada. No obstante, 
todavía es posible reforzar esta opción observando cómo surgió 
y se configuró el mesianismo de Jesús.

3.  Origen y configuración del mesianismo filial de Jesús

Más arriba hemos expuesto de forma sucinta cómo aparece 
el título ‘Hijo de Dios’ en los primeros escritos cristianos. Dicha 
presentación tiene un carácter descriptivo, pues aunque ha ido 
tomando nota de la evolución que se refleja en tales escritos, no 
se ha preguntado por los factores que influyeron en ella ni por el 
origen de esta convicción acerca de Jesús. Llegados a este punto, 
sin embargo, debemos plantear estas cuestiones y observar estos 
datos desde una perspectiva genética. 

26 J. Pelikan, The Christian Tradition. A History of  the Development of  Doctrine: 1 
The Emergence of  the Catholic Tradition (100-600), Chicago 1971, 189-190, señala que 
el título Hijo de Dios tuvo una función catalizadora con respecto a otros títulos 
cristológicos.



290	 SANTIAGO GUIJARRO	

Nuestra indagación puede comenzar examinando la afirmación 
más antigua que conocemos sobre Jesús como Hijo de Dios. Esta 
se encuentra en el credo citado por Pablo al comienzo de la Carta 
a los romanos, que decía así:

“[Creo en Jesús (el Mesías)] de la estirpe de David según la 
carne, constituido Hijo de Dios con poder según el espíritu de 
santidad desde [por] la resurrección de entre los muertos” (Rom 
1,3b-4a).

El título Hijo de Dios se vincula aquí a la afirmación de que 
Jesús es el Mesías esperado por Israel: este Mesías de la estirpe 
de David ha sido constituido Hijo de Dios. La misma conexión 
entre esperanza mesiánica y confesión cristológica se encuentra, 
con diversas articulaciones, en los demás textos examinados. 
En las palabras que introducen este credo, por ejemplo, Pablo 
se presenta como siervo de Jesús ‘Mesías’ y afirma que ha sido 
constituido mensajero del evangelio de Dios acerca de su ‘Hijo’ 
(Rom 1,1-3a), vinculando así intuitivamente el reconocimiento de 
Jesús como Mesías y la afirmación de que es el Hijo de Dios. De 
igual modo, en los evangelios sinópticos y en el cuarto evangelio, 
el título Hijo de Dios se usa para precisar en qué sentido Jesús 
es Mesías. En todos estos casos el título ‘Hijo de Dios’ define y 
precisa el mesianismo de Jesús. 

A partir de esta constatación podemos preguntarnos: ¿Cuál 
es el origen de esta vinculación entre mesianismo y filiación? Y, 
dado que la expectativa mesiánica es un rasgo típicamente judío, 
podríamos precisar la pregunta: ¿Había en el judaísmo de aquella 
época expectativas sobre un Mesías Hijo de Dios? Y, en el caso 
de que así fuera: ¿Qué connotaciones tenía? Y, si no había tal 
expectativa: ¿Cuál pudo ser el origen de la confesión de fe que 
define a Jesús como un Mesías Hijo de Dios? 



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 291

La afirmación de Martin Hengel citada al comienzo de 
este estudio27 permite vislumbrar algunas respuestas a estas 
preguntas, pero su intuición necesita ser contrastada con un 
análisis detallado que examine tres cuestiones: a) cuáles eran las 
expectativas mesiánicas del judaísmo, que es el trasfondo sobre 
el que se elaboran las afirmaciones sobre Jesús; b) cómo fue la 
experiencia filial de Jesús y cómo pudo influir en la confesión 
mesiánica de filiación; y c) qué factores contextuales influyeron 
en la configuración y en el desarrollo de esta confesión mesiánica.

a) El trasfondo del mesianismo judío

Las expectativas mesiánicas del judaísmo del tiempo de Jesús 
no son fácilmente clasificables. Todas ellas se remiten de una u 
otra forma a una concepción sagrada de la monarquía, la cual 
había hecho madurar la esperanza de que Dios enviaría a un 
descendiente de David para liberar a su pueblo. Algunos pasajes 
de las Escrituras, como la promesa a David (2Sam 7) y los salmos 
de entronización del rey (Sal 2; 110), podían aducirse como 
fundamento de esta esperanza mesiánica. Sin embargo, las formas 
que adoptó el mesianismo judío en la época del segundo templo 
fueron muy variadas y no siempre tomaron como fundamento 
estos textos.

Para orientarnos en un panorama tan complejo, algunos 
autores han intentado elaborar una tipología. John Collins, por 
ejemplo, identifica cuatro paradigmas mesiánicos básicos: regio, 
profético, sacerdotal y celeste; pero reconoce que no todos 
estaban igualmente difundidos28. Sin embargo, se trata de una 
realidad tan variada y compleja que sería preferible hablar, como 

27 Véase nota nº 1.
28 J.J. Collins, The Scepter and the Star. Messianism in Light of  the Dead Sea Scrolls, 

Grand Rapids 1995, 18.



292	 SANTIAGO GUIJARRO	

hace Matthew Novenson de una ‘gramática del mesianismo’, es 
decir, un conjunto de rasgos a partir de los cuales se elaboraron 
las diversas formas de mesianismo. En realidad, cada mesías 
representa un tipo de mesianismo, en el que se combinan de 
forma única elementos de dicha gramática29.

De acuerdo con esta propuesta, para comprender el mesianismo 
de Jesús, tendríamos que averiguar si la afirmación de que es Hijo 
de Dios formaba parte de dicha gramática. La respuesta a esta 
pregunta, sin embargo, arroja un balance poco alentador. Sólo 
unos pocos textos procedentes de grupos marginales parecen 
aludir a un Mesías a quien se reconoce como Hijo de Dios. El 
Cuarto libro de Esdras pone en boca de Dios la expresión “mi hijo” 
en un contexto en el que se alude al Sal 2 (4 Esd 13, 37), pero 
este texto no es muy concluyente, pues solo nos ha llegado en 
traducciones al latín y al etiópico, y no es fácil identificar si en 
él se usaba la palabra ‘hijo’30. En los escritos de Qumrán hay 
también un pasaje que refleja una concepción del mesías como 
Hijo de Dios: “Yo haré alzarse tu semilla detrás de ti y estableceré 
el trono de su reino [por siem]pre. Yo seré para él un padre y 
él será para mí un hijo’. Esto (se refiere al) ‘retoño de David’ 
que se alzará con el Intérprete de la ley que [surgirá] en Sión 
en los últimos días” (4QFlor 10-12)31. En otro pasaje de dudosa 
interpretación (4QpsDanA [4Q246]), se encuentra también la 
expresión “Hijo de Dios”, que podría referirse al rey mesiánico: 
“Será llamado Hijo de Dios y le llamarán Hijo del Altísimo”32. 
En cualquier caso, la concepción del Mesías como Hijo de Dios 

29 M. V. Novenson, The Grammar of  Messianism. An Ancient Jewish Political Idim and 
Its Users, Oxford 2017, 11-26.

30 J.J. Collins, O. c., 186-188.
31 F. García Martínez, Textos de Qumrán, Madrid 1992, 184.
32 Existe todavía otro pasaje que podría aludir al hecho de que Dios hizo nacer 

al Mesías (1QSa), pero se trata de un texto incierto; véase J. J. Collins, O. c., 171-190.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 293

no parece haber sido tan importante en el judaísmo del segundo 
templo como lo fue después en el cristianismo.

Llegamos así a la conclusión de que el elemento más 
característico del mesianismo de Jesús tal como este fue 
entendido y formulado por sus primeros seguidores no era un 
elemento central de la gramática del mesianismo en su época, 
sino un elemento marginal. Esta sorprendente conclusión cobra 
sentido, si tenemos en cuenta otra interesante observación del 
estudio de Novenson citado más arriba. Este autor observa, en 
efecto, que las circunstancias históricas son un elemento decisivo 
en la definición de las diversas formas de mesianismo: “lo que los 
estudiosos llaman ‘mesianismo cristiano’ es una asimilación… de 
la tradición escriturística a las circunstancias vitales de un mesías 
concreto”33. Novenson ha identificado así una clave fundamental 
para entender el mesianismo en sus diversas formas. En el 
caso del mesianismo de Jesús, esta observación nos remite a su 
experiencia vital, en la cual encontramos ese elemento que no 
hemos podido encontrar en la gramática judía del mesianismo.

b) La vivencia filial de Jesús

Llegados a este punto, debemos retomar la afirmación de 
Martin Hengel citada al comienzo de este estudio: “en su (de 
Jesús) relación filial con Dios como Padre tenemos lo que 
constituye la raíz de este título (Hijo de Dios) postpascual”34. 
Durante muchos años, esta atinada sugerencia ha permanecido 
‘durmiente’, en el sentido de que no ha sido retomada ni 
desarrollada adecuadamente35. Sin embargo, todo lo que venimos 

33 M.V. Novenson, O. c., 207.
34 M. Hengel, O. c., 89.
35 J. J. Collins, O. c., 229, reconoce, de forma genérica, que “la identidad mesiánica 

de Jesús debe fundamentarse de alguna forma antes de su crucifixión”.



294	 SANTIAGO GUIJARRO	

diciendo acerca del título Hijo de Dios sugiere que puede ser clave 
para entender el mesianismo de Jesús. La única forma de explicar 
la importancia que tuvo la filiación divina en la configuración 
de dicho mesianismo después de la pascua es suponer que sus 
seguidores vieron en su experiencia filial un elemento clave para 
definir qué tipo de mesías era Jesús.

Esta experiencia de filiación fue muy importante para él, 
pues no solo está presente en sus oraciones, sino también en 
sus enseñanzas y en su forma de actuar. En sus oraciones, en 
efecto, Jesús se dirigía a Dios con una familiaridad poco común, 
utilizando una palabra aramea, abbâ (papá), que se conservó 
incluso en las comunidades de lengua griega (Rom 8, 15; Gál 4, 
4). Esta forma de orar revela una peculiar relación con Dios, que 
constituye uno de los rasgos más característicos de su vivencia 
religiosa. Por otro lado, esta misma palabra, que describe como 
ninguna otra su relación con Dios, se encuentra también en sus 
enseñanzas, las cuales hablan de Dios como un padre bondadoso 
que cuida de sus hijos y les proporciona lo que necesitan para 
vivir36. Finalmente, aunque este aspecto ha sido menos estudiado 
y reconocido, la relación filial de Jesús con Dios se expresa de 
una forma elocuente en su forma de actuar, que él justificaba 
aludiendo a la ‘imitación del padre’, la cual era, en la cultura 
mediterránea antigua, el rasgo que mejor caracterizaba a un hijo37.

La confesión de Jesús como Hijo de Dios conecta 
directamente con esta experiencia histórica de Jesús. Fue, con 
toda probabilidad, una confesión postpascual, pues no es 

36 J. Jeremias, Abba. El mensaje central del Nuevo Testamento, Salamanca 1981, 37-73. 
Estos dichos se encuentran en todos los estratos de la tradición: Marcos: Mc 11, 25; 
14, 36; Documento Q: Q 6, 36; 10, 21; 11, 2. 13; 12, 6. 30; Q/Mt 5, 45; material propio 
de Lucas y Mateo: Lc 12, 32; Mt 23,9; véase: J. Schlosser, El Dios de Jesús, Salamanca 1995.

37 S. Guijarro Oporto, “El comportamiento filial de Jesús”, en Idem, Jesús y sus 
primeros discípulos, Estella 2007, 65-95. 



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 295

razonable pensar que Jesús se diera a sí mismo este título, ni es 
tampoco probable que sus discípulos le reconocieran como tal 
antes de la pascua38. Sin embargo, esta afirmación sobre Jesús 
no tiene sus raíces en la experiencia pascual, sino en el mismo 
Jesús, pues en las más antiguas confesiones de fe, así como en los 
primitivos himnos cristianos, la experiencia de la resurrección no 
se relaciona con el título ‘Hijo de Dios’, sino con el de ‘Señor’: 
“Si tus labios confiesan que Jesús es Señor y crees en tu corazón 
que Dios lo resucitó de entre los muertos, te salvarás” (Rom 
10,9). Ciertamente, como se afirma en el credo de Rom 1,3b-4a, 
la confesión de Jesús como Hijo de Dios es postpascual, pero no 
lo son sus raíces ni su fundamento; estas hay que buscarlas en la 
experiencia filial de Jesús.

c) Factores que influyeron en el proceso

La configuración filial del mesianismo de Jesús es el resultado 
de un proceso impulsado por tres factores que contribuyeron a la 
formulación de esta confesión mesiánica en la época postpascual: 
la experiencia de la resurrección; la exégesis de las Escrituras; y 
los modelos contextuales de filiación divina.

La experiencia de la resurrección fue, sin duda, el factor más 
determinante en el desarrollo de la confesión que identificaba a 
Jesús como el Hijo de Dios. El credo prepaulino de Rom 1,3b-4a, 
al que ya hemos aludido varias veces, relacionaba directamente 
esta confesión con el hecho de la resurrección: “constituido Hijo 
de Dios a partir de la resurrección”. La experiencia del encuentro 
con el resucitado a la que aluden los relatos de apariciones supuso 

38 R. Brown, O. c., 104, observa que, aunque Jesús nunca utilizó el título de Hijo 
de Dios para referirse a sí mismo, “es probable que hablara y pensara de sí mismo 
como ‘el Hijo’, implicando una relación muy especial con Dios, que es parte de su 
identidad y condición”.



296	 SANTIAGO GUIJARRO	

una confirmación de las pretensiones de Jesús, las cuales habían 
sido radicalmente cuestionadas por su ignominiosa muerte 
en cruz. La experiencia pascual no solo resolvió la disonancia 
cognitiva que había provocado en sus discípulos y seguidores 
aquel final vergonzoso, sino que abrió la posibilidad de recuperar 
desde una nueva óptica la experiencia vital de Jesús. 

Es en esta recuperación de su experiencia vital donde se 
inscribe la irrupción del título ‘Hijo de Dios’ en la comprensión 
del mesianismo de Jesús después de la pascua. Este título, que 
no formaba parte de las esperanzas mesiánicas dominantes en 
el judaísmo, se revela, sin embargo, como un elemento clave en 
la comprensión del mesianismo del Resucitado. Ello se debe, 
como hemos visto, a que la relación filial de Jesús con Dios había 
sido clave en su experiencia vital. Pero dicha experiencia vital no 
explica por sí sola el impacto que tuvo el título ‘Hijo de Dios’ 
entre los primeros creyentes en Jesús. Solo desde la óptica de 
la experiencia pascual, que significaba la confirmación divina de 
las pretensiones de Jesús y de su experiencia vital, sus discípulos 
pudieron descubrir la densidad de aquella relación que él había 
expresado de tantas maneras y con absoluta convicción.

El segundo factor que influyó en este proceso fue el recurso 
a las Escrituras, las cuales contenían los elementos básicos 
de la esperanza mesiánica39. Algunos de sus textos, como la 
promesa que Dios hizo a David de un descendiente (2Sam 7), y 
los salmos que hablaban de la entronización del rey como ‘hijo 
de Dios’, o ‘engendrado por Dios’ (Sal 2; 110), contenían los 
elementos fundamentales para desarrollar una visión del Mesías 
Hijo de Dios. Sin embargo, como hemos visto, en el judaísmo 
no se desarrolló este modelo mesiánico. Este dato llamativo está 
relacionado con otro no menos llamativo que ha identificado 

39 J. J. Collins, O. c., 21-51.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 297

Larry Hurtado, el cual ha mostrado que estos salmos mesiánicos, 
apenas citados y comentados en el judaísmo del segundo templo, 
fueron centrales para los primeros cristianos, que los citaron y 
comentaron profusamente40.

Este es un hecho muy relevante, pues la confesión de Jesús 
como ‘Hijo de Dios’, así como los desarrollos que experimentó 
entre los primeros cristianos, se apoyan en la exégesis que estos 
hicieron de dichos textos. Este tipo de exégesis, que se conoce 
como ‘exégesis mesiánica’ o ‘exégesis cristológica’41, tenía como 
finalidad clarificar (o justificar) algún rasgo de la identidad de Jesús. 
Dicha exégesis partía de dos presupuestos: el primero es que en 
Jesús se habían cumplido las promesas de Dios; el segundo, que 
las Escrituras contenían sentidos aún no explicitados. Gracias 
a estos dos principios, la exégesis mesiánica pudo cumplir la 
importante función de vincular los elementos mesiánicos de 
las Escrituras con su realización histórica en Jesús de Nazaret, 
convirtiéndose así en un factor decisivo para la elaboración de la 
cristología de la filiación.

Finalmente, es necesario tener presente que entre los judíos, 
y sobre todo entre los griegos y romanos, existían diversos 
personajes que eran identificados como ‘hijos de Dios’42. La 
confesión de Jesús como Hijo de Dios se formuló y se desarrolló 
en diálogo con este contexto cultural.

En dicho contexto hay un aspecto que es especialmente 
relevante para la configuración y el desarrollo del título ‘hijo de 

40 L.W. Hurtado, “Early Christological Interpretation of  the Messianic Psalms”, 
en Salmanticensis 64 (2017) 73-100.

41 D. Juel, Messianic Exegesis. Christological Interpretation of  the Old Testament in Early 
Christianiy, Philadelphia 1992, 77-81; J. Marcus, The Way of  the Lord: Christological 
Exegesis of  the Old Testament in the Gospel of  Mark, Edinburg 1992, 69-75, 132-139.

42 A.  Yarbro Collins, “Mark and His Readers: The  Son of  God among  Jews”, 
Harvard Theological Review 92 (1999) 393-408; Idem, “Mark and His Readers: The Son of  
God among Greeks and Romans”, en Harvard Theological Review 93 (2000) 85-100.



298	 SANTIAGO GUIJARRO	

Dios’, un aspecto con el que los creyentes en Jesús tuvieron que 
confrontarse inevitablemente. El surgimiento del cristianismo 
y, por tanto, la composición de los primeros escritos cristianos, 
coincidió con el desarrollo de una ideología imperial en la 
que la designación del emperador como ‘hijo de Dios’ (Divi 
filius) ocupaba un papel central. Esta ideología experimentó 
una evolución significativa a lo largo del siglo primero, que se 
tradujo en la práctica del culto imperial. Los escritos del Nuevo 
Testamento testimonian el poderoso influjo de esta ideología y la 
necesidad de ofrecer propuestas alternativas. De este modo, los 
esquemas mesiánicos de las Escrituras, que habían sido adaptados 
a la vivencia histórica de Jesús, terminaron expresándose en un 
lenguaje y en unas categorías que también utilizaba la ideología 
imperial43.

4.  Conclusiones

El objetivo de las reflexiones precedentes ha sido identificar 
algunos criterios para elaborar una cristología neotestamentaria 
que tenga como horizonte la formulación de la fe trinitaria. 
Teniendo presente este horizonte, hemos propuesto que dicha 
cristología debería estructurarse en torno al título ‘Hijo de Dios’, 
pues tanto la cristología posterior, como los debates trinitarios, 
girarán en torno a él. Esta cristología podría definirse como una 
‘cristología de filiación’ o, desde otro punto de vista, como una 
‘cristología trinitaria’. En ambos casos, queda claro que la relación 
implicada en el título ‘Hijo de Dios’ ocupa un lugar central. 
Llegados, pues, al final de esta reflexión, proponemos ahora en 

43 Por fortuna contamos con un studio reciente que ha analizado esta 
problemática de forma detallada y sugerente: M. Peppard, The Son of  God in the 
Roman World. Divine Sonship in its Social and Political Context, Oxford 2011.



	 LA CRISTOLOGÍA DEL NUEVO TESTAMENTO...	 299

forma de tesis algunos de los postulados que fundamentan y 
definen esta opción:

[1] ‘Hijo de Dios’ es un título cardinal de la cristología 
neotestamentaria. Aunque no es tan citado como otros (Mesías, 
Señor), expresa una convicción muy difundida entre los 
primeros seguidores de Jesús y ocupa un lugar importante en sus 
principales escritos. Esto significa que fue una creencia central de 
los primeros cristianos y, por tanto, una creencia que definía su 
identidad como grupo. 

[2] La cristología de la filiación experimentó un desarrollo 
significativo en la época del Nuevo Testamento, como se advierte 
al analizar cronológicamente sus escritos. En esta evolución y 
progresiva resignificación del título ‘Hijo de Dios’ intervinieron 
los siguientes factores: a) la gramática del mesianismo en el 
segundo templo; b) la experiencia histórica que Jesús tuvo de 
la filiación; c) la vivencia pascual de sus primeros discípulos; d) 
la exégesis mesiánica que relacionó los modelos mesiánicos y la 
experiencia vital de Jesús; e) el contexto cultural que modeló la 
comprensión y formulación de la filiación divina de Jesús.

[3] El título ‘Hijo de Dios’ forma parte de una constelación 
de afirmaciones y convicciones sobre Jesús que se fueron 
elaborando en los primeros estadios de la reflexión cristológica. 
Estas convicciones se expresaron en diversos formatos (himnos, 
credos, relatos, etc.), que añaden más variedad y matices a estas 
primeras expresiones de la fe en Jesús. Todas ellas, sin embargo, 
son afirmaciones acerca de la misma persona y pueden, por tanto, 
articularse en torno al título ‘Hijo de Dios’, que fue ocupando un 
lugar cada vez más central en la configuración de la fe cristiana.

[4] Existe continuidad entre la vivencia filial de Jesús y la 
formulación de la cristología neotestamentaria de la filiación. 
También existe continuidad entre la formulación neotestamentaria 
del mesianismo de Jesús en términos de filiación (Mesías Hijo de 
Dios) y el desarrollo de este título en la cristología trinitaria de 



300	 SANTIAGO GUIJARRO	

los siglos posteriores. Puede decirse, entonces, que la cristología 
que se articula en torno al título ‘Hijo de Dios’ es el resultado de 
un desarrollo homogéneo de la revelación de Dios en Jesús de 
Nazaret.

[5] El rasgo más característico del título ‘Hijo de Dios’ en 
relación a otros títulos y afirmaciones sobre Jesús es su capacidad 
para describir la relación entre Jesús y Dios. En su sentido más 
obvio, esta metáfora remite a una relación en la que se da, al mismo 
tiempo, la unidad y la diversidad; la semejanza y la distinción. No 
es una metáfora cerrada, sino abierta. En los escritos del Nuevo 
Testamento se encuentran ya germinalmente los desarrollos que 
más tarde conducirán a la formulación de la fe trinitaria.

[6] Debido a su carácter relacional, el título ‘Hijo de Dios’ 
permite articular de forma orgánica varias dimensiones de la 
primitiva teología cristiana. Este título no solo afirma algo 
acerca de Jesús (que es el Hijo), sino que también afirma algo 
fundamental acerca de Dios (que es Padre). Más aún, al establecer 
una relación particular entre ambos, este título afirma algo 
decisivo acerca de la relación del hombre con Dios. Tal confesión 
cristológica permite, por tanto, articular una reflexión en la que 
se encuentran teología (en el sentido primero de esta palabra), 
cristología, antropología y soteriología.

[7] La elección del título ‘Hijo de Dios’ como clave de la 
cristología neotestamentaria es, pues, una opción razonable. Esta 
opción permitirá establecer una relación orgánica con la cristología 
patrística y contribuirá a entender mejor el proceso a través del 
cual se llegó a la formulación de la fe trinitaria. En este sentido, 
puede decirse que una cristología neotestamentaria centrada en 
la filiación es clave para entender el paso del monoteísmo judío 
al trinitarismo cristiano.


