BIBLIOGRAFIA TRINITARIA

Fepou, M., Jésus Christ dans I'histoire humaine et le mystére de Dien. Essai de
christologie, Cogitatio fidei 322, Les Editions du Cerf, Paris 2024,
616 pp.

En su momento dimos cuenta aqui de las grandes obras de este
autor jesuita, profesor emérito de patristica y de teologfa dogmatica en
las Facultés Loyola de Patis, como La voze du Christ. 11. Développements de
la christologie dans le contexte religieusc de ['Orient ancien, d’Eusebe de Césarée
a Jean Damascine (1V-V T 'siccle), seguido de La voie du Christ. Evolution
de la christologie dans ’Occident latin d’Hilaire de Poitiers a Isidore de Séville
(IVE-VIT siecles), EstTrin 51 (2017) 198-203. A esta gran historia aqui
recensionada precedid La woie de Christ. Genéses de la christologie dans
le contexte religieusc de I'Antiquité du II siecle au debut du I1V° szecle (2000),
volumen que no llegd a nuestra revista. Por ultimo, en 2019 publico
siempre en la misma editorial Du Cetf, Jésus Christ au fil des siécles. Une
histoire de la christologie, EstTrin 54 (2020) 189-193. He recordado estos
trabajos para poner de relieve la calidad cientifica sobre la que se apoya
este ensayo de cristologia. No sin mérito recibié en 2022 el Premio
Ratzinger, que es como decir el Nobel en Teologfa [para destacar sus
méritos: cfr. Premio Ratzinger 2022 (fondazioneratzinger.va)].

Ya en el titulo quiere resumir el autor el contenido y la direccion
de este libro. Pretende poner de relieve no sélo la persona y obra
de Jesucristo tal como los autores de los relatos evangélicos la han



166 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

rememorado, como algo que tendria valor al interior de la comunidad
apostolica, primero, y luego para los seguidores suyos en la Iglesia y en
las distintas comunidades eclesiales, esto es algo cierto, por supuesto,
pero Fédou insiste en destacar que la figura y obra de Jesus va mas
alla de la Iglesia hacia toda la Humanidad (“en la historia humana”), y
eso, desde los mismos relatos evangélicos donde aparece Jesus abierto
y cercano a los de fuera, sea los descartados por su pobreza, por su
ignorancia de la Ley, o por sus enfermedades, sin olvidar a las gentes
de las “naciones”. El autor pretende en este libro insertar a Jesus en
la Humanidad, como patrimonio de la Humanidad, podriamos decir,
y no so6lo porque El ha dado la vida “por la multitud”, que es como
los franceses han traducido el ‘pro multis”, evitando asi los inacabables
debates académicos y pastoralistas. Pero precisamente por esta
vinculacién-inserciéon del “Verbo hecho carne” con/en la historia
humana (la historia de los hombres, que no hay otra...) aparece la
segunda afirmacién del titulo referida al “misterio de Dios”, es decir,
la apertura/revelacion del misterio de Dios, pues a Jests solo se le
entiende (palabras y obras) desde el Padre de quien es el Unigénito.
A modo de subtitulo, Fédou con toda modestia califica este trabajo
como “Ensayo de cristologia”, porque no desea que se considere una
cristologia mas, sino una reflexion sobre el misterio de Cristo que atienda
a las dificultades que hoy siente mucha gente al acercarse a la figura
de Jesus, gran hombre, eso esta claro, pero dar el paso a considerarlo
“Mediador”, “Hijo del Hombre”, e “Hijo de Dios”. Eso ya es otra
cosa. Pero ¢cudl es la justificacion primera y dltima de la cristologfar:
“Proporcionar las palabras para hablar de Jesus tal como un dia se
revel6 y tal como lo percibe la comunidad cristiana; mostrar como el
“Hijo del hombre” es efectivamente reconocido como “Sefior”; en una
palabra: dar cuenta de Jesuctisto en la historia humana y en el misterio
de Dios”. Asi termina este “ensayo de cristologia”.

Para desarrollar este trabajo que ha de inscribirse “en el movimiento
deladoxologia”, el autor lo organiza en tres partes. En la primera, aborda
los “relatos evangélicos” sobre los cuales ha de apoyarse cualquier
reflexién sobre el misterio de Cristo, dando preferencia al relato de
Marcos, para luego completarlo sobre los temas (“testimonios”)
destacados de los otros dos sindpticos vy, naturalmente, del cuarto



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 167

evangelio, cuya referencia al Prélogo es constante, pero “prologo” al
relato que sigue. En la segunda parte trata de la génesis y el significado
de la fe en Cristo, como quien dice los presupuestos que dieron lugar a
los relatos escritos. Como los evangelios fueron compuestos a partir de
la experiencia pascual, eso significa que dan testimonio de lo que dijo
e hizo Jesus iluminados por la fe en él, porque crefan en €l recogieron
y organizaron todas las tradiciones que sobre ¢l circulaban por las
comunidades cristianas, esto no desfigura la historicidad fundamental
de lo que narran, pero sf la leen, la interpretan y la completan bajo la
inspiracion del Espiritu Santo: es una lectura y escritura creyente. Por
eso, pasan de los relatos de la vida publica, conocidos por todos, al
origen de Aquel que ya en sus acciones y predicaciones por Galilea fue
percibido como alguien fuera de lo normal, de una palabra poderosa y
de unas acciones deslumbrantes y provocadoras, digo que los autores
de los evangelios pasan de la vida publica al comienzo de su vida
terrena, los evangelios de la infancia para dar razén de quién era Jesus,
y mas tarde, Juan se remonta al origen eterno junto al Padre como
su Verbo o Logos en su preexistencia. Hasta aqui lo que podriamos
llamar una cristologia ascendente que parte de la historia y se inserta
en la historia de Jests en un tiempo y en un pueblo determinados. El
siguiente paso serd trazar los rasgos de una cristologia descendente, la
cristologia del Logos, el Unigénito del Padre, que desciende a nosotros,
es el contenido de la tercera parte en la que desarrolla en esa clave el
arco que va de la Encarnacién a la Parusfa. Como no estamos muy
acostumbrados a una lectura descendente de la cristologia creo que
merece la pena releer estos dos ultimos capitulos que son, como quien
dice, el punto de vista de Dios y de su oikonomia expresada en el envio
del Unigénito, previsto desde siempre, en la historia de la salvacion hasta
su plena realizacién en la recapitulacién de todas las cosas en ¢l para
que Dios lo sea todo en todo. En esta tercera parte, reflexiona sobre
los problemas / herejias a que han dado lugar la confesién cristologica
del “Verbo hecho carne” como el porqué de la encarnacion (eur Deus
homo?) y su significado para la antropologia, luego las dificultades
tempranas por parte del gnosticismo y el adopcionismo pues era muy
dificil dar razén de Dios sumamente trascendente con su condicion
humana en un hombre, un pueblo, un mundo determinados, y encima



168 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

acabando en la Cruz; més tarde surgieron otras cuestiones en torno a
la doble condicién humana y divina de Cristo resuelta en la llamada
“unién hipostatica”; y la ltima razén de la Encarnacién sélo tiene una
explicacion en la &énosis que en la cruz alcanza la mayor revelacion de
la Trinidad divina. En el dltimo capitulo aborda la dificil cuestién que
va de la Ascension al fin de los tiempos: si Cristo ya ha realizado la
reconciliacién con Dios, cémo se explica su presencia a lo largo de la
historia, pues muchos lo rechazan, lo recrucifican en los perseguidos
y demads descartados de la historia, y otros lo acogen en la oracion, en
la liturgia, en los sacramentos, en el servicio a los mds humildes. El
significado de Jesucristo como unico Salvador del mundo lo trata el
autor con “discrecion” frente a las distintas tradiciones religiosas desde
el respeto, pero sin ocultar esta central confesion cristologica, pues
Jesus es el unico Mediador, el tnico Engendrado, el Hijo del hombre.
Evidentemente, estos titulos alcanzan todo su significado dentro del
misterio trinitario de Dios donde la referencia al Padre y a la accién
del Espiritu impregnan la vida, la palabra y la obra redentora de Jesus.
Algunos asuntos problematicos, como la virginidad de Maria ante
partum, in partu et post partum, son tratados con la maxima delicadeza,
sin dejar por ello de citar a ciertos autores catdlicos como Hans Kiing
que rechazan en ella “un acontecimiento biolégico e histérico” (p. 416,
nota 1 donde apunta los motivos de este rechazo en la antigiiedad y
en la actualidad), y no digamos la cuestion de los “hermanos” de Jests
que segun J.P. Meier, autor al que sigue con frecuencia, “la opinién mads
probable” es que sean “verdaderos hermanos y hermanas”, aduciendo
a continuacién la afirmacién categérica de D. Marguerat para quien
“Jesus tenfa como minimo seis hermanos y hermanas... de sangre” (p.
423, nota 1). Tampoco creo que Teresa de Avila e Ignacio de Loyola
se sintieran a gusto en compafifa de Lutero cuando el autor habla de
la imitacién de Cristo o de su seguimiento al comienzo de la época
moderna (p. 560). Como es costumbre, buena costumbre, el autor se
apoya en autores (exegetas y te6logos) de habla francesa o traducidos
(no muchos) al francés del aleman o del inglés o del espafiol como
Pagola y Jon Sobrino. Por aqui esa forma de proceder es una rareza.
Termino con una felicitaciébn muy sincera por esta gran obra de
Michel Fédou que nos acerca a Jesds, su obra y su misterio, a las



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 169

circunstancias actuales tan necesitadas de hacer resonar su Evangelio,
su buena noticia de salvacién para los hombres y mujeres de nuestro
tiempo. Serfa muy deseable que alguna editorial procediera a traducir
este libro con gran provecho para los lectores de legua espafiola. — José

Maria de Miguel Gonzdlez, OSST

GOMEZ GARcia, E. Y SomaviLLA RODRIGUEZ, E. (coords. y eds.), Creer en
un sinico Dios, jvehiculo de violencia o de fraternidad universal?, RCU Matia
Cristina-CTSA, Madrid, 2023, 253 pp.

La sensibilidad evangélica no puede menos de sentirse interpelada
ante los multiples acontecimientos que se estan sucediendo y que, al
contrario de lo que pidiera el papa Francisco en Fratelli Tutti, dejan
entrever que el ideal de la amistad social esta lejos de concretarse.
Uno de esos ultimos hechos, que va camino de eternizarse, es el
conflicto surgido en Oriente Proximo, a raiz de un atentado terrorista
y respondido virulentamente, entre palestinos e israelies. Ni que decir
tiene que, tras ¢l, se esconden factores de diversa indole, siendo uno
de ellos el religioso, afectando de lleno al conflicto entre dos de los
monoteismos mas significativos en el discurrir histérico. Aunque
esta contienda no habia estallado todavia cuando los editores de esta
monografia se propusieron reflexionar sobre la tan traida y llevada
pregunta de si le es inherente al monoteismo la violencia, en virtud de
su pretension de absolutez salvifica y de verdad, qué duda cabe que
sirve para mostrar, una vez mas, la vigencia de publicaciones como
esta.

Es un hecho que en los ultimos afios se ha dado un resurgir de
los estudios sobre el monoteismo —baste citar las obras colectivas
Monotheismus  Interreligidse  Gespriche im Umfeld  moderner Gottesfragen
im  Anschluss an  Hermann ~ Stieglecker, Brill/Schoningh, Einbech
2021; Monotheism and Its Complexities: Christian an Muslim Perspectives,
Georgetown University Press, Washington D.C. 2023; Le Dien wun:
Problemes et méthodes d’bistoire des monothéismes. Cinguante ans de recherches
Sfrangaises (1970-2020), Brepols, Turnhout 2022 y Monothéisme et trinité,
Presses Universitaires Saint-Louis Bruxelles, Bruxelles 2019; u otras



170 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

como Eckhard Notrdhoten, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheisnus,
Herder, Preiburg 2018; o la colecciéon de publicaciones sobre el tema
en la serie Cambridge Elements—, bien para profundizar en su dinamica
fiducial interna, bien para criticarlo. Esto podtia llevar a pensar que
no surgird nada nuevo bajo el sol. Sin embargo, el presente estudio
quiza aporta un enfoque peculiar. Si bien es verdad que el interrogante
del que surge, y que perfectamente desentrafia el Dr. Enrique
Gomez Garcfa en su presentacion, es el que aparece en el titulo y el
que podemos escuchar por la calle o encontrar en las declaraciones
de ciertos intelectuales, el enfoque original de estas paginas atiende
a lo que el autor refleja al expresar que “los textos monoteistas han
servido para que el ser humano se enfrente a absolutizaciones y
totalitarismos, y fungir asi como instancia critica de la violencia y de
la explotacion” (p. 19). Es decir, los autores del libro no reflexionan
tanto sobre la pregunta planteada cuanto, en la perspectiva marcada
port la Fratelli Tuttr, del hecho de la ‘entrafia humanista’, por parafrasear
el famoso titulo de Gémez Caffarena, de los monoteismos cristiano,
judio y musulman; de lo que estos monoteismos han aportado a la
humanizacién y al progreso de las sociedades y de la creacion. En
este sentido, cabe destacar como otro de los grandes aciertos del
monografico que, si bien casi todos los autores se profesan cristianos,
el apartado mds sistematico de la reflexién cuenta con la perspectiva
de uno de los tedlogos sistematicos de teologfa trinitaria mas afamados
de Europa, como es el Dr. Angel Cordovilla; con uno de los rabinos
mas reconocidos en diversos ambitos, y muy significativamente en el
espafiol, como es el Dr. Benito Baruj Garzén; y una de las grandes
promesas del pensamiento suff hispanico, como es el iman Dr. Antonio
de Diego Gonzailez. De esta manera, se habla desde dentro de cada uno
de los respectivos monoteismos, con lo que el lector puede escuchar
una voz plural que en absoluto rompe la armonfa.

Por lo que a contenidos se refiere, aunque el libro se divide en nueve
capitulos, correspondientes a nueve colaboraciones; sin embargo, se
petcibe en él un proyecto aglutinado en torno a tres grandes ejes. El
primero se centra, en un ambito mas propio de la filosofia, teologia
y fenomenologia de las religiones, en la posibilidad o no, desde
las propuestas monotefstas, de un didlogo interreligioso. A partir



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 171

del desideratum de los dltimos Pontifices, el Dr. Enrique Somavilla
responde afirmativamente, basado en que el didlogo le es inherente al
ser humano, aunque ello no elude cierto entrenamiento, habida cuenta
de que es, ante todo, una actitud y una disponibilidad interior, de
modo que el didlogo interreligioso puede convertirse en camino hacia
la tan anhelada convivencia fraterna. Por el contrario, el Dr. Catlos
Diaz se muestra critico con esta postura, negando tal posibilidad en
razén del mismo Dios, si no se quiere incurrir en falsos y peligrosos
irenismos que niegan la identidad; imposibilidad, dicho sea de paso,
de la que no se deriva una cerrazén extraflante o amenazadora, sino la
apertura a una ‘ecumene minima’, que tiene que ver con la ‘sanacion
compasiva’. No pasa desapercibido que ambos pensadores coinciden
en dos realidades: el caracter mistérico y siempre mayor del Dios en
el que creemos, y la derivacién de un determinado comportamiento
propositivo y constructivo, si queremos ser honrados con ese Dios.

El segundo se fija en algunas constataciones de la experiencia
cotidiana. Por una parte, el Dr. Bert Daelemans realiza un apasionante
peregrinaje de la comprension de una divinidad violenta a otra
vulnerada a través del arte. Explicita asi el cambio de sensibilidades y
la maduracién fiducial acontecidos en los propios credos monoteistas,
y propugna la esperanza y la tendencia a la bondad que se percibe en
tres frentes bien concretos, a saber: el arte urbano, las redes sociales y
el séptimo arte. Por su parte, atenta al lenguaje veterotestamentario, la
exégeta Isabel Alfaro profundiza en el siempre inquietante ambito de
las imagenes de Dios, influidas por una mentalidad androcéntrica, y la
espinosa correspondencia entre estas y la violencia social expresada
hacia las mujeres. Segtn ella, la mentalidad masculina resulta inadecuada
para acercarse a lo que Dios es, con lo que una sensibilidad menos
androcéntrica permite vislumbrar una divinidad capaz de generar
relaciones mds justas e igualitarias entre mujeres y varones, como
reflejan ciertos pasajes biblicos.

El tercero puede considerarse propiamente exegético y se centra
en el estudio tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento. Por una
parte, la Dra. Inmaculada Rodriguez Torné explica que el Antiguo
Testamento no es ajeno a los referentes escritos de la época, por lo que
sus paginas transmiten violencia; una violencia de la que se contagia



172 BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA

la misma denominacién de la divinidad como Dios de los ejércitos
o Dios guerrero, pero que no por ello deja de experimentarse como
el Dios de paz, es decir, el Dios que acompafia, guia y protege a su
pueblo. Por su parte, el Dr. Santiago Guijarro Oporto sostiene que, si
bien toda religién monoteista corre el peligro de ser violenta cuando se
torna exclusivista, el mensaje de Jesus en el evangelio refleja un Dios
inclusivo, un Dios-Abba, bondadoso y misericordioso, pendiente de
los vulnerables e ignorados sociales. Lo significativo de este mensaje
radica en que no solo se predica de palabra, sino que se hace vida en
Jests, en su ductus existencial: en él coinciden una determinada imagen
de Dios y el proyecto que tiene reservado para los seres humanos, el
reino. Asi, el monotefsmo jesuanico no puede menos de remitir a un
proyecto humanizante y humanizador, ajeno a toda violencia, exclusion
o destruccion.

Finalmente, en el cuarto, como se ha insinuado, se escucha la
armonia polifénica de los credos judio, cristiano y musulman. El Dr.
Benito Baruj Garzén, partiendo de la imagen judfa de la divinidad,
presenta la novedad que supuso en un contorno politefsta la irrupcion
de una fe monoteista; un Dios y una fe de la que dimanan unas
dimensiones éticas para el bien toda la humanidad, como se advierte en
el decélogo. Por su parte, el Dr. Angel Cordovilla abotrda el denominado
monotefsmo trinitario y sus repercusiones indirectas en la realidad
social y el pluralismo religioso, no a la manera de una teologia politica
o liberadora al uso, sino desde la teologia ética auténoma. La manera
de ser plural y relacional del Dios Trinidad de personas inspira la accién
moral de los seres humanos, que han de configurar una cultura de la
convivencia y de la fraternidad, opuesta, critica y detractora de toda
forma de totalitarismo y de todo rechazo del distinto. Finalmente, el
Dr. Antonio de Diego reivindica en su colaboracion la recuperacion
del humanismo por parte del islam: si los monotefsmos, mas
concretamente el suyo, han degenerado en manifestaciones histéricas
violentas no se debe al meollo fiducial de dichos monoteismos, sino
a la corruptela cultural que los ha opacado y que ha sustituido la fe
por ideologfa, anquilosandose y mostraindose incapaz de reaccionar
ante la modernidad y la postmodernidad plurales. De ahf la necesidad
de apostar por relecturas de las distintas fes monoteistas que respeten



BIBLIOGRAFIA TRINTTARIA 173

a las personas y su dignidad y cuiden del entorno ecolégico, siendo
este el unico desarrollo, por desgracia, en este monografico a esta
problematica tan reivindicada en nuestros dias. En fin, el lector tiene
en sus manos una seria reflexién sobre el fenémeno del monoteismo,
abordado desde una variedad de perspectivas y escuchando a los credos
mas significativos al respecto, sin ahorrar en criticas a tergiversaciones
fiduciales y convergiendo hacia la configuracién de una sociedad y
una naturaleza mas plenificadas y plenificantes. Como ultimo apunte,
quiza no hubiera estado de mas una orientacién bibliografica final. —
EGOGA.






BIBLIOGRAFIiA GENERAL

Garcia 1BANEZ, A., Conversion y Reconciliacion. Tratado histdrico-teoldgico
sobre la Penitencia postbantismal, Eunsa [Ediciones Universidad de
Navarra, S.A.], Pamplona 2024, 575 pp.

El autor es profesor ordinario o catedratico de Teologia
Sacramentaria en la Pontificia Universita della Santa Croce, en Roma.
Antes de escribir este texto ya le conocifamos por otro de parecida
envergadura publicado en italiano en 20006, a saber, L’Ewucaristia, dono
¢ mistero. Trattato storico-dogmatico sul mistero eucaristico, que fue traducido
al espafiol por EUNSA en 2009 con una pequefa variacién en el
subtitulo: “La Eucaristia, don y misterio. Tratado historico-teoldgico sobre el
misterio encaristico”, 631 pp., del cual hice la recensiéon en esta misma
revista Es/Trin 43 (2009) 624-625. Ambos tratados se inscriben en la
coleccién de manuales de la Facultad de Teologia de dicha Universidad
romana bajo el epigrafe de “Sussidi di Teologia”, esta observacién hay
que tenerla presente como motivacién y orientaciéon de este tratado
histérico-teoldgico sobre la penitencia posbautismal: los destinatarios
principales del presente manual son los profesores y alumnos que
enseflan y estudian este sacramento. Si esto vale para la edicién italiana,
igualmente serd de provecho para los lectores (profesores y alumnos,
sobre todo) de habla espafiola. La traduccién de este manual la ha
realizado el propio autor del original italiano, del que dimos cuenta aqui
EsfIrin 55 (2021) 184-187. En el Prélogo a la edicién espafiola dice el
autor que, con respecto a la edicién italiana de 2019, “se ha puesto al
dia la normativa eclesiastica referente al sacramento de la penitencia,



176 BIBLIOGRAFIA GENERAL

teniendo presentes los cambios introducidos en el nuevo Libro VI del
Codigo de Derecho Canonico con la Constitucion Apostolica Pascite
Gregemt Dei (1 de junio de 2021)”.

En el titulo mismo ya expresa el autor coémo entiende y lo que
persigue este sacramento: ante todo, la conversion del penitente
cuyo fruto es la reconciliacién con Dios y con la Iglesia, por medio
de la Iglesia y en /a Iglesia. Me patrece estupendo que en el subtitulo
haya destacado que se trata aqui de la conversién posbautismal (en
referencia a la primera sellada por el bautismo), que va siendo hora
de que los penitentes relacionen (relacionemos) los pecados con las
promesas bautismales que recordamos y renovamos todos los afios en
la Vigilia pascual. El caracter prevalentemente didactico de este tratado
salta a la vista al observar su estructura tripartita: en la primera parte
recorre exhaustivamente la historia de este sacramento (ateniéndose
a las investigaciones mds solventes hoy disponibles), distinguiendo
claramente dos secciones, en la primera, mdas breve, expone el
testimonio o fundamento biblico desde los evangelios al apocalipsis,
para pasar luego a la segunda seccion, mucho mas larga, porque recorre
el desarrollo de la doctrina y la praxis penitencial a lo largo de la historia,
desde los primeros padres, pasando por la aportacion de los escolasticos,
la impugnacién de los reformadores y la respuesta de Trento, hasta la
reforma del Vaticano II concretada en el Ordo Paenitentiae de 1973. El
objetivo de este recorrido es mostrar cémo mas alld de las distintas
formas de la configuracién de este sacramento y de su celebracion, se
mantienen siempre los datos esenciales y perennes que han de tenerse
en cuenta en la sintesis teolégica y en la praxis pastoral, evidentemente
estos elementos esenciales, presentes en todas las etapas de la historia
de la celebracién de este sacramento, son los que se fundan en las
palabras, gestos y obras de Jesus, que luego la Iglesia apostdlica fue
discerniendo y aplicando con la ayuda del Espiritu Santo, discernimiento
que culmina en el concilio de Trento donde se afirma que la institucién
por parte de Cristo de este sacramento se localiza “praecipue” cuando
del Resucitado “insufflavit” el Espiritu sobre los discipulos para la
remisién y retencion de los pecados (Jn 20,22s). Y aqui se fundamenta
la dimension trinitaria de este sacramento por medio del cual el Padre



BIBLIOGRAFIA GENERAL 177

reconcilia al mundo consigo, como dice el Apdstol, por la muerte y la
resurreccion de su Hijo mediante la efusion del Espiritu, como se nos
recuerda en la férmula de absolucién. Por eso el autor pone de relieve
“la dimension cristocéntrico-trinitaria de la penitencia sacramental”,
con objeto de “evitar asi el riesgo de caer en una interpretacion
reductiva del sacramento, sea en clave prevalentemente eclesiologica,
sea en clave antropolégica”. A diferencia de otros tratados, éste no
comienza el discurso biblico sobre la penitencia y el pecado con el AT,
o sea, siguiendo el orden de la historia salutis, sino que, sin olvidar la
pedagogia divina tal como se va mostrando a lo largo de la historia de
la salvacion, ha preferido partir del acontecimiento de Cristo que es la
culminacién de aquella, y por tanto le parece metodolégicamente mejor
hacer ver a los cristianos desde el principio la novedad de la penitencia
que estan llamados a practicar: hacer penitencia, convertirse, lo han de
hacer a la luz de la ensefanza de Jesus, plenitud de la revelacion y de
la voluntad salvifica de Dios, tal como la ha interpretado, ensefiado y
practicado la Iglesia desde los origenes.

Después de este largo recorrido sobre el Sacramento de la Penitencia
en la historia, realizado en seis capitulos (45-390), al final de cada uno
de ellos con la bibliografia especifica correspondiente, algo que volvera
a ofrecer en los cinco capitulos de la segunda parte (393-553), en la
que emprende un tratamiento teolégico-sistematico de la penitencia
sacramental (obsérvese que ya en el epigrafe se destaca la dimension
sacramental de la penitencia). Este parte consta de dos secciones; en la
primera traza los elementos fundamentales de este sacramento, desde
la estructura de la celebracion, pasando por el penitente, o sea, los
actos del penitente (contricién, confesion y satisfaccion) y el ministro
del sacramento; en la segunda seccidn expone los efectos salvificos del
sacramento de la penitencia, y finalmente, en la tercera que cierra este
manual, trata de las indulgencias que histérica y practicamente estin
relacionadas con la gracia del perdén que Dios concede a través de este
sacramento.

En la breve bibliografia fundamental que ofrece al final del libro
(555-550) se refiere a los estudios de caracter biblico, de caracter
histérico y de caracter dogmatico, moral, litirgico y normativo. Es



178 BIBLIOGRAFIA GENERAL

breve porque, como he dicho, al término de cada capitulo presenta
la bibliograffa propia del tema tratado en cada uno de ellos, eso sin
contar la que aparece en las numerosas notas a pie de pagina. Podria
decirse que el profesor Garcia Ibafiez presenta aqui un tratado
biblico-histérico-sistematico del sacramento de la penitencia con sus
implicaciones celebrativas y pastorales completo, desde el punto de
vista de los objetivos y destinatarios del mismo. Desde luego, puede
sentirse satisfecho el autor del enorme trabajo realizado (y de los
resultados del mismo) para ofrecer uno de los dones mas grandes que
el Sefior ha dejado a su Iglesia como realizacién concreta, en el tiempo
hasta su vuelta, de la obra de nuestra salvacién. El tnico problema para
llevar a cabo lo que aqui se plantea y ofrece, es que llega tarde, bueno
ya era tarde con el Ritual de 1973; me refiero a lo que constat6 Pio XII
el 26 de octubre de 1940, y lo recuerda Juan Pablo 11 en la Exhortacion
apostolica Reconciliacion y Penitencia [2/12/1984] n. 18, la pérdida del
sentido del pecado (“el pecado del siglo es la pérdida del sentido del
pecado”), y con ella la no necesidad de este sacramento, cuya practica
ha descendié por los suelos y no sélo entre los fieles de a pie... Algo
de esto puse de relieve en un articulo publicado en esta misma revista
EsfIrin 53 (2019) 559-600. Me gusta el apartado dedicado al ministro
del sacramento y las indicaciones pastorales para realizar bien este
ministerio en distintas situaciones y con diferentes sujetos.

Garcia Ibafiez recuerda la doctrina de Trento, y de todos los
documentos posteriores hasta el Catecismo, acerca de la integridad
de la confesién indicando el nimero y veces de los pecados, que
generalmente en la practica se refieren al sexto mandamiento, y si el
profesor ejerce de confesor habra notado la dificultad de realizar este
capitulo, con sus canones, de Trento (DS 1679-1683). Si ademas tiene
presente las recomendaciones (o regafiinas) a los confesores del Papa
Francisco, en fin: que la doctrina, con todas sus implicaciones practicas,
sobre el sacramento de la penitencia posbautismal cuyo fruto es la
conversion y la reconciliacion, es la que es, y no se puede rebajar para
hacerla encajar en una sensibilidad ajena a la conciencia de pecado. Si
los destinatarios de este trabajo (no sélo los estudiantes) tan bien y tan
claramente presentado, a la vez que asimilan la ensefianza la practican



BIBLIOGRAFIA GENERAL 179

antes de empezar a ejercerla como ministros del sacramento, el autor,
casi sin acudir a las indulgencias, puede esperar un buen recibimiento,
cuando le llegue su hora, en el cielo...

Termino citando este largo texto elocuente y realista del autor:
“La reforma del Ritual de la Penitencia no ha resuelto, como muchos
esperaban, la crisis de la practica del sacramento. El nuevo ritual es,
sin duda, perfectible, pero seria ingenuo pensar que la lucha contra
el pecado y la practica de la penitencia puedan incrementarse y
renovarse unicamente a través de doctas discusiones académicas y de
las subsiguientes reformas litargicas. Sin una fe viva, sin la practica de
la virtud de la penitencia como actitud fundamental y general de la
vida cristiana, sin una cotrrecta educacion moral del Pueblo de Dios,
sin una generosa dedicacién de los pastores al cuidado de su grey y
a facilitar el acceso a la confesion individual seguida de la absolucion
sacramental, toda nueva reforma corre el riesgo de quedarse en letra
muerta; éste es el gran reto que la Iglesia deberd afrontar en los
proximos afios” (p. 389).

Como el proximo afio 2025 es un Afio jubilar, me parece muy
oportuna la presentacion que el autor hace del tema de las indulgencias,
su historia y relacién con la penitencia antigua, la aportaciéon de
santo Tomas y Trento, asi como de los autores modernos como
Poschmann, Rahner y otros, su presencia en el Vaticano 11 sin formar
parte de sus documentos, y la resolucion que hizo Pablo VI con la
Constitucién Apostélica Indulgentiarum doctrina [AAS 59 (1967) 5-24],
con las matizaciones introducidas por el Papa Francisco en la Bula
Misericordiae vultus (11 abril de 2015) para el Jubileo extraordinario de la
Misericordia (2015-2016), doctrina que ha vuelto a recordar en la Bula
Spes non confundit para el Jubileo ordinario del afio 2025 (y antes por la
Bula Incarnationis Mysterium de San Juan Pablo 11 para la convocatoria
del Jubileo del afio 2000], todo esto para hacer mds comprensible la
explicacién actualizada del significado de las indulgencias con respecto
a las “penas temporales”, restos o reliquias que los pecados dejan en
el pecador después de recibir la absolucién sacramental. “Obviamente,
dice el autor [nota 71, p. 544], lo afirmado en estos documentos
no contradice el Magisterio eclesial anterior, ni tampoco supone la



180 BIBLIOGRAFIA GENERAL

derogacion de la Constitucion Apostolica Indulgentiarum doctrina de
Pablo VI, aun vigente”. — José Maria de Mignel Gonzalez

SALADO MARTINEZ, D., Pascua sacramental cristiana (Maiora sacramenta).
L. Iniciacion cristiana 1: Bantismo pascual. Uncidn pentecostal, San Esteban,
Salamanca, 2022, 854 pp.

Presento el primer volumen de la magna publicacién sobre
sacramentalidad, titulada Pascua sacramental = cristiana, del tedlogo
dominico Domingo Salado Martinez, que vendra a ser la compilaciéon de
los materiales que ha elaborado, sabiamente secuenciado y tenazmente
profundizado y ampliando con una innegable labor investigadora y una
clarividente exposiciéon académica a lo largo de sus mas de cuarenta
afios como docente de los ‘sacramentos mayores’ en las Facultades de
Teologfa de la Universidad Pontificia de Salamanca, de San Esteban, de
San Vicente Ferrer y del Norte de Espafia, Sede Vitoria. El proyecto
general de la obra, en cinco volumenes, queda reflejado por la misma
Editorial en la p. 8, con el consiguiente plan de fechas de publicacién
que, desgraciadamente, no se esta cumpliendo.

En el caso que nos ocupa, este primer volumen versa sobre la dupla
pascual-pentecostal consignada por lalégica interna de los sacramentos
del bautismo y la confirmacién. Ni que decir tiene que no ha de verse
a manera de un compartimento estanco, como, por desgracia, estin
proliferando las publicaciones que abordan estos sacramentos. Si la
divisién del tomo viene dada asi es por la abundancia de material, tal
como reflejan las casi novecientas paginas que ocupa. Se trata, por
tanto, de una divisién editorial, que no temdtica ni secuencial. Muestra
de ello y de la interdependencia existente entre este volumen y los dos
presumibles dedicados al sacramento de la eucaristia es la declaracién
de intenciones expresada en el Prélogo, en el que el autor insiste en
la compleja secuencia gradual y organicamente integrada de la ain
pastoralmente bastante ignorada y teologicamente poco reflexionada
iniciacion cristiana. De ahi el titulo de este volumen: Iniciacion cristiana
I, y la catalogacion de las palabras bautismo y uncién, que marca la



BIBLIOGRAFIA GENERAL 181

gran perspectiva eje que recorre todo el proyecto: la incorporacion del
creyente en una comunidad mistagdgica que, a su vez, se incorpora
en el misterio pascual-pentecostal de Cristo, muerto, resucitado
y pneumatizado. Se petciben asi las dimensiones antropoldgica,
sociologica, eclesial, eclesiogénica, cristologica, pneumatolégica y
escatolégica que el autor correlaciona con excelente maestria, a las
que se unen las perspectivas liturgica, pastoral y ecuménica presentes
también en estas paginas.

Por lo que al desarrollo y a la materia de estudio se refiere,
Domingo Salado estructura su estudio en tres grandes secciones.
La primera, que cataloga de introductoria (pp. 25-119) es una de las
mejores sistematizaciones en castellano de la actualidad, significado
y alcance de la realidad de la iniciacién en general y de la iniciacién
cristiana en particular. Si bien su contenido ya fue avanzado en
un articulo publicado en la revista Salmanticensis en 2018, aqui es
presentado corregido de una forma més completa. En esta seccion, el
lector rastreara la problematica actual que se plantea sobre la iniciacion
cristiana, una realidad cuestionada, problematica y paradojal debido al
desorden vigente en su aplicacién pastoral, y necesitada de reidentificar
y replantear en sus justos términos, si se quiere recuperar la unidad
interna y organica que se pretendi6 articular en el RICA, y que el autor
concreta en las pp. 98-102. En este desarrollo, se advierten no solo
la rigurosidad argumental y la densidad terminolégica y conceptual
que caracterizan al autor (que nos acompafaran a lo largo de todo el
estudio), sino, sobre todo, la profundizacién en la originalidad cristiana
sobre el comun antropolégico de todo proceso iniciador, la unidad
simbolica y teoldgica que caracteriza la iniciacion cristiana expresada en
la secuencia sacramental bautismo-confirmacién-eucaristia, el orden
interno y la gradualidad en su verdad y en la praxis eclesial. Adviértase
que el hincapié en la unidad gradual y organicamente integrada de la
iniciacion se repetira a lo largo de la exposicion posterior (pp. 479-480,
509-511, 663-664), haciendo del tratado un todo interrelacionado. A
la luz de este discurso, el reto planteado por el autor resulta palmario:
no solo atafie a reordenar la praxis eclesial ni tan siquiera, aunque



182 BIBLIOGRAFIA GENERAL

mas profunda, a redefinir la identidad teoldgica de la iniciacion, sino
a generar comunidades cristianas realmente iniciaticas y mistagogicas.
La segunda seccién, dividida en cinco capitulos, la dedica al analisis
del sacramento del bautismo. En ella desentrafia, primero, la génesis
del bautismo cristiano, insertandolo en la economia de la salvacion,
para lo que rastrea la historicidad contextual (precedentes simbolico-
rituales préximos), la escatologica (el bautismo de Jesus en el Jordan y
la identificacion cristologica implicada por el bautismo) y la simbdlico-
soteriolégica (analizando las tipologias bautismales). Prosigue con el
interesante capitulo sobre el bautismo como sacramento de la fe, en el
que escudrifia la importancia del nexo simbélico fe-bautismo, siendo
este, a mi juicio, uno de los apartados mas originales y mas relevantes
del volumen. Recientemente la Comisién Teoldgica Internacional ha
reflexionado sobre la reciprocidad entre fe y sacramentos. Sin miedo a
resultar presuntuoso, las validas intuiciones esbozadas por la comision
no dejan de quedar en la penumbra por el acercamiento meticuloso al
nexo que el Prof. Domingo Salado viene defendiendo desde hace ya més
de treinta afios. Si en capitulos anteriores se constata el sabio manejo de
la sociologfa religiosa y de la fenomenologia filoséfica y religiosa, o el
sabio manejo dogmatico de la exégesis, en este se advierte su pericia en
la hermenéutica histérica y su finura argumentativa, sistematizando las
aportaciones positivas de los grandes padres y de la mas pura teologia
tomasiana. El siguiente hito es el estudio del bautismo como sacramento
de salvacion, en el que explana la significacién y axiologia cristologicas
del bautismo como ‘vida nueva en Cristo’. El esquema tomasiano
de las dimensiones rememorativa, representativa y prognostica
de los sacramentos le sirve para hilvanar la densidad cristolégico-
pneumatolégico-eclesial de este sacramento, insistiendo en la novedad
y proyeccion eclesiolégicas de la incorporaciéon concorporaizante en
Cristo y, consiguientemente, en su cuerpo, que es la Iglesia. Resuena
asi el caracter eclesiogénico y antropogénico del sacramento (nunca
mejor dicho, nacer de nuevo), donde se pergena el analogado principal
de la antropologia cristiana, que no es otro que la del homo paschalis
posibilitado por la transformacién ontolégica y ética propiciada
por el Espiritu. En esta nueva coyuntura antropoldgica, se entiende



BIBLIOGRAFIA GENERAL 183

la dimensién soteriologica del sacramento, en la que divinizacién,
humanizacién y eclesializacion coinciden; asi como la necesidad de
este sacramento en la economia salvifica, objeto de estudio del capitulo
cuarto. Fiel ala importancia de una correcta hermenéutica sacramental,
relee criticamente el planteamiento tradicional y, amparado en la logica
encarnacional y simbolica, desarrolla un discurso mas coherente,
integrado e integrador, fundamentado sobre seis vectores: una correcta
hermenéutica de los textos biblicos, un planteamiento eclesial de la
soteriologia, la inclusién del bautismo en un marco mas amplio de
la sacramentalidad que haga justicia a la analogfa y organigrama
sacramentales y a la estructura mediada de la revelacion, la apelacion
a una eclesiologia de raigambre cristolégico-pneumatica que supere
el tradicional eclesiocentrismo, la valoracién de otras vias de eficacia
sacramental y el centramiento de la 16gica de la gracia que no se trace a
expensas de la doctrina del pecado original. Cierra este bloque bautismal
el analisis de la praxis paidobautismal, que afecta directamente al reto
ya insinuado de si las comunidades cristianas son realmente iniciaticas
y mistagdgicas, o simplemente sociolégicas. La reflexiéon que halla
aqui el lector huye de opciones pastorales supetficiales (guiadas por
la disyuntiva del s o el no) y exige de él un miramiento sosegado de
la trama paidobautismal que atienda a su profunda entrafia teologal,
soteriolégica y eclesiogenética, de modo que, con una lucidez critica, se
vuelque en un realismo pastoral.

La tercera seccién, un poco mas breve, se centra en el sacramento de
la confirmacién, sacramento adn en busqueda, debido a los multiples
modelos liturgico-pastorales vigentes, que repercuten en la teologia e
identidad de aquel. Acorde con la premisa de que este sacramento se
inserta en la unidad arménica, integral y progresiva de la iniciacién
cristiana, el autor propone lacidamente su identidad desde la secuencia-
contraposicién pascual-pentecostalina, poniendo de manifiesto la crisis
(y la critica) en la que incurre el modelo pastoral desordenado que
prima, y superando la comprensién psicologizante de la presencia del
Espiritu en el confirmando, que lleva a presentar la confirmacién como
el sacramento de la fortaleza, de la mayoria de edad, de la confesién de
fe adulta y, por consiguiente, a dilatarla temporalmente en el tiempo.. .,



184 BIBLIOGRAFIA GENERAL

a sabiendas de que los psicélogos cada vez dilatan mas. Por ello, el
lector advierte ya desde el primer capitulo de este bloque esa necesidad
de ahondar en la densidad pneumatica del sacramento, atendiendo a la
paulatina autorrevelaciéon del Espiritu en la economia de la salvacion.
Esto permite comprender la confirmaciéon como la sacramentalizacion
del don del Espiritu Santo (o la pentecostalizacién del creyente y de
la Iglesia creyente), explicitando desde aqui la razén econémica de un
nuevo sacramento de lainiciacion y su consiguiente institucion suz generis,
desde donde se han de releer el resto de dimensiones tradicionalmente
vinculados con esta uncién (la personalista o neoantropoldgica, la
eclesial, la misionera, la pastoral o apostdlica, la escatolégica...). El
segundo aspecto, vinculado con el cémo surge el nuevo sacramento, da
pie al segundo capitulo, centrado en su génesis e identidad histérico-
litargica. En ¢él repasa los diversos modelos acaecidos a lo largo de la
historia: del paradigma unitario pascual-pentecostalino de las primitivas
comunidades al modelo fragmentado y desordenado del segundo
milenio, hasta llegar a la recuperacion de la sacramentalidad dentro de
la unidad iniciatica. Adquiere aqui una peculiar relevancia su analisis del
nuevo ritual, en el que destacan sus novedades litdrgico-teoldgicas que
derivan en una interpretacion pentecostal de la uncién, que permite
centrar la identidad y la semantica de la confirmacién. Precisamente
sobre estas versa el denso tratamiento sistematico del tercer capitulo,
siempre girando en torno a su espesor ‘espiritual’ y sus consiguientes
consecuencias personales, comunitarias, eclesiales, testimoniales, en el
marco de la unidad interna de sentido de la iniciacién cristiana. Por
ello, la identidad del sacramento de la uncién pentecostal no ha de
concebirse unicamente en sf mismo, sino en su identidad relativa tanto
con el bautismo como con la eucaristia. El seguimiento légico del
tratamiento de este sacramento no se hace esperar: a la recuperacion
de su identidad pentecostal le sigue un serio e incisivo planteamiento
pastoral, que respeta la verdad iniciatica de la confirmacion y sugiere
“una serie de criterios que la articulen con el tratamiento bautismal” y
en coherencia con el proceso iniciatico (pp. 663-667).

A estos tres bloques de desarrollos dogmaticos, liturgicos, pastorales
y ecuménicos, el autor aflade una cuarta secciéon (pp. 663-801) y una



BIBLIOGRAFIA GENERAL 185

serie de indices (pp. 803-854), porque no debe perderse de vista
que estamos ante un proyecto pedagdgico, en el que se compendian
muchos afios de escrupulosa docencia. Muestra de ello son las tablas de
contenido y las continuas ampliaciones bibliograficas (sistematizadas
por aspectos y, en cuanto tal, adaptadas a profundizaciones posteriores
por parte del lector) al comenzar y al finalizar cada capitulo (once tablas
y diez ampliaciones); los diferentes indices, que propician diversos
itinerarios de lectura, dependiendo de los intereses del destinatario —
indice programatico, indice selectivo de materias y conceptos, e indice
de autores, concilios y documentos (estos dos ultimos resultan muy
valiosos y orientativos)—; v, sobre todo, los complementos tematicos
y didacticos que componen esta extensa cuarta parte, que se tornan
una propuesta para programar un curso de sacramentos de iniciaciéon
e incluso sugieren una metodologia docente conforme al Plan Bolonia,
en el que se insindan, asimismo, lecturas ad hoc y posibles trabajos de
afianzamiento y profundizacion curriculares.

Si hubiera que indicar algunos limites a este trabajo, sefalarfa
los siguientes. Serfa de desear que, asi como la obra, a excepcién de
una nota editorial, comienza con un sumario, finalizara con el indice
programatico, que funge como indice general. El hecho de insertar
este delante de los indices de materias-conceptos y nombres (esto es,
34 paginas antes de lo que debiera) dificulta una rapida visita por el
volumen, maxime al tratarse de 854 paginas. Asimismo, se requetiria
de alguna revision mds de la obra para minimizar las erratas y ofrecer
un texto mas uniforme. Y, sobre todo, se agradeceria haber actualizado
la bibliografia hasta nuestros dias, y no hasta el afio 2010, afio en el que
el Prof. Domingo Salado se jubila de la docencia académica y que la
editorial tomé como punto final. Aun con todo, quien quiera disfrutar
y saborear la riqueza de la iniciacién cristiana, no puede menos de
degustar estas paginas. — Enrigue Gomez Gareia



186 BIBLIOGRAFIA GENERAL

SANCHEZ Tapia, M. (dit.), Maria, Madre y modelo de vocacion cristiana. XX V1
Jornadas Agustinianas, Centro Teolbgico San Agustin, San Lorenzo
del Escorial (Madrid) 2024, 373 pp.

De la edicion de las Jornadas Agustinianas, dedicadas al “Espiritu
Santo, vida de la Iglesia”, la n. XXV en 2023, ya dimos cuenta en EstTrin
vol. 57, 2023, 511-514. En esta ocasién ocupa el centro de la reflexién
“Marfa, como Madre y modelo de vocacién cristiana”. Después de
una amplia introduccion a cargo del director de las Jornadas y de la
edicién de las mismas en este volumen, Dr. Manuel Sanchez Tapia,
OSA, en la que recoge y clasifica los textos marianos del NT, del
Concilio Vaticano 11 (sobre todo de la LG en su dltimo capitulo), de
los Papas, especialmente la enciclica mariana por excelencia Redensptoris
Mater (25/03/1987) de san Juan Pablo II (pues el tema elegido para
las Jornadas es precisamente Maria, Madre y modelo) junto con una
seleccion de textos mas practicos del Papa Francisco, el volumen
aborda el tema mariano en ocho densas ponencias, unas de perenne
actualidad como la del profesor en la Facultad de Teologia de Burgos
José Luis Cabria Ortega, en la que actualiza el significado de los cuatro
dogmas marianos a partir de la verdad de Maria y sobre Maria, con
el estudio de las fuentes para acceder a ella, de todo lo cual deduce el
autor que “las afirmaciones dogmaticas corroboran |[...] el contenido
de lo que el NT nos ha ofrecido como retrato teologal de Marfa. Marfa
es la misma, una y unica”, en la Hscritura, en los dogmas, en la historia
de la Iglesia, en la vida y experiencia de los cristianos discipulos de
su Hijo. De gran actualidad es también la presentacién de la cuestion
mariana en el dmbito ecuménico a cargo del profesor de la UPSA Dr.
Fernando Rodriguez Garrapucho, didlogo mas facil en lo doctrinal
con los ortodoxos y mas complicado con los herederos de la Reforma
protestante a causa sobre todo de la “mediacién’que, restringida
s6lo a Cristo, no solo la de Marfa sino la de la misma Iglesia queda
en entredicho. Después de repasar los distintos didlogos ecuménicos
sobre el puesto y significado de Marfa, el autor termina afirmando que
“la mariologia en el didlogo ecuménico no es un tema menor, y que la
resoluciéon de los problemas doctrinales y litdrgicos en torno a Maria es
hoy una de las tareas mas importantes que los cristianos tienen ante si”.



BIBLIOGRAFIA GENERAL 187

Podrfamos decir que también es siempre actual otras dos ponencias
que presentan a Marfa como “Madre de la vida” a cargo de la abadesa
de las “Carvajalas” de Ledn, Dra. Ernestina Alvarez Tejerina, OSB,
que presenta a Marfa “como una mujer ‘enamorada de la vida’ y como
madre que engendra constantemente vida a su alrededor y no sélo
ni principalmente vida espiritual”. I.a otra ponencia, vamos a decir
complementaria, es la del Dr. Agustin Giménez Gonzalez, director
del Departamento de Sagrada Escritura, de la Universidad Eclesiastica
San Damaso (Madrid) en la que reflexiona sobre Marfa como “Madre
de la humanidad redimida” que es el titulo “que mejor define la
colaboracién de Marfa con Cristo en el plan salvifico de Dios [...]
siendo esta maternidad universal, espiritual, sobrenatural, verdadera
y propia”. Luego hay que destacar una novedad en el desarrollo de
estas Jornadas, y es la incorporacion dentro de ellas de un concierto
a cargo de la Escolania del Real Monasterio del Escorial, con temas
marianos no soélo clasicos en gregoriano y polifénicos, sino también
otros de aquella época llamada “de plata” entre los compositores
espafioles que siguié al motu proprio de San Pio X Tra le solecitudini
sobre la musica sagrada (22/11/1903), entre ellos el claretiano vasco
Luis Iruarrizaga (1891-1928), también Eduardo Torres (1872-1934) etc,
con la explicacién muy oportuna, a modo de notas al programa,de las
historia y significado, por ejemplo, del origen del famoso Ave Maria de
Schubert, y de las demas composiciones, que interpretd la Hscolania,
de la que es director artistico D. José Marfa Abad Bolufer y el agustino
Pedro Alberto Sanchez su Maestro de Capilla. También me ha parecido
un acierto la anteultima ponencia referida a la imagen de Maria en el
arte filipino, del P. Blas Sierra de la Calle, OSA, director del gran Museo
Oriental de los agustinos de Valladolid, con una amplia coleccion de
ilustraciones (40), desde las anteriores a la independencia con rasgos
marianos occidentales, y otras con rasgos mas propios de las gentes
de las islas, procedentes de autores del siglo pasado. Pero entre todas
las colaboraciones las que me han parecido mds interesantes para
uno que mira desde fuera de la perspectiva agustiniana, son las dos
de tematica “antigua” la que nos ilustra sobre la figura de Maria en
los Sermones de San Agustin, a cargo del Dr. Enrique A. Eguiarte



188 BIBLIOGRAFIA GENERAL

Bendimez, OAR, del Instituto Patristico Agustiniano de Roma, que
ya en el titulo “Sermones” apunta al género literario de la llamada
“teologfa predicada” o, dicho de otra forma, “asi como sus grandes
tratados desarrollan la mariologia, sus sermones son la popularizacion
de dicho pensamiento mariano”. Por su parte, D. Juan Maria Leonet
Zabala, se sitia bastantes siglos después rescatando para los lectores
de hoy la figura de Maria, mujer y Madre de Dios, en Santo Tomas de
Villanueva (1488-1555), siempre sin perder de vista la época en que
vive y el arte de la oratoria entonces practicado, asi como la presencia
de Marfa en el calendario liturgico de la época anterior al Misal de San
Pio V de 1570, que le dan ocasién de predicar abundantemente sobre
los mas distintos aspectos de la figura, virtudes, situaciones, belleza
inmaculada de Marfa, sin perder nunca la referencia cristolégica y
trinitaria, apoyandose en la Escritura y naturalmente (fraile agustino
que fue) en San Agustin sin olvidar la enorme aportacién mariologica
de San Bernardo, aunque tanto el uno como el otro todavia no estaban
preparados para fundamentar el dogma de la concepcion inmaculada
de Marfa, que parecia poner en cuestion la redencion universal operada
por Cristo. En los sermones (conciones, se llamaban entonces) de
Santo Tomids de Villanueva Marfa es presentada como Madre de
Cristo y de la Iglesia, Madre de los hombres, intercesora poderosa,
mediadora y corredentora con Cristo, abogada, sefiora del mundo y
emperatriz de toda la creacion..., todo segun las fiestas de la Virgen
y el auditorio a quien se dirigfa. Como vivié durante 33 afios con el
Hijo que llevé durante nueve meses en sus entrafas. .. légicamente su
vida estuvo envuelta en el misterio del Dios hecho hombre, que, sin
grandes expresiones misticas exteriores, que nadie notd, hubo de ser
una anticipacién “asi en la tierra como en el cielo”.

A la vista de este panorama aqui presentado, la mariologfa sale
fuertemente reforzada en el plano dogmatico, pastoral y artistico, por
lo cual me atrevo a afirmar que el objetivo de estas XX VI Jornadas
Agustinianas en torno a Maria, Madre y Modelo de vocacidn cristiana, ha
sido plenamente logrado. — José Maria de Mignel Gonzalez, OSST



BIBLIOGRAFIA GENERAL 189

EGUIARTE, E., Regla de san Agustin. Estudio y exposicion, Rafael Lazcano

Editor, Madrid, 2024, 301 pp.

Decia B. Sesbotié que todo gran tedlogo tenfa que dejar para la
posteridad una cristologia, pues no se entenderia un tedlogo sin su
peculiar acercamiento al centro de su fe. Salvando las distancias, en el
ambito del agustinismo, podria decirse que todo gran agustinélogo tiene
como empresa comentar la Regla de san Agustin, pues ella se convierte,
al modo que las bienaventuranzas, en el busilis de la experiencia teologal
y antropoldgica de este. En este sentido, el libro que presentamos
colma la deuda que se le podria contar a Enrique Eguiarte, prolifico
investigador del obispo de Hipona, profesor en el Instituto Patristico
de Roma y presidente, desde hace ya algunos decenios, del Instituto de
Agustinologfa de la Orden de Agustinos Recoletos.

En las presentes paginas, el lector encontrara dos grandes bloques
tematicos. Por una parte, un prolijo estudio de la cuestién historica,
literaria y retorica de un texto bastante exiguo en extension, mas de
enorme repercusion monastica y cultural (pp. 19-62). Son de todos
conocidos los debates que a lo largo del siglo pasado se han sucedido
sobre la autorfa de la Regla, su texto primigenio, sus destinatarios
originales... El acierto del autor radica, precisamente, en realizar un
concienzudo, actualizado y bastante completo estado de la cuestion
sobre estos aspectos, recorriendo los motivos de su composicion,
la datacién y fecha de elaboracion del escrito, su autorfa, su edicion
primera, su estructura retérica, su centralidad teoldgica y los
documentos relacionados con ¢él, de los que analiza mas detalladamente
los cuatro que estima principales: el Ordo Monasterii, el Praeceptum, la
Obiurgatio y la Regularis informatio. Por otra, el detenido comentario
contextual-espiritual a la Regls, capitulo por capitulo y parigrafo por
paragrafo (pp. 65-221). Dicho comentario ha de entenderse, mas bien,
a manera de ensayo, en el sentido de que el lector no hallard una simple
parafrasis al uso del texto, sino, ante todo, un compendio de sabiduria:
el autor siembra a lo largo de estas paginas no solo lo que dice el texto,
sino también lo que sugiere, lo que encierra, lo que lo rodea y lo que el
autor conoce de la época y de la obra agustiniana. Sobre este particular,
resulta enriquecedor leer la espiritualidad de la Reglz a la luz de la



190 BIBLIOGRAFIA GENERAL

espiritualidad agustiniana, tal como refleja Enrique Eguiarte a través
del denso aparato critico, en el que, de una manera explicita, nos brinda
un florilegio de textos que secunda y enriquece bien el pensamiento
concisamente expresado por el santo en la Regla, bien explicaciones que
el autor del libro realiza para enmarcar sus ideas.

Acompafian estos dos ricos materiales otros apartados menores,
pero no por ello menos interesantes e importantes. En primer lugar, un
breve prélogo firmado por el famoso conocedor de san Agustin Peter
Brown, profesor emérito de Historia en la Princeton Unzversity; una serie
de apéndices documentales —traducciones de los documentos Ordo
Monasterii (pp. 223-224), Praeceptum (pp. 225-229) y Regularis informatio (pp.
230-235), y la version latina del Praeceptun (pp. 236-240)—; un significativo
album iconografico sobre la recepcion de la Regla, de Antonio Iturbe
(pp. 241-272); y los consabidos complementos del indice de siglas
y abreviaturas (p. 8), la bibliografia (pp. 273-282), el indice de obras
citadas de san Agustin (pp. 283-284), el de textos biblicos (pp. 285-
2806), uno tematico (pp. 287-294), uno onomastico (pp. 295-298) y el
indice general de la obra.

La edicién, realizada por Rafael Lazcano, esta cuidada y resulta
elegante, si bien realizarfa unas observaciones rapidas: a sabiendas de
que implica aumentar las paginas, dado que en otras ocasiones el editor
se muestra espléndido en el tratamiento de los espacios, independizaria
la pagina de siglas y abreviaturas; a lo largo del texto, economizaria
el uso de las negritas, ya que, cuando el parrafo de la Regla que se
comenta es breve, las negritas, usadas para resaltar el texto que se
comenta, funcionan a manera de titulo y no desentonan; pero, cuando
el texto se va a mas de dos lineas, emborronan la mancha, haciendo
preferible el uso de otra modalidad tipografica para destacar el texto
agustiniano; el simbolo usado para diferenciar las diversas entradas
bibliograficas resulta antiestético e incluso infantil. Por dltimo, solo
queda agradecer este nuevo comentario a la Regle de san Agustin que
sin duda ayudara en la profundizacion espiritual y carismatica a todos
aquellos consagrados que la profesan y a todos aquellos que se quieran
acercar a este enquiridién del pensamiento del Hiponense. — Enrigne
Gimez Gareia



BIBLIOGRAFIA GENERAL 191

Justo, E. ], La belleza del ser humano. Reflexciones desde la teologia, Ediciones

Sigueme, Salamanca, 2022, 141 pp.

A nadie se le escapa que corren malos tiempos para el ser humano
en la cultura actual. Son multiples los movimientos, de muy diversa
indole, que ponen en entredicho su singularidad, naturalizindolo e
incluso ignorandolo. De hecho, el repaso por estas paginas subraya
reiteradamente algunos de ellos, como el transhumanismo, la ideologfa
de género, la equiparacion de los derechos humanos a la de los animales,
el desarrollo de las neurociencias, la difusién de la postverdad. .. De ahi
que quiza resulte controvertida la afirmacién del autor de que “el valor
de lo humano configura la vida de las personas y de las sociedades
como un criterio determinante” (p. 9). Sea como fuere, esta breve
reflexién introductoria del Prof. Emilio José Justo a la antropologia
teoldgica (o a la reflexion teoldgica sobre €él, como recoge el subtitulo)
pretende recobrar ‘la belleza del ser humano’ (como reza el titulo), su
dignidad, su unicidad, su irrepetibilidad, y lo hace desde Dios, pues
estima, muy agustinianamente, que la auténtica pregunta antropoldgica
radica en quién sea el ser humano para aquel.

Este planteamiento descubre los rasgos de esta publicacion dignos
de mencién. Por una parte, el reclamo del puesto de la reflexion
teologica sobre el ser humano en el ambito del resto de acercamientos
regionales al mismo, adoptando un talante dialdgico y propositivo. Mas
adn, cuestionante, pues, mas que responder, a la manera apodictica,
procura suscitar preguntas. Por otra, el marco personalista que recorre
todas las paginas, no solo porque uno de sus apartados mas logrados
reflexione sobre su ser personal (pp. 33-62), sino porque el ser humano
en todo momento aparece como un alguien frente a otro Alguien, como
un ser amado, lo que le permite desarrollar una comprension abierta,
dindmica y holista de quien es. Ademas, este marco queda enriquecido
con el cariz cristolégico, y en ocasiones pneumatico, que adquiere toda
su reflexién, habida cuenta del enfoque desde el que escribe, con lo que
los postulados filosoéficos, sociolégicos, psicologicos y cientificos que
lo acompafan quedan impregnados del necesario toque teologal. Y no
resulta nada desdefiable subrayar la claridad expositiva, la sugerente
redaccion y la atinada capacidad de sintesis, regalando con asiduidad



192 BIBLIOGRAFIA GENERAL

esas frases aquilatadas y redondas que dicen y sugieren mas que lo
dicho, y que dan que pensar.

Por lo que a la temadtica se refiere, en estas paginas se abordan
los clasicos conceptos de una visiéon cristiana del ser humano: la
creaturidad como imagen destinada a la filiaciéon y la personalidad
reflejada en la singularidad, la corporalidad, la libertad, el amor y la
misién (sin lugar a dudas los dos capitulos mas densos, logrados y
extensos); la fragilidad, con atinadas reflexiones sobre la contingencia,
la vulnerabilidad, la muerte y el mal; la racionalidad, denotada por
el lenguaje, el pensamiento, la ciencia y la creatividad; la estructura
comunitaria de la existencia; y la condicién teologal de la persona, a
la luz de la espiritualidad, la experiencia de Dios y de la salvacién, y la
intuitiva reflexién sobre la eternidad. De indole divulgativo, la reflexién
no se ve frenada por citas en exceso, sino que estas aparecen lo justo
y necesario, sugiriendo notables perspectivas de profundizacién; vy,
en virtud de su traza introductoria, no procura agotar los temas, sino
solo insinuarlos, brindado en las ultimas paginas (139-141) una guia
comentada de once lecturas que el lector interesado puede solicitar
para seguir construyendo su propio itinerario. — Enrigue Gomez Garcia

Lasoa, J. M., Nada sin el otro. Vivir contemplando el signo de los tiempos,

Ediciones Khaf, Madrid 2024, 343 pp.

“Esta historia personal, escrita de corrido durante unos primeros
dias de la pandemia, es en gran parte una historia de nombres propios”.
En efecto, cuenta su propia historia, una especie de autobiografia,
desde su nacimiento el afio 1939 en Pasajes de San Juan (Guipuzcoa),
pasando por su larga formacién romana, luego su docencia en la
Universidad de Comillas y en San Damaso, hasta su jubilacién con 65
afios para luego dedicarse a sus cosas. .., escribir los libros que queria,
conferencias, y sobre todo cultivar amistades que han marcado su vida
que ha consistido en lograr hacer de ella a modo de programa “nada sin
el otro” y esto “a pesar de mi caracter reservado e introvertido™: jquién
lo dirfa leyendo estas memorias! Todo esto sin dejar de estar presente



BIBLIOGRAFIA GENERAL 193

en el mundo madrilefio estudiantil y parroquial como sacerdote. Dice
que es “una historia de nombres propios”. Asi es, por estas paginas
pasan nombres conocidos del ambito eclesial, académico, politico de
la época de la Transicion con los que Laboa ha tratado y de los que
guarda, en general, buen recuerdo. Llama la atencién que a lo largo del
texto autobiografico repite muchas veces lo feliz que ha sido en todas
las etapas de su vida en la (casi) perfecta realizacién de su vocacién
sacerdotal y académica, asi como el haber cultivado verdadera amistad
con muchas personas que lo han acompafiado en su etapa romana,
en Madrid, en Sevilla hasta el momento presente, los recuerda con
nostalgia y agradecimiento. Ese cultivo del acompafiamiento y las
amistades con los laicos creo que lamentablemente estd casi ausente
en nuestra pastoral, pues “hay una parte importante de los catélicos
que casi nunca tienen ocasion de seguir de cerca la vida de la Iglesia o
de mantener contactos reiterados con sacerdotes mas alla de la misa
dominical, que, en el fondo, casi nunca desemboca en un encuentro
personal”.

A veces, siguiendo su historia he sentido tristeza al leer con gusto
lo que ¢l hizo en los colegios mayores que dirigié, su contacto con
los jovenes universitarios, frente a la situacién actual de desapego e
indiferencia respecto de la cuestién religiosa por parte de una mayoria.
Siendo como es un gran historiador de la Iglesia y su preocupacion
por ensefiarla en su contexto propio de modo que ilumine la vida de la
Iglesia, llama la atencién que en esta autobiografia no haya apuntado
algunos motivos o causas de esta enorme decadencia, de dificil
contraste con otras etapas de la historia de la Iglesia, pues como ¢l
mismo escribe: “No es explicable 0 no hemos conseguido entender
la secularizacién de miles de sacerdotes de la noche a la mafiana |[...]
En un santiamén las monjas y los sacerdotes dejaron sus habitos...”.
Evidentemente, el libro no iba de eso, pero ya metido en el repaso
de su vida podria sugerir alguna reaccién mas alla de aludir al Papa
Francisco (los dos anteriores no parece que gozan de su devocion
como tampoco los obispos de Madrid excepto Tarancén) como signo
de renovacion. El libro se lee de un tirén, porque esta muy bien escrito



194 BIBLIOGRAFIA GENERAL

y por lo que cuenta para los que hemos pasado por momentos de esa
misma histotia. — Jos¢ Maria de Mignel Gonzdlez

Avia, A., Juan de Dios Martin VVelasco. Lestigo del Dios que nos habita,

Ediciones Khaf, Madrid 2024, 151 pp.

El profesor Antonio Avila publica este pequefio volumen sobre el
otro gran profesor Juan de Dios Martin Velasco (1934-2020) y lo hace
como discipulo y como amigo. En el subtitulo deja entrever A. Avila la
grandeza de Juan de Dios, llamado asi porque naci6 el dfa 8 de marzo,
memoria liturgica del santo andaluz: por encima de sus méritos como
autor de obras innovadoras sobre la filosofia de la religién (obras de esa
tematica y de otras referidas a la evangelizacion y a la oracién...), por
encima de su calidad de profesor y rector del seminario de Madrid y de
director del Instituto Supetior de Pastoral, Martin Velasco ha sido a lo
largo de su vida “testigo del Dios que nos habita”. {Vaya titulo! No de
un Dios lejano y trascendente, sino de Dios que camina con nosotros
por este mundo peligroso. Escribe aqui el autor con carifio y devocién
una especie de biograffa de Martin Velasco con los datos esenciales
desde su nacimiento en una aldea de las estribaciones de Gredos, Santa
Cruz del Valle, pasando por su entrada en el seminario de Madrid a los
10 afios (curso 1944/45) para ser ordenado de presbitero en septiembre
de 1956, con dispensa, a los 22 afios (“no es comparable a un joven de
22 afos hoy”) y ser enviado a la universidad de Lovaina (curso 1956/57)
con una beca del CSIC para licenciarse y luego doctorarse en filosofia
“sobre el pensamiento de Henry Duméry” que por entonces tenia
varios libros en el Indice de libros prohibidos... Son algunos rasgos de
su biografia que bien merecerfa una mas grande y detallada, rasgos que
cuando aluden a su dimensién mas personal, de su camino espiritual
hacia una segunda conversiéon (no que hubiera habido una primera de
la mala vida a la buena que nunca jamas sucedio) consistente en una
asuncién mds consciente y personal, mas entraflable, de su vocacion
sacerdotal y de su relacién-encuentro con Dios y de su entrega a los
hermanos, en todos los servicios que le pidieron y encargaron, no sélo



BIBLIOGRAFIA GENERAL 195

en el ambito académico sino también en el pastoral, pues para él habia
que llegar a “una verdadera conversiéon pastoral que tenga como su
centro el desarrollo de la dimensién mistagdgica de todas las acciones
de la Iglesia”. Digo que estos rasgos los ha sacado A. Avila entresacados
de las pocas confesiones personales aparecidas en distintos articulos
publicados alo largo de su vida. Alleer este pequefio libro me ha hecho
recordar a otro gran sabio y santo sacerdote salmantino Marcelino
Legido (1935-2016), ambos marcados por una gran formacion
(Lovaina uno, Munich, otro) y un grande amor a la Iglesia cada uno
a su manera y cumpliendo el encargo recibido siempre al servicio
del Evangelio. Para quien no haya oido hablar de Martin Velasco o
tal vez haya leido algo de sus numerosos escritos, cuyos titulos estin
recogidos al final de este libro, la lectura de estas paginas le resultard
interesante (creo yo) por lo que cuenta y como lo cuenta A. Avila:
“Juan fue un maestro de oracion, de fe, de vida... capaz de acompaiiar
de forma personal y respetuosa el caminar de los que tuvimos la suerte
de encontrarnos. Un magisterio que sigue vivo en su obra”. Y termina
citando textos de algunos que lo conocieron mas a fondo como Miguel
Garcfa-Baro, el cual dice que “a Juan solo lo conocemos los que hemos
estado frecuentisima y largamente en las celebraciones litargicas que
¢l presidia en la parroquia de San Pablo, en los barrios nuevos entre
el Puente de Vallecas y Vallecas”; y Xabier Pikaza, para quien Martin
Velasco “pudo haber sido el gran Arzobispo de Madrid... tras la
jubilacién del Cardenal Tarancén... pero quedd relegado por razones
de politica eclesial (en su lugar fueron nombrados primero A. Suquia
y luego Rouco)”. Este fue Juan de Dios Martin Velasco, “un grande
llamativamente humilde” (Felisa Elizondo), que Antonio Avila nos lo
ha acercado en este precioso relato sobre su vida, escritos y actividades
académicas y pastorales, sobre todo como “testigo del Dios que nos

habita”. — Jos¢ Maria de Mignel Gonzdilez



