
BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

Fédou, M., Jésus Christ dans l’histoire humaine et le mystère de Dieu. Essai de 
christologie, Cogitatio fidei 322, Les Éditions du Cerf, Paris 2024, 
616 pp.
En su momento dimos cuenta aquí de las grandes obras de este 

autor jesuita, profesor emérito de patrística y de teología dogmática en 
las Facultés Loyola de París, como La voie du Christ. II. Développements de 
la christologie dans le contexte religieux de l’Orient ancien, d’Eusèbe de Césarée 
à Jean Damascène (IVe-VIIIesiècle), seguido de La voie du Christ. Évolution 
de la christologie dans l’Occident latin d’Hilaire de Poitiers à Isidore de Séville 
(IVe-VIIe siècles), EstTrin 51 (2017) 198-203. A esta gran historia aquí 
recensionada precedió La voie de Christ. Genèses de la christologie dans 
le contexte religieux de l’Antiquité du IIe siècle au debut du IVe siècle (2006), 
volumen que no llegó a nuestra revista. Por último, en 2019 publicó 
siempre en la misma editorial Du Cerf, Jésus Christ au fil des siècles. Une 
histoire de la christologie, EstTrin 54 (2020) 189-193. He recordado estos 
trabajos para poner de relieve la calidad científica sobre la que se apoya 
este ensayo de cristología. No sin mérito recibió en 2022 el Premio 
Ratzinger, que es como decir el Nobel en Teología [para destacar sus 
méritos: cfr. Premio Ratzinger 2022 (fondazioneratzinger.va)].

Ya en el título quiere resumir el autor el contenido y la dirección 
de este libro. Pretende poner de relieve no sólo la persona y obra 
de Jesucristo tal como los autores de los relatos evangélicos la han 



166	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

rememorado, como algo que tendría valor al interior de la comunidad 
apostólica, primero, y luego para los seguidores suyos en la Iglesia y en 
las distintas comunidades eclesiales, esto es algo cierto, por supuesto, 
pero Fédou insiste en destacar que la figura y obra de Jesús va más 
allá de la Iglesia hacia toda la Humanidad (“en la historia humana”), y 
eso, desde los mismos relatos evangélicos donde aparece Jesús abierto 
y cercano a los de fuera, sea los descartados por su pobreza, por su 
ignorancia de la Ley, o por sus enfermedades, sin olvidar a las gentes 
de las “naciones”. El autor pretende en este libro insertar a Jesús en 
la Humanidad, como patrimonio de la Humanidad, podríamos decir, 
y no sólo porque Él ha dado la vida “por la multitud”, que es como 
los franceses han traducido el “pro multis”, evitando así los inacabables 
debates académicos y pastoralistas. Pero precisamente por esta 
vinculación-inserción del “Verbo hecho carne” con/en la historia 
humana (la historia de los hombres, que no hay otra…) aparece la 
segunda afirmación del título referida al “misterio de Dios”, es decir, 
la apertura/revelación del misterio de Dios, pues a Jesús solo se le 
entiende (palabras y obras) desde el Padre de quien es el Unigénito. 
A modo de subtítulo, Fédou con toda modestia califica este trabajo 
como “Ensayo de cristología”, porque no desea que se considere una 
cristología más, sino una reflexión sobre el misterio de Cristo que atienda 
a las dificultades que hoy siente mucha gente al acercarse a la figura 
de Jesús, gran hombre, eso está claro, pero dar el paso a considerarlo 
“Mediador”, “Hijo del Hombre”, e “Hijo de Dios”. Eso ya es otra 
cosa. Pero ¿cuál es la justificación primera y última de la cristología?: 
“Proporcionar las palabras para hablar de Jesús tal como un día se 
reveló y tal como lo percibe la comunidad cristiana; mostrar como el 
“Hijo del hombre” es efectivamente reconocido como “Señor”; en una 
palabra: dar cuenta de Jesucristo en la historia humana y en el misterio 
de Dios”. Así termina este “ensayo de cristología”.

Para desarrollar este trabajo que ha de inscribirse “en el movimiento 
de la doxología”, el autor lo organiza en tres partes. En la primera, aborda 
los “relatos evangélicos” sobre los cuales ha de apoyarse cualquier 
reflexión sobre el misterio de Cristo, dando preferencia al relato de 
Marcos, para luego completarlo sobre los temas (“testimonios”) 
destacados de los otros dos sinópticos y, naturalmente, del cuarto 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 167

evangelio, cuya referencia al Prólogo es constante, pero “prólogo” al 
relato que sigue. En la segunda parte trata de la génesis y el significado 
de la fe en Cristo, como quien dice los presupuestos que dieron lugar a 
los relatos escritos. Como los evangelios fueron compuestos a partir de 
la experiencia pascual, eso significa que dan testimonio de lo que dijo 
e hizo Jesús iluminados por la fe en él, porque creían en él recogieron 
y organizaron todas las tradiciones que sobre él circulaban por las 
comunidades cristianas, esto no desfigura la historicidad fundamental 
de lo que narran, pero sí la leen, la interpretan y la completan bajo la 
inspiración del Espíritu Santo: es una lectura y escritura creyente. Por 
eso, pasan de los relatos de la vida pública, conocidos por todos, al 
origen de Aquel que ya en sus acciones y predicaciones por Galilea fue 
percibido como alguien fuera de lo normal, de una palabra poderosa y 
de unas acciones deslumbrantes y provocadoras, digo que los autores 
de los evangelios pasan de la vida pública al comienzo de su vida 
terrena, los evangelios de la infancia para dar razón de quién era Jesús, 
y más tarde, Juan se remonta al origen eterno junto al Padre como 
su Verbo o Logos en su preexistencia. Hasta aquí lo que podríamos 
llamar una cristología ascendente que parte de la historia y se inserta 
en la historia de Jesús en un tiempo y en un pueblo determinados. El 
siguiente paso será trazar los rasgos de una cristología descendente, la 
cristología del Logos, el Unigénito del Padre, que desciende a nosotros, 
es el contenido de la tercera parte en la que desarrolla en esa clave el 
arco que va de la Encarnación a la Parusía. Como no estamos muy 
acostumbrados a una lectura descendente de la cristología creo que 
merece la pena releer estos dos últimos capítulos que son, como quien 
dice, el punto de vista de Dios y de su oikonomía expresada en el envío 
del Unigénito, previsto desde siempre, en la historia de la salvación hasta 
su plena realización en la recapitulación de todas las cosas en él para 
que Dios lo sea todo en todo. En esta tercera parte, reflexiona sobre 
los problemas / herejías a que han dado lugar la confesión cristológica 
del “Verbo hecho carne” como el porqué de la encarnación (cur Deus 
homo?) y su significado para la antropología, luego las dificultades 
tempranas por parte del gnosticismo y el adopcionismo pues era muy 
difícil dar razón de Dios sumamente trascendente con su condición 
humana en un hombre, un pueblo, un mundo determinados, y encima 



168	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

acabando en la Cruz; más tarde surgieron otras cuestiones en torno a 
la doble condición humana y divina de Cristo resuelta en la llamada 
“unión hipostática”; y la última razón de la Encarnación sólo tiene una 
explicación en la kénosis que en la cruz alcanza la mayor revelación de 
la Trinidad divina. En el último capítulo aborda la difícil cuestión que 
va de la Ascensión al fin de los tiempos: si Cristo ya ha realizado la 
reconciliación con Dios, cómo se explica su presencia a lo largo de la 
historia, pues muchos lo rechazan, lo recrucifican en los perseguidos 
y demás descartados de la historia, y otros lo acogen en la oración, en 
la liturgia, en los sacramentos, en el servicio a los más humildes. El 
significado de Jesucristo como único Salvador del mundo lo trata el 
autor con “discreción” frente a las distintas tradiciones religiosas desde 
el respeto, pero sin ocultar esta central confesión cristológica, pues 
Jesús es el único Mediador, el único Engendrado, el Hijo del hombre. 
Evidentemente, estos títulos alcanzan todo su significado dentro del 
misterio trinitario de Dios donde la referencia al Padre y a la acción 
del Espíritu impregnan la vida, la palabra y la obra redentora de Jesús.  
Algunos asuntos problemáticos, como la virginidad de María ante 
partum, in partu et post partum, son tratados con la máxima delicadeza, 
sin dejar por ello de citar a ciertos autores católicos como Hans Küng 
que rechazan en ella “un acontecimiento biológico e histórico” (p. 416, 
nota 1 donde apunta los motivos de este rechazo en la antigüedad y 
en la actualidad), y no digamos la cuestión de los “hermanos” de Jesús 
que según J.P. Meier, autor al que sigue con frecuencia, “la opinión más 
probable” es que sean “verdaderos hermanos y hermanas”, aduciendo 
a continuación la afirmación categórica de D. Marguerat para quien 
“Jesús tenía como mínimo seis hermanos y hermanas… de sangre” (p. 
423, nota 1). Tampoco creo que Teresa de Ávila e Ignacio de Loyola 
se sintieran a gusto en compañía de Lutero cuando el autor habla de 
la imitación de Cristo o de su seguimiento al comienzo de la época 
moderna (p. 560). Como es costumbre, buena costumbre, el autor se 
apoya en autores (exegetas y teólogos) de habla francesa o traducidos 
(no muchos) al francés del alemán o del inglés o del español como 
Pagola y Jon Sobrino. Por aquí esa forma de proceder es una rareza.

Termino con una felicitación muy sincera por esta gran obra de 
Michel Fédou que nos acerca a Jesús, su obra y su misterio, a las 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 169

circunstancias actuales tan necesitadas de hacer resonar su Evangelio, 
su buena noticia de salvación para los hombres y mujeres de nuestro 
tiempo. Sería muy deseable que alguna editorial procediera a traducir 
este libro con gran provecho para los lectores de legua española. – José 
María de Miguel González, OSST 

Gómez García, E. y Somavilla Rodríguez, E. (coords. y eds.), Creer en 
un único Dios, ¿vehículo de violencia o de fraternidad universal?, RCU María 
Cristina-CTSA, Madrid, 2023, 253 pp. 
La sensibilidad evangélica no puede menos de sentirse interpelada 

ante los múltiples acontecimientos que se están sucediendo y que, al 
contrario de lo que pidiera el papa Francisco en Fratelli Tutti, dejan 
entrever que el ideal de la amistad social está lejos de concretarse. 
Uno de esos últimos hechos, que va camino de eternizarse, es el 
conflicto surgido en Oriente Próximo, a raíz de un atentado terrorista 
y respondido virulentamente, entre palestinos e israelíes. Ni que decir 
tiene que, tras él, se esconden factores de diversa índole, siendo uno 
de ellos el religioso, afectando de lleno al conflicto entre dos de los 
monoteísmos más significativos en el discurrir histórico. Aunque 
esta contienda no había estallado todavía cuando los editores de esta 
monografía se propusieron reflexionar sobre la tan traída y llevada 
pregunta de si le es inherente al monoteísmo la violencia, en virtud de 
su pretensión de absolutez salvífica y de verdad, qué duda cabe que 
sirve para mostrar, una vez más, la vigencia de publicaciones como 
esta. 

Es un hecho que en los últimos años se ha dado un resurgir de 
los estudios sobre el monoteísmo –baste citar las obras colectivas 
Monotheismus Interreligiöse Gespräche im Umfeld moderner Gottesfragen 
im Anschluss an Hermann Stieglecker, Brill/Schöningh, Einbech 
2021; Monotheism and Its Complexities: Christian an Muslim Perspectives, 
Georgetown University Press, Washington D.C. 2023; Le Dieu un: 
Problèmes et méthodes d’histoire des monothéismes. Cinquante ans de recherches 
françaises (1970-2020), Brepols, Turnhout 2022 y Monothéisme et trinité, 
Presses Universitaires Saint-Louis Bruxelles, Bruxelles 2019; u otras 



170	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

como Eckhard Nordhofen, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus, 
Herder, Freiburg 2018; o la colección de publicaciones sobre el tema 
en la serie Cambridge Elements–, bien para profundizar en su dinámica 
fiducial interna, bien para criticarlo. Esto podría llevar a pensar que 
no surgirá nada nuevo bajo el sol. Sin embargo, el presente estudio 
quizá aporta un enfoque peculiar. Si bien es verdad que el interrogante 
del que surge, y que perfectamente desentraña el Dr. Enrique 
Gómez García en su presentación, es el que aparece en el título y el 
que podemos escuchar por la calle o encontrar en las declaraciones 
de ciertos intelectuales, el enfoque original de estas páginas atiende 
a lo que el autor refleja al expresar que “los textos monoteístas han 
servido para que el ser humano se enfrente a absolutizaciones y 
totalitarismos, y fungir así como instancia crítica de la violencia y de 
la explotación” (p. 19). Es decir, los autores del libro no reflexionan 
tanto sobre la pregunta planteada cuanto, en la perspectiva marcada 
por la Fratelli Tutti, del hecho de la ‘entraña humanista’, por parafrasear 
el famoso título de Gómez Caffarena, de los monoteísmos cristiano, 
judío y musulmán; de lo que estos monoteísmos han aportado a la 
humanización y al progreso de las sociedades y de la creación. En 
este sentido, cabe destacar como otro de los grandes aciertos del 
monográfico que, si bien casi todos los autores se profesan cristianos, 
el apartado más sistemático de la reflexión cuenta con la perspectiva 
de uno de los teólogos sistemáticos de teología trinitaria más afamados 
de Europa, como es el Dr. Ángel Cordovilla; con uno de los rabinos 
más reconocidos en diversos ámbitos, y muy significativamente en el 
español, como es el Dr. Benito Baruj Garzón; y una de las grandes 
promesas del pensamiento sufí hispánico, como es el imán Dr. Antonio 
de Diego González. De esta manera, se habla desde dentro de cada uno 
de los respectivos monoteísmos, con lo que el lector puede escuchar 
una voz plural que en absoluto rompe la armonía.

Por lo que a contenidos se refiere, aunque el libro se divide en nueve 
capítulos, correspondientes a nueve colaboraciones; sin embargo, se 
percibe en él un proyecto aglutinado en torno a tres grandes ejes. El 
primero se centra, en un ámbito más propio de la filosofía, teología 
y fenomenología de las religiones, en la posibilidad o no, desde 
las propuestas monoteístas, de un diálogo interreligioso. A partir 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 171

del desiderátum de los últimos Pontífices, el Dr. Enrique Somavilla 
responde afirmativamente, basado en que el diálogo le es inherente al 
ser humano, aunque ello no elude cierto entrenamiento, habida cuenta 
de que es, ante todo, una actitud y una disponibilidad interior, de 
modo que el diálogo interreligioso puede convertirse en camino hacia 
la tan anhelada convivencia fraterna. Por el contrario, el Dr. Carlos 
Díaz se muestra crítico con esta postura, negando tal posibilidad en 
razón del mismo Dios, si no se quiere incurrir en falsos y peligrosos 
irenismos que niegan la identidad; imposibilidad, dicho sea de paso, 
de la que no se deriva una cerrazón extrañante o amenazadora, sino la 
apertura a una ‘ecumene mínima’, que tiene que ver con la ‘sanación 
compasiva’. No pasa desapercibido que ambos pensadores coinciden 
en dos realidades: el carácter mistérico y siempre mayor del Dios en 
el que creemos, y la derivación de un determinado comportamiento 
propositivo y constructivo, si queremos ser honrados con ese Dios. 

El segundo se fija en algunas constataciones de la experiencia 
cotidiana. Por una parte, el Dr. Bert Daelemans realiza un apasionante 
peregrinaje de la comprensión de una divinidad violenta a otra 
vulnerada a través del arte. Explicita así el cambio de sensibilidades y 
la maduración fiducial acontecidos en los propios credos monoteístas, 
y propugna la esperanza y la tendencia a la bondad que se percibe en 
tres frentes bien concretos, a saber: el arte urbano, las redes sociales y 
el séptimo arte. Por su parte, atenta al lenguaje veterotestamentario, la 
exégeta Isabel Alfaro profundiza en el siempre inquietante ámbito de 
las imágenes de Dios, influidas por una mentalidad androcéntrica, y la 
espinosa correspondencia entre estas y la violencia social expresada 
hacia las mujeres. Según ella, la mentalidad masculina resulta inadecuada 
para acercarse a lo que Dios es, con lo que una sensibilidad menos 
androcéntrica permite vislumbrar una divinidad capaz de generar 
relaciones más justas e igualitarias entre mujeres y varones, como 
reflejan ciertos pasajes bíblicos.

El tercero puede considerarse propiamente exegético y se centra 
en el estudio tanto del Antiguo como del Nuevo Testamento. Por una 
parte, la Dra. Inmaculada Rodríguez Torné explica que el Antiguo 
Testamento no es ajeno a los referentes escritos de la época, por lo que 
sus páginas transmiten violencia; una violencia de la que se contagia 



172	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA

la misma denominación de la divinidad como Dios de los ejércitos 
o Dios guerrero, pero que no por ello deja de experimentarse como 
el Dios de paz, es decir, el Dios que acompaña, guía y protege a su 
pueblo. Por su parte, el Dr. Santiago Guijarro Oporto sostiene que, si 
bien toda religión monoteísta corre el peligro de ser violenta cuando se 
torna exclusivista, el mensaje de Jesús en el evangelio refleja un Dios 
inclusivo, un Dios-Abbá, bondadoso y misericordioso, pendiente de 
los vulnerables e ignorados sociales. Lo significativo de este mensaje 
radica en que no solo se predica de palabra, sino que se hace vida en 
Jesús, en su ductus existencial: en él coinciden una determinada imagen 
de Dios y el proyecto que tiene reservado para los seres humanos, el 
reino. Así, el monoteísmo jesuánico no puede menos de remitir a un 
proyecto humanizante y humanizador, ajeno a toda violencia, exclusión 
o destrucción.

Finalmente, en el cuarto, como se ha insinuado, se escucha la 
armonía polifónica de los credos judío, cristiano y musulmán. El Dr. 
Benito Baruj Garzón, partiendo de la imagen judía de la divinidad, 
presenta la novedad que supuso en un contorno politeísta la irrupción 
de una fe monoteísta; un Dios y una fe de la que dimanan unas 
dimensiones éticas para el bien toda la humanidad, como se advierte en 
el decálogo. Por su parte, el Dr. Ángel Cordovilla aborda el denominado 
monoteísmo trinitario y sus repercusiones indirectas en la realidad 
social y el pluralismo religioso, no a la manera de una teología política 
o liberadora al uso, sino desde la teología ética autónoma. La manera 
de ser plural y relacional del Dios Trinidad de personas inspira la acción 
moral de los seres humanos, que han de configurar una cultura de la 
convivencia y de la fraternidad, opuesta, crítica y detractora de toda 
forma de totalitarismo y de todo rechazo del distinto. Finalmente, el 
Dr. Antonio de Diego reivindica en su colaboración la recuperación 
del humanismo por parte del islam: si los monoteísmos, más 
concretamente el suyo, han degenerado en manifestaciones históricas 
violentas no se debe al meollo fiducial de dichos monoteísmos, sino 
a la corruptela cultural que los ha opacado y que ha sustituido la fe 
por ideología, anquilosándose y mostrándose incapaz de reaccionar 
ante la modernidad y la postmodernidad plurales. De ahí la necesidad 
de apostar por relecturas de las distintas fes monoteístas que respeten 



	 BIBLIOGRAFÍA TRINITARIA	 173

a las personas y su dignidad y cuiden del entorno ecológico, siendo 
este el único desarrollo, por desgracia, en este monográfico a esta 
problemática tan reivindicada en nuestros días. En fin, el lector tiene 
en sus manos una seria reflexión sobre el fenómeno del monoteísmo, 
abordado desde una variedad de perspectivas y escuchando a los credos 
más significativos al respecto, sin ahorrar en críticas a tergiversaciones 
fiduciales y convergiendo hacia la configuración de una sociedad y 
una naturaleza más plenificadas y plenificantes. Como último apunte, 
quizá no hubiera estado de más una orientación bibliográfica final. –
EGOGA.





BIBLIOGRAFÍA GENERAL

García Ibáñez, Á., Conversión y Reconciliación. Tratado histórico-teológico 
sobre la Penitencia postbautismal, Eunsa [Ediciones Universidad de 
Navarra, S.A.], Pamplona 2024, 575 pp.
El autor es profesor ordinario o catedrático de Teología 

Sacramentaria en la Pontificia Università della Santa Croce, en Roma. 
Antes de escribir este texto ya le conocíamos por otro de parecida 
envergadura publicado en italiano en 2006, a saber, L’Eucaristia, dono 
e mistero. Trattato storico-dogmatico sul mistero eucaristico, que fue traducido 
al español por EUNSA en 2009 con una pequeña variación en el 
subtítulo: “La Eucaristía, don y misterio. Tratado histórico-teológico sobre el 
misterio eucarístico”, 631 pp., del cual hice la recensión en esta misma 
revista EstTrin 43 (2009) 624-625. Ambos tratados se inscriben en la 
colección de manuales de la Facultad de Teología de dicha Universidad 
romana bajo el epígrafe de “Sussidi di Teologia”, esta observación hay 
que tenerla presente como motivación y orientación de este tratado 
histórico-teológico sobre la penitencia posbautismal: los destinatarios 
principales del presente manual son los profesores y alumnos que 
enseñan y estudian este sacramento. Si esto vale para la edición italiana, 
igualmente será de provecho para los lectores (profesores y alumnos, 
sobre todo) de habla española. La traducción de este manual la ha 
realizado el propio autor del original italiano, del que dimos cuenta aquí 
EstTrin 55 (2021) 184-187. En el Prólogo a la edición española dice el 
autor que, con respecto a la edición italiana de 2019, “se ha puesto al 
día la normativa eclesiástica referente al sacramento de la penitencia, 



176	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

teniendo presentes los cambios introducidos en el nuevo Libro VI del 
Código de Derecho Canónico con la Constitución Apostólica Pascite 
Gregem Dei (1 de junio de 2021)”. 

En el título mismo ya expresa el autor cómo entiende y lo que 
persigue este sacramento: ante todo, la conversión del penitente 
cuyo fruto es la reconciliación con Dios y con la Iglesia, por medio 
de la Iglesia y en la Iglesia. Me parece estupendo que en el subtítulo 
haya destacado que se trata aquí de la conversión posbautismal (en 
referencia a la primera sellada por el bautismo), que va siendo hora 
de que los penitentes relacionen (relacionemos) los pecados con las 
promesas bautismales que recordamos y renovamos todos los años en 
la Vigilia pascual. El carácter prevalentemente didáctico de este tratado 
salta a la vista al observar su estructura tripartita: en la primera parte 
recorre exhaustivamente la historia de este sacramento (ateniéndose 
a las investigaciones más solventes hoy disponibles), distinguiendo 
claramente dos secciones, en la primera, más breve, expone el 
testimonio o fundamento bíblico desde los evangelios al apocalipsis, 
para pasar luego a la segunda sección, mucho más larga, porque recorre 
el desarrollo de la doctrina y la praxis penitencial a lo largo de la historia, 
desde los primeros padres, pasando por la aportación de los escolásticos, 
la impugnación de los reformadores y la respuesta de Trento, hasta la 
reforma del Vaticano II concretada en el Ordo Paenitentiae de 1973. El 
objetivo de este recorrido es mostrar cómo más allá de las distintas 
formas de la configuración de este sacramento y de su celebración, se 
mantienen siempre los datos esenciales y perennes que han de tenerse 
en cuenta en la síntesis teológica y en la praxis pastoral, evidentemente 
estos elementos esenciales, presentes en todas las etapas de la historia 
de la celebración de este sacramento, son los que se fundan en las 
palabras, gestos y obras de Jesús, que luego la Iglesia apostólica fue 
discerniendo y aplicando con la ayuda del Espíritu Santo, discernimiento 
que culmina en el concilio de Trento donde se afirma que la institución 
por parte de Cristo de este sacramento se localiza “praecipue” cuando 
del Resucitado “insufflavit” el Espíritu sobre los discípulos para la 
remisión y retención de los pecados (Jn 20,22s).  Y aquí se fundamenta 
la dimensión trinitaria de este sacramento por medio del cual el Padre 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 177

reconcilia al mundo consigo, como dice el Apóstol, por la muerte y la 
resurrección de su Hijo mediante la efusión del Espíritu, como se nos 
recuerda en la fórmula de absolución. Por eso el autor pone de relieve 
“la dimensión cristocéntrico-trinitaria de la penitencia sacramental”, 
con objeto de “evitar así el riesgo de caer en una interpretación 
reductiva del sacramento, sea en clave prevalentemente eclesiológica, 
sea en clave antropológica”. A diferencia de otros tratados, éste no 
comienza el discurso bíblico sobre la penitencia y el pecado con el AT, 
o sea, siguiendo el orden de la historia salutis, sino que, sin olvidar la 
pedagogía divina tal como se va mostrando a lo largo de la historia de 
la salvación, ha preferido partir del acontecimiento de Cristo que es la 
culminación de aquella, y por tanto le parece metodológicamente mejor 
hacer ver a los cristianos desde el principio la novedad de la penitencia 
que están llamados a practicar:  hacer penitencia, convertirse, lo han de 
hacer a la luz de la enseñanza de Jesús, plenitud de la revelación y de 
la voluntad salvífica de Dios, tal como la ha interpretado, enseñado y 
practicado la Iglesia desde los orígenes.

Después de este largo recorrido sobre el Sacramento de la Penitencia 
en la historia, realizado en seis capítulos (45-390), al final de cada uno 
de ellos con la bibliografía específica correspondiente, algo que volverá 
a ofrecer en los cinco capítulos de la segunda parte (393-553), en la 
que emprende un tratamiento teológico-sistemático de la penitencia 
sacramental (obsérvese que ya en el epígrafe se destaca la dimensión 
sacramental de la penitencia). Este parte consta de dos secciones; en la 
primera traza los elementos fundamentales de este sacramento, desde 
la estructura de la celebración, pasando por el penitente, o sea, los 
actos del penitente (contrición, confesión y satisfacción) y el ministro 
del sacramento; en la segunda sección expone los efectos salvíficos del 
sacramento de la penitencia, y finalmente, en la tercera que cierra este 
manual, trata de las indulgencias que histórica y prácticamente están 
relacionadas con la gracia del perdón que Dios concede a través de este 
sacramento.

En la breve bibliografía fundamental que ofrece al final del libro 
(555-556) se refiere a los estudios de carácter bíblico, de carácter 
histórico y de carácter dogmático, moral, litúrgico y normativo. Es 



178	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

breve porque, como he dicho, al término de cada capítulo presenta 
la bibliografía propia del tema tratado en cada uno de ellos, eso sin 
contar la que aparece en las numerosas notas a pie de página. Podría 
decirse que el profesor García Ibáñez presenta aquí un tratado 
bíblico-histórico-sistemático del sacramento de la penitencia con sus 
implicaciones celebrativas y pastorales completo, desde el punto de 
vista de los objetivos y destinatarios del mismo. Desde luego, puede 
sentirse satisfecho el autor del enorme trabajo realizado (y de los 
resultados del mismo) para ofrecer uno de los dones más grandes que 
el Señor ha dejado a su Iglesia como realización concreta, en el tiempo 
hasta su vuelta, de la obra de nuestra salvación. El único problema para 
llevar a cabo lo que aquí se plantea y ofrece, es que llega tarde, bueno 
ya era tarde con el Ritual de 1973; me refiero a lo que constató Pío XII 
el 26 de octubre de 1946, y lo recuerda Juan Pablo II en la Exhortación 
apostólica Reconciliación y Penitencia [2/12/1984] n. 18, la pérdida del 
sentido del pecado (“el pecado del siglo es la pérdida del sentido del 
pecado”), y con ella la no necesidad de este sacramento, cuya práctica 
ha descendió por los suelos y no sólo entre los fieles de a pie... Algo 
de esto puse de relieve en un artículo publicado en esta misma revista 
EstTrin 53 (2019) 559-600. Me gusta el apartado dedicado al ministro 
del sacramento y las indicaciones pastorales para realizar bien este 
ministerio en distintas situaciones y con diferentes sujetos. 

García Ibáñez recuerda la doctrina de Trento, y de todos los 
documentos posteriores hasta el Catecismo, acerca de la integridad 
de la confesión indicando el número y veces de los pecados, que 
generalmente en la práctica se refieren al sexto mandamiento, y si el 
profesor ejerce de confesor habrá notado la dificultad de realizar este 
capítulo, con sus cánones, de Trento (DS 1679-1683). Si además tiene 
presente las recomendaciones (o regañinas) a los confesores del Papa 
Francisco, en fin: que la doctrina, con todas sus implicaciones prácticas, 
sobre el sacramento de la penitencia posbautismal cuyo fruto es la 
conversión y la reconciliación, es la que es, y no se puede rebajar para 
hacerla encajar en una sensibilidad ajena a la conciencia de pecado. Si 
los destinatarios de este trabajo (no sólo los estudiantes) tan bien y tan 
claramente presentado, a la vez que asimilan la enseñanza la practican 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 179

antes de empezar a ejercerla como ministros del sacramento, el autor, 
casi sin acudir a las indulgencias, puede esperar un buen recibimiento, 
cuando le llegue su hora, en el cielo…

Termino citando este largo texto elocuente y realista del autor: 
“La reforma del Ritual de la Penitencia no ha resuelto, como muchos 
esperaban, la crisis de la práctica del sacramento. El nuevo ritual es, 
sin duda, perfectible, pero sería ingenuo pensar que la lucha contra 
el pecado y la práctica de la penitencia puedan incrementarse y 
renovarse únicamente a través de doctas discusiones académicas y de 
las subsiguientes reformas litúrgicas. Sin una fe viva, sin la práctica de 
la virtud de la penitencia como actitud fundamental y general de la 
vida cristiana, sin una correcta educación moral del Pueblo de Dios, 
sin una generosa dedicación de los pastores al cuidado de su grey y 
a facilitar el acceso a la confesión individual seguida de la absolución 
sacramental, toda nueva reforma corre el riesgo de quedarse en letra 
muerta; éste es el gran reto que la Iglesia deberá afrontar en los 
próximos años” (p. 389).

Como el próximo año 2025 es un Año jubilar, me parece muy 
oportuna la presentación que el autor hace del tema de las indulgencias, 
su historia y relación con la penitencia antigua, la aportación de 
santo Tomás y Trento, así como de los autores modernos como 
Poschmann, Rahner y otros, su presencia en el Vaticano II sin formar 
parte de sus documentos, y la resolución que hizo Pablo VI con la 
Constitución Apostólica Indulgentiarum doctrina [AAS 59 (1967) 5-24], 
con las matizaciones introducidas por el Papa Francisco en la Bula 
Misericordiae vultus (11 abril de 2015) para el Jubileo extraordinario de la 
Misericordia (2015-2016), doctrina que ha vuelto a recordar en la Bula 
Spes non confundit para el Jubileo ordinario del año 2025 (y antes por la 
Bula Incarnationis Mysterium de San Juan Pablo II para la convocatoria 
del Jubileo del año 2000], todo esto para hacer más comprensible la 
explicación actualizada del significado de las indulgencias con respecto 
a las “penas temporales”, restos o reliquias que los pecados dejan en 
el pecador después de recibir la absolución sacramental. “Obviamente, 
dice el autor [nota 71, p. 544], lo afirmado en estos documentos 
no contradice el Magisterio eclesial anterior, ni tampoco supone la 



180	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

derogación de la Constitución Apostólica Indulgentiarum doctrina de 
Pablo VI, aún vigente”. – José María de Miguel González

Salado Martínez, D., Pascua sacramental cristiana (Maiora sacramenta). 
I. Iniciación cristiana I: Bautismo pascual. Unción pentecostal, San Esteban, 
Salamanca, 2022, 854 pp.
Presento el primer volumen de la magna publicación sobre 

sacramentalidad, titulada Pascua sacramental cristiana, del teólogo 
dominico Domingo Salado Martínez, que vendrá a ser la compilación de 
los materiales que ha elaborado, sabiamente secuenciado y tenazmente 
profundizado y ampliando con una innegable labor investigadora y una 
clarividente exposición académica a lo largo de sus más de cuarenta 
años como docente de los ‘sacramentos mayores’ en las Facultades de 
Teología de la Universidad Pontificia de Salamanca, de San Esteban, de 
San Vicente Ferrer y del Norte de España, Sede Vitoria. El proyecto 
general de la obra, en cinco volúmenes, queda reflejado por la misma 
Editorial en la p. 8, con el consiguiente plan de fechas de publicación 
que, desgraciadamente, no se está cumpliendo. 

En el caso que nos ocupa, este primer volumen versa sobre la dupla 
pascual-pentecostal consignada por la lógica interna de los sacramentos 
del bautismo y la confirmación. Ni que decir tiene que no ha de verse 
a manera de un compartimento estanco, como, por desgracia, están 
proliferando las publicaciones que abordan estos sacramentos. Si la 
división del tomo viene dada así es por la abundancia de material, tal 
como reflejan las casi novecientas páginas que ocupa. Se trata, por 
tanto, de una división editorial, que no temática ni secuencial. Muestra 
de ello y de la interdependencia existente entre este volumen y los dos 
presumibles dedicados al sacramento de la eucaristía es la declaración 
de intenciones expresada en el Prólogo, en el que el autor insiste en 
la compleja secuencia gradual y orgánicamente integrada de la aún 
pastoralmente bastante ignorada y teológicamente poco reflexionada 
iniciación cristiana. De ahí el título de este volumen: Iniciación cristiana 
I, y la catalogación de las palabras bautismo y unción, que marca la 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 181

gran perspectiva eje que recorre todo el proyecto: la incorporación del 
creyente en una comunidad mistagógica que, a su vez, se incorpora 
en el misterio pascual-pentecostal de Cristo, muerto, resucitado 
y pneumatizado. Se perciben así las dimensiones antropológica, 
sociológica, eclesial, eclesiogénica, cristológica, pneumatológica y 
escatológica que el autor correlaciona con excelente maestría, a las 
que se unen las perspectivas litúrgica, pastoral y ecuménica presentes 
también en estas páginas. 

Por lo que al desarrollo y a la materia de estudio se refiere, 
Domingo Salado estructura su estudio en tres grandes secciones. 
La primera, que cataloga de introductoria (pp. 25-119) es una de las 
mejores sistematizaciones en castellano de la actualidad, significado 
y alcance de la realidad de la iniciación en general y de la iniciación 
cristiana en particular. Si bien su contenido ya fue avanzado en 
un artículo publicado en la revista Salmanticensis en 2018, aquí es 
presentado corregido de una forma más completa. En esta sección, el 
lector rastreará la problemática actual que se plantea sobre la iniciación 
cristiana, una realidad cuestionada, problemática y paradojal debido al 
desorden vigente en su aplicación pastoral, y necesitada de reidentificar 
y replantear en sus justos términos, si se quiere recuperar la unidad 
interna y orgánica que se pretendió articular en el RICA, y que el autor 
concreta en las pp. 98-102. En este desarrollo, se advierten no solo 
la rigurosidad argumental y la densidad terminológica y conceptual 
que caracterizan al autor (que nos acompañarán a lo largo de todo el 
estudio), sino, sobre todo, la profundización en la originalidad cristiana 
sobre el común antropológico de todo proceso iniciador, la unidad 
simbólica y teológica que caracteriza la iniciación cristiana expresada en 
la secuencia sacramental bautismo-confirmación-eucaristía, el orden 
interno y la gradualidad en su verdad y en la praxis eclesial. Adviértase 
que el hincapié en la unidad gradual y orgánicamente integrada de la 
iniciación se repetirá a lo largo de la exposición posterior (pp. 479-480, 
509-511, 663-664), haciendo del tratado un todo interrelacionado. A 
la luz de este discurso, el reto planteado por el autor resulta palmario: 
no solo atañe a reordenar la praxis eclesial ni tan siquiera, aunque 



182	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

más profunda, a redefinir la identidad teológica de la iniciación, sino 
a generar comunidades cristianas realmente iniciáticas y mistagógicas.

La segunda sección, dividida en cinco capítulos, la dedica al análisis 
del sacramento del bautismo. En ella desentraña, primero, la génesis 
del bautismo cristiano, insertándolo en la economía de la salvación, 
para lo que rastrea la historicidad contextual (precedentes simbólico-
rituales próximos), la escatológica (el bautismo de Jesús en el Jordán y 
la identificación cristológica implicada por el bautismo) y la simbólico-
soteriológica (analizando las tipologías bautismales). Prosigue con el 
interesante capítulo sobre el bautismo como sacramento de la fe, en el 
que escudriña la importancia del nexo simbólico fe-bautismo, siendo 
este, a mi juicio, uno de los apartados más originales y más relevantes 
del volumen. Recientemente la Comisión Teológica Internacional ha 
reflexionado sobre la reciprocidad entre fe y sacramentos. Sin miedo a 
resultar presuntuoso, las válidas intuiciones esbozadas por la comisión 
no dejan de quedar en la penumbra por el acercamiento meticuloso al 
nexo que el Prof. Domingo Salado viene defendiendo desde hace ya más 
de treinta años. Si en capítulos anteriores se constata el sabio manejo de 
la sociología religiosa y de la fenomenología filosófica y religiosa, o el 
sabio manejo dogmático de la exégesis, en este se advierte su pericia en 
la hermenéutica histórica y su finura argumentativa, sistematizando las 
aportaciones positivas de los grandes padres y de la más pura teología 
tomasiana. El siguiente hito es el estudio del bautismo como sacramento 
de salvación, en el que explana la significación y axiología cristológicas 
del bautismo como ‘vida nueva en Cristo’. El esquema tomasiano 
de las dimensiones rememorativa, representativa y prognóstica 
de los sacramentos le sirve para hilvanar la densidad cristológico-
pneumatológico-eclesial de este sacramento, insistiendo en la novedad 
y proyección eclesiológicas de la incorporación concorporaizante en 
Cristo y, consiguientemente, en su cuerpo, que es la Iglesia. Resuena 
así el carácter eclesiogénico y antropogénico del sacramento (nunca 
mejor dicho, nacer de nuevo), donde se pergeña el analogado principal 
de la antropología cristiana, que no es otro que la del homo paschalis 
posibilitado por la transformación ontológica y ética propiciada 
por el Espíritu. En esta nueva coyuntura antropológica, se entiende 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 183

la dimensión soteriológica del sacramento, en la que divinización, 
humanización y eclesialización coinciden; así como la necesidad de 
este sacramento en la economía salvífica, objeto de estudio del capítulo 
cuarto. Fiel a la importancia de una correcta hermenéutica sacramental, 
relee críticamente el planteamiento tradicional y, amparado en la lógica 
encarnacional y simbólica, desarrolla un discurso más coherente, 
integrado e integrador, fundamentado sobre seis vectores: una correcta 
hermenéutica de los textos bíblicos, un planteamiento eclesial de la 
soteriología, la inclusión del bautismo en un marco más amplio de 
la sacramentalidad que haga justicia a la analogía y organigrama 
sacramentales y a la estructura mediada de la revelación, la apelación 
a una eclesiología de raigambre cristológico-pneumática que supere 
el tradicional eclesiocentrismo, la valoración de otras vías de eficacia 
sacramental y el centramiento de la lógica de la gracia que no se trace a 
expensas de la doctrina del pecado original. Cierra este bloque bautismal 
el análisis de la praxis paidobautismal, que afecta directamente al reto 
ya insinuado de si las comunidades cristianas son realmente iniciáticas 
y mistagógicas, o simplemente sociológicas. La reflexión que halla 
aquí el lector huye de opciones pastorales superficiales (guiadas por 
la disyuntiva del sí o el no) y exige de él un miramiento sosegado de 
la trama paidobautismal que atienda a su profunda entraña teologal, 
soteriológica y eclesiogenética, de modo que, con una lucidez crítica, se 
vuelque en un realismo pastoral.

La tercera sección, un poco más breve, se centra en el sacramento de 
la confirmación, sacramento aún en búsqueda, debido a los múltiples 
modelos litúrgico-pastorales vigentes, que repercuten en la teología e 
identidad de aquel. Acorde con la premisa de que este sacramento se 
inserta en la unidad armónica, integral y progresiva de la iniciación 
cristiana, el autor propone lúcidamente su identidad desde la secuencia-
contraposición pascual-pentecostalina, poniendo de manifiesto la crisis 
(y la crítica) en la que incurre el modelo pastoral desordenado que 
prima, y superando la comprensión psicologizante de la presencia del 
Espíritu en el confirmando, que lleva a presentar la confirmación como 
el sacramento de la fortaleza, de la mayoría de edad, de la confesión de 
fe adulta y, por consiguiente, a dilatarla temporalmente en el tiempo…, 



184	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

a sabiendas de que los psicólogos cada vez dilatan más. Por ello, el 
lector advierte ya desde el primer capítulo de este bloque esa necesidad 
de ahondar en la densidad pneumática del sacramento, atendiendo a la 
paulatina autorrevelación del Espíritu en la economía de la salvación. 
Esto permite comprender la confirmación como la sacramentalización 
del don del Espíritu Santo (o la pentecostalización del creyente y de 
la Iglesia creyente), explicitando desde aquí la razón económica de un 
nuevo sacramento de la iniciación y su consiguiente institución sui generis, 
desde donde se han de releer el resto de dimensiones tradicionalmente 
vinculados con esta unción (la personalista o neoantropológica, la 
eclesial, la misionera, la pastoral o apostólica, la escatológica…). El 
segundo aspecto, vinculado con el cómo surge el nuevo sacramento, da 
pie al segundo capítulo, centrado en su génesis e identidad histórico-
litúrgica. En él repasa los diversos modelos acaecidos a lo largo de la 
historia: del paradigma unitario pascual-pentecostalino de las primitivas 
comunidades al modelo fragmentado y desordenado del segundo 
milenio, hasta llegar a la recuperación de la sacramentalidad dentro de 
la unidad iniciática. Adquiere aquí una peculiar relevancia su análisis del 
nuevo ritual, en el que destacan sus novedades litúrgico-teológicas que 
derivan en una interpretación pentecostal de la unción, que permite 
centrar la identidad y la semántica de la confirmación. Precisamente 
sobre estas versa el denso tratamiento sistemático del tercer capítulo, 
siempre girando en torno a su espesor ‘espiritual’ y sus consiguientes 
consecuencias personales, comunitarias, eclesiales, testimoniales, en el 
marco de la unidad interna de sentido de la iniciación cristiana. Por 
ello, la identidad del sacramento de la unción pentecostal no ha de 
concebirse únicamente en sí mismo, sino en su identidad relativa tanto 
con el bautismo como con la eucaristía. El seguimiento lógico del 
tratamiento de este sacramento no se hace esperar: a la recuperación 
de su identidad pentecostal le sigue un serio e incisivo planteamiento 
pastoral, que respeta la verdad iniciática de la confirmación y sugiere 
“una serie de criterios que la articulen con el tratamiento bautismal” y 
en coherencia con el proceso iniciático (pp. 663-667).

A estos tres bloques de desarrollos dogmáticos, litúrgicos, pastorales 
y ecuménicos, el autor añade una cuarta sección (pp. 663-801) y una 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 185

serie de índices (pp. 803-854), porque no debe perderse de vista 
que estamos ante un proyecto pedagógico, en el que se compendian 
muchos años de escrupulosa docencia. Muestra de ello son las tablas de 
contenido y las continuas ampliaciones bibliográficas (sistematizadas 
por aspectos y, en cuanto tal, adaptadas a profundizaciones posteriores 
por parte del lector) al comenzar y al finalizar cada capítulo (once tablas 
y diez ampliaciones); los diferentes índices, que propician diversos 
itinerarios de lectura, dependiendo de los intereses del destinatario –
índice programático, índice selectivo de materias y conceptos, e índice 
de autores, concilios y documentos (estos dos últimos resultan muy 
valiosos y orientativos)–; y, sobre todo, los complementos temáticos 
y didácticos que componen esta extensa cuarta parte, que se tornan 
una propuesta para programar un curso de sacramentos de iniciación 
e incluso sugieren una metodología docente conforme al Plan Bolonia, 
en el que se insinúan, asimismo, lecturas ad hoc y posibles trabajos de 
afianzamiento y profundización curriculares.

Si hubiera que indicar algunos límites a este trabajo, señalaría 
los siguientes. Sería de desear que, así como la obra, a excepción de 
una nota editorial, comienza con un sumario, finalizara con el índice 
programático, que funge como índice general. El hecho de insertar 
este delante de los índices de materias-conceptos y nombres (esto es, 
34 páginas antes de lo que debiera) dificulta una rápida visita por el 
volumen, máxime al tratarse de 854 páginas. Asimismo, se requeriría 
de alguna revisión más de la obra para minimizar las erratas y ofrecer 
un texto más uniforme. Y, sobre todo, se agradecería haber actualizado 
la bibliografía hasta nuestros días, y no hasta el año 2010, año en el que 
el Prof. Domingo Salado se jubila de la docencia académica y que la 
editorial tomó como punto final. Aun con todo, quien quiera disfrutar 
y saborear la riqueza de la iniciación cristiana, no puede menos de 
degustar estas páginas. – Enrique Gómez García

	



186	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Sánchez Tapia, M. (dir.), María, Madre y modelo de vocación cristiana. XXVI 
Jornadas Agustinianas, Centro Teológico San Agustín, San Lorenzo 
del Escorial (Madrid) 2024, 373 pp. 
De la edición de las Jornadas Agustinianas, dedicadas al “Espíritu 

Santo, vida de la Iglesia”, la n. XXV en 2023, ya dimos cuenta en EstTrin 
vol. 57, 2023, 511-514. En esta ocasión ocupa el centro de la reflexión 
“María, como Madre y modelo de vocación cristiana”. Después de 
una amplia introducción a cargo del director de las Jornadas y de la 
edición de las mismas en este volumen, Dr. Manuel Sánchez Tapia, 
OSA, en la que recoge y clasifica los textos marianos del NT, del 
Concilio Vaticano II (sobre todo de la LG en su último capítulo), de 
los Papas, especialmente la encíclica mariana por excelencia Redemptoris 
Mater (25/03/1987) de san Juan Pablo II (pues el tema elegido para 
las Jornadas es precisamente María, Madre y modelo) junto con una 
selección de textos más prácticos del Papa Francisco, el volumen 
aborda el tema mariano en ocho densas ponencias, unas de perenne 
actualidad como la del profesor en la Facultad de Teología de Burgos 
José Luis Cabria Ortega, en la que actualiza el significado de los cuatro 
dogmas marianos a partir de la verdad de María y sobre María, con 
el estudio de las fuentes para acceder a ella, de todo lo cual deduce el 
autor que “las afirmaciones dogmáticas corroboran […] el contenido 
de lo que el NT nos ha ofrecido como retrato teologal de María. María 
es la misma, una y única”, en la Escritura, en los dogmas, en la historia 
de la Iglesia, en la vida y experiencia de los cristianos discípulos de 
su Hijo. De gran actualidad es también la presentación de la cuestión 
mariana en el ámbito ecuménico a cargo del profesor de la UPSA Dr. 
Fernando Rodríguez Garrapucho, diálogo más fácil en lo doctrinal 
con los ortodoxos y más complicado con los herederos de la Reforma 
protestante a causa sobre todo de la “mediación”que, restringida 
sólo a Cristo, no sólo la de María sino la de la misma Iglesia queda 
en entredicho. Después de repasar los distintos diálogos ecuménicos 
sobre el puesto y significado de María, el autor termina afirmando que 
“la mariología en el diálogo ecuménico no es un tema menor, y que la 
resolución de los problemas doctrinales y litúrgicos en torno a María es 
hoy una de las tareas más importantes que los cristianos tienen ante sí”.  



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 187

Podríamos decir que también es siempre actual otras dos ponencias 
que presentan a María como “Madre de la vida” a cargo de la abadesa 
de las “Carvajalas” de León, Dra. Ernestina Álvarez Tejerina, OSB, 
que presenta a María “como una mujer ‘enamorada de la vida’ y como 
madre que engendra constantemente vida a su alrededor y no sólo 
ni principalmente vida espiritual”. La otra ponencia, vamos a decir 
complementaria, es la del Dr. Agustín Giménez González, director 
del Departamento de Sagrada Escritura, de la Universidad Eclesiástica 
San Dámaso (Madrid) en la que reflexiona sobre María como “Madre 
de la humanidad redimida” que es el título “que mejor define la 
colaboración de María con Cristo en el plan salvífico de Dios […] 
siendo esta maternidad universal, espiritual, sobrenatural, verdadera 
y propia”. Luego hay que destacar una novedad en el desarrollo de 
estas Jornadas, y es la incorporación dentro de ellas de un concierto 
a cargo de la Escolanía del Real Monasterio del Escorial, con temas 
marianos no sólo clásicos en gregoriano y polifónicos, sino también 
otros de aquella época llamada “de plata” entre los compositores 
españoles que siguió al motu proprio de San Pío X Tra le solecitudini 
sobre la música sagrada (22/11/1903), entre ellos el claretiano vasco 
Luis Iruarrízaga (1891-1928), también Eduardo Torres (1872-1934) etc, 
con la explicación muy oportuna, a modo de notas al programa,de las 
historia y significado, por ejemplo, del origen del famoso Ave María de 
Schubert, y de las demás composiciones, que interpretó la Escolanía, 
de la que es director artístico D. José María Abad Bolufer y el agustino 
Pedro Alberto Sánchez su Maestro de Capilla. También me ha parecido 
un acierto la anteúltima ponencia referida a la imagen de María en el 
arte filipino, del P. Blas Sierra de la Calle, OSA, director del gran Museo 
Oriental de los agustinos de Valladolid, con una amplia colección de 
ilustraciones (40), desde las anteriores a la independencia con rasgos 
marianos occidentales, y otras con rasgos más propios de las gentes 
de las islas, procedentes de autores del siglo pasado. Pero entre todas 
las colaboraciones las que me han parecido más interesantes para 
uno que mira desde fuera de la perspectiva agustiniana, son las dos 
de temática “antigua”: la que nos ilustra sobre la figura de María en 
los Sermones de San Agustín, a cargo del Dr. Enrique A. Eguiarte 



188	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

Bendímez, OAR, del Instituto Patrístico Agustiniano de Roma, que 
ya en el título “Sermones” apunta al género literario de la llamada 
“teología predicada” o, dicho de otra forma, “así como sus grandes 
tratados desarrollan la mariología, sus sermones son la popularización 
de dicho pensamiento mariano”.  Por su parte, D. Juan María Leonet 
Zabala, se sitúa bastantes siglos después rescatando para los lectores 
de hoy la figura de María, mujer y Madre de Dios, en Santo Tomás de 
Villanueva (1488-1555), siempre sin perder de vista la época en que 
vive y el arte de la oratoria entonces practicado, así como la presencia 
de María en el calendario litúrgico de la época anterior al Misal de San 
Pío V de 1570, que le dan ocasión de predicar abundantemente sobre 
los más distintos aspectos de la figura, virtudes, situaciones, belleza 
inmaculada de María, sin perder nunca la referencia cristológica y 
trinitaria, apoyándose en la Escritura y naturalmente (fraile agustino 
que fue) en San Agustín sin olvidar la enorme aportación mariológica 
de San Bernardo, aunque tanto el uno como el otro todavía no estaban 
preparados para fundamentar el dogma de la concepción inmaculada 
de María, que parecía poner en cuestión la redención universal operada 
por Cristo. En los sermones (conciones, se llamaban entonces) de 
Santo Tomás de Villanueva María es presentada como Madre de 
Cristo y de la Iglesia, Madre de los hombres, intercesora poderosa, 
mediadora y corredentora con Cristo, abogada, señora del mundo y 
emperatriz de toda la creación…, todo según las fiestas de la Virgen 
y el auditorio a quien se dirigía. Como vivió durante 33 años con el 
Hijo que llevó durante nueve meses en sus entrañas… lógicamente su 
vida estuvo envuelta en el misterio del Dios hecho hombre, que, sin 
grandes expresiones místicas exteriores, que nadie notó, hubo de ser 
una anticipación “así en la tierra como en el cielo”. 

A la vista de este panorama aquí presentado, la mariología sale 
fuertemente reforzada en el plano dogmático, pastoral y artístico, por 
lo cual me atrevo a afirmar que el objetivo de estas XXVI Jornadas 
Agustinianas en torno a María, Madre y Modelo de vocación cristiana, ha 
sido plenamente logrado. – José María de Miguel González, OSST



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 189

Eguiarte, E., Regla de san Agustín. Estudio y exposición, Rafael Lazcano 
Editor, Madrid, 2024, 301 pp.
Decía B. Sesboüé que todo gran teólogo tenía que dejar para la 

posteridad una cristología, pues no se entendería un teólogo sin su 
peculiar acercamiento al centro de su fe. Salvando las distancias, en el 
ámbito del agustinismo, podría decirse que todo gran agustinólogo tiene 
como empresa comentar la Regla de san Agustín, pues ella se convierte, 
al modo que las bienaventuranzas, en el busilis de la experiencia teologal 
y antropológica de este. En este sentido, el libro que presentamos 
colma la deuda que se le podría contar a Enrique Eguiarte, prolífico 
investigador del obispo de Hipona, profesor en el Instituto Patrístico 
de Roma y presidente, desde hace ya algunos decenios, del Instituto de 
Agustinología de la Orden de Agustinos Recoletos. 

En las presentes páginas, el lector encontrará dos grandes bloques 
temáticos. Por una parte, un prolijo estudio de la cuestión histórica, 
literaria y retórica de un texto bastante exiguo en extensión, mas de 
enorme repercusión monástica y cultural (pp. 19-62). Son de todos 
conocidos los debates que a lo largo del siglo pasado se han sucedido 
sobre la autoría de la Regla, su texto primigenio, sus destinatarios 
originales… El acierto del autor radica, precisamente, en realizar un 
concienzudo, actualizado y bastante completo estado de la cuestión 
sobre estos aspectos, recorriendo los motivos de su composición, 
la datación y fecha de elaboración del escrito, su autoría, su edición 
primera, su estructura retórica, su centralidad teológica y los 
documentos relacionados con él, de los que analiza más detalladamente 
los cuatro que estima principales: el Ordo Monasterii, el Praeceptum, la 
Obiurgatio y la Regularis informatio. Por otra, el detenido comentario 
contextual-espiritual a la Regla, capítulo por capítulo y parágrafo por 
parágrafo (pp. 65-221). Dicho comentario ha de entenderse, más bien, 
a manera de ensayo, en el sentido de que el lector no hallará una simple 
paráfrasis al uso del texto, sino, ante todo, un compendio de sabiduría: 
el autor siembra a lo largo de estas páginas no solo lo que dice el texto, 
sino también lo que sugiere, lo que encierra, lo que lo rodea y lo que el 
autor conoce de la época y de la obra agustiniana. Sobre este particular, 
resulta enriquecedor leer la espiritualidad de la Regla a la luz de la 



190	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

espiritualidad agustiniana, tal como refleja Enrique Eguiarte a través 
del denso aparato crítico, en el que, de una manera explícita, nos brinda 
un florilegio de textos que secunda y enriquece bien el pensamiento 
concisamente expresado por el santo en la Regla, bien explicaciones que 
el autor del libro realiza para enmarcar sus ideas. 

Acompañan estos dos ricos materiales otros apartados menores, 
pero no por ello menos interesantes e importantes. En primer lugar, un 
breve prólogo firmado por el famoso conocedor de san Agustín Peter 
Brown, profesor emérito de Historia en la Princeton University; una serie 
de apéndices documentales –traducciones de los documentos Ordo 
Monasterii (pp. 223-224), Praeceptum (pp. 225-229) y Regularis informatio (pp. 
230-235), y la versión latina del Praeceptum (pp. 236-240)–; un significativo 
álbum iconográfico sobre la recepción de la Regla, de Antonio Iturbe 
(pp. 241-272); y los consabidos complementos del índice de siglas 
y abreviaturas (p. 8), la bibliografía (pp. 273-282), el índice de obras 
citadas de san Agustín (pp. 283-284), el de textos bíblicos (pp. 285-
286), uno temático (pp. 287-294), uno onomástico (pp. 295-298) y el 
índice general de la obra. 

La edición, realizada por Rafael Lazcano, está cuidada y resulta 
elegante, si bien realizaría unas observaciones rápidas: a sabiendas de 
que implica aumentar las páginas, dado que en otras ocasiones el editor 
se muestra espléndido en el tratamiento de los espacios, independizaría 
la página de siglas y abreviaturas; a lo largo del texto, economizaría 
el uso de las negritas, ya que, cuando el párrafo de la Regla que se 
comenta es breve, las negritas, usadas para resaltar el texto que se 
comenta, funcionan a manera de título y no desentonan; pero, cuando 
el texto se va a más de dos líneas, emborronan la mancha, haciendo 
preferible el uso de otra modalidad tipográfica para destacar el texto 
agustiniano; el símbolo usado para diferenciar las diversas entradas 
bibliográficas resulta antiestético e incluso infantil. Por último, solo 
queda agradecer este nuevo comentario a la Regla de san Agustín que 
sin duda ayudará en la profundización espiritual y carismática a todos 
aquellos consagrados que la profesan y a todos aquellos que se quieran 
acercar a este enquiridión del pensamiento del Hiponense. – Enrique 
Gómez García



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 191

Justo, E. J, La belleza del ser humano. Reflexiones desde la teología, Ediciones 
Sígueme, Salamanca, 2022, 141 pp.
A nadie se le escapa que corren malos tiempos para el ser humano 

en la cultura actual. Son múltiples los movimientos, de muy diversa 
índole, que ponen en entredicho su singularidad, naturalizándolo e 
incluso ignorándolo. De hecho, el repaso por estas páginas subraya 
reiteradamente algunos de ellos, como el transhumanismo, la ideología 
de género, la equiparación de los derechos humanos a la de los animales, 
el desarrollo de las neurociencias, la difusión de la postverdad… De ahí 
que quizá resulte controvertida la afirmación del autor de que “el valor 
de lo humano configura la vida de las personas y de las sociedades 
como un criterio determinante” (p. 9). Sea como fuere, esta breve 
reflexión introductoria del Prof. Emilio José Justo a la antropología 
teológica (o a la reflexión teológica sobre él, como recoge el subtítulo) 
pretende recobrar ‘la belleza del ser humano’ (como reza el título), su 
dignidad, su unicidad, su irrepetibilidad, y lo hace desde Dios, pues 
estima, muy agustinianamente, que la auténtica pregunta antropológica 
radica en quién sea el ser humano para aquel. 

Este planteamiento descubre los rasgos de esta publicación dignos 
de mención. Por una parte, el reclamo del puesto de la reflexión 
teológica sobre el ser humano en el ámbito del resto de acercamientos 
regionales al mismo, adoptando un talante dialógico y propositivo. Más 
aún, cuestionante, pues, más que responder, a la manera apodíctica, 
procura suscitar preguntas. Por otra, el marco personalista que recorre 
todas las páginas, no solo porque uno de sus apartados más logrados 
reflexione sobre su ser personal (pp. 33-62), sino porque el ser humano 
en todo momento aparece como un alguien frente a otro Alguien, como 
un ser amado, lo que le permite desarrollar una comprensión abierta, 
dinámica y holista de quien es. Además, este marco queda enriquecido 
con el cariz cristológico, y en ocasiones pneumático, que adquiere toda 
su reflexión, habida cuenta del enfoque desde el que escribe, con lo que 
los postulados filosóficos, sociológicos, psicológicos y científicos que 
lo acompañan quedan impregnados del necesario toque teologal. Y no 
resulta nada desdeñable subrayar la claridad expositiva, la sugerente 
redacción y la atinada capacidad de síntesis, regalando con asiduidad 



192	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

esas frases aquilatadas y redondas que dicen y sugieren más que lo 
dicho, y que dan que pensar. 

Por lo que a la temática se refiere, en estas páginas se abordan 
los clásicos conceptos de una visión cristiana del ser humano: la 
creaturidad como imagen destinada a la filiación y la personalidad 
reflejada en la singularidad, la corporalidad, la libertad, el amor y la 
misión (sin lugar a dudas los dos capítulos más densos, logrados y 
extensos); la fragilidad, con atinadas reflexiones sobre la contingencia, 
la vulnerabilidad, la muerte y el mal; la racionalidad, denotada por 
el lenguaje, el pensamiento, la ciencia y la creatividad; la estructura 
comunitaria de la existencia; y la condición teologal de la persona, a 
la luz de la espiritualidad, la experiencia de Dios y de la salvación, y la 
intuitiva reflexión sobre la eternidad. De índole divulgativo, la reflexión 
no se ve frenada por citas en exceso, sino que estas aparecen lo justo 
y necesario, sugiriendo notables perspectivas de profundización; y, 
en virtud de su traza introductoria, no procura agotar los temas, sino 
solo insinuarlos, brindado en las últimas páginas (139-141) una guía 
comentada de once lecturas que el lector interesado puede solicitar 
para seguir construyendo su propio itinerario. – Enrique Gómez García

Laboa, J. Mª., Nada sin el otro. Vivir contemplando el signo de los tiempos, 
Ediciones Khaf, Madrid 2024, 343 pp.
“Esta historia personal, escrita de corrido durante unos primeros 

días de la pandemia, es en gran parte una historia de nombres propios”. 
En efecto, cuenta su propia historia, una especie de autobiografía, 
desde su nacimiento el año 1939 en Pasajes de San Juan (Guipúzcoa), 
pasando por su larga formación romana, luego su docencia en la 
Universidad de Comillas y en San Dámaso, hasta su jubilación con 65 
años para luego dedicarse a sus cosas…, escribir los libros que quería, 
conferencias, y sobre todo cultivar amistades que han marcado su vida 
que ha consistido en lograr hacer de ella a modo de programa “nada sin 
el otro” y esto “a pesar de mi carácter reservado e introvertido”: ¡quién 
lo diría leyendo estas memorias! Todo esto sin dejar de estar presente 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 193

en el mundo madrileño estudiantil y parroquial como sacerdote. Dice 
que es “una historia de nombres propios”. Así es, por estas páginas 
pasan nombres conocidos del ámbito eclesial, académico, político de 
la época de la Transición con los que Laboa ha tratado y de los que 
guarda, en general, buen recuerdo. Llama la atención que a lo largo del 
texto autobiográfico repite muchas veces lo feliz que ha sido en todas 
las etapas de su vida en la (casi) perfecta realización de su vocación 
sacerdotal y académica, así como el haber cultivado verdadera amistad 
con muchas personas que lo han acompañado en su etapa romana, 
en Madrid, en Sevilla hasta el momento presente, los recuerda con 
nostalgia y agradecimiento. Ese cultivo del acompañamiento y las 
amistades con los laicos creo que lamentablemente está casi ausente 
en nuestra pastoral, pues “hay una parte importante de los católicos 
que casi nunca tienen ocasión de seguir de cerca la vida de la Iglesia o 
de mantener contactos reiterados con sacerdotes más allá de la misa 
dominical, que, en el fondo, casi nunca desemboca en un encuentro 
personal”.

A veces, siguiendo su historia he sentido tristeza al leer con gusto 
lo que él hizo en los colegios mayores que dirigió, su contacto con 
los jóvenes universitarios, frente a la situación actual de desapego e 
indiferencia respecto de la cuestión religiosa por parte de una mayoría.  
Siendo como es un gran historiador de la Iglesia y su preocupación 
por enseñarla en su contexto propio de modo que ilumine la vida de la 
Iglesia, llama la atención que en esta autobiografía no haya apuntado 
algunos motivos o causas de esta enorme decadencia, de difícil 
contraste con otras etapas de la historia de la Iglesia, pues como él 
mismo escribe: “No es explicable o no hemos conseguido entender 
la secularización de miles de sacerdotes de la noche a la mañana […] 
En un santiamén las monjas y los sacerdotes dejaron sus hábitos…”. 
Evidentemente, el libro no iba de eso, pero ya metido en el repaso 
de su vida podría sugerir alguna reacción más allá de aludir al Papa 
Francisco (los dos anteriores no parece que gozan de su devoción 
como tampoco los obispos de Madrid excepto Tarancón) como signo 
de renovación. El libro se lee de un tirón, porque está muy bien escrito 



194	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL

y por lo que cuenta para los que hemos pasado por momentos de esa 
misma historia. – José María de Miguel González 

Ávila, A., Juan de Dios Martín Velasco. Testigo del Dios que nos habita, 
Ediciones Khaf, Madrid 2024, 151 pp.
El profesor Antonio Ávila publica este pequeño volumen sobre el 

otro gran profesor Juan de Dios Martín Velasco (1934-2020) y lo hace 
como discípulo y como amigo. En el subtítulo deja entrever A. Ávila la 
grandeza de Juan de Dios, llamado así porque nació el día 8 de marzo, 
memoria litúrgica del santo andaluz: por encima de sus méritos como 
autor de obras innovadoras sobre la filosofía de la religión (obras de esa 
temática y de otras referidas a la evangelización y a la oración…), por 
encima de su calidad de profesor y rector del seminario de Madrid y de 
director del Instituto Superior de Pastoral, Martín Velasco ha sido a lo 
largo de su vida “testigo del Dios que nos habita”. ¡Vaya título! No de 
un Dios lejano y trascendente, sino de Dios que camina con nosotros 
por este mundo peligroso. Escribe aquí el autor con cariño y devoción 
una especie de biografía de Martín Velasco con los datos esenciales 
desde su nacimiento en una aldea de las estribaciones de Gredos, Santa 
Cruz del Valle, pasando por su entrada en el seminario de Madrid a los 
10 años (curso 1944/45) para ser ordenado de presbítero en septiembre 
de 1956, con dispensa, a los 22 años (“no es comparable a un joven de 
22 años hoy”) y ser enviado a la universidad de Lovaina (curso 1956/57)
con una beca del CSIC para licenciarse y luego doctorarse en filosofía 
“sobre el pensamiento de Henry Duméry” que por entonces tenía 
varios libros en el Índice de libros prohibidos... Son algunos rasgos de 
su biografía que bien merecería una más grande y detallada, rasgos que 
cuando aluden a su dimensión más personal, de su camino espiritual 
hacia una segunda conversión (no que hubiera habido una primera de 
la mala vida a la buena que nunca jamás sucedió) consistente en una 
asunción más consciente y personal, más entrañable, de su vocación 
sacerdotal y de su relación-encuentro con Dios y de su entrega a los 
hermanos, en todos los servicios que le pidieron y encargaron, no sólo 



	 BIBLIOGRAFÍA GENERAL	 195

en el ámbito académico sino también en el pastoral, pues para él había 
que llegar a “una verdadera conversión pastoral que tenga como su 
centro el desarrollo de la dimensión mistagógica de todas las acciones 
de la Iglesia”. Digo que estos rasgos los ha sacado A. Ávila entresacados 
de las pocas confesiones personales aparecidas en distintos artículos 
publicados a lo largo de su vida. Al leer este pequeño libro me ha hecho 
recordar a otro gran sabio y santo sacerdote salmantino Marcelino 
Legido (1935-2016), ambos marcados por una gran formación 
(Lovaina uno, Múnich, otro) y un grande amor a la Iglesia cada uno 
a su manera y cumpliendo el encargo recibido siempre al servicio 
del Evangelio. Para quien no haya oído hablar de Martín Velasco o 
tal vez haya leído algo de sus numerosos escritos, cuyos títulos están 
recogidos al final de este libro, la lectura de estas páginas le resultará 
interesante (creo yo) por lo que cuenta y como lo cuenta A. Ávila: 
“Juan fue un maestro de oración, de fe, de vida… capaz de acompañar 
de forma personal y respetuosa el caminar de los que tuvimos la suerte 
de encontrarnos. Un magisterio que sigue vivo en su obra”. Y termina 
citando textos de algunos que lo conocieron más a fondo como Miguel 
García-Baró, el cual dice que “a Juan solo lo conocemos los que hemos 
estado frecuentísima y largamente en las celebraciones litúrgicas que 
él presidía en la parroquia de San Pablo, en los barrios nuevos entre 
el Puente de Vallecas y Vallecas”; y Xabier Pikaza, para quien Martín 
Velasco “pudo haber sido el gran Arzobispo de Madrid… tras la 
jubilación del Cardenal Tarancón… pero quedó relegado por razones 
de política eclesial (en su lugar fueron nombrados primero A. Suquía 
y luego Rouco)”. Este fue Juan de Dios Martín Velasco, “un grande 
llamativamente humilde” (Felisa Elizondo), que Antonio Ávila nos lo 
ha acercado en este precioso relato sobre su vida, escritos y actividades 
académicas y pastorales, sobre todo como “testigo del Dios que nos 
habita”. – José María de Miguel González


