
                                        Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 155-164

Los animales como reflejo                       
del misterio trinitario

Lucio Florio1 
Argentina

Resumen: Los animales son el reino de los seres vivos a los que los 
humanos pertenecemos como especie relativamente reciente. La zoología 
en sus diversas especialidades ha hecho que se modificase la percepción de 
los animales. En particular, a partir del siglo XX la etología ha permitido 
un acceso a la compleja conducta animal, mientras que la ecología ha 
hecho percibir la red de interrelaciones entre animales con el resto de la 
biosfera. Hay hoy una mayor conciencia tanto de la cercanía como de la 
lejanía entre animales y el Homo sapiens. Ellos son otros diferentes, pero, a 
la vez, especialmente en los que son evolutivamente cercanos, son casi una 
extensión de nuestro ser humanamente animal. 

Interesará aquí destacar algunos aspectos de la teología trinitaria cristiana 
que pueden ser fecundos para pensar la condición animal. En especial, se 

1  Doctor en Teología Dogmática. Investigador y docente en la Pontificia Uni-
versidad Católica Argentina. Presidente de la Fundación “Diálogo entre Ciencia y 
Religión (DeCyR) y director de Quaerentibus, Teología y ciencias.



156	 LUCIO FLORIO

hará referencia a la condición de reflejos trinitarios de los animales, así 
como la situación de extinción de especies y, con ello, la desaparición de 
rasgos del Dios trinitario.

Palabras clave: Animales – Ser humano – Etología – Teología – 
Vestigios trinitarios.

Summary: Animals are the kingdom of  living beings to which we 
humans belong as a relatively recent species. Zoology in its various specialties 
has changed the perception of  animals. Since the 20th century, ethology has 
provided access to complex animal behavior, while ecology has made us 
perceive the network of  interrelationships between animals and the rest of  
the biosphere. There is today a greater awareness of  both the closeness and 
remoteness between animals and Homo sapiens. They are different others, 
but, at the same time, especially in those that are evolutionarily close, they 
are almost an extension of  our human-animal being. 

It will be interesting here to highlight some aspects of  Christian 
Trinitarian theology that can be fruitful for thinking about the animal 
condition. In particular, reference will be made to the Trinitarian reflex 
condition of  animals, as well as the situation of  extinction of  species and, 
with it, the disappearance of  features of  the Trinitarian God.

Keywords: Animals - Human being - Ethology - Theology - Theology 
- Trinitarian vestiges.



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 157

Introducción2

La percepción humana sobre los animales ha variado 
notablemente en el tiempo reciente. Aunque desde Aristóteles 
existe una tradición que concibe al ser humano como un viviente 
racional (zóon logicón), la tendencia general ha sido la de pensar al 
ser humano como absolutamente original, precisamente debido 
a su capacidad intelectual, menospreciando su base animal. Es 
sobre todo durante la edad moderna cuando se privilegia en 
modo desmedido la facultad de la razón y desde ella se identifica 
lo específicamente humano. A diferencia del pensamiento clásico, 
conceptos tales como “razón” y “libertad” adquieren autonomía, 
desprendiéndose del sustrato biológico donde se producen. No 
obstante ello, el desarrollo del método científico, interpretado 
en clave positivista, sumado al avance tecnológico de las últimas 
décadas, han producido una mirada antitética, privilegiando el 
aspecto animal del ser humano.

1.  Los humanos somos animales

En efecto, es desde la misma ciencia desde donde ha surgido 
una recuperación de la dimensión animal de lo humano. La 
biología evolutiva entroncó claramente al Homo sapiens en la 
historia de la vida. Los humanos no somos sino una especie 
animal más, originada hace relativamente poco, y producto 
de la transformación biológica, últimamente de homínidos, 
más lejanamente de especies de mamíferos ya extinguidos, y 

2  El presente articulo reproduce la voz publicada en: Florio, Lucio; Alonso, Sil-
via (editores), Nociones clave para una ecología integral, Fundación DeCyR, City Bell 2024, 
https://seminarioteologiafilosofiacienciaytecnologia.wordpress.com/2024/03/04/
nociones-clave-para-una-ecologia-integral-tomo-1/; p. 56-60. Versión compendia-
da en Florio, 2022.



158	 LUCIO FLORIO

remotamente de organismos unicelulares. La idea del origen 
evolutivo del ser humano ha sido fortalecida por estudios genéticos 
que muestran el masivo patrimonio común existente entre 
genomas de otras especies y el de la nuestra. Otras especialidades 
científicas no han hecho sino confirmar tal parentesco (Auletta, 
G.; Leclerc M. Martínez, R. A., eds. 2011).

Los seres humanos somos animales. Bajo este aspecto, somos 
lo mismo que el resto de las especies animales que han poblado 
el planeta. La originalidad de lo humano, por lo tanto, radica en 
algo que no excluye la dimensión animal.

2.   Todos los animales, incluido el ser humano,                           
somos originales e incomunicables

En plena propagación del evolucionismo neodarwinista 
posterior a Darwin, en lo que se pretendía explicar todo por medio 
de una evolución material y azarosa, hubo figuras disruptivas que 
afirmaron el carácter original de cada organismo en su especie. 
Es el caso de Jacob von Uexküll quien, influido por la filosofía 
kantiana, organizó un proyecto de investigación radicado en la 
hipótesis de que cada animal tiene un mundo perceptivo (Umwelt) 
propio e incomunicable (Uexküll, 2016). No sabemos cómo 
percibe el mundo una garrapata dotada de olfato y un sensor 
térmico que puede sobrevivir durante años sobre una planta, a 
la espera de un animal sanguíneo que lo hospede. En efecto, su 
mundo vital es totalmente diverso al humano. Hay una absoluta 
originalidad de las especies en lo que respecta a sus horizontes 
perceptivos. Ni siquiera la ciencia humana puede comprender 
acabadamente lo que vive una hormiga o una lechuza. Bajo esta 



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 159

perspectiva, los animales son otros: para el ser humano, pero 
también entre sí3.

En el ámbito de la especie, la originalidad se expresa en una 
estructura perceptiva intransferible, pues para cada una de ellas 
el horizonte de percepción es totalmente distinto al de otra 
especie. Por tal motivo, las especies animales son alteridades 
unas con respecto a las otras, aun en su continuidad evolutiva. Y, 
por ello, las múltiples especies vivientes y extintas son también 
“otros” para los humanos. Se puede afirmar que son un conjunto 
multitudinario de “extraños familiares”. 

3.   La aniquilación de especies en el Antropoceno

En el período de la historia del planeta en que vivimos se 
está produciendo un fenómeno dramático: la actividad humana 
está generando una sexta extinción masiva de especies, con una 
velocidad e intensidad inéditas. No se trata de un fenómeno 
desconocido, pues durante los últimos 600 millones de años 
ha habido al menos cinco extinciones masivas de seres vivos 
producidas por causas naturales. El suceso de extinción masiva 
más reciente marcó la transición del Cretáceo al Terciario (KT en 
inglés). Ocurrió hace 66 millones de años. Se calcula que casi el 
70% de las especies existentes desaparecieron en unos pocos miles 
de años, incluyendo a la mayoría de los dinosaurios. De estos sólo 

3  Estas ideas tuvieron efectos filosóficos. Es el caso de Ortega y Gasset quien, 
influido por esta visión, declaró esa expresión bien conocida de que soy yo y mis 
circunstancias (Jordano Barea, 1983). De este modo, cierta corriente de pensamiento 
filosófico incorporó el concepto de Umwelt en el ámbito de la individualidad perso-
nal, subrayando así la originalidad humana no sólo en el plano específico sino tam-
bién en el individual. Por otra parte, la originalidad -específica e individual- incluiría, 
pues, tanto el mundo perceptivo como la situación ambiental o, de un modo más 
amplio, relacional.



160	 LUCIO FLORIO

subsistieron los antecesores de las actuales aves. La que se está 
desarrollando en nuestro tiempo sería la sexta extinción masiva 
de especies. Su agente responsable es el Homo sapiens. Es mucho 
más acelerada que las anteriores, especialmente por el crecimiento 
poblacional de seres humanos (de 2.000 millones en 1.930 a 
7.800 millones en el presente) y por el desarrollo acelerado de la 
tecnología que ha permitido una intervención sobre la naturaleza 
de proporciones no imaginadas anteriormente. Respecto de las 
proporciones probables de la extinción, se calcula que se puede 
acabar con el 70% de las especies, incluida la humana, en modo 
análogo al KT (Ceballos, Ehrlich, & Ehrlich, 2021, p. 33). 

En esta fase de la historia evolutiva se está produciendo una 
curiosa destrucción de nuestra misma realidad humana en la 
aniquilación de la alteridad animal. La extinción provocada de 
especies implica también la disolución de lo humano: no sólo 
porque sin la biodiversidad esté en riesgo la supervivencia de 
los seres humanos, sino porque, en niveles menos trágicos, 
la existencia de facetas específicamente humanas (estéticas, 
religiosas, de bienestar) se ponen en riesgo con la desaparición 
de bosques, humedales y ecosistemas en general, donde viven las 
especies animales. 

4.  Resonancias teológicas: los animales                                             
como reflejos trinitarios

La teología de origen bíblico ha procurado pensar el misterio 
animal –del cual el ser humano forma parte– de varias maneras. 
Recientemente se ha elaborado una “teología de los animales” 
que procura reflexionar sobre el lugar de estos vivientes en la 
economía de la salvación (De Benedetti, 2011). También es 
posible hipotetizar acerca de su cercanía con conductas que, 
en el mundo humano, se presentan como relacionadas con la 



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 161

religiosidad (Oviedo & Florio, 2022). Acotándonos a un tema, 
interesa aquí mencionar una perspectiva de esta mirada teológica 
sobre la realidad animal: los reflejos del Dios creador trinitario en 
el mundo zoológico.

Desde los orígenes del pensamiento cristiano se intuyó que, 
siendo el Dios creador un ser trinitario (Padre, Hijo y Espíritu 
Santo), la creación debía manifestar un rastro de su hacedor 
trinitario. Así lo postuló Tertuliano, pero fue San Agustín de 
Hipona quien, en el De Trinitate, desarrolló más ampliamente una 
teología de los vestigios trinitarios. Según este teólogo, las cosas 
reflejarían algo de su autor tripersonal. Esta tradición ha tenido 
continuidad en el pensamiento medieval y moderno.

La imagen de la biodiversidad que nos aporta la biología actual 
también puede ser leída bajo la luz trinitaria. El mundo viviente, 
evolutivo y complejo en especies e interdependiente, muestra 
algo del rostro divino, que es uno y diverso simultáneamente4. En 
modo particular, el reino animal manifiesta esa faz trinitaria en sus 
aspectos dinámicos, que le dan cierta originalidad respecto de los 
otros reinos del mundo viviente. En este sentido, el pensamiento 
teológico trinitario oriental es especialmente fecundo para 
pensarlo, ya que ha puesto de relieve que la intercomunicación 
entre las personas divinas no es estática, sino profundamente 
dinámica. Lo ha conceptualizado con la expresión “perijóresis”: 
la activa interacción en conocimiento y amor entre las tres 
personas. Es claro que la comunicación dinámica es común 
a todas las formas vivas. Pero también lo es que los animales 
poseen esta característica de un modo más complejo que el resto 
de los seres vivientes: su movilidad e interacción ha llegado en 

4 La complejidad como camino metodológico responde a la multidimensiona-
lidad que el fenómeno biológico manifiesta hoy a la biología. Ello reclama de la 
teología una aproximación respetuosa de dicha complejidad (Gregersen, 2020).



162	 LUCIO FLORIO

el proceso evolutivo a niveles de complejidad sorprendentes. 
Basta simplemente observar la vida de una colmena de abejas o 
la construcción de un nido por un hornero.

Cuando nos detenemos en los animales filogenéticamente más 
cercanos al ser humano, encontramos conductas parecidas a las 
nuestras, que pueden calificarse de empáticas e, incluso, morales 
(De Waal, 2016). Siguiendo el hilo de pensamiento agustiniano 
que va desde las cosas inanimadas hasta el alma humana, donde 
ve la imagen de la Trinidad, y no sólo huellas, ¿se puede aplicar 
esta analogía? Aun con la precaución de recordar que nosotros –
con un Umwelt intransferible– somos los observadores y, por ello, 
vemos desde nuestra óptica, podemos acercar notas del Dios 
trinitario que permiten comprender en su misma fuente dichas 
conductas. El amor, la integración gregaria, la participación 
en una empresa colectiva –como un hormiguero, un vuelo en 
bandada, etc.– son algunas de esas dimensiones animales que 
pueden ser interpretadas en modo trinitario.

Finalmente ¿puede aplicarse esta lectura trinitaria a la 
comprensión de la extinción masiva de especies llevada adelante 
por la presencia creciente del poderío humano sobre el planeta? 
Por lo pronto, tal como señalabam N. Vanney y Th. Berry 
(Vanney, 1995; Berry, 1988, p. 11), hacer desaparecer especies 
implica provocar una pérdida de la posibilidad de percibir rasgos 
divinos, invisibilizados al ser aniquilado el mediador creado5. Por 
otra parte, el borrar de la faz de la Tierra y de su posible historia 
futura una especie animal, significa una acción contra el mismo 
creador trinitario.

Por esos motivos, resulta imperioso detener la aniquilación, 
como una necesidad interna de nuestra misma condición de 

5  Para un desarrollo más extenso de este tema, cf. L. Florio, La figura natural en riesgo. 
Implicaciones de la crisis ecológica para la estética teológica, 2019..



	 LOS ANIMALES COMO REFEJO DEL MISTERIO...	 163

ser imagen trinitaria (imago Trinitatis) que clama por su fuente. 
Los animales, como otros de nosotros, nos remiten al viviente por 
antonomasia, el “yo y nosotros” originario. Recuerdan que el 
mundo viviente, con sus mundos vitales diversos y comunes, 
con sus lazos comunicativos y ecológicos, en su conjunto y en 
sus particularidades es un reflejo del Dios trinitario. Pero los 
animales, sobre todo los más cercanos en la historia evolutiva, con 
su capacidad empática, no sólo nos sacan de la terrible soledad 
como especie, sino que preludian algo del vínculo de comunión 
trinitaria, con el “Yo, uno y trino” (Salvati, 2011).

Bibliografía

Auletta, G.; Leclerc M. Martínez, R. A. (eds.). (2011). Biological Evo-
lution: Facts and Theories. A Critical Appraisal 150 Years After “The 
Origin of  Species”. Roma: Gregorian Biblical Press.

Berry, Th. (1988). The Dream of  the Earth. San Francisco: Serra 
Club Books.

Ceballos, G., Ehrlich, A. H., & Ehrlich, P. R. (2021). La aniquilación 
de la naturaleza. La extinción de aves y mamíferos por el ser humano.
México: Editorial Océano de México.

De Benedetti, P. (2011). Teologia degli animali. (G. Caramore, Ed.) 
Brescia: Morcelliana.

De Waal, F. (2016). ¿Tenemos suficiente inteligencia para entender la 
inteligencia de los animales? Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 
Tusquets.

Florio, L. (2019). La figura natural en riesgo. Implicaciones de la crisis 
ecológica para la estética teológica, en Pensamiento. Revista de Inves-
tigación e Información Filosófica, 75 (283), 237 – 250. doi:h-
ttps://doi.org/10.14422/pen.v75.i283.y2019.012



164	 LUCIO FLORIO

Florio, L. (Agosto de 2022). Los animales, otros y nosotros, reflejos del 
misterio trinitario, en Criterio (2490), 9-11.

Gregersen, N. H. (2020). Religious Implications of  Multilevel Systems 
Biology, en M. J. Reiss, F. Watts, & H. Wiseman, Rethinking Bi-
ology. Public Understandings (págs. 233-263). London: World Sci-
entific Publishing.

Jordano Barea, D. (1983). Ortega y la ecología de Jacobo von Uexkülls, 
en Boletín de la Real Academia de Córdoba de Ciencias. Bellas Letras 
y Nobles Arte, 107-112. doi: ISSN 0034-060X

Oviedo, L., & Florio, L. (2022, April). Do animals have religious belief ? 
Perspectives introduced by Frans de Waal?s empathy and morality theo-
ry. (W. N. Bobolanum, Ed.) Studia Bobolanum(1), 21-38. doi:ht-
tp://dx.doi.org/10.5604/01.3001.0015.8695

Salvati, G. M. (2011). Io uno e trino. La Trinitá come modello del cristiano, 
Napoli: EDI.

Uexküll, J. v. (2016). Andanzas por los mundos circundantes de los ani-
males y los hombres. (M. Guntin, Trad.) Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires: Cactus.

Vanney, N. (1995). Biodiversity and Beauty, en Pacifica (8), 335-345.


