Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 123-154

I poli ecclesiali: limitatezza storica e
sovreccedenza agapica

Massimo NARO!
Caltanissetta

1. IN PRINCIPIO IAVVENTO DIVINO:
ESSERCI SENZA SMETTERE DI ESSERE

In un suo libro di qualche anno fa Franco Cardini riferisce ai lettori
«dove abita ’Eterno», come recita il sottotitolo di quel saggio®.
Lo fa da storico provetto. Ponendosi percio un interrogativo
che sottrae il divino alle imperscrutabili nebbie della metafisica,
rintracciandolo  piuttosto dentro la vicenda plurisecolare
delle religioni, soprattutto delle tre di matrice abramitica.
La domanda implicitamente formulata dal noto medievista

' Docente di teologia sistematica presso la Facolta Teologica di Sicilia (Palermo)
e direttore del Centro Studi «A. Cammarata» per lo studio del movimento cattolico
in Sicilia (San Cataldo-Caltanissetta).

* Cf. E Cardini, Le dimore di Dio. Dove abita I’Eterno, 11 Mulino, Bologna 2021.



124 MASSIMO NARO

chiede, opportunamente, non se Dio esista, bensi dove Egli
sia. E evidente che una tale impostazione della questione risulta
debitrice al racconto biblico in cui il Dio di Abramo e della sua
progenie si ripresenta alla vista di Mose, presso il roveto ardente,
per confidare il proprio Nome — 'impronunciabile Tetragramma
— ¢, con cio stesso, per farsi conoscere come I'essere che decide
di esserci senza smettere di essere: ¢ un’interpretazione del Nome
che sintetizzo prendendo abbrivo dalle intuizioni di Martin Buber
— il quale tradusse in tedesco la tautologica perifrasi ebraica
che nell’Antico Testamento sta per Jhwh, ‘ehyeb "ser ‘ehyeh, con
Pespressione Ich bin da’, «Io sono quiv, «lo ci sonoy, o ancora pit
amichevolmente «Ci sono Io» —, ma il terzo capitolo del libro
dell’Esodo la avalla in ogni suo rigo, specialmente nella sporgenza
dei versetti 14 e 15.

Cardini si dimostra, come al solito, ben informato anche
sotto il riguardo teologico, tant’¢ che non manca di far notare la
concezione di nuovo marcatamente metafisica che sottosta alla
traduzione greca che 1 Settanta di Alessandria fecero nel terzo
secolo a.C. di quel brano biblico. E registra che una tale opzione,
quando troppo enfatizzata, avrebbe portato il pensiero cristiano
verso esiti non immediatamente consequenziali al “luogo

* Riportato in M. Cacciari, Filosofia e teologia, in P. Rossi (dit.), La filosofia. 11: La
Silosofia e le scienge, Utet, Torino 1995, 382-383. 1l pensatore austriaco, che pur aveva
in Ieh und Du, nel 1923, tradotto il Tetragramma assecondando la versione greca dei
Settanta, Ich bin der Ich bin, in altri suoi testi posteriori, preferira sfruttare le possibi-
lita insite nel verbo Dasein (esserci) per reinterpretare in prospettiva storico-salvifica
pitt che metafisica il Nome di Dio, inteso infine come Ich bin da als der Ich bin da (cosi
in M. Buber, Dialogisches 1.eben, Miller, Ztrich 1947, 120): cf. A. Losch, Kann Gott
einen Namen haben? Martin Buber befragt die jiidische Geistes und die Religions geschichte, in
D. Krochmalnik - H.-]. Werner (edd.), 50 Jabre Martin Buber Bibel, Lit Verlag, Berlin
2014, 165-183.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 125

teologico” per antonomasia, vale a dire Cristo Gesu®. In lui infatti
¢ e, anzi, viene — si rende presente — il Dio di Abramo, di Isacco
e di Giacobbe. Quel Dio, cioe, che anche secondo Blaise Pascal
poco ha a che fare col Dio dei filosofi, siano questi /es /ibertins cui
il pensatore francese si riferiva a suo tempo, siano i metafisici
classici o gli epistemologi della scienza ai nostri giorni’.

Cardini, d’altra parte, non riferisce che la traduzione greca del
Tetragramma piu semanticamente completa e piu compiuta di
senso teologico si deve a un autore cristiano e si trova nel primo
capitolo dell’Apocalisse, i dove il Dio eterno ¢ incontrato e
compreso in stretto riferimento al Cristo: si tratta di «Colui che ¢,
che era e che viene» (Ap 1,4.8), I'«Alfa» e '«Omega» (Ap 1,8), col
quale si identifica il Risorto allorché dichiara: «Io sono il Primo e
I'Ultimo e il Vivente» (Ap 1,17-18a). Tutte espressioni — queste —
che saldano la dimensione metafisica con quella storico-salvifica
ed esistentiva, cosi come sempre si puo e si deve leggere nei rotoli
d’Israele. E che rivisitano la metafisica greca in chiave escatologica,
come ha ben argomentato Jurgen Moltmann in un suo prezioso

* Mi pare teologicamente lucida e avvertita la precisazione secondo cui la fede
intesa in senso cristiano «non ¢ la fiducia che Dio esista, bensi la ferma convinzio-
ne che il Dio Uomo sia veramente morto e tisorto». Ne deriva una conseguenza
drastica e tuttavia coerente: «lLa fede ¢ esclusiva dei cristiani: ebrei e musulmani
dispongono solo della legge» (F Cardini, Le dimore di Dio, 2779).

> Come recita il famoso Memoriale della cosiddetta nuit de fen: «Dio di Abramo,
Dio d’Isacco, Dio di Giacobbe, non dei filosofi ¢ dei dotti. [...] Dio di Gesu Cristo,
Deun menm et Deum vestrum (Gv 20,17)»: B. Pascal, Pensieri e altri scritti, Paoline, Cini-
sello Balsamo 1992", 96. I filosofi ¢ i dotti cui Pascal si rifetiva erano gli intellettuali
del suo tempo, rappresentanti del cosiddetto «pensiero libertino»: cf. P.-Y. Bourdil,
1/ Dio dei filosofr, Paoline, Cinisello Balsamo 1992, il quale nota comunque che «Pascal
non nega in blocco la filosofia, ma esige che la si superi filosoficamente» (55). Cf.
inoltre G. Cottier, Dien d’Abrabam, Dien d’Isaac, Dien de Jacob, non des philosophes et des
savants, in «Nova et Vetera» 74 (2/1999) 5-19.



126 MASSIMO NARO

saggio non a caso intitolato Das Kommen Gottes’. 11 Dio, che si rende
visibile in un crocevia spazio-temporale ben preciso — il roveto
ardente alle pendici del Sinai, ma anche il fuoco di brace attorno
a cui, sulla spiaggia di Tiberiade, il Risorto dialoga con Pietro e
con gli altri suoi discepoli sulla questione cruciale dell’agdpé —, in
verita non abbandona mai l'orizzonte della sua trascendenza, la
sua terra incalpestabile da piedi umani. Egli ¢ pur sempre altrove
e altro. Ma in quell’altrove e in quell’alterita viene (com)mosso dal
grido degli uvomini — «Ho visto..., ho udito..., conosco...» (Es
3,7) — e muovendo da quell’altrove, relativizzando quell’alterita,
si fa evento di salvezza, ad-viene. Il Dio del roveto trascende si,
ma trascende soprattutto la sua stessa trascendenza, seminandosi
dentro la storia umana, anzi sprofondando in un sepolcro per
poi ribaltarne la pietra tombale. E il Veniente (bo erchimenos) e il
Vivente (ho 364) non meno che I’Essente (ho 07).

Forse ¢ proprio per non aver censito le piu corrette traduzioni
“giovannee” del Tetragramma che Cardini finisce — anche lui —
per dissociare la teologia dalla storia, con questa annotazione:
«Se posso permettermi un rilievo personale, in quanto cattolico
credo in un Dio assoluto e trascendente: tuttavia il problema
dell’Assoluto ¢ una questione teologica, mistica e filosofica, non
certo storica. In quanto essere umano |...] ’Assoluto mi riguarda:
ma, in quanto cittadino membro di una comunita specifica |[...],
nonché in quanto insegnante e studioso, il mio profondo rispetto
per la dimensione incommensurabile dell’Assoluto m’impedisce
di chiamarla in causa fuori luogo e di mischiarla in cose sia pure

¢ Cf. J. Moltmann, I."avvento di Dio. Escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 1998.
Un capitolo dedicato al grande teologo tedesco avrebbe ben corredato il gia inte-
ressante volume di G. Cicchese - P. Coda - L. Zak (edd.), Dio ¢ i/ suo avvento. Lugghi,
momentz, fignre, Citta Nuova, Roma 2003.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 127

molto serie come la pace, la guerra, la politica, la convivenza, le
fedi religiose ecceteray’.

I «rilievo personale» di Cardini non deve catalizzare tutta la
nostra attenzione. Ma mi sono permesso sinora di indugiarvi su,
perché mi sembra sia emblematico del contesto culturale 7 cui
anche noi ci ritroviamo e 7 cui talvolta stentiamo a coniugare il
sincero tentativo di fare una professione di laicita con I'esigenza
di una coerente professione di fede, nonché a descrivere il nostro
«stato cristiano di vitar, per riecheggiare il titolo di un’opera di
Balthasat®. O, piu precisamente, la radicale condizione di chi ¢
membro della Chiesa, cio¢ di una comunita non meno peculiare
rispetto a quella civica o accademica cui Cardini si riferisce dal
canto suo.

2. COMPLESSA REALTA: ASIMMETRICA POLARITA
DI LIMITATEZZA STORICA ED ECCEDENZA AGAPICA

Anche la Chiesa, difatti, ¢ una comunita, come tale situata nel
solco lungo e profondo della storia. Essa tuttavia, in analogia
al mistero del Verbo incarnato, in cui resta radicata sin dai suoi
inizi, ¢ una complexa realitas, intessuta di una trama divina che
interseca un ordito umano, profili questi che — secondo LG 8
— costituiscono paradossalmente «un duplice elementoy, vale a
dire una realta unica che al contempo ¢ anche intrinsecamente
ulteriore, «terrena» e «celeste», «visibile» e «spirituale», tutti
aggettivi disseminati in quella pagina conciliare. Potremmo anche
dire storica e salvifica, cosi rimarcando il fatto che nel caso della
Chiesa la prima dimensione non ¢ semplicemente giustapposta

" E Cardini, Le dimore di Dio, 22.
¢ Cf. H.U. von Balthasar, G/ stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano 1985.



128 MASSIMO NARO

alla seconda ma — semmai — ad essa e da essa integrata, come
si addice a quell’evento incommensurabile che ¢ la storia della
salvezza compiutasi in Gesu il Cristo e di cui la Chiesa stessa ¢
sacramento, vale a dire espressione significativa.

Balthasar, avviando nel 1972 la rivista teologica Communio,
nell’editoriale del primo fascicolo spiego che il termine comunione
rinvia verticalmente alla koznonia agapico-trinitaria, come si
deve intendere prevalentemente tale parola greca allorché viene
usata negli scritti di matrice giovannea. Ma il teologo elvetico
non ignorava certamente che la medesima parola, in altri scritti
neotestamentari, indica la comunione nella quale vivevano i
membrti delle prime comunita ecclesiali’. La verticalita della
communio, pertanto, s’innesta nel ventaglio orizzontale della
communitas. La quale non ¢ precisamente la communio agapico-
trinitaria, benché siz — cio¢ esista e sussista — proprio grazie alla
communio, ricevendone, potremmo aggiungere, una linfa interiore
che germoglia in rami e foglie e frutti ben visibili. La visibilita
che connota la communitas risulta sempre inadeguata a dar conto
dell'intima communio che la ricolma, come un vaso troppo esiguo
rispetto all’acqua che dovrebbe contenere e in cui invece rimane
sommerso come fosse un’anfora antica adagiata sul fondo del
mare. Nondimeno i contorni e la struttura visibile, o storica,
della communitas ecclesiale sono frange — spesso miseramente
sfilacciate — della medesima stoffa agapica della communio
trinitaria. Balthasar lo dice con argomenti piu scientifici dei miei,
evidenziando la radice indoeuropea #un che sta al cuore sia di
communio sia di communitas. Ne derivano nella lingua latina altre
parole come moenia e munera, mura di cinta e mansioni sociali,

? Cf. S. Dianich - S. Noceti, Trattato sulla Chiesa, Quetiniana, Brescia 2002, 186-
189; J. Werbick, La Chiesa. Un progetto ecclesiologico per lo studio e per la prassi, Queriniana,
Brescia 1998, 377-421; ]. Ratzinger, La comunione nella Chiesa, San Paolo, Cinisello
Balsamo 2004, 62-68.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 129

vale a dire cio che distingue esteriormente una comunita cittadina
rispetto al resto di un territorio e cio che configura i suoi assetti
interni'’. Assetti, pero, che — nel caso della comunita ecclesiale —
sono (o dovrebbero essere) ispirati dalla tensione relazionale che
fa stare insieme 1 Tre della Trinita all’insegna della reciprocita,
ciascuno secondo la propria Zixis, stando cioe¢ al proprio posto
affinché anche gli altri abbiano un loro posto: ¢, questa, mi pare
di poter asserire, la syntaxis agapico-trinitaria, che rappresenta
la sovreccedenza peculiarmente teologica in seno all’ordine
gerarchico incardinato nella #ixzs. Un’eccedenza sancita dal sy,
dal con, che cosi assume una valenza generativamente relazionale.

E un discorso che comincia gia in epoca patristica, con autori
della levatura di Basilio Magno e degli altri Cappadoci, i quali
spiegarono la Trinita come un ordine — questo significava per loro
il termine #ixis — in cui il Secondo e il Terzo stanno in rapporto
col Primo, principio imprincipiato della divinita'. Sulla scorta di
questa riflessione patristica, si puo aggiungere che ciascuno dei
Tre della Trinita ¢ se stesso in quanto occupa un suo inalienabile
luogo (dxis) atfinché anche gli altri due abbiano un loro luogo
e siano se stessi: ¢ il senso della synzaxis agapico-trinitaria. Nella
syntaxis agapico-trinitaria il sjn-con ¢ il posto (Zxis) di ognuna
delle tre Persone divine, da cui deriva la posizione delle altre due
e che resta inscindibilmente rapportato al posto delle altre due:
ciascuno dei Tre, cioe, non ha un suo luogo che non sia appunto
quel sy, quel con, che li collega tutti fra loro. E il nexus, 1a relatio, il
posto di ognuno dei Tre.

" Cf. H.U. von Balthasar, Communio: un programma, in «Communio» 1 (1/1972)
3-12.

" Cf. J.P. Lieggi, La sintassi trinitaria. Al cnore della grammatica della fede, Aracne,
Roma 2016, 90-103; 1d., Teologia trinitaria, EDB, Bologna 2019, 269-286, in cui viene
illustrata specialmente la dottrina di Basilio di Cesarea.



130 MASSIMO NARO

Questantico discorso sulla sintassi agapico-trinitaria fa
ancor oggl da inopinato perno a ripensamenti ateologici (o
diversamente teologici), dall’analitica esistenziale di Martin
Heidegger all’ontologia coessenziale di Jean-Luc Nancy'
La filosofia politica di quest’ultimo — concepita nei termini di
un’ontologia fondamentale, in cui 'essenza costitutiva dell’essere
¢ proprio il con, essendo per Nancy ’essere stesso un con-essere,
0 un essere-con — ¢ a mio parere un’implicita rivisitazione della
dottrina patristica della sintassi trinitaria incentrata sulla valenza
pneumatologica del ¢z agapico. Lo stesso vale per il concetto
heideggeriano di Mitsein a premessa del Dasein.

Una tale riflessione dovrebbe, a maggior ragione, fungere
da base per ripensare (e ristrutturare) la prassi ecclesiale come
vissuto comunionale non meno che comunitario. Riscoprire
Pimportanza ontologico-relazionale del con darebbe adito alla
sua valorizzazione in prospettiva sinodale, lasciando immaginare
forme ancora inedite della realta ecclesiale: la Chiesa come
plurale soggetto in «con-versazione» e come dinamico luogo del
«con-sensoy, ovvero come concreta esperienza di un cammino
attraverso la storia in cui i credenti in Cristo si muovono «“insieme
verso” I'altro e I'oltrex, legati da una sorta di respiro comune, da
un condiviso afflato pneumatico, in una «con-spiratio» che entra
in circuito con la reciprocita spirituale — in senso forte inteso
quest’aggettivo — che c’¢ tra il Padre e il Figlio in seno all’agdpé
trinitaria. La synfaxis agapica si tradurrebbe coerentemente in
Synergia, in syn energeia, in interazione ecclesiale’. Chatles Taylor,
recependo nella sua analisi sociologica e nella sua riflessione

12 Cf. M. Heidegger, Essere e tempo, Longanesi, Milano 1976, 149-162; J.-L. Nan-
cy, Essere singolare plurale, intr. di R. Esposito, Einaudi, Torino 2020, 27-53.

3 Cf. S. Noceti, In comunicazione generativa. Conversazione, consensus, conspiratio, in
Ead. - R. Luciani - C. Schickendantz (edd.), Sinodalita e riforma. Una sfida ecclesiale,
Queriniana, Brescia 2022, 255-275.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 131

filosofica le intuizioni teologiche di Henri de Lubac e di Yves
Congar, ha ricompreso la «cittadinanza» ecclesiale — vale a dire
la paradossale appartenenza dei cristiani a una patria celeste oltre
che a una citta intramondana, come avrebbe detto alla fine del
secondo secolo d.C. 'Anonimo dello Seitto a Diggneto — quale
«trama di relazioni sempre different di agdper'.

Davvero cio che segnala i contorni storici della realta
ecclesiale coincide con la sua costitutiva eccedenza agapica.
La corrispondenza di questi asimmetrici poli opposti, cioe
della limitatezza storica e dell’eccedenza agapica, traspare
dall’inseghamento conciliare, specialmente in documenti come
GS, secondo cui — come leggiamo al n. 42 — «una vera unione
sociale esteriore discende dall’'unione delle menti e dei cuoti», cioe
dalla comunione nella fede e nella carita, le quali rappresentano
le radici spirituali — pneumatiche — della Chiesa. Per questo,
nel mondo e per il mondo, «nel tempo del suo pellegrinaggio
terrenoy, aggiunge GS 45, la Chiesa ¢ «sacramento universale di
salvezza che svela e insieme realizza il mistero dell’amore di Dio
verso 'uomon.

D’intreccio fra condizione storica e sovreccedenza misterica
mi pare emerga anche in LG, dove — al n. 31 — la vocazione dei
christifideles laici (che, secondo la lapalissiana evidenza segnalata
da papa Francesco in EG 102, rappresentano «'immensa
maggioranza del popolo di Dio») sta nellimpegno per la
santificazione del mondo a partire dal di dentro del mondo stesso.
Questo ab intra dichiara evidentemente la condizione storica della
Chiesa, ma significa pure che il mondo — dacché ¢ divenuto la
culla dell'incarnazione del Verbo divino — ¢ ormai un luogo
teologico in senso forte: ¢ cio¢ il posto che Dio si ¢ scelto, in cui
Egli si ¢ dislocato trascendendo la propria trascendenza, in cui ha

" Ch. Taylot, L’ea secolare, a cura di P. Costa, Feltrinelli, Milano 2009, 361.



132 MASSIMO NARO

preso posizione e, per dirla con metafore evangeliche, in cui si ¢
seminato come granello di senape o come chicco di frumento.

La storicita della Chiesa ospita e rende nota la storicita di
Dio, secondo I'annuncio del Maestro di Nazareth: «I1 Regno
di Dio ¢ in mezzo a voi» (Mt 17, 21). Potremmo forse parlare
anche di una stoticizzazione di Dio di cui la storicita della
Chiesa ¢ testimone, se il termine — dal suono un po’ troppo
hegeliano — applicato a Dio non rischiasse di generare qualche
fraintendimento. D’altronde, a essere salutarmente storicizzato
in questa prospettiva ¢ innanzitutto il mondo. Piu precisamente
esso appare finalmente decosmologizzato. Non potrebbe essere
altrimenti a seguito della modernita, durante la quale si ¢ attestato
il significato non meramente cosmologico bensi storico del
mondo: il mondo ¢ oggi inteso come un processo storico, sempre
suscettibile di profondi cambiamenti, piu che come un ordine
prestabilito e immutabile. Persino le sue stratificazioni geologiche
permettono di computarne le ere e le stagioni epocali, come gia
Chatles Darwin aveva capito”. Ma questo sguardo moderno sul
mondo ¢ possibile a partire dall’avvento divino, di cui la Chiesa ¢
una traccia, un indizio, un segno. Essa ¢ il popolo messianico che
attraversa il mondo, rilevandone gli estremi liminali, che non sono
solamente spaziali ma anche e soprattutto temporali. Lo intuisce
il testo liturgico recentemente riformulato in lingua italiana della
Preghiera encaristica 111, secondo cui Dio Padre continua a radunare
intorno a Sé un popolo che «dall’oriente all’occidente» (non
piu «da un confine all’altro della terra», come invece si pregava
prima) offra al suo nome «l sacrificio perfetton: «dall’oriente
all’occidente» puo, appunto, significare dal mattino alla sera, dal

'S Cf. 'T. Pievani, Introduzione a Darwin, Laterza, Bari-Roma 2012.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 133

sorgere del sole fino al suo tramonto'®. Anche in questo senso
si puo comprendere la superiorita del tempo rispetto allo spazio
affermata in EG 222.

3. SECOLARITA, NON SECOLARIZZAZIONE:
INDOLE MESSIANICA DELLA STORICITA ECCLESIALE

I attraversamento ecclesiale del mondo ¢ storico in quanto
messianico. Cio implica un dinamismo non semplicemente
esodale — che cio¢ aspiri a oltrepassare il mondo stesso —,
ma avventizio. Anche questo aggettivo, purtroppo, rischia di
risuonare in lingua italiana con un’accezione spregiativa e tuttavia
aiuta a capire che il cammino della Chiesa nella storia ¢ finalizzato
non a gettarsela alle spalle ma a raggiungerne il centro, a toccarne
il midollo piu intimo e vitale, alla stessa stregua di cio che Dio fa
col suo avvento in Cristo Gesu.

In quest’indole avventizia, vale a dire messianica, consiste la
secolarita ecclesiale. E ovvio che la secolarita della Chiesa non si
deve confondere con la sua secolarizzazione. La secolarizzazione
della Chiesa equivale alla sua mondanizzazione: la Chiesa, in
tal caso, diventa una mera funzione del mondo, un ingranaggio
dei suoi meccanismi triti e ritriti, una variante dei suoi peggiori
automatismi. Essa finisce per vivere comze mondo, riflesso emulo
di un presunto ordine cosmico, incline oggi a reputarsi societa
liquida come ieri a pretendersi societa perfetta. Pretesa peraltro

16 Conferenza Episcopale Italiana, Messale Romano, Fondazione di Religione Santi
Francesco d’Assisi e Caterina da Siena, Roma 2020°, 431.



134 MASSIMO NARO

pervicace, insistentemente rigurgitante dalla cosiddetta svolta
costantiniana fino a noi'’.

L’interpretazione teologica della secolarita della Chiesa pone
la sua storicita messianica come alternativa alla secolarizzazione,
riverberando la discrepanza sancita dal Gesu giovanneo tra
I'essere ne/ mondo e Tessere de/ mondo (Gv 17,11-19). 1l
Vaticano II, nelle pagine che ho prima richiamato, recupera
e sviluppa questo tema, illustrando il compito della Chiesa 7e/
mondo e per il mondo: la condizione storica della Chiesa ¢, in
questa prospettiva, disponibilita proesistenziale. Ma questo
invito a soffermarsi sulle piaghe aperte della storia, o a infilarsi
nelle sue pieghe riposte, rappresenta per la Chiesa 'appello
urgente a desecolarizzarsi. Essa puo demondanizzarsi andando
incontro al mondo — esperito quale orizzonte storico — molto piu
efficacemente che ricorrendo all’antica strategia monastica della
fuga mundi. Non si tratta di coincidere col mondo, di confondersi
con esso, di appiattirsi ad esso, di vivere come esso vive, ma di
fargli compagnia, di vivere per esso, vale a dire di spendersi per
il suo miglioramento e finanche di offrirsi per la sua redenzione.
In altre parole: la Chiesa si demondanizza quando si distingue dal
mondo pur senza prenderne sdegnosamente le distanze, quando
¢ se stessa, cioe quando vive nel mondo e in favore del mondo.

Ancora una volta limitatezza storica e sovreccedenza
misterica della Chiesa si esigono a vicenda. Puo tornare utile
sottolineare velocemente che la limitatezza non si deve intendere
in senso quantitativo. Essa non corrisponde semplicisticamente
alle misure sempre piu rattrappite della pratica religiosa dei
battezzati, ormai anche in ambito cattolico votata al ribasso.
Non ¢ solo un problema di anagrafe parrocchiale, benché le

7 Cf. S. Adamiak - S. Tanzarella (edd.), Costantino ¢ le sfide del cristianesinzo.
Tracce per una difficile ricerca, 11 Pozzo di Giacobbe, Trapani 2013.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 135

indagini sociologiche — con le loro statistiche impietose — ci
dicano che il senso dell’appartenenza ecclesiale in Occidente ¢
ovunque in crisi (anche numerica) e il cristianesimo ecclesiale
si restringe sempre piu in enclaves socialmente irrilevanti. In
realta, la limitatezza della Chiesa non dipende da questa sua fin
troppo visibile perdita di visibilita. E nemmeno risalta a fronte
di un mondo globalizzato sempre piu intricato e complicato, ma
del resto anch’esso rimpicciolitosi nell’era digitale, a portata di
telefonino per ognuno di noi ad ogni latitudine. Emerge semmai
a fronte di se stessa, del proprio statuto sacramentale, ossia del
proprio costitutivo riferimento e rimando a Qualcun altro, oltre
che all'intero genere umano della cui unita essa ¢ segno, come il
concilio insegna (LG 1 ¢ 9). Insomma, a fronte del suo compito
storico-salvifico. Entra qui in gioco quella che Jean-Luc Marion
considererebbe una umile «teologia della contingenza»'®, per dire
che lirrilevanza, la debolezza, I'esiguita, nell’attuale congiuntura
storica — di «epoca della contingenza» ha appunto parlato il
sociologo Hans Joas" — stimolano la Chiesa a ricondursi alle
misure evangeliche del frammento di lievito e del pizzico di sale
che possono dare spessore e sapore alla pasta del mondo. Si
tratta di valorizzare una limitatezza qualitativa, paradossalmente
conveniente dal punto di vista evangelico.

'8 Cf. J.-L.. Marion, Dato che. Saggio per una fenomenologia della donazione, SEI, To-
rino 2001, 160-164.

' Cf. H. Joas, La fede come opzione. Possibilita di futuro per il cristianesinmo, Quetiniana,
Brescia 2013, 126-150: «F certamente un modo di procedere del tutto unilaterale
mettere la religione in relazione solo con forme angoscianti e tragiche della con-
tingenza e non anche con I'entusiasmo, con il sentimento della gratitudine e con la
grazia. Ed ¢ parimenti miope presupporre la misura della contingenza come un dato
non bisognoso di interpretazione, anziché ammettere che ¢ necessaria la sensibiliz-
zazione nei confronti della sofferenza degli altri per riconoscere che tale sofferenza
ha bisogno di essere interpretata, per capire se essa ha un senso» (147).



136 MASSIMO NARO

4. SOVRECCEDENZA KAIROLOGICA:
DALLA CONSERVAZIONE ALL’INVENZIONE

Anche la sovreccedenza, di cui la Chiesa ¢ pur capace, ¢ da
intendere in senso qualitativo, non quantitativo: a sua voltahaa che
fare — polarmente rispetto alla limitatezza — con la portata storico-
salvifica della Chiesa quale Ecclesia ab Abel, ma anche quale Ecclesia
de Trinitate et ad Trinitatem, espressione quest’ultima affatto eterea,
anzi saldamente dimensionata storicamente, in forza di quel de
che la proietta dentro il tempo pur facendola scaturire dall’eterna
agapé e di quell’ad che sebbene la sospinga ad oltrepassarsi verso
la patria trinitaria comunque la costringe ad attraversare il tempo
e anzi ad abitarlo, ancorché “parrocchialmente” avrebbero
detto l'autore della 1Pt e 'autore del gia citato Seritto a Diggneto™.
Dinamicamente cio¢, come dev’essere in un accampamento
fatto di tende, anch’essa caratterizzata da una postura viatrice
alla stregua dell’antico Isracle nomade nel deserto, avvezza a
spostarsi tra vari e differenti contesti sociali, culturali, religiosi
che incidono seriamente sulle sue configurazioni comunitarie,
conferendole ora un profilo ora un altro profilo, qui questo volto
la quell’altro volto. A tal proposito Rahner, ragionando sugli
effetti ecclesiali ed ecclesiologici del Vaticano 11, segnalo nel post-
concilio "ossimorica concomitanza di una reale universalizzazione
della Chiesa e di una effettiva regionalizzazione delle Chiese?'.
Fenomeno questo che, fra laltro, mette anche la teologia in

2 Cf. E. Bosetti, I cristiani come stranieri nella Prima lettera di Pietro, in «Ricerche
Storico Bibliche» 8 (1-2/1996) 317-334, spec. 324 dove si timanda anche allo Seritto
a Diogneto.

*' Cf. K. Rahner, Interpretazione teologica fondamentale del concilio Vaticano 11 e 1/ signi-
[ficato permanente del concilio Vaticano 11, in 1d., Sollecitudine per la Chiesa. Nnovi sagg, VIII,
Paoline, Roma 1982, 343-361 e 362-380; K. Rahner, Asperti della teologia europea, in
1d., Scienza e fede cristiana. Nuovi saggi, IX, Paoline, Roma 1984, 114-141.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 137

condizione di valorizzare i diversi contesti ecclesiali, persino i piu
apparentemente periferici, e di diventare quindi policentrica®™.
E un particolare effetto della dialettica polare tra limitatezza ed
eccedenza della Chiesa.

Dominique Collin ha elaborato un’interessante ermeneutica
di tale dialettica polare in un suo saggio provocatoriamente
intitolato Le christianisme n'existe pas encore. 1 espressione ha un
timbro kierkegaardiano. Per Collin il concetto di inesistenza
del cristianesimo (nel suo francese /nexistance: «con una a, per
distinguerlo dal significato puramente negativo di inesistenza
di qualcosa»®) indica una «tisorsa di eccesso» che permette
di «sconvolgere I'identita che crediamo acquisita e reiterarla
mediante P'apertura di nuovi possibili»*’. «In questo senso,
spiega il teologo domenicano, «l concetto dell’znexistance del
cristianesimo ci orienta verso un a-venire possibile che non ¢
ancora presente, ma che ci chiama a farlo esistere. 1.inexistance
non significa dunque che il cristianesimo sarebbe fittizio o
irreale, ma che resta da compiere»™. Sicché Vinexcistance per un
verso «segna la limitazione attuale del cristianesimo [ecclesiale]
rispetto alla chiamata che lo invita a cambiare forma mentisy — ¢
il grande tema della metinoia, della conversione, studiato in
riferimento all’antichita da Arthur Nock e da Gustave Bardy o,
pil recentemente, in riferimento all’attualita, da Ugo Sartorio® —
e per altro verso il suo «straripamento di senso» in vista del Regno

* Cf. G. Favaro, Teologia «ontestuale»: il policentrismo teologico, in «Credere Oggi»
17 (1/1997) 18-30.

2 D. Collin, I/ eristianesinmo non esiste ancora, Queriniana, Brescia 2020, 12.

2 Tvi.

= Iviy 12-13.

% Cf. AD. Nock, La conversione. Societa e religione nel mondo antico, Laterza, Bari-Ro-
ma 1985; G. Bardy, La conversione al cristianesimo nei primi secoli, Jaca Book, Milano
1975; U. Sartorio, Conversione. Un concetto controverso, nna sfida per la missione cristiana,
Queriniana, Brescia 2021.



138 MASSIMO NARO

di Dio*". Linesistenza — potremmo aggiungere — non significa solo
che il cristianesimo non esiste, ma che esiste iz, dentro la storia,
o — come ha insegnato LG 31 — ab intra mundi, a partire dal di
dentro del mondo, ovvero da quel profondo luogo teologico
in cui Dio stesso ha preso posizione con I'incarnazione del suo
Figlio. Esistere storicamente significa esistere dinamicamente,
cambiando continuamente, rinnovandosi permanentemente. Ma
significa pure, di conseguenza, raggiungere quei luoghi nascosti
in profondita, a volte infimi, in cui Dio ancora si rende presente
e viene a posizionarsi “cristicamente”. Se il cristianesimo non
riesce a farlo, non esiste ancora.

1inexcistance colloca il cristianesimo ecclesiale al crocevia tra
I«appartenenza» — destinata, secondo Collin, a deteriorarsi oggi
non meno di ieri in «apparenza», cio¢ in una frequentazione
ecclesiale di mera facciata, motivata dalla convenienza o dalla
convenzione sociale piu che dall'intima convinzione credente —
e '«esperienzax della sequela nei confronti di un Cristo sempre
contemporaneo e percio sempre veniente, spiazzante ed esigente®.
Di conseguenza, il cristianesimo inesistente si trova in bilico tra
la «conservazione» del passato e I'dnvenzione» dell’avvenire, tra
I'incombenza della sua pur nobile storia — densa di una fattualita
che la definisce pero come ormai trascorsa, esaurita, superflua —e
la responsabilita di vivere seriamente e creativamente la propria
storicita, col carico di novita evenenziale (novita che avviene,

27 D. Collin, I/ eristianesimo non esiste ancora, 13. lllustrando la statura futuribile del
cristianesimo, il teologo francese scrive che occorre «appropriarsi del cristianesimo
come impossibiler: «I impossibile? E cid che i nostri occhi non hanno ancora visto,
cio che le nostre orecchie non hanno ancora udito. Iimpossibile? F questo Regno
le cui frontiere sono delimitate, a monte, dal dono; a valle, dal perdono. Vivere se-
condo la specie del dono e del perdono: questa ¢ 'impossibilita che il cristianesimo
ha la missione di far divenire possibile» (izz, 167).

# Cf. ivi, 20-27.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 139

che viene-a) che questa comporta®. E lo snodo cruciale tra la
tendenza a recuperare, a «restaurare», al limite a «riformare»
Peredita storica del cristianesimo ecclesiale da un lato e, dall’altro
lato, la tensione a «conformarsi» al Cristo”, unico modo per
rendere possibile il cristianesimo altrimenti «impossibile»’’,
vivendo secondo la sua logica evangelica, rivivendo i suoi stessi
sentimenti, o il suo medesimo discernimento, la medesima sua
saggezza esistenziale (phrinésis), come si legge in Fil 2, 5. Questo
riferimento a Cristo ci fa intuire che «invenzione» non consiste
nell’escogitare chissa quale nuova strategia pastorale. Certamente,
come papa Francesco ha scritto in EG 27, 'invenzione comporta
anche un’intraprendente creativita pastorale e missionaria
«capace di trasformare ogni cosa, perché le consuetudini, gli
stili, ¢li orari, il linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino
un canale adeguato per 'evangelizzazione del mondo attuale,
piu che per autopreservazione». Pero tutti questi accorgimenti
pratici non gioveranno mai a nulla se non aiuteranno a trovare e
a incontrare — questo, etimologicamente, significa inventare, dal
latino znvenio — il Cristo nei momenti e nei luoghi dell’esistenza
umana, specialmente quelli in cui egli sembra assente e silenzioso
(del resto, sin dall’inizio, queste sono le forme della sua presenza
storica: si pensi all’episodio lucano dei discepoli di Emmaus in
cui il Risorto ¢ come se fosse assente mentre si lascia vedere nei
panni di un forestiero che discute con loro; poi, finalmente, si
rivela quando si nasconde alla loro vista e allorché li evangelizza
senza piu parlare ma solo compiendo il gesto della fractio panis).

Il cristianesimo — inesistente e tuttavia futuribile — non puo
semplicemente rifluire dal passato. Deve piuttosto sopraggiungere

' Cf. 7vi, 28-47.
N CE. 7vi, 43-47.
1 Ct. 44, 166-170.



140 MASSIMO NARO

«dal futurow, per prendere in prestito una bella espressione di
Armando Matteo™, il cui significato perd mutuo da Karl Rahner™.
Per il gesuita tedesco c’¢ un «futuro assoluto» che non scaturisce
futurologicamente dalla storia ma proviene escatologicamente
da Dio. In realta il futuro assoluto, cio¢ incondizionato, non
dipendente dal successo o dall'insuccesso di qualsivoglia strategia
pastorale, gratuito e grazioso, ¢ Dio stesso. Tale futuro non
meramente cronologico si compie in Cristo Gesu e ogni volta che
la sua vicenda, culminata nella Pasqua di morte e risurrezione, ¢
ripresenzializzata: il che accade in seno alla Chiesa e tramite la
Chiesa in seno al mondo. E il motivo per cui, probabilmente,
non giova granché chiedersi «quale Chiesa intendiamo lasciare in
eredita» alle prossime generazioni di cristiani**. Anche la presente
generazione ecclesiale ha ricevuto la sua parte di eredita, ma cio
non ¢ bastato a vivere di rendita, giacché il cristianesimo non
si puo vivere se non che in personale responsabilita, percio
ricominciandolo permanentemente.

Annota a tal proposito Armando Matteo: «Per questo, mi
permetto di affermare che il cristianesimo rinasce sempre:
rinasce sempre non certamente in merito a cio che ¢ il messaggio
del Vangelo, ma certamente in merito alle modalita concrete con
cui quel messaggio viene testimoniato e reso disponibile come
vivo e vitale agli uomini e alle donne di volta in volta presenti
nella catena delle generazioni»”. E ancora: «Colpisce sempre ¢

2 Cf. A. Matteo, La Chiesa che verra. Riflessioni sull'nltima intervista di Carlo Maria
Martini, San Paolo, Cinisello Balsamo 2022, che si sofferma a riflettere sulla «Chiesa
del fuuturo e dal futuro» quale «nuova immaginazione del possibile ecclesiale» (18-19).

¥ Cf. K. Rahner, I/ concetto di futuro, in 1d., Nuovi Saggi, 111, Paoline, Roma 1969,
619-626; K. Rahner, I/ problema del futuro, in 1d., Nuovi Saggi, IV, Paoline, Roma 1973,
645-671.

3 A. Matteo, Ia Chiesa che verra, 23-24.

* Ivi, 115-116.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 141

daccapo una tale fiducia che Gesu pone nei confronti dei suoi
discepoli, cosi come colpisce pure la sua sicurezza che i discepoli
possano fare cose piu grandi di quelle che lui ha compiuto, se
. Quest’ultima affermazione,
in particolare, mi fa ricordare una pagina di un libro-intervista
che ho realizzato qualche anno fa con Andrea Riccardi, storico
del cristianesimo, fondatore della Comunita di Sant’Egidio. Alla
richiesta di tratteggiare un profilo della Comunita a cinquant’anni
dalla sua nascita, Riccardi rispondeva: «Rispetto a quegli inizi,
io non sento la preoccupazione di dimostrare la continuita e la
fedelta della Comunita alle origini, perché non credo che tutto sia
gia compiuto e maturo nelle origini stesse. Nelle origini possono
esserci i cromosomi carismatici, in senso cristiano puo esserci
la prima chiamata, la vocazione fondamentale. Ma affinché
questi elementi originali e originanti arrivino a essere una realta
compiuta e matura, ci si deve immergere nel fiume della storia,
si devono accumulare le esperienze, moltiplicare le scelte, si deve
calibrare se stessi rispetto agli altri ed esercitare un permanente
discernimento, infine — se necessario — si devono accettare con
coraggio e umilta degli znput — allo sguardo del credente, in
definitiva, provvidenziali — che inducono a imboccare strade
nuove, a orientarsi verso obiettivi prima ignoti e imprevedibili.
Questa ¢ la storia. Sono gli uomini e le donne a imporla alla
nostra attenzione e al nostro impegno con le loro richieste, le
loro invocazioni d’aiuto, le loro rivendicazioni, la loro presenza
nella nostra vita. Se posso ragionare per analogia, mi pare che si
debba dire di Sant’Egidio quello che diciamo riguardo alla vita
delle singole persone. Queste sono pit compiutamente se stesse
man mano che crescono, attraversando e direi persino superando
le varie fasi evolutive della loro crescita umana. Sant’Egidio oggi ¢,

non verra meno la loro fede in lui»

* T, 125.



142 MASSIMO NARO

in un certo senso, pit Sant’Egidio che ai suoi inizi»’". Riprendendo
questo tema, notavo a mia volta: «Questo dinamismo di crescita
permanente, che non puo e non deve interrompersi — giacché
se si smette di crescere vuol dire che ci si rassegna a deperire e
a morire —, puo a mio parere valere per il cristianesimo stesso,
per il cristianesimo in quanto tale, immesso nel solco della
stotia»™. E a quest’osservazione, Riccardi aggiungeva: «E poi il
cristianesimo non fa che cominciare: cosi diceva padre Aleksandr
Men’, martire russo [...]. La maturita ¢, forse, un po’ maggiore
oggi rispetto a ieri. E, certamente, sara ancor piu grande domani.
Proprio in questo consiste il cristianesimo: una prospettiva, non
una retrospettiva»’’.

Mi concedo di produrre queste lunghe citazioni per rimarcare
che, in definitiva, 'interrogativo piu corretto ¢ quello con cui ci
chiediamo come seminare futuro nel nostro tempo, come cio¢
riconoscere e accogliere il Dio sempre veniente nella nostra
storia®.

A tal riguardo sarebbe utile anche chiarire se 'indubitabile ed
evidente ritardo doppiamente centenario della Chiesa odierna,
di cui parlo Carlo Maria Martini in una memorabile intervista
pubblicata dal Corriere della sera allindomani della sua morte,

7 A. Riccardi, Tutto puo cambiare. Conversazioni con Massimo Naro, San Paolo, Ci-
nisello Balsamo 2018, 17-18.

® Ivi, 277.

¥ Ivi, 282.

* Da questo punto di vista, la Chiesa «che verra» nelle «terre del benesserer,
ossia in Europa e in America del Nord — tema su cui insiste Armando nel suo sag-
gio — dovrebbe innanzitutto essere messa a confronto con la Chiesa terzomondiale
che con le sue teologie, con i suoi movimenti ecclesiali e con i suoi istituti di vita
consacrata, con i suoi preti e con i suoi laici, con i suoi poveri e con i suoi profughi
¢ “emigrata” e ancora va “emigrando” nell’Occidente opulento e quasi del tutto
post-cristiano, come profeticamente avvertito in W. Bithlmann, La ferza Chiesa alle
porte. Un’analisi del presente e futuro ecclesiali, Paoline, Roma 1974.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 143

piu di dieci anni or sono, nel 2012, sia da registrare solamente
atispetto all’andamento del mondo»*!, oppure precipuamente
rispetto a se stessa, rispetto alle intuizioni dei suoi profeti di
due secoli fa e anche piu recenti, rispetto alle riflessioni dei suoi
intellettuali pit lungimiranti e coraggiosi, soprattutto rispetto al
colpo di reni che il Vaticano II ha rappresentato nei confronti
delle remore “sillabiche” del Vaticano I (si pensi al perdurante
rapporto non integrato tra fede dottrinale e fede popolare,
al conflitto non risolto tra fede antica e nuove razionalita
filosofiche e scientifiche, al tenace sospetto verso la modernita
talvolta identificata esclusivamente con il tempo dell’edonismo
e del narcisismo, alla non chiara distinzione tra modernita e
modernizzazione, al divario tra cultura e culto). Reputo che se il
Vaticano II rimane attuale, ¢ per il fatto che i suoi insegnamenti
rimangono purtroppo inattuati.

5. NEL, COL, PER IL. MONDO:
LA PARADOSSALE CITTADINANZA

La dialettica tra cio che, nella vita ecclesiale, ¢ attuale e cio
che resta inattuato, si puntualizza come polarita fra datita
storica e sovreccedenza kairologica. Non ¢ una polarita astratta,
soltanto elucubrata. Essa puo essere declinata concretamente
in varie direzioni. Una di queste ¢ la prospettiva socio-politica.
Il cristianesimo ecclesiale ¢ vocato a proiettarsi oltre 1 propri
confini®, pur mentre ancora attraversa la storia e vive nel

' A. Matteo, I.a Chiesa che verra, 15.

* Prendo in prestito Pespressione dal n. 2 di Misericordiae vultus, in cui perod essa
da adito piu esattamente al ripensamento dell’ecclesiologia in chiave dialogica e in
prospettiva interreligiosa: cf. M. Naro, Protagonista ¢ ['abbraccio. Temi teologici nel magiste-
ro di Francesco, Marcianum Press, Venezia 2021, 99-124.



144 MASSIMO NARO

mondo, svolgendovi una funzione analoga a quella che I’anima
svolge nel corpo e cosi trasfigurando la cittadinanza terrena in
cittadinanza celeste, avrebbe ancora detto 'anonimo autore dello
Seritto a Diggneto, dove si legge: «hé psyché [...] synéchei deé ante 1o
somay kai Christianoi |...| de synéchousi ton kdsmon» (V1,7), Panima
tiene insieme e sostiene e orienta il corpo, nondimeno i cristiani
tengono insieme e sostengono e otientano il mondo®. Tra le
righe di quell’antica pagina ¢ rievocato il discorso matteano della
montagna, che ispira la peculiare presenza cristiana nel mondo, lo
stare nel mondo e il restare con e per il mondo pur senza essere
del mondo.

Enzo Bianchi, a tal proposito, ha parlato di «differenza
cristiana»™, espressione suggestiva che rende bene Iidea di un
cristianesimo che si fa carico delle aspettative e finanche delle
rivendicazioni del mondo senza lasciarsi impastoiare dalla loro
gittata intrastorica e, pertanto, accompagnando ad oltranza chi
chiede compagnia almeno fino a un certo punto, donando non
solo una parte ma tutto, non reagendo alla violenza ma anzi
porgendo I'altra guancia. Insomma, producendo novita rispetto a
cio che sempre «¢ stato intesow, in virtt del monito gesuano: «Ma
1o vi dicow. La presenza cristiana nel mondo, in questi termini, ¢
quella del lievito che da spessore alla pasta, quella del sale che le
da sapore, come annotavo sopra. Essa, cioe, sprigiona il mondo,
lo libera dalle sue consuete misutre, lo aiuta a essere se stesso ma
nel giusto senso, in senso pieno.

Dominique Collin, ragionando in questa prospettiva, scrive
che «l cristianesimo ¢ essenzialmente politicon: «Senza |...]
qualcuno che corra il rischio di donare e perdonare, cio¢ che osi
inscrivere il suo modo di vivere in una gratuita incondizionata per

¥ A Diognéte, éd. H.1. Marrou, Cerf, Paris 1951, 66.
* Cf. E. Bianchi, La differenza cristiana, Einaudi, Torino 2006.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 145

staccarla dalla logica del dovuto, il cristianesimo non esisterebbe
come sostituzione |s’intenda: come realta vicaria, o sacramentale]
dell’evento-Cristo. E in questo senso che dobbiamo avere
'audacia di pensare che il cristianesimo sz politico. Non che gli si
chieda di fare de/la politica, e neanche di fondare partiti e sindacati
“cristiani”. Difatti, allora, non farebbe che contrapporre una
politica a un’altra in uno stesso ordine delle cose, uno stesso stato
di fatto, che ho chiamato la voce del tempo [sopra noi abbiamo
parlato di mondanizzazione]. Al contrario, il cristianesimo ¢
politico quando ¢ sordo alla voce del tempo [allorché si sforza di
demondanizzarsi], il che vuol dire quando ha orecchie spalancate
per linedito del Vangelo»®. Questa mi pare sia una riflessione
in linea con lideale della parddoxos politeia di cui si legge nello
Seritto a Diogneto (V,4), cioe la «paradossale cittadinanza» che
mette i credenti in Cristo nella condizione graziosa di sapersi
concittadini e familiari di Dio mentre ancora dimorano — come
pellegrini — nel mondo, i sapendo pure che non ¢ loro lecito
disertare il «posto (#axin) che Dio ha loro assegnato» (VI,10): se
essi dovessero abdicare al loro ruolo nella storia comune degli
esseri umani — un ruolo di servizio, non di dominio — molti altri,
specialmente 1 piu deboli e 1 piu poveri, perderebbero il posto
cui hanno diritto a loro volta dentro la storia, nella societa®. 1l
discorso sulla synzaxis intratrinitaria e sulla synergia intraecclesiale
vale anche per la relazione tra la Chiesa e il mondo.

E in quest’ottica che, nel fatidico 1944, Giorgio La Pira
scriveva che i cristiani e le comunita ecclesiali hanno una
«missione trasformante da compiere», consistente nel «mutare le
strutture di questo mondo per renderle al massimo adeguate a

 D. Collin, I/ cristianesino non esiste ancora, 168.

¥ Cf. M. Naro, Dall'intimo di Dio. Antropologia cristiana nell’A Diogneto, in
Id. - F. Armetta (edd.), In charitate pax, Pontificia Facolta Teologica di Sicilia,
Palermo 1999, 173-207.



146 MASSIMO NARO

Dio»"". Possiamo concordate con quest’affermazione dal timbro
piu mistico che integralistico, senza ovviamente ignorare il fatto
che oggi la secolarizzazione ¢ piu avanzata e diffusa rispetto
agli anni di La Pira: ai nostri giorni i cristiani di fatto (non di
nome, “praticanti”’ solo per convenzione piu che per convinzione
come ha rilevato Dominique Collin per la situazione francese,
e per giunta “analfabeti di ritorno” sotto il profilo della reale
consapevolezza credente) sono sempre piu pochi e sperimentano
anche in Europa e in Italia una posizione di minoranza. Ribadisco
che il dato numerico non costituisce il vero problema. E piu
precisamente la condizione di minorita che gli si accompagna
a risultare problematica, giacché si tratta di una minoranza
non solamente quantitativa ma spesso anche qualitativa, non
tanto numerica quanto culturale. Tale consapevolezza non deve
indurci a smettere di ragionare “teologicamente”, cio¢ facendo
valere la logica evangelica, per la quale riveste molta importanza
il paradosso: il paradosso del lievito — ¢ il caso di insistere — che
per dare spessore alla pasta deve squagliarvisi dentro nel giusto
dosaggio; oppure il paradosso del sale, che per dare sapore alla
pasta deve sciogliervisi dentro in modica quantita. La condizione
di minoranza, insomma, non esautora la presenza ecclesiale nella
societa. La quale non si risolve nell’occupare spazi di potere bensi
nell'innescare processi di positivo cambiamento, come suggerisce
papa Francesco in LS 178 e prima ancora in EG 223, dove non
per niente invita tutti «ad assumere la tensione tra pienezza e
limite» come pure noi stiamo tentando di fare qui.

Le tematiche politiche che si potrebbero trattare sono molte e
molto attuali: per esempio il tema dell’ecologia integrale, o il tema

Y1 G. La Pira, La nostra vocazione sociale, a cura di M. De Giuseppe, Ave, Roma
2004, 41.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 147

dell’economia del dono. Qui basti sottolinearne tre a mio parere
particolarmente interessanti.

La prima sottolineatura evidenzia quella che potremmo
chiamare in causa come la concezione cristiana del mondo: un
valido contributo che i cristiani possono dare al rinnovamento
della politica ¢ proprio quello di elaborare una loro visione del
mondo. Torna utile ricordare la magistrale lezione di Romano
Guardini, che nella prima meta del Novecento insisteva sul
tema della Weltanschanung. 11 teologo tedesco d’origine italiana
considerava la Weltanschanung innanzitutto come un esercizio
cristico (e proprio per questo veramente critico): in tanto ci puo
essere una visione cristiana della societa in quanto ¢ realizzata
a partire dal punto di vista di Cristo Gesu®, vale a dire dal di
dentro della storia, come poi avrebbe ribadito il concilio nel
gia sopra citato n. 31 di LG parlando dell'indole secolare dei
christifideles laici. Non, dunque, dall’esterno, ideologicamente, ma
ab intra, dal di dentro, storicamente. 11 di dentro della storia ¢ il
contesto in cui s’inoltra lo sguardo del Cristo, che ¢ sguardo di
compassione: «Li vide e ne ebbe compassione», si legge tante
volte nei vangeli a proposito dell’atteggiamento di Gesu nei
confronti delle persone che incontrava. Possiamo derivarne che
il compatire, il condividere il disagio altrui, le altrui sofferenze,
gli altrui patimenti, non si riduce a una mera postura emozionale,
ma induce a una presa di posizione sociale: ¢ un fattore politico,
spinge alla commozione, ma anche provoca alla mozione, come
si legge in Es 3 riguardo al rivelarsi di Jhwh presso il roveto
ardente e in Lc 10 riguardo al buon samaritano. Il cosiddetto
miracolo della moltiplicazione dei pani e dei pesci ¢ motivato
proprio dalla commozione, dalla compassione, e consiste non in

® Cf. R. Guardini, La visione cattolica del mondo, a cura di S. Zucal, Morcelliana,
Brescia 2005%, 34.



148 MASSIMO NARO

un atto magico, men che meno in un gioco di prestigio, bensi
nell’applicazione di un metodo di condivisione: la suddivisione
della grande folla in gruppi di cinquanta persone, I'innesco di
una catena solidale che stimola a condividere con gli altri il poco
che si possiede, ricevendo ma pure dando, sino a far bastare per
tutti le esigue risorse disponibili e, anzi, sino a farle abbondare.
Non a caso, subito dopo quell’episodio di cui Gesu s’era reso
protagonista, coloro che ne aveva beneficiato «volevano fatlo re»
(Gv 6,15): una riprova — a suo modo — della valenza politica della
compassione, o — come papa Francesco ha scritto al n. 18 della
lettera apostolica Misericordia et misera — dell'impatto sociale della
misericordia stessa: «Essa infatti spinge a rimboccarsi le maniche
per restituire dignita a milioni di persone che sono nostri fratelli e
sorelle, chiamati con noi a costruire una “citta affidabile”».

I1di dentro del mondo ¢ anche il rovescio della storia: Guardini
avvertiva che vedere il mondo come lo ha visto Gesu significa
vederlo all’incontrario, capovolto in una «inversione dei valori»
analoga — potremmo dire — a quella cantata da Maria di Nazareth
nel Magnificat, un «capovolgimento» che dovrebbe imporre ai
credenti I'interrogativo formulato dallo stesso Guardini: «che
cosa avverra allora del mondo?»”. Questa domanda ci aiuta a
capire che la Weltanschanung ¢ un atto performativo oltre che
ermeneutico: certamente, guardando il mondo con gli occhi del
Cristo e dal suo punto di vista, lo si interpreta in una ben precisa
maniera (evangelicamente), ma I'interpretazione deve evolversi in
trasformazione, poiché il mondo ha da essere pure trasformato e
cambiato, oltre che contemplato e compreso.

Si potrebbero intrecciare, a questo punto, la riforma della
Chiesa con la riforma della politica (o della societa). Anche sullo
scenario ecclesiale si colgono preoccupanti segnali di crisi. Uno di

¥ Ivi, 35.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 149

questi attiene all'indebolimento della governance episcopale che si
percepisce un po’ ovunque, anche in Italia. La crisi, in questo caso,
sta nel deficit di autorevolezza pastorale che non pochi vescovi
palesano, di conseguenza sperimentando come improbabile
— se non addirittura impossibile — il fruttuoso esercizio della
loro autorita episcopale e scivolando verso una rovinosa deriva
autoritaria: la mancanza di autorevolezza, la contestazione
dell’autorita e il ricorso all’autoritarismo segnalano i livelli della
crisi della governance episcopale. Anche questo ¢ un problema
di natura “politica” che invoca una decisa e decisiva soluzione,
capace di riparare il cortocircuito tra autentica comunionalita e
autorita gerarchica, per far si cio¢ che l'atteggiamento gerarchico
non ecceda rispetto all’attitudine paterna e che il pastore non si
riveli semplicemente un superiore. Reputo tuttavia che il tema della
riforma ecclesiale non sia riducibile — in realta — ai provvedimenti
di riforma sociale. Difatti, il termine “riforma” ha una delicata
valenza teologica, ha a che fare con la forma ecclesiale intesa
questa in senso radicale, quasi I'essenza della Chiesa, ragion per
cul la riforma non puo significare rivoluzionare la natura della
Chiesa, semmai rinnovarne i connotati, per convertire sempre piu
la Chiesa stessa®. E il motivo per cui sarebbe preferibile ormai
parlare di conversione pastorale piu che di riforma.

Il termine “riforma”, comunque, resta adatto per indicare il
cambiamento effettivo della politica: occorre, dove sia necessario
e opportuno per il bene comune, cambiare 1 connotati della
politica, realizzare una politica-altra, per farle evitare il rischio di
anchilosarsi in sistemi ideologici che le impediscono di vedere cio
che ¢ altro e oltre rispetto a essa. La vera riforma della politica
si attua allorché essa ha contezza dei suoi limiti, quando cio¢

0 Cf. S. Dianich, La Chiesa cattolica verso la sua riforma, Queriniana, Brescia 2014,
55-57.



150 MASSIMO NARO

matura il senso della trascendenza, in direzione di Dio e degli
esseri umani, al di la del tornaconto, oltre gli interessi di parte
e di partito. Mi pare questo, d’altronde, il vero significato del
monito gesuano secondo cui occorre dare a Dio cio che ¢ di Dio
e a Cesare cio che ¢ di Cesare, rimanendo consapevoli che solo
Dio ¢ Dio e che Cesare ¢ soltanto Cesare. Il senso del limite (e
della trascendenza) aiuta la politica a non ideologizzarsi, a non
degenerare in regime, a relativizzarsi: come ha scritto Johann
Baptist Metz — in un suo saggio sull'impegno sociale intitolato
significativamente Mistica degli occhi aperti — tutto ¢ politico, ma la
politica non ¢ tutto™.

La seconda sottolineatura rimarca la rilevanza politica
dell’educazione e della formazione. Difatti, sussiste una certa
polarita tra educazione e formazione in politica. Educare
vuol dire letteralmente e-ducere, condurre fuori, far emergere
dall’intimo delle persone la loro parte migliore, il loro piu nobile
ideale: aiutatle, cosi, a essere e a diventare cio che devono essere,
secondo la loro vocazione o la loro indole. Formare significa,
invece, imprimere una forma, cio¢ proporre frontalmente
un ideale alto alle persone, metterle davanti a un compito da
accettare. La polarita tra educazione e formazione ¢ la polarita fra
la dimensione soggettiva e la dimensione oggettiva della politica,
ossia la polarita che fa incontrare le idealita di una persona (i
suol progetti, i suoi programmi, 1 suoi talenti) con le necessita
concrete degli altri. Educare e formare all'impegno socio-politico
equivale a valorizzare entrambe queste due istanze.

' «Gesu non fu sicuramente un politico. Ma chi potrebbe affermare che il suo
messaggio non ¢ politico? Certamente la politica non ¢ tutto. Ma tutto puo essere
politicon: ].B. Metz, Mistica degli occhi aperti. Per una spiritualita concreta e responsabile,
Queriniana, Brescia 2013, 85.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 151

Per la comunita ecclesiale non ¢ un impegno da sottovalutare,
men che meno da disattendere. Un contributo emblematico
su questo versante ’ha dato un grande educatore di giovani,
Lorenzo Milani, il parroco-maestro di Barbiana. Don Milani
educava 1 suoi ragazzi alla parola: Ii allenava a capire le parole (nei
giornali, nei libri, nelle tribune politiche trasmesse in televisione,
nelle discussioni dentro i circoli dei partiti) e di conseguenza li
preparava a prendere la parola, a usare correttamente le parole
e a scegliere le parole giuste nel dialogo politico e nel confronto
sociale®”. Non per niente anche papa Francesco, patlando ai
delegati delle Chiese italiane radunati nel Convegno ecclesiale
nazionale di Firenze del novembre 2015, diede loro la consegna
del dialogo a vasto raggio conivariinterlocutori presenti nel Paese:
il dialogo politico, che per il pontefice non ¢ un tornacontistico
negoziato, porta a scavalcare i muri e a troncare il filo spinato che
il diverbio interpone tra le parti, allorché le parole non sono piu
soglie di senso da frequentare pendolarmente divenendo semmai
fossati profondi in cui si corre il pericolo d’impantanarsi.

I’ultima sottolineatura ¢ per evidenziare quello che mi sembra
un importante criterio teologico della politica: la reciprocita, la
quale ¢ da ricondurre al comandamento nuovo dell’zgdpe dato dal
Maestro di Nazareth ai suot discepoli in Gv 13,34 e rappresenta
un’altra traduzione della synfaxis trinitaria in synergia ecclesiale. Se
Dio ¢ agapé (1Gv 4,8.16), vuol dire che ¢ comunione e interazione
di persone, per questo puo essere considerato come il grande
archetipo — Urbild, per usare un termine caro a Guardini® —

2 Cf. L. Milani, Esperienze pastorali, Libreria Editrice Fiorentina, Firenze 1958.

> Cf.R. Guardini, I/ significato del dogma del Dio trinitario per la vita etica della comuni-
td, in 1d., Seritti politici (Opera Ommnia V1), a cura di M. Nicoletti, Morcelliana, Brescia
2005, 89-98. 11 titolo dell’articolo guardiniano palesa I'intenzione di confrontarsi
criticamente con 'opinione di Immanuel Kant, il quale, nel 1798, aveva scritto:
«Dalla dottrina della Trinita, presa alla lettera, non ¢ assolutamente possibile trarre



152 MASSIMO NARO

dell’azione sociale e dellimpegno politico. Vari teologi hanno
insistito su questo tema: per esempio uno dei maggiori esponenti
della teologia della liberazione latino-americana, il brasiliano
Leonardo Boff, in un suo volume sulla Trinita intesa come
principio di liberazione; ma anche il teologo argentino Enrique
Cambén, che ha inteso la Trinita come modello sociale®.

Effettivamente la Trinita ¢ un archetipo sociale (comunitario,
anzi comunionale, agapico, interrelazionale): viene da ricordare
che Basilio Magno, il primo teorico della synfaxis trinitaria, fu pure
artefice della Basiliade, una vera e propria cittadella della carita in
epoca patristica. Ma “‘sintassi agapico-trinitaria” significa anche,
letteralmente, com-posizione, posizione-con, cioe posizionamento
comune e comunitario, un posizionarsi assieme. Cosi ¢ gia nel
crogiuolo eterno dei rapporti interpersonali tra il Padre, il Figlio
e lo Spirito Santo, in cui la Zixis, il posto, assume valore in virta
del prefisso gjn-con. Ma cosi ¢ pure sul piano della convivenza
umana vissuta all'insegna della mitezza, parola questa che in virta
del suo etimo sanscrito riecheggia nel tedesco M7 e nell’'inglese 70
meet € meeting, tutti termini odierni per dire la forza pacificamente

nulla per la pratica, anche se si credesse di comprenderla, tanto meno poi se ci si
accorge che essa supera ogni nostro concetton (I/ conflitto delle facolta, a cura di A.
Poggi, Istituto Universitario di Magistero, Genova 1953, 47). Guardini, dal canto
suo, osservava: «Alcune verita parlano facilmente al cuore ¢ alla volonta |[...]. Altre
sembrano piu difficilmente accessibili. Ad esse appartiene anzitutto il fondamento
della nostra fede, la dottrina del Dio trinitario. Non ¢ raro imbattersi nella convin-
zione secondo cui tale dottrina ¢ un principio astratto, lontano e distante dalla terra,
al quale ci si deve senz’altro attenere, ma privo di molto significato per la vita reale»
(11 significato del dogma del Dio trinitario per la vita etica della comunita, 90). Percio egli si
proponeva di «mostrate [...] quanto viva sia la relazione tra il piti inavvicinabile di
tutti i misteti e la nostra vita quotidiana: 7/ dogma della Trinita come Magna Charta de/
dovere e della dignita di ogni commnita umana» (ivi, 91).

S Cf. L. Boff, Trinita e societa, Cittadella, Assisi 1992% E. Cambon, Trinita modello
sociale, Citta Nuova, Roma 1999.



I POLI ECCLESIALI: LIMITATEZZA STORICA... 153

aggregante del con™. E Peco che del messaggio ecclesiale puo e
deve ancora risuonare nellimpegno sociale e politico. Non per
salvaguardare una qualche “rilevanza” della Chiesa nella societa,
ma per esprimere una presenza testimoniale — potremmo anche
dire martiriale — dentro la storia. E, in riferimento all’Europa e
in genere all’Occidente di antica ma ormai logorata tradizione
cristiana, per superare un certo senso di spaesamento che la
Chiesa mi pare stia provando. Per gettare uno sguardo sulla
situazione italiana, per esempio, mi sembra che la Chiesa si ritrovi
— letteralmente — fuori dal Paese, sia divenuta cio¢ cosi marginale,
o piu precisamente cosi poco presente, da sentirsi di conseguenza
fuori posto, o da non riconoscere piu I'Italia come il suo campo
di azione pastorale, o da non esser piu riconosciuta dal Paese
stesso come una presenza significativa e/o utile al bene di tutti.

Riacquisire una peculiare postura ecclesiale anche in ambito
sociale implica lo sforzo di smarcarsi dal mero opinionismo,
mediante ’elaborazione e 'argomentazione di una chiaroveggente
ermeneutica degli accadimenti storici, si tratti della pandemia o
della guerra o della crisi ecologica o della depressione economico-
finanziaria. Questo non significa contrapporsi a quanto viene
osservato e compreso dagli “altri”: lo Seritto a Diogneto, che anche
a questo riguardo resta attualissimo, nel quinto e sesto capitolo
insegnava che i cristiani sono in tutto e per tutto come gli “altri”
nella societa di cui anche loro sono membri; eppure i credenti
in Cristo vivono diversamente. Si vestono come gli tutti gli altri,
rispettano le leggi vigenti per tutti, parlano le stesse lingue e gli
stessi linguaggei degli altri abitanti delle citta in cui essi dimorano
e operano. Il che significa, oggi, che consultano le medesime
statistiche, fruiscono delle medesime informazioni scientifiche,
usano i medesi strumenti mediatici e tecnologici, si misurano con

ch. A. Matteo, La Chiesa che verra, 159.



154 MASSIMO NARO

la stessa condizione di vita in cui anche gli altri sono immersi,
con le stesse urgenze esistenziali, con le stesse sporgenze etiche,
con le medesime difficolta economiche, con un analogo disagio
esistenziale. Eppure, ricorrono (dovrebbero ricorrere, dovranno
tornare a ricorrere) alla luce del vangelo per r-vedere con
sguardo peculiare la realta tutta quanta e per usare in maniera
“altra”, specifica, gli strumenti che anche gli altri, nel nostro
tempo, usano. Il Vaticano II ha suggerito, specialmente in GS
46, il metodo per una tale ermeneutica: concentrare seriamente
'attenzione sui problemi piu urgenti, considerandoli «alla luce del
Vangelo e dell’esperienza umana». Se non fa ricorso alla logica
evangelica, come chiave di interpretazione del reale, e se non si fa
carico del vissuto concreto della gente, la Chiesa non asseconda la
sua vocazione di presenza nella storia e nel mondo, nella societa.



