
“Dio si rivela come Signore”.
La dottrina trinitaria barthiana: 
un’introduzione

Prof. Cristiano Massimo Parisi1

ISSR Mater Ecclesiae (Angelicum) 
Roma

Resumen: L’articolo è un’introduzione al pensiero trinitario di 
Karl Barth. La prima parte presenta il re-innesto del teologo svizzero 
nel suo “albero genealogico” e la ri-scoperta della dottrina della Trinità, 
non solo attraverso il dogma trinitario antico, ma anche guardando alla 
contemporaneità e dando un posto speciale al pensiero di Hegel. La 
seconda propone, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra l’altro, 
dalla volontà di indicare una soluzione al problema del rapporto tra Dio e 
il mondo, ossia dalla volontà di superare la falsa alternativa tra l’assoluta 
trascendenza di Dio al mondo e la sua assoluta immanenza. 

Palabras clave: K. Barth; Trinità; Trascendenza di Dio.

1 Passionista sacerdote, dottore in Giurisprudenza e in Sacra Teologia, svolge at-
tività di insegnamento nella Facoltà di Teologia (Angelicum), negli Istituti Superiori 
di Scienze Religiose Mater Ecclesiae (Angelicum) e Ecclesia Mater (Lateranense) e 
nell’Istituto Teologico Leoniano (Anagni).

                      	    Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 97-122



98	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Abstract: The article is an introduction to Karl Barth’s Trinitarian 
thought. The first part presents the Swiss theologian’s re-inclusion in his 
“family tree” and re-discovery of  the doctrine of  the Trinity, not only 
through ancient Trinitarian dogma, but also by looking at contemporary 
times and giving a special place to Hegel’s thought. The second proposes, 
in summary, Barth’s Trinitarian doctrine, which arose from, among other 
things, the desire to indicate a solution to the problem of  the relationship 
between God and the world, that is, the desire to overcome the false 
alternative between God’s. 

Key words: K. Barth; Trinity; God’s transcendence.

Accostarsi al pensiero e all’opera di Karl Barth è un’impresa 
certamente ardua, vista, anzitutto, la mole della sua produzione2. 
Tuttavia, si è concordi nel ritenere che la sua dottrina «non solo 
ha mutato profondamente la teologia, ma va annoverata tra le 
opere più significative della storia culturale del XX secolo»3. 
Barth è uno dei teologi più letti e commentati del secolo scorso, 
che continua ad essere studiato in questo terzo millennio. Sin 
dalle prime pubblicazioni ha ottenuto un’attenzione che ha subito 
valicato i confini della Svizzera, fatto per il quale non ha esitato a 
manifestare un certo stupore4. Sono trascorsi più di cinquant’anni 

2  Tourn scrive: «Barth è scrittore fecondo e facondo […]. La sua vita è stata 
spesa a scrivere e la nostra, qualora ci volessimo impadronire del suo pensiero, 
dovrebbe essere spesa a leggerlo»: G. Tourn, “Per gli 80 anni di Karl Barth”, in 
“Protestantesimo”, 21 (1966) 3, 159.

3  E. Jȕngel, L’essere di Dio è nel divenire. Due studi sulla teologia di Karl Barth, Marietti, 
Torino 1986,61.

4 «Quando guardo indietro alla mia vita, mi vedo come un tale che sale a 
tentoni nel buio di un campanile, e nel fare questo, senza accorgersene, invece del 
corrimano afferra una corda, quella della campana. Improvvisamente, egli ode, 
pieno di costernazione, che la campana incomincia a suonare e, naturalmente, non 
è solo lui a sentirla»: K. Barth, Die christliche Dogmatik im Entwurf. Die Lehrevom Worte 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   99

dalla sua morte e continuano le pubblicazioni riguardanti il suo 
pensiero politico, storico e in particolare morale e dogmatico. Fra 
gli studiosi ritorna con frequenza la questione di una corretta 
comprensione del pensiero di Barth, non solo per la quantità 
della sua produzione, ma anche per quell’ “iniziare dall’inizio”, 
che invita a rileggere i lavori precedenti alla luce dei successivi, 
pur restando ferma l’impressione che un’attenta interpretazione 
si mantenga sempre su un ‘equilibrio precario’.

Quindi, paradossalmente, porsi in un atteggiamento critico dal 
carattere definitorio verso la produzione barthiana significherebbe 
dover fare i conti con tutta una serie di indicazioni provenienti 
dallo stesso Barth, a volte nascoste all’interno delle principali 
produzioni, che porterebbero l’incauto studioso in una situazione 
di parziale torto. Con questo voglio dire che non solo non 
sarebbe pertinente assumere un atteggiamento critico lapidario, 
ma ritengo che, se si ascolta con la dovuta reverenza l’esperienza 
teologica barthiana, si scoprirebbe che ha ancora qualcosa da dire 
al pensiero contemporaneo e alla sua ricerca di un’epistemologia 
della fede che possa rendere ragione della speranza a cui ogni 
credente è chiamato. Pertanto, la scelta per l’elaborazione del 
presente lavoro è consistita nel mettersi in ascolto, lasciando 
parlare lui, perché convinti che «in fondo, il pensiero di Barth 
non si può che “raccontare” […] e questo anche quando viene ad 
assumere una configurazione sistematica»5.

L’articolo si suddivide in due parti. Nella prima presento il 
re-innesto di Barth nel suo “albero genealogico”, dal quale si 
era allontanato durante gli anni accademici, a cui consegue il 

Gottes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik, Chr. Kaiser, Mȕnchen 1927, 13. Mia tra-
duzione.

5  A. Milano, Il contributo della teologia evangelica.1. Karl Barth (1886-1968), in Storia 
della teologia. 3. da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB, Bologna 
1996, 475.



100	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

recupero di alcuni elementi della tradizione teologica cristiana, 
dai Padri della Chiesa alla scolastica. In questo periodo – siamo 
agli inizi degli anni ’20 – si colloca anche la ri-scoperta della 
dottrina della Trinità, non solo attraverso il dogma trinitario 
antico, ma anche guardando alla contemporaneità e dando 
un posto speciale al pensiero di Hegel. Nella seconda parte 
propongo, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra 
l’altro, dalla volontà di indicare una soluzione al problema del 
rapporto tra Dio e il mondo, ossia dalla volontà di superare la 
falsa alternativa tra l’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la 
sua assoluta immanenza. A monte di questo tentativo vi è una 
precisa intenzione: salvaguardare l’assoluta sovranità di Dio nella 
sua rivelazione storica. Senso della dottrina trinitaria è rispondere 
alla domanda sul soggetto della rivelazione, ovvero su chi sia il 
Dio che si rivela all’uomo. La conclusione è dedicata ad alcune 
brevi considerazioni, doverosamente riportate per restare fedeli 
alla scuola di questo maestro, il quale ricorda che la teologia 
pretende uomini liberi ed ogni “buon teologo” non può vivere 
in un ambiente fatto soltanto di idee, ma è chiamato ad elaborare 
principi e metodi, per restare sempre in cammino.

1.  Il Solus Deus e il dualismo tensionale

Il secondo Rőmerbrief si presenta come il tentativo «di far 
scendere in campo una teologia che dovrebbe essere migliore di 
quella del XIX e degli inizi del XX secolo, dal momento che in 
essa ci si interessa soltanto di Dio nella sua autonomia di fronte 
all’uomo, e in particolare di fronte all’uomo religioso e ci si accosta 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   101

a lui dandogli quell’onore che crediamo di trovare nella Bibbia»6. 
Così Barth scrive, a distanza di anni, a proposito del secondo 
‘commento’7. Nato tra l’autunno del 1920 e l’estate del 1921, il 
secondo Rőmerbrief ha la struttura di una “teologia della crisi”, 
ovvero di una frattura tra la realtà di Dio e quella del mondo. 
La “crisi” è anche vista come principio della condizione stessa 
della creatura, dove è la tensione tra i termini (giudizio-salvezza, 
peccato-redenzione) a costituire la realtà del mondo. Questo è 
solo se stesso, e, in quanto peccato, negazione della sovranità 
di Dio; tuttavia, è nello scoprirsi condannato che avviene la 
rivelazione del rapporto a Dio. In altre parole, è nella negazione 
di ogni autosufficienza che si trova la condizione fondamentale 
della salvezza8. Barth, mediante questa tensione “qualitativa”, si 
re-innesta in un “albero genealogico”9 dal quale, almeno in parte, 
si era allontanato durante gli anni propriamente accademici e se 
ne serve per definire la fede come paradosso: «la vocazione di 
un apostolo è un fatto paradossale, che nel primo e nell’ultimo 

6  K. Barth, Dank und Reverenz, in “EvangelischeTheologie”, 23 (1963), 339. Per 
l’elaborazione di questo paragrafo mi rifaccio al mio Ri-dire Dio alla scuola di Barth. Il 
solus Deus e il Dio dell’uomo, EDI, Napoli 2018, 59-78.

7  Sebbene si sia soliti dire “seconda edizione”, preferisco ‘commento’, perché, 
in effetti, si tratta di una completa ri-elaborazione del primo ‘commento’ al Rőmeb-
rief.

8  Barth entra in scena con un’accesa vena polemica, trascinato dal pathos teolo-
gico per la signoria di Dio: «Se ho un ‘sistema’, esso consiste in ciò, che io mi tengo 
davanti agli occhi, con tutta la tenacia possibile, quella che Kierkegaard ha chiamato 
‘l’infinita differenza qualitativa’ del tempo e dell’eternità, nel suo significato positivo 
e negativo. “Dio è in cielo e tu sulla terra”. Il rapporto di questo Dio a questo uomo, il 
rapporto di questo uomo a questo Dio è per me il tema della Bibbia e insieme la som-
ma della filosofia. I filosofi chiamano questa crisi del conoscere umano ‘origine’. La 
Bibbia vede in questo punto cruciale Gesù Cristo», in L’Epistola ai Romani. Prefazione 
alla seconda edizione (1921), in Le origini della teologia dialettica, a cura di J. Moltmann, 
Queriniana, Brescia 1976, 145.

9  K. Barth, La parola di Dio come compito della teologia, in Le origini della teologia dia-
lettica, 244-246.



102	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

istante della sua vita sta all’infuori della sua identità personale con 
se stesso»10. Il secondo commento vuole fondare una teologia 
dove l’attenzione non è più sulla realtà di Dio che entra nel 
mondo, ma sui binomi tensionali, segno dell’intervento divino. In 
altri termini, la nuova riflessione teologica avviene all’interno di 
questa “crisi”, che è l’intervento “a priori” di Dio. La possibilità 
del rapporto con Dio viene soltanto da Lui, per cui non vi sarà 
«un messaggio religioso, dunque, non istruzioni o notizie sulla 
divinità o sulla deificazione dell’uomo, ma l’ambasciata di un 
Dio, che è del tutto diverso, del quale l’uomo, come uomo, non 
saprà e non avrà mai nulla, e dal quale appunto per questo gli 
viene la salvezza»11. Con il secondo commento Barth vuole offrire 
una teologia che si interessi soltanto di Dio nella sua autonomia di fronte 
all’uomo, il cui incontro si realizza, da parte del mondo del Padre, 
in un punto stesso della linea di intersezione che non ha alcuna 
estensione sul piano del mondo. Nel Rőmerbrief, infatti, il pastore 
di Safenwil definisce la religione un “tutt’altro che l’armonia 
[dell’uomo] con se stesso o addirittura con l’infinito”, “l’inorridire 
dell’uomo di fronte a se stesso”12, e considera l’uomo religioso 
come colui che “quando è oppresso dalla problematica del suo 
mondo” osa l’impossibile: tratta con Dio come il suo simile13. Per 
comprendere bene questo ‘giudizio’, occorre contestualizzare la 
questione specifica da cui esso intende distanziarsi14. Il punto di 

10  K. Barth, L’Epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 20093, 3. È opportuno notare 
che Barth non considera soltanto il singolo nel paradosso della fede, ma si riferisce 
sempre alla condizione di tutte le creature, alla condanna e salvezza della realtà del 
mondo: Barth, L’Epistola ai Romani, 78.  

11  Ibidem, 4.
12  Ibidem, 234; 251.
13  Ibidem, 225. 
14  Barth, infatti, in seguito affermerà che “non sarebbe impossibile”, “con una 

piccola precisazione dialettica”, intendere “religio” come “concetto comprensivo di 
ciò che chiamo ‘fede e obbedienza’”. «Ma il termine mi risulta troppo appesantito e 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   103

discussione è il tentativo perseguito a partire dal secolo XVIII di 
comprendere «il cristianesimo come una “specie” del “genere” 
religione»15. Barth accusa quest’impresa, avvenuta soprattutto 
ad opera di Schleiermacher, di “religionismo”16. Il teologo di 
Breslavia aveva definito la religione come “sentimento” – ossia 
atteggiamento di fondo dell’uomo –, in favore dell’Universo, 
che, a sua volta, non si identifica con Dio, ma lo include, come il 
tutto include una parte, perché l’Universo è più che Dio17. Il fine 
della religione è quello di amare questo Universo e contemplarne 
l’azione18. Con il passaggio dall’ “oggetto” della religione al 
“soggetto” religioso, si ha, in altre parole, una riduzione della 
“rivelazione” a “religione” e di quest’ultima a sentimento di 
‘dipendenza’. Quindi, ne consegue che questo pensiero non è 
teologico, bensì antropologico. Schleiermacher, secondo Barth, 

contaminato dall’abuso che ne è stato fatto da 200 anni. Penso soprattutto all’abuso 
apologetico. Non posso più sentire o pronunciare la parola ‘religione’ senza asso-
ciarla spiacevolmente a quella che ormai nella storia della cultura contemporanea è 
l’insegna del rifugio in cui la teologia protestante, e in parte anche quella cattolica, 
più o meno precipitosamente cominciò a ritirarsi quando le venne a mancare il 
coraggio di lasciarsi guidare nel suo pensiero dall’oggetto, cioè dalla parola di Dio 
[…]. Forse verrà un tempo in cui si potrà riparlare di religione senza implicazioni 
negative e senza complessi […]. Ma oggi non è quel tempo»: K. Barth, Iniziare dall’i-
nizio. Antologia di testi,a cura di R.J. Erler e R. Marquard, Queriniana (Gdt 199), Brescia 
1990, 37-38. 

15  A. Milano, Il contributo della teologia evangelica. 1. Karl Barth (1886-1968), in Storia 
della teologia. 3. Da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB 2015, 493.

16  K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolegomena zur 
kirchlichen Dogmatik, I/2,Evangelischen Buchhandlung, Zollikon, 1938, 316.

17  F.D.E. Schleiermacher, Sulla religione. Discorsi a quegli intellettuali che la disprezzano, 
Queriniana (Gdt 189), Brescia 1989, 125.

18  Schleiermacher, Sulla religione. Discorsi a quegli intellettuali che la disprezzano, 91. Al-
trove, rivolgendosi sempre agli “intellettuali che disprezzano”, si legge:«io vi ho 
mostrato che cosa è propriamente religione; avete forse trovato alcunché che fosse 
indegno della vostra cultura e della cultura umana più elevata?», ibidem, 119.



104	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

ha condotto la teologia in “un vicolo cieco”19, quindi è necessaria 
“una rivoluzione teologica”20. Ecco allora che, mediante la 
propria speculazione, Barth ha contestato il fondamento e la 
legittimità cristiana della teologia in vigore da circa due secoli, 
che si compiaceva di sviluppare le sue tesi in piena concordanza 
con le tendenze fondamentali della cultura e dell’uomo moderni. 
Ciò in nome del teocentrismo, che è la traduzione teologica del 
“primo comandamento”21: “Non avrai altri dei innanzi a me”. 
Barth rifiuta il discorso della “religione” così come giunto agli 
inizi del secolo XX, perché in realtà è un “non dio”22, a cui il 
pensiero liberale si sarebbe asservito. Questo impossibile versante 
antropologico, che non rende l’uomo credente, è però finalizzato 
dal Nostro alla esaltazione della fede come salvezza. Tuttavia, 
per quanto sia un segno negativo, è anche un segno del divino 
fuori di Esso: «la religione è la possibilità, da parte dell’uomo, 
di ricevere una impronta della rivelazione divina, di raffigurare, 
rivivere, plasmare nelle forme visibili della coscienza umana 
e delle creazioni umane la svolta, l’avviamento, il movimento 
dal vecchio al nuovo uomo, di assumere singolarmente o in 
comunità un atteggiamento corrispondente alla via di Dio 
verso gli uomini»23. Mediante la religione l’uomo può diventare 
consapevole del peccato, ma anche della grazia divina, della 
schiavitù ma anche della liberazione, della rottura ma anche della 

19 Karl Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Gőttingen Wintersemester 
1923/24, hrg. von D. Ritschl, theologischer, Zȕrich 1978, 461.

20 Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Gőttingen Wintersemester 1923/24, 
462.

21 «Al posto degli assiomi delle altre scienze, nella teologia c’è il comandamento: 
‘Non avrai altri dei’ (Es 20,3)”, comandamento che precede ogni enunciato teologico 
[…]. Niente di meno ovvio del fatto che la teologia non abbia in realtà altri dei accan-
to al Deus ecclesiae!»: Barth, Iniziare dall’inizio. Antologia di testi,16.

22  Barth, L’Epistola ai Romani, 25.
23  Barth, L’Epistola ai Romani,162.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   105

pacificazione. Barh invita a perseverare nella religione, affinché 
Dio tocchi l’uomo con la grazia della fede, «perché [la religione] 
è la possibilità di ricordarci di Dio»24. Quindi, l’invito è quello 
di cercare “i doni migliori nella possibilità religiosa”, perché noi 
«siamo uomini religiosi che adorano e attendono e si affaticano 
con tutta l’anima, con tutto il cuore e con tutte le forze! Suscitare 
la religione, mantenerla desta e curarla, ma anzitutto riformarla, 
anzi, sempre di nuovo rivoluzionarla, è un compito veramente 
degno, più di ogni altro nell’interno dell’umanità»25, perché la 
religione “rappresenta il divino, è sua delegazione, sua impronta”. 
La dimensione dualista del pensiero barthiano permane 
all’interno della stessa idea di religione. Ciò permette di cogliere 
quegli aspetti non-negativi della religione, che rimangono tali, 
perché Barth non giunge ad una sintesi del concetto stesso di 
religione. Essa si rivela necessaria, pur se riletta alla luce della 
nuova impostazione data al pensiero teologico. Si può anche 
aggiungere che il punto di partenza resta il teocentrismo, per cui 
l’idea di religione andava necessariamente rivista anzitutto per 
calibrarla alla luce del solus Deus, per farla poi diventareri-lettura 
che si oppone all’idea dominante degli ultimi due secoli.

1.1. La ri-scoperta della tradizione teologica cristiana e                           
del pensiero contemporaneo

Oltre al re-innesto in un “albero genealogico” – Paolo, Lutero, 
Calvino, Kierkegaard –, nell’inverno del 1923/24 il Nostro 
segue a Gottinga, dove era stato chiamato a tenere lezioni 
accademiche, in qualità di uditore, il corso di E. Peterson su 
“Tommaso D’Aquino”. Sempre a partire dal 1924 comincia a 

24  Ibidem, 249. 
25  Ibidem, 235. 



106	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

elaborare le proprie lezioni di dogmatica, prestando attenzione 
non solo alla ortodossia veteroprotestante, ma anche ai Padri 
della chiesa antica e alla scolastica cattolica26. In questo periodo 
si colloca anche la ri-scoperta della dottrina della Trinità. Se 
consideriamo il contesto teologico27 in cui Barth si muove, lo 
studio di questa dottrina assume un valore ancora più grande, 
perché evidenzia il suo coraggio, scevro da ogni pregiudizio 
teologico, di sostenere una posizione ‘dissonante’ rispetto al 
suo ambiente, la consapevolezza della necessità di dare alla 
teologia del tempo una dimensione autenticamente evangelica, 
recuperando elementi della tradizione teologica cristiana. Il 
modo con cui Barth realizza questa operazione resta tuttavia 
funzionale allo scopo richiamato in precedenza: garantire l’assoluta 
sovranità di Dio nella sua rivelazione storica. In una lettera all’amico 
Thurneysen28, infatti, il giovane svizzero parla di “insopprimibile 

26  Cf, E. Busch, Karl Barth. Biografia, Queriniana, Brescia 1977, 139-140.
27  Il processo di marginalizzazione della dottrina trinitaria risaliva almeno al pe-

riodo illuministico ed era conseguente al processo di riduzione in senso morale del 
messaggio cristiano che la filosofia della religione aveva messo in atto. Kant, del 
resto, ne aveva sancito l’insignificanza pratica, anche se nella Religione entro i limiti 
della sola ragione non aveva rinunciato ad una sua interpretazione razionalistica come 
esemplificazione della triplice funzione di Dio come “legislatore”, “governatore” e 
“giudice”: cf, I. Kant, La religione entro i limiti della sola ragione, a cura di M. M. Olivetti, 
Laterza, Bari 1979, 151-163. La ‘semplificazione’ del Vangelo proposta poi da A. 
von Harnack in L’Essenza del cristianesimo (1903) passava per una liberazione del 
kérygma cristiano dalle sovrastrutture della filosofia greca che vi erano addensate nei 
primi secoli della chiesa cristiana e, proprio in questa prospettiva, la dottrina della 
Trinità appariva particolarmente debitrice della ellenizzazione del cristianesimo. In 
generale essa, alla teologia protestante di inizio Novecento, segnata dallo storicismo 
e affascinata dall’ideale di un cristianesimo adogmatico, dava l’impressione di mito; 
idea, quest’ultima, condivisa anche da alcuni dei compagni di cammino di Barth 
all’interno del movimento della teologia dialettica.

28  Nel 1924 Barth scrive all’amico Thurneysen di capire «la Trinità come il pro-
blema dell’insopprimibile soggettività di Dio nella sua Rivelazione e non posso negare il mio 
applauso ad Atanasio, che deve essere stato un ragazzo coerente»: K. Barth - E. 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   107

soggettività”, ovvero del fatto che la soggettività di Dio nella sua 
rivelazione storica non viene meno. Naturalmente lo è in una 
forma diversa da quella eterna di Dio, per quanto internamente 
corrispondente a quest’ultima. Per Barth, la dottrina della Trinità 
costituisce innanzitutto una ‘soluzione’ al problema del rapporto 
tra Dio e il mondo; mediante tale dottrina, infatti, si può superare 
la falsa alternativa tra l’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la 
sua assoluta immanenza. Ciò in quanto essa, coglie, ad avviso del 
Nostro, una dialettica tra identità e diversità nella realtà divina e 
tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione storica.

Nell’elaborare questa operazione ermeneutica, Barth non 
valorizza soltanto il dogma trinitario antico, ma guarda anche alla 
contemporaneità. All’interno del pensiero filosofico e teologico 
un posto speciale è occupato da Hegel, il quale è stato uno dei 
pochi nell’ambito della riflessione filosofica del suo tempo a 
valorizzare la dottrina della Trinità e ad integrarla nel proprio 
sistema filosofico29. Nella Christliche Dogmatikim Entwurf30 Barth, 

Thurneysen, Briefwechsel. Band. 2, 1921-1930, hrsg. von E. Thurneysen, Theologischer, 
Zürich 1974, 254 (Barth 18. Mai 1924). 

29  In uno scritto della maturità, Barth ricorda come, durante gli anni Dieci, l’ami-
co E. Thurneysen, aveva proposto di intraprendere lo studio di Hegel, anche se poi, 
egli ricorda, «non se ne fece nulla»: K. Barth, Introduzione alla teologia evangelica. Con 
un’appendice autobiografica sui rapporti Barth-Schleiermacher, a cura di G. Bof, Paoline, Ci-
nisello Balsamo, Milano (MI), 244. Sempre Barth, in un colloquio con alcuni parroci 
e laici del Palatinato, nel 1953, ammetterà di avere un certo debole per Hegel al pun-
to da “hegeleggiare un po’ ogni tanto”: cf, Busch, Karl Barth. Biografia, 348. Bisogna, 
inoltre, tener presente che, tra gli anni Dieci e gli anni Cinquanta, Barth tiene lezioni 
sulla storia della teologia protestante - e su Hegel - nel semestre invernale 1932-33 
e nel semestre estivo 1933 a Bonn, che sono state pubblicate, in tedesco, nel 1946 e 
in italiano nei due tomi de La teologia protestante nel XIX secolo; nel Volume 1. Le origini 
compareloscrittosu Hegel(a cura di I. Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 429-465).

30  K. Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolego-
mena zur christlichen Dogmatik 1927, hrsg. von G. Sauter, Theologischer verlag, Zȕrich 
1982.



108	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

tuttavia, mostra considerazione non tanto per Hegel quanto per la 
teologia speculativa che da lui ha preso le mosse e in particolare per 
Ph. K. Marheineke, la cui sua opera Die Grund lehrenderchristlichen 
Dogmatikals Wissenschaft (1827) «si presenta, inequivocabilmente, 
come la dogmatica di un hegeliano ortodosso»31. Trattando del 
rapporto tra Parola e fede, Barth si riferisce proprio a quest’opera 
scrivendo che «si tratta che lo spirito obbedisca e si rimetta allo 
Spirito divino che si mostra come soggetto», e aggiungendo 
poi che «la parola di Dio è proprio ‘la posizione di Dio nella 
ragione’»32. Torna l’idea della soggettività divina che con la sua 
parola si rende presente all’uomo e nell’uomo, un’idea che è 
appunto hegeliana nella misura in cui Dio è pensato non come 
sostanza astrattamente separata dall’uomo, ma come Spirito che 
si manifesta allo spirito umano. Il merito hegeliano è a questo 
riguardo innegabile per Barth: «non si può certo negare che gli 
hegeliani, pur in tutta l’ambiguità che circonda anche loro su 
questo punto, proprio qui abbiano visto decisamente meglio di 
Schleiermacher e dei suoi. Noi conosciamo la parola di Dio non 
mediante noi stessi e in noi stessi, ma noi la conosciamo mediante 
Dio e in Dio»33.

In un ulteriore passo riconosce ad un altro teologo, I. 
A. Dorner, e alla sua dogmatica, il voluminoso System der 
Christlichen Glaubenslehre (1879)34, il merito di aver rilevato che la 
«comprensione e la cura del concetto trinitario di Dio», che la 

31  K. Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. La storia, a cura di I. 
Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 73.

32  Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolegomena 
zur christlichen Dogmatik 1927,136.

33  Ibidem, 136-138.
34  Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. La storia, 169: la sua opera 

è «una speculazione su Dio che supera in maniera sufficientemente grandiosa uno 
Schleiermacher e uno Hegel».



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   109

teologia protestante moderna non ha avuto, avrebbero preservato 
dall’intraprendere la «via che dal pietismo e dal razionalismo 
porta a Schleiermacher», la quale non priva la fede soltanto delle 
opere «ma anche del [suo] oggetto»35. Proprio la dottrina trinitaria 
sarebbe sotto questo profilo la migliore garanzia del principio 
protestante del «sola fide», poiché lega la fede alla rivelazione e 
fa di essa non “un secondo elemento (Zweites) accanto a Dio”, 
«ma un secondo elemento in Dio stesso»36. Queste premesse 
conducono, inevitabilmente, verso una riflessione più sistematica 
sulla dottrina trinitaria; ciò avviene nei Prolegomena alla Kirchliche 
Dogmatik. 

C’è qualcos’altro che prelude al rifacimento della Dogmatica 
cristiana. Il nuovo pensiero teologico, che si sta delineando sempre 
più, è condotto, come abbiamo accennato, in polemica con il 
pensiero liberale, ossia con una teologia che parte dall’esperienza 
umana, che, come tale, secondo il Nostro, non può giungere a 
Dio. Dal dibattito serrato con il maestro Harnack, Barth avverte 
il bisogno di approfondire il proprio metodo teologico e lo fa 
utilizzando il pensiero di Anselmo d’Aosta37. Il giovane svizzero, 
interpretando l’argomento anselmiano in prospettiva teologica, 
afferma che Dio può essere pensato nei termini anselmiani 
solo in base alla Rivelazione. Soltanto a partire da questo 
punto il pensiero, seguendo l’andamento della Rivelazione, può 
illuminarla razionalmente dall’interno; in tal modo, la ragione 
teologica si qualifica come intelligenza della fede, la quale, a 
sua volta, interroga la ragione: Fides quaerens intellectum diviene 

35  Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf, 267. 
36  Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf, 267.
37  Nei paragrafi 2-4 del Proslogion vi è l’argomento anselmiano comune-

mente detto prova a priori (o ontologica) dell’esistenza di Dio. 



110	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

il titolo del libro di Barth sul pensiero di Anselmo38. Sebbene 
si possa discutere se la lettura di Barth rifletta l’intenzione del 
monaco medioevale39, l’opera è preziosa quanto alla metodologia 
teologica e, secondo Barth, segna un importante punto di svolta 
della propria teologia. Il libro viene pubblicato nel 1931.    

2.  “La radice della dottrina trinitaria”40

Il punto di partenza della rielaborazione della dottrina si trova 
nell’identità tra la Rivelazione, la Parola e Dio stesso41. Questa 
identità di Dio con Se stesso dice l’assoluta sovranità di Dio nella 
sua Rivelazione e del fatto che la sua «divinità (Gottheit) nella 

38  K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweisder Existenz Gottes in Zusammen 
hangseines theologischen Programms, Chr. Kaiser, München, 1931. Trad. it. a cura di V. 
Vinay col titolo La prova dell’esistenza di Dio, nel vol. Filosofia e Rivelazione, Silva, Mila-
no, 1965. Nuova traduzione a cura di M. Vergottini nel vol.: K. Barth, Anselmo d’Aosta. 
Fides quaerens intellectum. La prova dell’esistenza di Dio secondo Anselmo nel contesto del suo 
programma teologico, Morcelliana, Brescia, 2001, 43-238.

39  Nardin afferma che Barth, oltre ad aver rilevato l’unità di pensiero di Ansel-
mo e la sua valenza teologica, ha avuto il merito di «aver definitivamente recuperato 
Anselmo alla teologia, superando la prospettiva del XIX secolo e dei primi decenni 
del XX, in cui gli scritti anselmiani […] erano letti in chiave filosofica […]. Ciò 
che Barth non rileva è, invece, l’atteggiamento fondamentale di Anselmo quale 
obbedienza all’autoritas papale. “Il suo [di Barth] errore principale sta però nell’aver 
completamente disconosciuto l’autentico Sitzim Leben di questo [Anselmo] pensie-
ro: esso è ancorato all’obbedienza verso l’Apostolicus, il successore di Pietro” (C. 
Viola, Anselmo d’Aosta. Fede e ricerca dell’intelligenza, Jaca Book, Milano 2000, 112). 
Ancora si avverte la lettura riformata con cui Barth ‘vede’ Anselmo»: R. Nardin, Il Cur 
Deus homo di Anselmo d’Aosta. Indagine storico-ermeneutica e orizzonte tri-prospettico di una 
cristologia, LUP, Roma 2022, 36-37.

40  K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirch-
lichen Dogmatik, ersterhalbband (I/1), EVZ-Verlag, Zürich 1964, 320.

41  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 321.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   111

Bibbia significhi libertà, autonomia ontologica e noetica»42. La 
Rivelazione, quindi, è la radice della dottrina trinitaria43; questa è 
da intendere non solo come «una necessaria e appropriata analisi 
della Rivelazione, che, a sua volta, è interpretata correttamente dal 
Dogma»44, ma anche come una «adeguata interpretazione della 
Bibbia»45. Come avviene ciò? Barth nella Rivelazione distingue 
un soggetto che agisce, il contenuto dell’azione e l’effetto di 
quest’ultima. Il secondo momento è quello centrale, in quanto 
esplica il concetto stesso di Rivelazione: quest’ultima, infatti, è un 
auto-svelamento (Selbstenthüllung) di Dio che si produce mediante 
un modo d’essere (Seinsweise) che lo rende visibile all’uomo e che 
è diverso da quello di Dio in sé – inaccessibile per l’uomo –, 
eppure che è ancora una volta Dio. Tale “modo d’essere” è «un 
Dio nuovo in Dio, una differenza di Dio da Se stesso […], non 
una realtà subordinata a Dio, ma un modo di essere in cui può 
essere anche per noi»46. La sovranità di Dio si dimostra dunque 
nel suo distinguersi da Se stesso, senza però cessare di essere 
Dio: «[Egli] si manifesta come Padre, vale a dire come il Padre del 
Figlio, in cui prende una forma (Gestalt) troppo buona per noi. 
Dio Padre è Dio, che sempre, anche prendendo forma (Gestalt) nel 

42  Ibidem, 323. In altre parole, Dio viene incontro all’uomo come Signore, os-
sia in modo assolutamente libero, e l’accettazione della sua Rivelazione non trova 
altro fondamento che nella Rivelazione stessa. Barth non esita in questo contesto 
a riprendere espressioni che aveva usato anche nel Römerbrief, affermando che «la 
Rivelazione avviene (geschieht) verticalmente dal cielo, giunge (fällt) all’uomo in coin-
cidenza con ciò che egli, proprio in questo luogo, proprio in questo tempo e pro-
prio in questo contesto sta vivendo; [giunge] ora e proprio a quest’uomo: proprio 
in questa fase della sua vita interiore ed esteriore, con la differenza che questa sua 
contingenza storica è ora di nuovo comprensibile e spiegabile in tutte le dimensioni 
possibili»: ibidem, 348.

43  Ibidem, 326. 
44  Ibidem, 327.   
45  Ivi.
46  Ibidem, 334. 



112	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Figlio, è il libero fondamento e la libera forza della sua divinità nel 
Figlio»47. Permane, nella Rivelazione, una dialettica di svelamento-
velamento; questa, infatti, non si risolve in una terza grandezza, 
poiché la dimensione tensionale è elemento costitutivo della 
Rivelazione stessa: «poiché vi è un velamento di Dio, può esservi 
uno svelamento, e soltanto nella misura in cui vi è velamento 
e svelamento, può esservi un’auto-comunicazione di Dio»48. Per 
mezzo della Rivelazione Dio vuole farsi conoscere all’uomo e 
instaurare una relazione con lui. Questa intenzione è realizzata da 
Dio in quanto Spirito, «il miracolo della presenza reale dell’uomo 
nella Rivelazione»49; «senza questa rivelazione storica di Dio, la 
rivelazione non sarebbe rivelazione. La rivelazione di Dio fa del 
rapporto tra Dio e l’uomo l’incontro efficace tra Dio e l’uomo»50. 
È solo la Rivelazione storica di Dio a rendere ciò possibile e in 
questo agire non si ha una commistione tra l’elemento divino e 
quello umano, bensì l’attestazione dell’assoluta sovranità divina.

2.1.  Il Dio triuno: un’analisi

Abbiamo detto che Barth si avvicina alla dottrina della 
Trinità per trovare una ‘soluzione’ al problema del rapporto tra 
Dio e il mondo; in altre parole, egli spera di superare la falsa 
alternativa tra l’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la sua 
assoluta immanenza. Ciò in quanto essa coglie, ad avviso del 
Nostro, una dialettica tra identità e diversità nella realtà divina 
e tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione 

47  Ibidem, 342. 
48  Ibidem, 383. 
49  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 

Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 350.
50  Ivi.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   113

storica. A monte di questo tentativo di soluzione, vi è una precisa 
intenzione: salvaguardare l’assoluta sovranità di Dio nella sua 
rivelazione storica. In altri termini, Dio è l’origine da cui proviene 
la rivelazione, nonché la figura in cui si riproduce la rivelazione 
e l’effetto del suo essere rivelato in noi. Questo venire di Dio 
all’uomo è il cammino del Figlio che, in quella decisione originaria 
presa nell’unità dello Spirito tra il Padre e il Figlio obbediente, è 
stato destinato all’unione con l’uomo Gesù. L’essere di Dio non è 
quindi un’unità neutrale rispetto a questa distinzione, ma l’essere 
dell’unico Dio è in Sé distinto nel triplice modo costitutivo 
del suo rivelarsi: «è Dio che si rivela. È attraverso se stesso 
che si rivela. È se stesso colui che Egli rivela. Se noi vogliamo 
veramente comprendere la rivelazione a partire dal suo soggetto, 
a partire da Dio, bisogna innanzitutto che comprendiamo che 
questo soggetto, Dio, il rivelatore, è identico all’azione attraverso 
la quale egli si rivela e identico anche all’effetto di questa azione 
rivelatrice»51. Questo è anzitutto il senso della collocazione della 
dottrina della Trinità nei Prolegomena; essa, infatti, «risponde 
all’interrogativo sul Dio che si rivela nella rivelazione»52 e alla 
domanda su chi sia il Dio che si rivela «la Bibbia risponde in una 
maniera che conduce a riflettere sul carattere trinitario di Dio»53.

Destinatario della rivelazione è l’uomo. Tuttavia, la creaturalità 
diventa luogo della Rivelazione a partire dall’uomo Gesù, con la 
cui umanità Dio si è identificato. Il rapporto tra l’essere di Dio e 
la sua rivelazione va compreso a partire dal rapporto tra l’essere 
di Dio e l’umanità di Gesù. Dio si rapporta all’uomo Gesù in 
quanto decide di mettersi in relazione e può farlo, perché è in 
Se stesso autorelazione. Da ciò consegue che Dio si rapporta 

51  Ibidem, 312. 
52  Ibidem, 329. 
53  Ibidem, 319.  



114	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

all’uomo liberamente e l’accesso alla realtà di Dio avviene per 
l’uomo solo nell’accoglienza dell’evento della rivelazione, la quale 
«è in tutte le circostanze l’annuncio del regno e della signoria 
di Dio […]. L’essere il Signore è l’essere di Dio che si rivela. 
[…] Avere un Signore è per l’uomo ricevere ciò che Dio gli 
dona nel momento in cui l’uomo accetta la rivelazione di Dio. 
[…] L’uomo non sa che c’è un Signore, che egli ha un Signore 
e che questo Signore è Dio. Attraverso la rivelazione egli lo sa. 
La rivelazione è la rivelazione della signoria di Dio»54. Dio è il 
Signore che si rivela e nel termine “Signore” c’è tutta la dottrina 
trinitaria seguente55. Da qui, infatti, si pone la questione trinitaria: 
«possiamo comprendere questa proposizione [Dio si rivela come 
Signore] in un triplice significato senza attentare alla sua unità? 
E possiamo comprenderla nella sua unità senza attentare al suo 
triplice significato?»56. Per la dottrina trinitaria la frase “Dio che 
si rivela come Signore” indica l’atto della rivelazione, la sua forma e il 
suo significato a partire dal fatto che l’essere di Dio, inaccessibile all’uomo, 
si rivela all’uomo: “Dio si rivela” significa che «si svela, che Dio si 
rende presente, manifesto, conosciuto appunto come Dio, che 
prende domicilio presso la storia dell’uomo, che egli si offre come 
un oggetto della percezione umana, dell’esperienza, del pensiero 
e della lingua umana»57. Nello stesso tempo, il rivelarsi di Dio 
comporta una novità in Dio, “un nuovo modo di essere Dio”. Si 
tratta di «una distinzione di se stesso all’interno del suo mistero, 
un nuovo modo di essere Dio, del tutto eminente, e tale che egli 

54  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zur kirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 323.

55 Ivi: «ciò che noi chiamiamo la radice della dottrina trinitaria è dunque la 
proposizione: Dio si rivela come il Signore e cioè la rivelazione attestata dalla 
Scrittura». 

56  Ibidem, 331. 
57  Ibidem, 333. 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   115

possa essere il Dio per noi […]. Ecco cosa afferma il fatto della 
rivelazione: appartiene a Dio di distinguersi da se stesso, di essere 
Dio in sé e al contempo di essere ancora una volta Dio in un 
modo visibile e cioè in una forma che è distinta dal suo essere 
invisibile»58. Questa nuova forma di Dio, che altro non esprime 
che la signoria di Dio, è la libertà di Dio di distinguersi da sé 
restando se stesso: «che Dio voglia e possa divenire così ineguale a 
se stesso, che egli non sia solamente Dio in un’eternità insondabile 
e nel suo mistero eterno ma anche in una forma temporale – 
questo potere e questo volere, questa azione reale di Dio, noi 
abbiamo il diritto di comprenderle come una prima conferma 
della nostra tesi: Dio si rivela come Signore»59. L’autosvelamento 
di Dio è Dio nel modo di essere del Figlio, mentre il modo di 
essere nascosto di Dio è il Padre. Bisogna inoltre precisare che 
non c’è una forma del Padre che non abbia già in sé il Figlio e non 
c’è una forma di Dio precedente questo modo di essere svelato 
da sola: «Dio il Padre non ha una forma che nel momento in cui 
prende forma nel suo Figlio. In tutta la rivelazione biblica, Dio 
non cessa mai di essere rivelato in questo senso come il Padre, 
ed è questo che noi intendiamo quando diciamo che egli si rivela 
come il Signore. La paternità di Dio è dunque la signoria di Dio 
nella sua rivelazione»60. Dio, rivelandosi, si pone in relazione con 
l’uomo e da questo fatto emerge un terzo significato della signoria 
di Dio: proprio perché Dio può entrare in relazione con l’uomo è 
Signore e, facendolo, si rivela come Spirito del Padre e del Figlio 
che si apre, si comunica all’uomo. Ora il destinarsi di Dio presso 
l’uomo è il modo di essere di Dio che assume la forma della 
storicità, il suo essere Signore nel modo di essere dello Spirito 

58  Ibidem, 334. 
59  Ibidem, 334. 
60  Barth, Die kirchlicheDogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zur kirchlichen 

Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 342. 



116	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Santo61. Secondo la testimonianza biblica, la signoria di Dio in 
questo terzo senso è il tratto caratteristico della sua rivelazione: 
«Dio si rivela come lo Spirito, non come un qualsiasi spirito, non 
come un secondo piano della spiritualità dell’uomo, ma come lo 
Spirito del Padre e del Figlio, dunque come un solo e medesimo 
Dio che, nella sua unità, si apre e si comunica all’uomo […]. Il 
fatto che Dio è Spirito secondo Gv 4,24, tale è la signoria di Dio 
nella sua rivelazione»62. Ma la stessa Trinità «non esiste solamente 
nella rivelazione ma in Dio stesso, e che, di conseguenza, noi 
non dobbiamo considerarla come una manifestazione propria 
all’economia della salvezza, ma come una realtà immanente a 
Dio»63. Per Barth, quindi, la rivelazione ci permette di incontrare 
il Dio triuno, che non entra in conflitto con la divina unità. Ogni 
modo di essere è fondato sull’unica deità e Dio è tale solo in 
questi modi di essere.

2.2. “Senso” della dottrina trinitaria barthiana

Uno degli elementi peculiari della dottrina barthiana della 
Trinità è l’uso del termine «personalità» (Persönlichkeit), per 
indicare l’unica essenza divina, preferendolo a quelli antichi di 
deitas o di essentia divina, a motivo dell’impressione che questi 
ultimi suscitano di «parlare di Dio come di un Neutrum», come 
un qualcosa anziché come un qualcuno. Si tratta di un termine 

61  Ibidem, 350: «che Dio possa fare ciò che affermano i testimoni biblici, che egli 
possa non solo prendere una forma senza cessare di dimorare liberamente presso 
se stesso, ma ancora divenire Dio per questo o quell’uomo, che l’eternità divenga 
un istante del nostro tempo, tale è il terzo significato della signoria di Dio nella sua 
rivelazione».

62  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 351.   

63  Ibidem, 352.   



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   117

che «è il prodotto della lotta contro il naturalismo e il panteismo 
moderni»64. Tuttavia, se può essere impiegato per definire l’essenza 
divina, non lo può essere per indicare le forme d’essere divine, 
poiché esso indica una “soggettività autocosciente”. Proprio 
per evitare il rischio di confondere il termine «personalità» con 
quello di «persona» conviene preferire a quest’ultimo quello di 
«modo d’essere» (Seinsweise). Nonostante l’uso consolidato nella 
tradizione teologica del termine «persona», infatti, le perplessità 
a suo riguardo non sono mai venute meno; lo stesso Agostino 
le ha espresse con chiarezza legittimandone l’uso soltanto per la 
mancanza di qualcosa di meglio (De trin. V 9, VII 4)65. La ripresa 
di questo termine da parte della teologia medioevale, di Tommaso 
d’Aquino in particolare, non avrebbe poi contribuito a chiarire 
i dubbi sul fatto che il suo uso non introduca nell’unità divina 
una pluralità di sostanze o una ripartizione dell’unica sostanza 
divina e anzi è semmai da apprezzare la distanza che Tommaso 
ha sottolineato tra il significato che il termine persona assume nel 
suo uso generico e quello riferito a Dio (S. th. qu. 29, art. 4c)66. Il 
vantaggio di questa variazione terminologica consente di riportare 
alla luce il senso di termini usati dalla chiesa antica, come quello 
di ipostasi, che «significa subsistentia (non substantia), cioè significa 
modo d’esistere di un ente»67, ma anche di definizioni come quella 
di Tommaso che parla delle persone divine come «res subsistentes in 
natura divina», di Calvino che definisce la persona come «subsistentia 
in Dei essentia» (Instit. I, 13, 6) o ancora di teologi cattolici moderni 
come M. Scheeben o B. Bartmann, che parlano delle persone 

64  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 370. 

65  Ibidem, 375. 
66  Ibidem, 376. 
67  Ibidem, 379. 



118	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

divine come diverse forme di possesso della sostanza divina68. 
Il vantaggio è dunque quello di esprimere in modo più chiaro 
l’inseparabilità delle persone divine dalla natura divina e dunque 
la sua unità. Il rischio, poi, relativo dell’accentuazione dell’unità 
divina a discapito della distinzione reale è evitabile aggiungendo 
al termine Seinsweise l’aggettivo eigentümliche – “proprio”, “unico” 
–, per rimarcare, appunto, la distinzione interna all’unità69. 
Tenuto conto di questo, la differenza dei tre modi d’essere divini 
è dunque comprensibile a partire dalle relazioni originarie che 
caratterizzano l’unità divina. Intendere le «persone» divine come 
«modi di essere» – quindi come relazioni originarie dell’unità 
divina – permette di rendere meglio ragione della reciproca 
inerenza di esse, per come è formulata dalla stessa dottrina della 
pericoresi.

Per chiarire la natura delle relazioni intra-divine, anche Barth 
sente il bisogno di usare delle immagini: così, «come Padre, Dio 
è il donatore, come Figlio colui che riceve e donatore a sua volta, 
come Spirito colui che riceve in forma pura. È l’Inizio, senza il 
quale non c’è meta e fine, il Centro, che può essere solo dall’inizio 
e senza il quale la fine non sarebbe, e la Fine, che è interamente 
dall’inizio. È il Parlante, senza il quale non ci sarebbe alcuna parola 
e alcun senso, la Parola, che è la parola dell’oratore e il portatore 
del senso, il Senso che è anche il senso dell’oratore così come la 
sua parola»70. Ma queste immagini sono ben lungi dall’illustrare 
il mistero dell’unità divina che è trina sicché questi tentativi 
della teologia non sono altro che espressioni di quello «sforzo 

68  La locuzione “modo d’essere” non deve assolutamente essere considerata 
come un indice di modalismo. Essa, scrive Barth, «è la traduzione letterale del 
termine troposuparxeos già utilizzato nei dibattiti della Chiesa primitiva»: ibidem, 379. 

69  Ibidem, 381. 
70  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 

Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 384.



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   119

razionale per il mistero»71, che ha come scopo proprio quello di 
rendere visibile e comprendere il mistero come tale. Questo si 
radica ancora una volta nel fatto che per quanto Dio manifesti 
nella sua Rivelazione qualcosa della propria essenza e dunque 
non sia possibile contrapporre astrattamente ad un Dio per noi 
un Dio in sé, tuttavia egli rimane libero nella sua rivelazione: «Dio 
si dà all’uomo interamente nella sua rivelazione. Ma non così da 
arrendersi all’uomo. Egli, agendo, dandosi, rimane libero»72. 

Per Barth, quindi, la dottrina trinitaria risponde alla domanda sul 
soggetto della Rivelazione, ovvero alla domanda su chi sia il Dio che si rivela 
all’uomo – questo il senso della dottrina trinitaria. Ma a questa 
domanda si risponde soltanto a partire dalla rivelazione stessa di 
Dio; in altre parole «la dottrina trinitaria ecclesiale è un cerchio 
chiuso in sé»73 e la sua funzione è quella di respingere idee come 
il “subordinazionismo” da una parte e il “modalismo” dall’altra, 
ossia una disparità di grado e valore tra i “modi di essere” divini 
e quella di una estraneità dell’economia divina a Dio stesso, 
pensieri che periodicamente emergono nella storia della teologia 
e della chiesa; nello stesso tempo, vi è la possibilità di affermare 
che il Dio che si rivela all’uomo, che con lui si riconcilia e che lo 
redime, è lo stesso Dio che lo ha creato74. 

Nella trattazione della dottrina trinitaria, quindi, si deve 
considerare nello stesso tempo l’unità di Dio nella triplicità dei 
suoi modi di essere e la triplicità dei modi di essere di Dio nella 
sua unità. Tuttavia, dal momento che ai fini espositivi si finisce 
con il porre l’attenzione troppo sull’unità o sulla triplicità «il 
senso completo del concetto di trinità (tri-unità) non potrà mai 

71  Ibidem, 388. 
72  Ibidem, 391. 
73  Ibidem, 400. 
74  Ibidem, 401-403.  



120	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

essere identico che per un’operazione dialettica»75 che permetta, 
allo stesso tempo, di unire e distinguere le due formule. Punto di 
partenza per l’analisi dei modi di essere propri dell’unico Dio è 
la rivelazione. Dio interviene anzitutto come Creatore e Signore 
dell’esistenza e il Dio di cui si parla «è Gesù di Nazareth che è 
il Signore, questo dice la testimonianza biblica, è Lui che mette 
l’uomo a contatto con una sovranità assoluta. È lui il Dio che si 
rivela»76. Tuttavia, che Gesù di Nazareth sia il Signore “non è una 
verità che va da sé”; se, infatti, Gesù di Nazareth è stato veramente 
un uomo, l’equazione “Gesù è il Signore” non può essere posta, 
perché i due termini non sono direttamente identificabili, 
sebbene, per fede, lo divengano. Secondo il Nuovo Testamento 
la vera divinità identica alla nozione di Signore appartiene a un 
essere assolutamente diverso dall’uomo Gesù. La signoria di 
Gesù di Nazareth ha la sua radice nel fatto che altro non è che «la 
manifestazione, l’esercizio e l’applicazione della signoria di Dio il 
Padre»77. In altre parole, Barth, nel tentativo di identificare chi è 
colui che la Scrittura chiama “Signore”, parte dalla professione di 
fede “Gesù è il Signore” e la confronta con l’annuncio fatto da 
Gesù, con quanto ha detto, con la sua testimonianza e nota che 
ogni cosa conduce al Padre78. Ma tutto ciò si comprende alla luce 
della Pasqua, poiché «è alla rigorosa frontiera della croce che la 
volontà di Dio diviene visibile»79, che Dio appare come Creatore 
e Signore della nostra esistenza, come colui che domina sulla 

75  Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Lehrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen 
Dogmatik, ersterhalbband (I/1), 389. 

76  Ibidem, 405.  
77  Ibidem, 406.  
78  Ibidem, 407: «la testimonianza di Gesù su se stesso non costituisce uno dei temi 

dell’evangelo che egli annuncia, ma è l’espressione del fatto che egli ha coscienza di 
essere il cammino verso il Padre». 

79  Ibidem, 408. 



	 “DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 	                   121

nostra vita e sulla nostra morte e questi «è Dio il Padre attestato 
nella Scrittura e rivelato in Gesù Cristo»80.

In luogo di una conclusione. Con Barth oltre Barth

Barth è il chiaro esempio per comprendere che non esiste 
una definitiva soluzione teologica. Paradossalmente, mentre si 
cerca tra le tante pagine di cui si compone la sua opera qualche 
intuizione che possa nuovamente dare luce su una situazione o 
addirittura additare una via, ecco che il Nostro, in una lettera 
dell’ultimo periodo, nella quale getta uno sguardo complessivo 
sul suo cammino di pensatore, scrive:«un buon teologo non abita 
un edificio di idee, di principî, e di metodi. Ci passa in mezzo, 
per ritrovarsi all’aperto. Resta in cammino. Ha davanti agli occhi 
la lontananza, gli alti monti e l’infinito mare di Dio – e proprio 
anche questo lo rende sicuramente molto vicino agli altri buoni e 
cattivi, felici e infelici, cristiani e pagani, occidentali e orientali, per 
i quali può essere in tutta modestia un testimone»81. Barth è colui 
che vivendo “tra i tempi” invita ad andare ‘in un nuovo tempo’, 
perché «continuare il lavoro significa sempre ricominciarlo»82. In 
altre parole, chi intraprende il lavoro teologico non può limitarsi 
a costruire su fondamenti posti in passato, ma è tenuto ogni volta 
a ricominciare daccapo83. In sede conclusiva, mi limito ad alcune 
considerazioni, che aprono a nuovi approfondimenti. Tuttavia, 
concludere, alla luce di quanto appena ri-portato, non può che 
significare ri-cominciare lo studio della dottrina di Barth per 
andare oltre Barth.

80  Ibidem, 409.
81  Barth, Iniziare dall’inizio, a cura di R.J. Erler e R. Marquard, (gdt 199) Queriniana, 

Brescia, 1990, 176-177.
82  Barth, Iniziare dall’inizio, 13.
83  Ivi.



122	 CRISTIANO MASSIMO PARISI	

Il presente lavoro, che rappresenta solo un’introduzione al 
suo pensiero trinitario, lascia aperte alcune questioni, che provo 
ad elencare. Anzitutto, la critica84 circa il fondamento della 
dottrina trinitaria, che ha, come corollario, il superamento di 
un debito con l’idealismo; il rifiuto del concetto di persona e la 
contrapposizione tra conoscenza naturale di Dio e rivelazione. 
Ognuno di questi aspetti andrebbe sempre valutato facendo 
parlare lo stesso Barth, per giungere a una comprensione il più 
possibile oggettiva del suo pensiero. Lo stesso tema dell’analogia 
entis, per il qualeBarth era partito dall’idea espressa nel primo 
volume della Dogmatica, secondo la quale era l’invenzione 
dell’antiCristo, per poi successivamente ammettere che l’idea 
di analogia non poteva essere eliminata dalla teologia. Infine, 
l’analisi del rapporto tra la Croce e il mistero del Dio trino. Al di 
là di queste considerazioni lapidarie, resta la convinzione che una 
più corretta comprensione di uno dei teologi più innovativi del 
XX secolo possa essere di aiuto nel panorama teologico odierno, 
in particolare a livello ecumenico.

84  Pannenberg è stato tra i primi a muovere osservazioni critiche circa il fonda-
mento della dottrina trinitaria di Barth: W. Pannenberg, Teologia sistematica. Volume 1, 
Queriniana, Brescia 1990, 333-343


