Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 97-122

“Dio si rivela come Signore”.
IL.a dottrina trinitaria barthiana:
un’introduzione

Prof. CRISTIANO MASSIMO PARISI!
ISSR Mater Ecclesiae (Angelicum)
Roma

Resumen: [articolo ¢ un’introduzione al pensiero trinitario di
Karl Barth. La prima parte presenta il re-innesto del teologo svizzero
nel suo “albero genealogico” e la ri-scoperta della dottrina della Trinita,
non solo attraverso il dogma trinitario antico, ma anche guardando alla
contemporaneita ¢ dando un posto speciale al pensiero di Hegel. La
seconda propone, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra I’altro,
dalla volonta di indicare una soluzione al problema del rapporto tra Dio e
il mondo, ossia dalla volonta di superatre la falsa alternativa tra I’assoluta
trascendenza di Dio al mondo e la sua assoluta immanenza.

Palabras clave: K. Barth; Trinita; Trascendenza di Dio.

! Passionista sacerdote, dottore in Giurisprudenza e in Sacra Teologia, svolge at-
tivita di insegnamento nella Facolta di Teologia (Angelicum), negli Istituti Superiori
di Scienze Religiose Mater Ecclesiae (Angelicum) e Ecclesia Mater (Lateranense) e
nell’Istituto Teologico Leoniano (Anagni).



98 CRISTIANO MASSIMO PARISI

Abstract: The article is an introduction to Katl Barth’s Trinitarian
thought. The first part presents the Swiss theologian’s re-inclusion in his
“family tree” and re-discovery of the doctrine of the Trinity, not only
through ancient Trinitarian dogma, but also by looking at contemporary
times and giving a special place to Hegel’s thought. The second proposes,
in summary, Barth’s Trinitarian doctrine, which arose from, among other
things, the desire to indicate a solution to the problem of the relationship
between God and the world, that is, the desite to overcome the false
alternative between God’s.

Key words: K. Barth; Trinity; God’s transcendence.

Accostarsi al pensiero e all’opera di Karl Barth ¢ un’impresa
certamente ardua, vista, anzitutto, la mole della sua produzione®.
Tuttavia, si € concordi nel ritenere che la sua dottrina «non solo
ha mutato profondamente la teologia, ma va annoverata tra le
opere piu significative della storia culturale del XX secolo»’.
Barth ¢ uno dei teologi piu letti e commentati del secolo scorso,
che continua ad essere studiato in questo terzo millennio. Sin
dalle prime pubblicazioni ha ottenuto un’attenzione che ha subito
valicato 1 confini della Svizzera, fatto per il quale non ha esitato a
manifestare un certo stupore’. Sono trascorsi piu di cinquant’anni

2 Tourn scrive: «Barth ¢ scrittore fecondo e facondo [...]. La sua vita ¢ stata
spesa a scrivere e la nostra, qualora ci volessimo impadronire del suo pensiero,
dovrebbe essere spesa a leggerlon: G. Tourn, “Per gli 80 anni di Karl Barth”, in
“Protestantesimo”, 21 (1966) 3, 159.

* E. Jungel, Lessere di Dio ¢ nel divenire. Due studi sulla teologia di Karl Barth, Matietd,
Torino 1986,61.

* «Quando guardo indietro alla mia vita, mi vedo come un tale che sale a
tentoni nel buio di un campanile, e nel fare questo, senza accorgersene, invece del
corrimano afferra una corda, quella della campana. Improvvisamente, egli ode,
pieno di costernazione, che la campana incomincia a suonare e, naturalmente, non
¢ solo lui a sentirlan: K. Barth, Dize christliche Dogmatik im Entwurf. Die 1ebrevom Worte



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 99

dalla sua morte e continuano le pubblicazioni riguardanti il suo
pensiero politico, storico e in particolare morale e dogmatico. Fra
gli studiosi ritorna con frequenza la questione di una corretta
comprensione del pensiero di Barth, non solo per la quantita
della sua produzione, ma anche per quell’ “iniziare dall’inizio”,
che invita a rileggere i lavori precedenti alla luce dei successivi,
pur restando ferma I'impressione che un’attenta interpretazione
si mantenga sempre su un ‘equilibrio precario’.

Quindi, paradossalmente, porsi in un atteggiamento critico dal
carattere definitorio verso la produzione barthiana significherebbe
dover fare 1 conti con tutta una serie di indicazioni provenienti
dallo stesso Barth, a volte nascoste all'interno delle principali
produzioni, che porterebbero I'incauto studioso in una situazione
di parziale torto. Con questo voglio dire che non solo non
sarebbe pertinente assumere un atteggiamento critico lapidario,
ma ritengo che, se si ascolta con la dovuta reverenza 'esperienza
teologica barthiana, si scoprirebbe che ha ancora qualcosa da dire
al pensiero contemporaneo e alla sua ricerca di un’epistemologia
della fede che possa rendere ragione della speranza a cui ogni
credente ¢ chiamato. Pertanto, la scelta per I'elaborazione del
presente lavoro ¢ consistita nel mettersi in ascolto, lasciando
parlare lui, perché convinti che «in fondo, il pensiero di Barth
non si puo che “raccontare” [...] e questo anche quando viene ad
assumetre una configurazione sistematica»’.

I articolo si suddivide in due parti. Nella prima presento il

re-innesto di Barth nel suo “albero genealogico”, dal quale si
era allontanato durante gli anni accademici, a cui consegue il

Gottes. Prolegomena zur christlichen Dogmatik, Chr. Kaiser, Miinchen 1927, 13. Mia tra-
duzione.

5 A. Milano, I/ contributo della teologia evangelica.1. Kar! Barth (1886-1968), in Storia
della teologia. 3. da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB, Bologna
1996, 475.



100 CRISTIANO MASSIMO PARISI

recupero di alcuni elementi della tradizione teologica cristiana,
dai Padri della Chiesa alla scolastica. In questo periodo — siamo
agli inizi degli anni 20 — si colloca anche la ri-scoperta della
dottrina della Trinita, non solo attraverso il dogma trinitario
antico, ma anche guardando alla contemporaneita e dando
un posto speciale al pensiero di Hegel. Nella seconda parte
propongo, in sintesi, la dottrina trinitaria di Barth, sorta, tra
I'altro, dalla volonta di indicare una soluzione al problema del
rapporto tra Dio e il mondo, ossia dalla volonta di superare la
falsa alternativa tra I’assoluta trascendenza di Dio al mondo ¢ la
sua assoluta immanenza. A monte di questo tentativo vi ¢ una
precisa intenzione: salvaguardare I’assoluta sovranita di Dio nella
sua rivelazione storica. Senso della dottrina trinitaria ¢ rispondere
alla domanda sul soggetto della rivelazione, ovvero su chi sia il
Dio che si rivela all'uomo. I.a conclusione ¢ dedicata ad alcune
brevi considerazioni, doverosamente riportate per restare fedeli
alla scuola di questo maestro, il quale ricorda che la teologia
pretende uomini liberi ed ogni “buon teologo” non puo vivere
in un ambiente fatto soltanto di idee, ma ¢ chiamato ad elaborare

principi e metodi, per restare sempre in cammino.

1. I Sor.us DEUS E TI. DUALISMO TENSIONALE

Il secondo Rdmerbrief si presenta come il tentativo «di far
scendere in campo una teologia che dovrebbe essere migliore di
quella del XIX e degli inizi del XX secolo, dal momento che in
essa ci si interessa soltanto di Dio nella sua autonomia di fronte

all’'uomo, e in particolare di fronte all'uomo religioso e ci siaccosta



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 101

a lui dandogli quell’onore che crediamo di trovare nella Bibbia»®.
Cosi Barth scrive, a distanza di anni, a proposito del secondo
‘commento’. Nato tra 'autunno del 1920 e Pestate del 1921, il
secondo Rdmerbrief ha la struttura di una “teologia della crisi”,
ovvero di una frattura tra la realta di Dio e quella del mondo.
La “crisi” ¢ anche vista come principio della condizione stessa
della creatura, dove ¢ la tensione tra i termini (giudizio-salvezza,
peccato-redenzione) a costituire la realta del mondo. Questo ¢
solo se stesso, e, in quanto peccato, negazione della sovranita
di Dio; tuttavia, ¢ nello scoprirsi condannato che avviene la
rivelazione del rapporto a Dio. In altre parole, ¢ nella negazione
di ogni autosufficienza che si trova la condizione fondamentale
della salvezza®. Barth, mediante questa tensione “qualitativa”, si
re-innesta in un “albero genealogico™ dal quale, almeno in parte,
si era allontanato durante gli anni propriamente accademici e se
ne serve per definire la fede come paradosso: «la vocazione di
un apostolo ¢ un fatto paradossale, che nel primo e nell’'ultimo

¢ K. Barth, Dank und Reverenz, in “EvangelischeTheologie”, 23 (1963), 339. Per
I’elaborazione di questo paragrafo mi rifaccio al mio Ri-dire Dio alla scnola di Barth. 1/
solus Deus ¢ il Dio dell’nomo, EDI, Napoli 2018, 59-78.

7 Sebbene si sia solit dire “seconda edizione”, preferisco ‘commento’, perché,
in effetti, si tratta di una completa ri-elaborazione del primo ‘commento’ al Rémeb-

¢ Barth entra in scena con un’accesa vena polemica, trascinato dal pathos teolo-
gico per la signoria di Dio: «Se ho un ‘sistema’, esso consiste in cio, che io mi tengo
davanti agli occhi, con tutta la tenacia possibile, quella che Kierkegaard ha chiamato
Tinfinita differenza qualitativa’ del tempo e dell’eternita, nel suo significato positivo
e negativo. “Dio ¢ in cielo e tu sulla terra”. Il rapporto di guesto Dio a guesto uvomo, il
rapporto di guesto uomo a questo Dio ¢ per me il tema della Bibbia e insieme la som-
ma della filosofia. I filosofi chiamano questa crisi del conoscere umano ‘origine’. La
Bibbia vede in questo punto cruciale Gesu Cristor, in L'’Epistola ai Romani. Prefazione
alla seconda edizione (1921), in Le origini della teologia dialettica, a cura di J. Moltmann,
Queriniana, Brescia 1976, 145.

K. Barth, La parola di Dio come compito della teologia, in 1e origini della teologia dia-
lettica, 244-246.



102 CRISTIANO MASSIMO PARISI

istante della sua vita sta all’infuori della sua identita personale con
se stesso»'’. Il secondo commento vuole fondare una teologia
dove Pattenzione non ¢ piu sulla realta di Dio che entra nel
mondo, ma sui binomi tensionali, segno dell'intervento divino. In
altri termini, la nuova riflessione teologica avviene allinterno di
questa “crisi”, che ¢ I'intervento “a priori” di Dio. La possibilita
del rapporto con Dio viene soltanto da Lui, per cui non vi sara
«un messaggio religioso, dunque, non istruzioni o notizie sulla
divinita o sulla deificazione dell’'uomo, ma I'ambasciata di un
Dio, che ¢ del tutto diverso, del quale 'uomo, come uomo, non
sapra e non avra mai nulla, e dal quale appunto per questo gli
viene la salvezza»''. Con il secondo commento Barth vuole offrire
una teologia che si interessi soltanto di Dio nella sua antonomia di fronte
all’nomo, il cui incontro si realizza, da parte del mondo del Padre,
in un punto stesso della linea di intersezione che non ha alcuna
estensione sul piano del mondo. Nel Rdwerbrief, infatti, il pastore
di Safenwil definisce la religione un “tutt’altro che 'armonia
[del'uomo] con se stesso o addirittura con I'infinito”, “I'inorridire
dell’'uomo di fronte a se stesso”'?, e considera 'uvomo religioso
come colui che “quando ¢ oppresso dalla problematica del suo
mondo” osa 'impossibile: tratta con Dio come il suo simile”. Per
comprendere bene questo ‘giudizio’, occorre contestualizzare la
questione specifica da cui esso intende distanziarsi'. Il punto di

10 K. Barth, [.’Epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 2009°, 3. E opportuno notare
che Barth non considera soltanto il singolo nel paradosso della fede, ma si riferisce
sempre alla condizione di tutte le creature, alla condanna e salvezza della realta del
mondo: Barth, L'Epistola ai Romani, 78.

" Thidem, 4.

"2 Ibidem, 234; 251.

3 Thidem, 225.

' Barth, infatti, in seguito affermera che “non sarebbe impossibile”, “con una
piccola precisazione dialettica”, intendere “re/igic” come “concetto comprensivo di
cio che chiamo ‘fede e obbedienza™. «Ma il termine mi risulta troppo appesantito e



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 103

discussione ¢ il tentativo perseguito a partire dal secolo XVIII di
comprendere «il cristianesimo come una “specie” del “genere”
religionen®. Barth accusa questimpresa, avvenuta soprattutto
ad opera di Schleiermacher, di “religionismo”'. 1l teologo di
Breslavia aveva definito la religione come “sentimento” — ossia

atteggiamento di fondo dell’'uomo —, in favore dell’'Universo,

>
che, a sua volta, non si identifica con Dio, ma lo include, come il
tutto include una parte, perché I'Universo ¢ piu che Dio'". 1l fine
della religione ¢ quello di amare questo Universo e contemplarne
l'azione'™. Con il passaggio dall’ “oggetto” della religione al
“soggetto” religioso, si ha, in altre parole, una riduzione della
“rivelazione” a “religione” e di quest’ultima a sentimento di
‘dipendenza’. Quindi, ne consegue che questo pensiero non ¢

teologico, bensi antropologico. Schleiermacher, secondo Barth,

contaminato dall’abuso che ne ¢ stato fatto da 200 anni. Penso soprattutto all’abuso
apologetico. Non posso piu sentire o pronunciare la parola ‘religione’ senza asso-
ciarla spiacevolmente a quella che ormai nella storia della cultura contemporanea ¢
insegna del rifugio in cui la teologia protestante, e in parte anche quella cattolica,
pilt 0 meno precipitosamente comincio a ritirarsi quando le venne a mancare il
coraggio di lasciarsi guidare nel suo pensiero dall’oggetto, cio¢ dalla parola di Dio
[...]. Forse verra un tempo in cui si potra riparlare di religione senza implicazioni
negative e senza complessi [...]. Ma oggi non ¢ quel tempow: K. Barth, Iniziare dall'i-
nizio. Antologia di festiya cura di R.J. Exler e R. Marquard, Queriniana (Gdt 199), Brescia
1990, 37-38.

5 A. Milano, I/ contributo della teologia evangelica. 1. Karl Barth (1886-1968), in Storia
della teologia. 3. Da Vitus Pichler a Henri de Lubac, a cura di R. Fisichella, EDB 2015, 493.

' K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1ehre vom Worte Gottes. Prolegomena ur
kirchlichen Dogmatik, 1/2,Evangelischen Buchhandlung, Zollikon, 1938, 316.

" ED.E. Schleiermacher, Su/la religione. Discorsi a quegli intellettuali che la disprezzano,
Queriniana (Gdt 189), Brescia 1989, 125.

'8 Schleiermacher, Sulla religione. Discorsi a quegli intellettnali che la disprezzano, 91. Al-
trove, rivolgendosi sempre agli “intellettuali che disprezzano”, si legge:«io vi ho
mostrato che cosa ¢ propriamente religione; avete forse trovato alcunché che fosse
indegno della vostra cultura e della cultura umana piu elevatar», ibidem, 119.



104 CRISTIANO MASSIMO PARISI

ha condotto la teologia in “un vicolo cieco”", quindi ¢ necessatia
“una tivoluzione teologica”. Ecco allora che, mediante la
propria speculazione, Barth ha contestato il fondamento e la
legittimita cristiana della teologia in vigore da circa due secoli,
che si compiaceva di sviluppare le sue tesi in piena concordanza
con le tendenze fondamentali della cultura e del’'uomo moderni.
Cio in nome del teocentrismo, che ¢ la traduzione teologica del
“primo comandamento™?':
Barth rifiuta il discorso della “religione” cosi come giunto agli
inizi del secolo XX, perché in realta ¢ un “non dio”*; a cui il
pensiero liberale si sarebbe asservito. Questo impossibile versante
antropologico, che non rende 'uvomo credente, ¢ pero finalizzato
dal Nostro alla esaltazione della fede come salvezza. Tuttavia,
per quanto sia un segno negativo, ¢ anche un segno del divino
fuori di Esso: «a religione ¢ la possibilita, da parte dell'uomo,
di ricevere una impronta della rivelazione divina, di raffigurare,
rivivere, plasmare nelle forme visibili della coscienza umana
e delle creazioni umane la svolta, ’'avviamento, il movimento
dal vecchio al nuovo uomo, di assumere singolarmente o in
comunita un atteggiamento corrispondente alla via di Dio
verso gli uomini»®. Mediante la religione 'vomo puo diventare
consapevole del peccato, ma anche della grazia divina, della
schiavitu ma anche della liberazione, della rottura ma anche della

“Non avrai altri dei innanzi a me”.

Y Karl Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Gottingen Wintersemester
1923/24, hrg. von D. Ritschl, theologischer, Ziirich 1978, 461.

2 Barth, Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Géttingen Wintersemester 1923 /24,
462.

1 «Al posto degli assiomi delle altre scienze, nella teologia ¢’¢ il comandamento:
“Non avrai altri dei’ (Es 20,3)”, comandamento che precede ogni enunciato teologico
[...]- Niente di meno ovvio del fatto che la teologia non abbia in realta altri dei accan-
to al Deus ecclesiaehy: Barth, Iniziare dall'inizio. Antologia di testi,16.

* Barth, L'Epistola ai Romani, 25.

# Barth, L’Epistola ai Romanz,162.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 105

pacificazione. Barh invita a perseverare nella religione, affinché
Dio tocchi 'vomo con la grazia della fede, «perché [la religione]
¢ la possibilita di ricordarci di Dio»*. Quindi, linvito ¢ quello
di cercare “i doni migliori nella possibilita religiosa”, perché noi
«siamo uomini religiosi che adorano e attendono e si affaticano
con tutta ’anima, con tutto il cuore e con tutte le forze! Suscitare
la religione, mantenerla desta e curarla, ma anzitutto riformarla,
anzi, sempre di nuovo rivoluzionarla, ¢ un compito veramente
degno, piu di ogni altro nell’interno dell’'umanita»®, perché la
religione “rappresenta il divino, ¢ sua delegazione, sua impronta”.
ILa dimensione dualista del pensiero barthiano permane
all'interno della stessa idea di religione. Cio permette di cogliere
quegli aspetti non-negativi della religione, che rimangono tali,
perché Barth non giunge ad una sintesi del concetto stesso di
religione. Essa si rivela necessaria, pur se riletta alla luce della
nuova impostazione data al pensiero teologico. Si puo anche
aggiungere che il punto di partenza resta il teocentrismo, per cui
I'idea di religione andava necessariamente rivista anzitutto per
calibrarla alla luce del so/us Deus, per fatla poi diventareri-lettura
che si oppone allidea dominante degli ultimi due secoli.

1.1. La ri-scoperta della tradizione teologica cristiana e
del pensiero contemporaneo

Oltre al re-innesto in un “albero genealogico” — Paolo, Lutero,
Calvino, Kierkegaard —, nell'inverno del 1923/24 il Nostro
segue a Gottinga, dove era stato chiamato a tenere lezioni
accademiche, in qualita di uditore, il corso di E. Peterson su
“Tommaso D’Aquino”. Sempre a partire dal 1924 comincia a

24 Thidem, 249.
2 Thidem, 235.



106 CRISTIANO MASSIMO PARISI

elaborare le proprie lezioni di dogmatica, prestando attenzione
non solo alla ortodossia veteroprotestante, ma anche ai Padri
della chiesa antica e alla scolastica cattolica®. In questo periodo
si colloca anche la ri-scoperta della dottrina della Trinita. Se
consideriamo il contesto teologico?” in cui Barth si muove, lo
studio di questa dottrina assume un valore ancora piu grande,
perché evidenzia il suo coraggio, scevro da ogni pregiudizio
teologico, di sostenere una posizione ‘dissonante’ rispetto al
suo ambiente, la consapevolezza della necessita di dare alla
teologia del tempo una dimensione autenticamente evangelica,
recuperando elementi della tradizione teologica cristiana. 11
modo con cui Barth realizza questa operazione resta tuttavia
funzionale allo scopo richiamato in precedenza: garantire l'assoluta
sovranita di Dio nella sua rivelazione storica. In una lettera all’amico
Thurneysen®, infatti, il giovane svizzero parla di “insopprimibile

% Cf, E. Busch, Kar! Barth. Biggrafia, Queriniana, Brescia 1977, 139-140.

7 11 processo di marginalizzazione della dottrina trinitatia risaliva almeno al pe-
riodo illuministico ed era conseguente al processo di riduzione in senso morale del
messaggio cristiano che la filosofia della religione aveva messo in atto. Kant, del
resto, ne aveva sancito linsignificanza pratica, anche se nella Religione entro i limiti
della sola ragione non aveva rinunciato ad una sua interpretazione razionalistica come
esemplificazione della triplice funzione di Dio come “legislatore”, “governatore” e
“giudice”: cf, 1. Kant, La religione entro i limiti della sola ragione, a cura di M. M. Olivetti,
Laterza, Bari 1979, 151-163. La ‘semplificazione’ del Vangelo proposta poi da A.
von Harnack in L'Essenza del cristianesimo (1903) passava per una liberazione del
kérygma cristiano dalle sovrastrutture della filosofia greca che vi erano addensate nei
primi secoli della chiesa cristiana e, proprio in questa prospettiva, la dottrina della
Trinita appativa particolarmente debitrice della ellenizzazione del cristianesimo. In
generale essa, alla teologia protestante di inizio Novecento, segnata dallo storicismo
e affascinata dallideale di un cristianesimo adogmatico, dava 'impressione di mito;
idea, quest’ultima, condivisa anche da alcuni dei compagni di cammino di Barth
all’interno del movimento della teologia dialettica.

* Nel 1924 Barth scrive all’amico Thurneysen di capire «la Trinita come il pro-
blema dellinsopprimibile soggettivita di Dio nella sua Rivelazione e non posso negare il mio
applauso ad Atanasio, che deve essere stato un ragazzo coerente»: K. Barth - E.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 107

soggettivita”, ovvero del fatto che la soggettivita di Dio nella sua
rivelazione storica non viene meno. Naturalmente lo ¢ in una
forma diversa da quella eterna di Dio, per quanto internamente
corrispondente a quest’ultima. Per Barth, la dottrina della Trinita
costituisce innanzitutto una ‘soluzione’ al problema del rapporto
tra Dio e il mondo; mediante tale dottrina, infatti, si puo superare
la falsa alternativa tra I’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la
sua assoluta immanenza. Cio in quanto essa, coglie, ad avviso del
Nostro, una dialettica tra identita e diversita nella realta divina e
tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione storica.

Nell’elaborare questa operazione ermeneutica, Barth non
valorizza soltanto il dogma trinitario antico, ma guarda anche alla
contemporaneita. All'interno del pensiero filosofico e teologico
un posto speciale ¢ occupato da Hegel, il quale ¢ stato uno dei
pochi nell’'ambito della riflessione filosofica del suo tempo a
valorizzare la dottrina della Trinita e ad integrarla nel proprio
sistema filosofico™. Nella Christliche Dogmatikim Entwnrf’ Barth,

Thurneysen, Briefivechsel. Band. 2, 1921-1930, hrsg. von E. Thurneysen, Theologischer,
Zurich 1974, 254 (Barth 18. Mai 1924).

# In uno scritto della maturita, Barth ricorda come, durante gli anni Dieci, I"ami-
co E. Thurneysen, aveva proposto di intraprendere lo studio di Hegel, anche se poi,
egli ricorda, «non se ne fece nullan: K. Barth, Introduzione alla teologia evangelica. Con
un’appendice antobiografica sui rapporti Barth-Schleiermacher, a cura di G. Bof, Paoline, Ci-
nisello Balsamo, Milano (MI), 244. Sempre Barth, in un colloquio con alcuni parroci
e laici del Palatinato, nel 1953, ammettera di avere un certo debole per Hegel al pun-
to da “hegeleggiare un po’ ogni tanto”: cf, Busch, Kar/ Barth. Biografia, 348. Bisogna,
inoltre, tener presente che, tra gli anni Dieci e gli anni Cinquanta, Barth tiene lezioni
sulla storia della teologia protestante - ¢ su Hegel - nel semestre invernale 1932-33
e nel semestre estivo 1933 a Bonn, che sono state pubblicate, in tedesco, nel 1946 ¢
in italiano nei due tomi de La teologia protestante nel XIX secolo; nel 1olume 1. Le origini
compareloscrittosu Hegel(a cura di I. Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 429-465).

K. Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. 1. Die Lebre vom Worte Gottes. Prolego-
mena ur christlichen Dogmatik 1927, hrsg. von G. Sauter, Theologischer verlag, Ziirich
1982.



108 CRISTIANO MASSIMO PARISI

tuttavia, mostra considerazione non tanto per Hegel quanto per la
teologia speculativa che da lui ha preso le mosse e in particolare per
Ph. K. Marheineke, la cui sua opera Die Grund lebrenderchristlichen
Dogmatikals Wissenschaft (1827) «si presenta, inequivocabilmente,
come la dogmatica di un hegeliano ortodosso»’'. Trattando del
rapporto tra Parola e fede, Barth si riferisce proprio a quest’opera
scrivendo che «si tratta che lo spirito obbedisca e si rimetta allo
Spirito divino che si mostra come soggettoy, e aggiungendo
poi che «a parola di Dio ¢ proprio ‘la posizione di Dio nella
ragione»”. Torna l'idea della soggettivita divina che con la sua
parola si rende presente all'uomo e nell’'uomo, un’idea che ¢
appunto hegeliana nella misura in cui Dio ¢ pensato non come
sostanza astrattamente separata dal’'uomo, ma come Spirito che
si manifesta allo spirito umano. Il merito hegeliano ¢ a questo
riguardo innegabile per Barth: «non si puo certo negare che gli
hegeliani, pur in tutta ’'ambiguita che circonda anche loro su
questo punto, proprio qui abbiano visto decisamente meglio di
Schleiermacher e dei suoi. Noi conosciamo la parola di Dio non
mediante noi stessi e in noi stessi, ma noi la conosciamo mediante
Dio e in Dio»™®.

In un ulteriore passo riconosce ad un altro teologo, I.
A. Dorner, e alla sua dogmatica, il voluminoso Systen der
Christlichen Glanbenslehre (1879)*, il merito di aver rilevato che la
«comprensione e la cura del concetto trinitario di Dio», che la

1 K. Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. 1a storia, a cura di L.
Mancini, Jaca Book, Milano 1972, 73.

2 Barth, Christliche Dogmatik im Entwurf. 1. Die Lehre vom Worte Gottes. Prolegomena
zur christlichen Dogmatik 1927,130.

3 Ibidem, 136-138.

** Barth, La teologia protestante nel XIX secolo. Volume 2. La storia, 169: la sua opera
¢ «una speculazione su Dio che supera in maniera sufficientemente grandiosa uno
Schleiermacher e uno Hegel».



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 109

teologia protestante moderna non ha avuto, avrebbero preservato
dallintraprendere la «via che dal pietismo e dal razionalismo
porta a Schleiermacher, la quale non priva la fede soltanto delle
opere «ma anche del [suo] oggetton™. Proptio la dottrina trinitatia
sarebbe sotto questo profilo la migliore garanzia del principio
protestante del «sola fide», poiché lega la fede alla rivelazione e
fa di essa non “un secondo elemento (Zweites) accanto a Dio”,
«ma un secondo elemento in Dio stesso»™. Queste premesse
conducono, inevitabilmente, verso una riflessione piu sistematica
sulla dottrina trinitaria; cio avviene nei Prolegomena alla Kirchliche
Dogmatik.

C¢ qualcos’altro che prelude al rifacimento della Dogmatica
¢ristiana. Il nuovo pensiero teologico, che si sta delineando sempre
piu, ¢ condotto, come abbiamo accennato, in polemica con il
pensiero liberale, ossia con una teologia che parte dall’esperienza
umana, che, come tale, secondo il Nostro, non puo giungere a
Dio. Dal dibattito serrato con il maestro Harnack, Barth avverte
il bisogno di approfondire il proprio metodo teologico e lo fa
utilizzando il pensiero di Anselmo d’Aosta”. 1l giovane svizzero,
interpretando I'argomento anselmiano in prospettiva teologica,
afferma che Dio puo essere pensato nei termini anselmiani
solo in base alla Rivelazione. Soltanto a partire da questo
punto il pensiero, seguendo 'andamento della Rivelazione, puo
lluminarla razionalmente dall’interno; in tal modo, la ragione
teologica si qualifica come intelligenza della fede, la quale, a
sua volta, interroga la ragione: Fides guaerens intellectum diviene

> Barth, Christliche Dogmatik in Entwurf, 267.

% Barth, Christliche Dogmatik in Entwurf, 267.

7 Nei paragrafi 2-4 del Proslogion vi ¢ I'argomento anselmiano comune-
mente detto prova a prioti (o ontologica) dell’esistenza di Dio.



110 CRISTIANO MASSIMO PARISI

il dtolo del libro di Barth sul pensiero di Anselmo®™. Sebbene
si possa discutere se la lettura di Barth rifletta I'intenzione del

monaco medioevale’

?, Popera ¢ preziosa quanto alla metodologia
teologica e, secondo Barth, segna un importante punto di svolta

della propria teologia. Il libro viene pubblicato nel 1931.

2. “L.A RADICE DELLA DOTTRINA TRINITARIA”*

I1 punto di partenza della rielaborazione della dottrina si trova
nell’identita tra la Rivelazione, la Parola e Dio stesso'’. Questa
identita di Dio con Se stesso dice I'assoluta sovranita di Dio nella
sua Rivelazione e del fatto che la sua «divinita (Gother?) nella

* K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweisder Existenz; Gottes in Zusammen
hangseines theologischen Programms, Chr. Kaiser, Minchen, 1931. Trad. it. a cura di V.
Vinay col titolo La prova dell esistenza di Dio, nel vol. Filosofia e Rivelagione, Silva, Mila-
no, 1965. Nuova traduzione a cura di M. Vergottini nel vol.: K. Barth, Anselpo d’Aosta.
Fides quaerens intellectum. La prova dell esistenza di Dio secondo Anselmo nel contesto del suo
programma teologico, Morcelliana, Brescia, 2001, 43-238.

¥ Nardin afferma che Barth, oltre ad aver rilevato 'unita di pensiero di Ansel-
mo e la sua valenza teologica, ha avuto il merito di «aver definitivamente recuperato
Anselmo alla teologia, superando la prospettiva del XIX secolo e dei primi decenni
del XX, in cui gli scritti anselmiani [...] erano letti in chiave filosofica [...]. Cio
che Barth non rileva ¢, invece, I'atteggiamento fondamentale di Anselmo quale
obbedienza all’autoritas papale. “Il suo [di Barth| errore principale sta pero nell’aver
completamente disconosciuto 'autentico Sigim Leben di questo [Anselmo] pensie-
ro: esso ¢ ancorato all’'obbedienza verso I’Apostolicus, il successore di Pietro” (C.
Viola, Anselmo d’Aosta. Fede e ricerca dell’intelligenza, Jaca Book, Milano 2000, 112).
Ancora si avverte la lettura 7iformata con cui Barth ‘vede’ Anselmo»: R. Nardin, I/ Cur
Deus homo di Anselmo d’Aosta. Indagine storico-ermenentica e orizzonte tri-prospettico di una
eristologia, .UP, Roma 2022, 36-37.

4 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1 ebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirch-
lichen Dogmatik, ersterhalbband (1/ 1), EN'Z-Vetlag, Zirich 1964, 320.

U Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1 ehrevon Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 321.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 111

Bibbia significhi liberta, autonomia ontologica e noetica»*. La
Rivelazione, quindi, ¢ la radice della dottrina trinitaria®; questa ¢
da intendere non solo come «una necessaria e appropriata analisi
della Rivelazione, che, a sua volta, ¢ interpretata correttamente dal
Dogma»*, ma anche come una «adeguata interpretazione della
Bibbia»*. Come avviene cio? Barth nella Rivelazione distingue
un soggetto che agisce, il contenuto dell’azione e leffetto di
quest’ultima. Il secondo momento ¢ quello centrale, in quanto
esplica il concetto stesso di Rivelazione: quest’ultima, infatti, ¢ un
auto-svelamento (Se/bstenthiillung) di Dio che si produce mediante
un modo d’essere (Seznsweise) che lo rende visibile al’'uomo e che
¢ diverso da quello di Dio in sé — inaccessibile per 'vomo —,
eppure che ¢ ancora una volta Dio. Tale “modo d’essere” ¢ «un
Dio nuovo in Dio, una differenza di Dio da Se stesso [...], non
una realta subordinata a Dio, ma un modo di essere in cui puo
essere anche per noi»™. La sovranita di Dio si dimostra dunque
nel suo distinguersi da Se stesso, senza pero cessare di essere
Dio: «|Egli] si manifesta come Padre, vale a dire come il Padre del
Figlio, in cui prende una forma (Gestalf) troppo buona per noi.
Dio Padre ¢ Dio, che sempre, anche prendendo forma (Gestal?) nel

¥ Ibidem, 323. In altre parole, Dio viene incontro all’uomo come Signore, os-
sia in modo assolutamente libero, e ’accettazione della sua Rivelazione non trova
altro fondamento che nella Rivelazione stessa. Barth non esita in questo contesto
a riprendere espressioni che aveva usato anche nel Rowerbrief, affermando che «la
Rivelazione avviene (geschieh?) verticalmente dal cielo, giunge (fillf) all’uvomo in coin-
cidenza con cio che egli, proprio in questo luogo, proptio in questo tempo e pro-
prio in questo contesto sta vivendo; [giunge] ora e proptio a quest'uomo: proptio
in questa fase della sua vita interiore ed esteriore, con la differenza che questa sua
contingenza storica ¢ ora di nuovo comprensibile e spiegabile in tutte le dimensioni
possibili»: zbidens, 348.

B Thidem, 326.

4 Thidem, 3217.

I,

4 Thidem, 334.



112 CRISTIANO MASSIMO PARISI

Figlio, ¢ il libero fondamento e la libera forza della sua divinita nel
Figlion"". Permane, nella Rivelazione, una dialettica di svelamento-
velamento; questa, infatti, non si risolve in una terza grandezza,
poiché la dimensione tensionale ¢ elemento costitutivo della
Rivelazione stessa: «poiché vi ¢ un velamento di Dio, puo esservi
uno svelamento, e soltanto nella misura in cui vi ¢ velamento
e svelamento, pud esservi un’auto-comunicazione di Dio»™. Per
mezzo della Rivelazione Dio vuole farsi conoscere all'uomo e
instaurare una relazione con lui. Questa intenzione ¢ realizzata da
Dio in quanto Spirito, «il miracolo della presenza reale dell'uomo
nella Rivelazione»"’; «senza questa rivelazione storica di Dio, la
rivelazione non sarebbe tivelazione. La rivelazione di Dio fa del
rapporto tra Dio e 'uomo lincontro efficace tra Dio e 'uomo»™.
E solo la Rivelazione storica di Dio a rendere cid possibile e in
questo agire non si ha una commistione tra I’elemento divino e
quello umano, bensi l'attestazione dell’assoluta sovranita divina.

2.1. I/ Dio triuno: un’analisi

Abbiamo detto che Barth si avvicina alla dottrina della
Trinita per trovare una ‘soluzione’ al problema del rapporto tra
Dio e il mondo; in altre parole, egli spera di superare la falsa
alternativa tra ’assoluta trascendenza di Dio al mondo e la sua
assoluta immanenza. Cio in quanto essa coglie, ad avviso del
Nostro, una dialettica tra identita e diversita nella realta divina
e tra nascondimento e velamento nella sua manifestazione

47 Ibidem, 342.

B Ibidem, 383.

¥ Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1 ehrevon Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 350.

0 Tvi.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 113

storica. A monte di questo tentativo di soluzione, vi ¢ una precisa
intenzione: salvaguardare I'assoluta sovranita di Dio nella sua
rivelazione storica. In altri termini, Dio ¢ 'origine da cui proviene
la rivelazione, nonché la figura in cui si riproduce la rivelazione
e leffetto del suo essere rivelato in noi. Questo venire di Dio
all’'uomo ¢ il cammino del Figlio che, in quella decisione originaria
presa nell’unita dello Spirito tra il Padre e il Figlio obbediente, ¢
stato destinato all’'unione con 'uomo Gesu. I’essere di Dio non ¢
quindi un’unita neutrale rispetto a questa distinzione, ma ’essere
dell’'unico Dio ¢ in Sé distinto nel triplice modo costitutivo
del suo rivelarsi: «¢ Dio che si tivela. E attraverso se stesso
che si rivela. E se stesso colui che Egli rivela. Se noi vogliamo
veramente comprendere la rivelazione a partire dal suo soggetto,
a partire da Dio, bisogna innanzitutto che comprendiamo che
questo soggetto, Dio, il rivelatore, ¢ identico all’azione attraverso
la quale egli si rivela e identico anche all’effetto di questa azione
rivelatrice»’'. Questo ¢ anzitutto il senso della collocazione della
dottrina della Trinita nei Prolegomena; essa, infatti, «risponde
allinterrogativo sul Dio che si rivela nella rivelazione»™ e alla
domanda su chi sia il Dio che si rivela «la Bibbia risponde in una
maniera che conduce a riflettere sul carattere trinitario di Dio»*.

Destinatario della rivelazione € 'uomo. Tuttavia, la creaturalita
diventa luogo della Rivelazione a partire dall'uvomo Gesu, con la
cui umanita Dio si ¢ identificato. Il rapporto tra I'essere di Dio e
la sua rivelazione va compreso a partire dal rapporto tra essere
di Dio e 'umanita di Gesu. Dio si rapporta al’'uomo Gesu in
quanto decide di mettersi in relazione e puo farlo, perché ¢ in
Se stesso autorelazione. Da cio consegue che Dio si rapporta

S Tbidem, 312.
2 Ibidem, 329.
5 TIbidem, 319.



114 CRISTIANO MASSIMO PARISI

all’'uvomo liberamente e I'accesso alla realta di Dio avviene per
'uomo solo nell’accoglienza dell’evento della rivelazione, la quale
«¢ in tutte le circostanze I'annuncio del regno e della signoria
di Dio [...]. L’essere il Signore ¢ P'essere di Dio che si rivela.
[...] Avere un Signore ¢ per 'nvomo ricevere cio che Dio gli
dona nel momento in cui 'uvomo accetta la rivelazione di Dio.
[...] L'uvomo non sa che c’¢ un Signore, che egli ha un Signore
e che questo Signore ¢ Dio. Attraverso la rivelazione egli lo sa.
La rivelazione ¢ la rivelazione della signoria di Dio»**. Dio ¢ il
Signore che si rivela e nel termine “Signore” ¢’¢ tutta la dottrina
trinitatia seguente™. Da qui, infatti, si pone la questione trinitatia:
«possiamo comprendere questa proposizione [Dio si rivela come
Signore] in un triplice significato senza attentare alla sua unita?
E possiamo comprenderla nella sua unita senza attentare al suo
triplice significator»™. Per la dottrina trinitaria la frase “Dio che
si rivela come Signore” indica /atto della rivelazione, la sua forma e il
suo significato a partire dal fatto che lessere di Dio, inaccessibile all’nomo,
st rivela all'womo: “Dio si rivela” significa che «si svela, che Dio si
rende presente, manifesto, conosciuto appunto come Dio, che
prende domicilio presso la storia dell'uomo, che egli si offre come
un oggetto della percezione umana, dell’esperienza, del pensiero
e della lingua umana»’’. Nello stesso tempo, il rivelarsi di Dio
comporta una novita in Dio, “un nuovo modo di essere Dio”. St
tratta di «una distinzione di se stesso all’interno del suo mistero,
un nuovo modo di essere Dio, del tutto eminente, e tale che egli

> Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die 1ehrevom Wort Gottes. Prolegomena ur kirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 323.

% Ivi: «cio che noi chiamiamo la radice della dottrina trinitaria ¢ dunque la
proposizione: Dio si rivela come il Signore e cio¢ la rivelazione attestata dalla
Scrittura.

5 Thidem, 331.

7 Ibidem, 333.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 115

possa essere il Dio per noi [...]. Ecco cosa afferma il fatto della
rivelazione: appartiene a Dio di distinguersi da se stesso, di essere
Dio in sé e al contempo di essere ancora una volta Dio in un
modo visibile e cio¢ in una forma che ¢ distinta dal suo essere
invisibile»™. Questa nuova forma di Dio, che altro non esprime
che la signoria di Dio, ¢ la liberta di Dio di distinguersi da sé
restando se stesso: «che Dio voglia e possa divenire cosi ineguale a
se stesso, che egli non sia solamente Dio in un’eternita insondabile
e nel suo mistero eterno ma anche in una forma temporale —
questo potere e questo volere, questa azione reale di Dio, noi
abbiamo il diritto di comprenderle come una prima conferma
della nostra tesi: Dio si tivela come Signore»”. Iautosvelamento
di Dio ¢ Dio nel modo di essere del Figlio, mentre il modo di
essere nascosto di Dio ¢ il Padre. Bisogna inoltre precisare che
non c’¢ una forma del Padre che non abbia gia in sé il Figlio e non
c’¢ una forma di Dio precedente questo modo di essere svelato
da sola: «Dio il Padre non ha una forma che nel momento in cui
prende forma nel suo Figlio. In tutta la rivelazione biblica, Dio
non cessa mai di essere rivelato in questo senso come il Padre,
ed ¢ questo che noi intendiamo quando diciamo che egli si rivela
come il Signore. ILa paternita di Dio ¢ dunque la signoria di Dio
nella sua rivelazione»®. Dio, rivelandosi, si pone in relazione con
I'uvomo e da questo fatto emerge un terzo significato della signoria
di Dio: proprio perché Dio puo entrare in relazione con 'uvomo ¢
Signore e, facendolo, si rivela come Spirito del Padre e del Figlio
che si apre, si comunica all'uomo. Ora il destinarsi di Dio presso
I'uvomo ¢ il modo di essere di Dio che assume la forma della
storicita, il suo essere Signore nel modo di essere dello Spirito

3 Ibidem, 334.

5 Ibidem, 334.

9 Barth, Die kirchlicheDogmatik. Die 1ebrevom Wort Gottes. Prolegomena zur kirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 342.



116 CRISTIANO MASSIMO PARISI

Santo®’. Secondo la testimonianza biblica, la signoria di Dio in
questo terzo senso ¢ il tratto caratteristico della sua rivelazione:
«Dio si rivela come lo Spirito, non come un qualsiasi spirito, non
come un secondo piano della spiritualita dell'uomo, ma come lo
Spirito del Padre e del Figlio, dunque come un solo e medesimo
Dio che, nella sua unita, si apre e si comunica all’'uomo [...]. 1l
fatto che Dio ¢ Spirito secondo Gv 4,24, tale ¢ la signoria di Dio
nella sua rivelazione»®. Ma la stessa Trinita «non esiste solamente
nella rivelazione ma in Dio stesso, e che, di conseguenza, noi
non dobbiamo considerarla come una manifestazione propria
all’economia della salvezza, ma come una realta immanente a
Dio»®. Per Barth, quindj, la rivelazione ci permette di incontrare
il Dio triuno, che non entra in conflitto con la divina unita. Ogni
modo di essere ¢ fondato sull’'unica deita e Dio ¢ tale solo in
questi modi di essere.

2.2. “Senso” della dottrina trinitaria barthiana

Uno degli elementi peculiari della dottrina barthiana della
Trinita ¢ l'uso del termine «personalitay (Personlichkei?), per
indicare I'unica essenza divina, preferendolo a quelli antichi di
deitas o di essentia divina, a motivo dell'impressione che questi
ultimi suscitano di «parlare di Dio come di un Neutrunm», come
un qualcosa anziché come un qualcuno. Si tratta di un termine

S Ibidem, 350: «che Dio possa fare cio che affermano i testimoni biblici, che egli
possa non solo prendere una forma senza cessare di dimorare liberamente presso
se stesso, ma ancora divenire Dio per questo o quell'uvomo, che Peternita divenga
un istante del nostro tempo, tale ¢ il terzo significato della signoria di Dio nella sua
rivelazione.

$2 Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 351.

9 Ihidem, 352.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 117

che «e il prodotto della lotta contro il naturalismo e il panteismo
moderni»®. Tuttavia, se pud essere impiegato per definire 'essenza
divina, non lo puo essere per indicare le forme d’essere divine,
poiché esso indica una “soggettivita autocosciente”. Proprio
per evitare il rischio di confondere il termine «personalita» con
quello di «persona» conviene preferire a quest’ultimo quello di
«modo d’essere» (Seimsweise). Nonostante 'uso consolidato nella
tradizione teologica del termine «personay, infatti, le perplessita
a suo riguardo non sono mai venute meno; lo stesso Agostino
le ha espresse con chiarezza legittimandone I'uso soltanto per la
mancanza di qualcosa di meglio (De #rin. 179, V11 4)*. La ripresa
di questo termine da parte della teologia medioevale, di Tommaso
d’Aquino in particolare, non avrebbe poi contribuito a chiarire
i dubbi sul fatto che il suo uso non introduca nell’'unita divina
una pluralita di sostanze o una ripartizione dell’unica sostanza
divina e anzi ¢ semmai da apprezzare la distanza che Tommaso
ha sottolineato tra il significato che il termine persona assume nel
suo uso generico e quello rifetito a Dio (5. 7. gun. 29, art. 4¢). 11
vantaggio di questa variazione terminologica consente di riportare
alla luce il senso di termini usati dalla chiesa antica, come quello
di ipostasi, che «significa subsistentia (non substantia), cio¢ significa
modo d’esistere di un ente»”’, ma anche di definizioni come quella
di Tommaso che parla delle persone divine come «res subsistentes in
natura divina», di Calvino che definisce la persona come «subsistentia
in Dei essentiay (Instit. 1, 13, 6) o ancora di teologi cattolici moderni
come M. Scheeben o B. Bartmann, che parlano delle persone

 Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena urkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 370.

5 Ibidem, 375.

¢ Tbidem, 376.

7 Ibidem, 379.



118 CRISTIANO MASSIMO PARISI

divine come diverse forme di possesso della sostanza divina®.
I1 vantaggio ¢ dunque quello di esprimere in modo piu chiaro
I'inseparabilita delle persone divine dalla natura divina e dunque
la sua unita. II rischio, poi, relativo dell’accentuazione dell’unita
divina a discapito della distinzione reale ¢ evitabile aggiungendo
al termine Seinsweise aggettivo eigentiimliche — “proprio”, “unico”
—, per timarcare, appunto, la distinzione interna all’unita®.
Tenuto conto di questo, la differenza dei tre modi d’essere divini
¢ dunque comprensibile a partire dalle relazioni originarie che
caratterizzano I'unita divina. Intendere le «persone» divine come
«modi di essere» — quindi come relazioni originarie dell’unita
divina — permette di rendere meglio ragione della reciproca
inerenza di esse, per come ¢ formulata dalla stessa dottrina della
pericoresi.

Per chiarire la natura delle relazioni intra-divine, anche Barth
sente il bisogno di usare delle immagini: cosi, «come Padre, Dio
¢ il donatore, come Figlio colui che riceve e donatore a sua volta,
come Spirito colui che riceve in forma pura. B I'Inizio, senza il
quale non c¢’¢ meta e fine, il Centro, che puo essere solo dall’inizio
e senza il quale la fine non sarebbe, e la Fine, che ¢ interamente
dall’inizio. E il Patlante, senza il quale non ci sarebbe alcuna parola
e alcun senso, la Parola, che ¢ la parola dell’oratore e il portatore
del senso, il Senso che ¢ anche il senso dell’oratore cosi come la
sua parolan™. Ma queste immagini sono ben lungi dall’illustrare
il mistero dell’'unita divina che ¢ trina sicché questi tentativi
della teologia non sono altro che espressioni di quello «sforzo

% T.a locuzione “modo d’essere” non deve assolutamente essere considerata

come un indice di modalismo. Essa, scrive Barth, «¢ la traduzione letterale del
termine froposuparxeos gia utilizzato nei dibattiti della Chiesa primitiva»: ibidens, 379.
9 Ihidem, 381.
" Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 384.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 119

razionale per il mistero»’', che ha come scopo proprio quello di
rendere visibile e comprendere il mistero come tale. Questo si
radica ancora una volta nel fatto che per quanto Dio manifesti
nella sua Rivelazione qualcosa della propria essenza e dunque
non sia possibile contrapporre astrattamente ad un Dio per noi
un Dio in sé, tuttavia egli rimane libero nella sua rivelazione: «Dio
si da all’'uomo interamente nella sua rivelazione. Ma non cosi da
arrendersi all’'uomo. Egli, agendo, dandosi, rimane libero»’.

Per Barth, quindi, /a dottrina trinitaria risponde alla domanda sul
soggetto della Rivelazione, ovvero alla domanda su chi sia il Dio che si rivela
all'womo — questo il senso della dottrina trinitaria. Ma a questa
domanda si risponde soltanto a partire dalla rivelazione stessa di
Dio; in altre parole «a dottrina trinitaria ecclesiale ¢ un cerchio
chiuso in $é»” e la sua funzione ¢ quella di respingere idee come
il “subordinazionismo” da una parte e il “modalismo” dall’altra,
ossia una disparita di grado e valore tra 1 “modi di essere” divini
e quella di una estraneita del’economia divina a Dio stesso,
pensieri che periodicamente emergono nella storia della teologia
e della chiesa; nello stesso tempo, vi ¢ la possibilita di affermare
che il Dio che si rivela all'uomo, che con lui si riconcilia e che lo
redime, ¢ lo stesso Dio che lo ha creato™.

Nella trattazione della dottrina trinitaria, quindi, si deve
considerare nello stesso tempo 'unita di Dio nella triplicita dei
suoi modi di essere e la triplicita dei modi di essere di Dio nella
sua unita. Tuttavia, dal momento che ai fini espositivi si finisce
con il porre lattenzione troppo sull’unita o sulla triplicita «il
senso completo del concetto di trinita (tri-unita) non potra mai

1biden, 388.
1biden, 391.
1biden, 400.
Tbiden, 401-403.

[P I
PN



120 CRISTIANO MASSIMO PARISI

essere identico che per un’operazione dialettica»” che permetta,
allo stesso tempo, di unire e distinguere le due formule. Punto di
partenza per I'analisi dei modi di essere propri dell’unico Dio ¢
la rivelazione. Dio interviene anzitutto come Creatore e Signore
dell’esistenza e il Dio di cui si parla «¢ Gesu di Nazareth che ¢
il Signore, questo dice la testimonianza biblica, ¢ Lui che mette
'uomo a contatto con una sovranita assoluta. E lui il Dio che si
rivelan’. Tuttavia, che Gesu di Nazareth sia il Signore “non ¢ una
verita che va da sé”; se, infatti, Gesu di Nazareth ¢ stato veramente
un uomo, I’equazione “Gesu ¢ il Signore” non puo essere posta,
perché 1 due termini non sono direttamente identificabili,
sebbene, per fede, lo divengano. Secondo il Nuovo Testamento
la vera divinita identica alla nozione di Signore appartiene a un
essere assolutamente diverso dall'uomo Gesu. La signoria di
Gesu di Nazareth ha la sua radice nel fatto che altro non ¢ che «la
manifestazione, I'esercizio e applicazione della signoria di Dio il
Padre»”. In altre parole, Barth, nel tentativo di identificare chi ¢
colui che la Scrittura chiama “Signore”, parte dalla professione di
fede “Gesu ¢ il Signore” e la confronta con I'annuncio fatto da
Gesu, con quanto ha detto, con la sua testimonianza e nota che
ogni cosa conduce al Padre™. Ma tutto cio si comprende alla luce
della Pasqua, poiché «¢ alla rigorosa frontiera della croce che la
volonta di Dio diviene visibile»”, che Dio appare come Creatore
e Signore della nostra esistenza, come colui che domina sulla

> Barth, Die kirchliche Dogmatik. Die Iebrevom Wort Gottes. Prolegomena zurkirchlichen
Dogmatik, ersterhalbband (1/1), 389.

" Ibidem, 405.

" Ibidem, 406.

8 Ihidem, 407: «la testimonianza di Gesti su se stesso non costituisce uno dei temi
dell’evangelo che egli annuncia, ma ¢ 'espressione del fatto che egli ha coscienza di
essere il cammino verso il Padre».

" Ibidem, 408.



“DIO SI RIVELA COME SIGNORE” 121

nostra vita e sulla nostra morte e questi «¢ Dio il Padre attestato
nella Scrittura e rivelato in Gesu Cristo»®.

In luogo di una conclusione. Con Barth oltre Barth

Barth ¢ il chiaro esempio per comprendere che non esiste
una definitiva soluzione teologica. Paradossalmente, mentre si
cerca tra le tante pagine di cui si compone la sua opera qualche
intuizione che possa nuovamente dare luce su una situazione o
addirittura additare una via, ecco che il Nostro, in una lettera
dell’ultimo periodo, nella quale getta uno sguardo complessivo
sul suo cammino di pensatore, scrive:«un buon teologo non abita
un edificio di idee, di principi, e di metodi. Ci passa in mezzo,
per ritrovarsi all’aperto. Resta in cammino. Ha davanti agli occhi
la lontananza, gli alti monti e I'infinito mare di Dio — e proprio
anche questo lo rende sicuramente molto vicino agli altri buoni e
cattivi, felici e infelici, cristiani e pagani, occidentali e orientali, per
i quali puo essere in tutta modestia un testimone»®'. Barth ¢ colui
che vivendo “tra i tempi” invita ad andare ‘in un nuovo tempo’,
perché «continuare il lavoro significa sempre ricominciarlo»®. In
altre parole, chi intraprende il lavoro teologico non puo limitarsi
a costruire su fondamenti posti in passato, ma ¢ tenuto ogni volta
a ricominciare daccapo®. In sede conclusiva, mi limito ad alcune
considerazioni, che aprono a nuovi approfondimenti. Tuttavia,
concludere, alla luce di quanto appena ri-portato, non puo che
significare ri-cominciare lo studio della dottrina di Barth per
andare oltre Barth.

89 Ibidem, 409.

8 Barth, Iniziare dall'inizio, a cura di R.]. Exler ¢ R. Marquard, (gdt 199) Queriniana,
Brescia, 1990, 176-177.

8 Barth, Iniziare dall'inizio, 13.

8 Tvi.



122 CRISTIANO MASSIMO PARISI

II presente lavoro, che rappresenta solo un’introduzione al
suo pensiero trinitario, lascia aperte alcune questioni, che provo
ad elencare. Anzitutto, la critica® circa il fondamento della
dottrina trinitaria, che ha, come corollario, il superamento di
un debito con Iidealismo; il rifiuto del concetto di persona e la
contrapposizione tra conoscenza naturale di Dio e rivelazione.
Ognuno di questi aspetti andrebbe sempre valutato facendo
parlare lo stesso Barth, per giungere a una comprensione il piu
possibile oggettiva del suo pensiero. Lo stesso tema dell’analogia
entis, per 1l qualeBarth era partito dallidea espressa nel primo
volume della Dogmatica, secondo la quale era linvenzione
dell’antiCristo, per poi successivamente ammettere che l'idea
di analogia non poteva essere eliminata dalla teologia. Infine,
I'analisi del rapporto tra la Croce e il mistero del Dio trino. Al di
la di queste considerazioni lapidarie, resta la convinzione che una
piu corretta comprensione di uno dei teologi piu innovativi del
XX secolo possa essere di aiuto nel panorama teologico odierno,
in particolare a livello ecumenico.

# Pannenberg ¢ stato tra i primi a muovere osservazioni critiche circa il fonda-
mento della dottrina trinitaria di Barth: W. Pannenberg, Teologia sistematica. 1 olume 1,
Queriniana, Brescia 1990, 333-343



