
De la fe a la esperanza mediante la caridad
Aportes paulinos para vivir en esperanza

José María de Miguel González, OSST
Secretariado Trinitario

Salamanca

Resumen: La cultura moderna ha ido desplazando a Dios dejando al 
hombre solo consigo mismo, haciéndole creer que él es el único artífice de sí 
mismo y de su destino. Porque el hombre de nuestro tiempo aparenta vivir 
como si estuviera contento, y por eso monta diversiones y pasatiempos para 
olvidar que no tiene esperanza. Cultivar hoy una espiritualidad de esperanza 
es algo sumamente necesario, quizá sea esta una de las aportaciones 
más importantes del testimonio cristiano; lo ha sido siempre, porque 
es consustancial con la misma fe que profesamos, pero en las actuales 
circunstancias tiene una urgencia especial. El punto de arranque es siempre 
la fe, no una fe intelectualista centrada en conceptos, sino una fe que obra 
por la caridad. Es la fe que abre las puertas de la esperanza y con ella el 
acceso al reino de Dios, término último de la peregrinación por esta tierra.

Palabras clave: Fe, esperanza, espiritualidad, compromiso, jubileo 
paulino, evangelización.

                             	      Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 41-96



42	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

Abstract: Modern culture has been displacing God, leaving man alone 
with himself, making him believe that he is the only creator of  himself  
and his destiny. Because the man of  our time appears to live as if  he were 
content, and that is why he has fun and pastimes, to forget that he has 
no hope. Cultivating a spirituality of  hope today is something extremely 
necessary; perhaps this is one of  the most important contributions of  
Christian testimony; It has always been, because it is consubstantial with 
the same faith that we profess, but in the current circumstances it has a 
special urgency. The starting point is always faith, not an intellectualist faith 
focused on concepts, but a faith that works through charity. It is faith that 
opens the doors of  hope and with it access to the kingdom of  God, the 
ultimate end of  the pilgrimage on this earth.

Keywords: Faith, hope, spirituality, commitment, Pauline jubilee, evan-
gelization.

Introducción

En un tiempo sacudido fuertemente por la incertidumbre del 
futuro, incertidumbre que afecta a los pueblos y a los individuos, 
a las instituciones públicas y privadas, y a la propia Iglesia de 
arriaba abajo, in capite et in membris, poner de relieve la importancia 
de cultivar la esperanza es un trabajo arduo, sumamente necesario. 
Porque “la crisis del presente consiste en que todo lo que podría 
darle sentido y orientación a la vida se está derrumbando. La vida 
ya no se apoya en nada resistente”1. Para un cristiano la piedra 
angular que mantiene firme el edificio de la vida es Jesucristo 

1 Byung-Chul Han, Vida contemplativa. Elogio de la inactividad, Taurus, Madrid 
2023, p. 63, y en la siguiente página afirma: “El corazón humano no puede brindar 
hoy ningún refugio a la perennidad […] Nos apartamos de cualquier forma de ‘para 
siempre’. Abjuramos de las prácticas que toman mucho tiempo, como la fidelidad, 
la responsabilidad, la promesa, la confianza y el compromiso. La vida es gobernada 
por lo provisional, por lo a corto plazo y por lo inconstante”.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 43

(cf. Sal 118/117,22) en quien tenemos puesta nuestra esperanza 
(cf. Col 1,27). Pero como la esperanza arraiga en la fe y sin ella es 
imposible hablar de esperanza teologal2, por eso ante todo hay que 
partir de la fe sometida diariamente a virulentos ataques. Todos 
conocemos a personas que un día fueron creyentes y hoy ya no 
practican o sólo esporádicamente aparecen por la iglesia3. Dentro 
del propio entorno familiar o de amistad habrá también alguno al 
que no le dice nada la religión o que incluso afirme que él o ella no 
creen en Dios. Convivimos con hombres y mujeres no creyentes 
y apenas nos distinguimos unos de otros. Ciertamente, los no 
creyentes parecen tenerlo más claro: han sustituido la fe en Dios 
–los que la han tenido alguna vez– por el buen aprovechamiento 
de los tiempos y espacios de ocio. Se emplea mejor la mañana del 
domingo con chándal y deportivos, disfrutando de un paseo por 
el campo, o descansando de la larga noche del viernes y sábado, 
que reuniéndose en una iglesia para la misa dominical. De tal 
manera parecen más atractivas las actividades no religiosas que 

2 Según Benedicto XVI en su encíclica Spe salvi sobre la esperanza cristiana 
[30/11/2007], «‘esperanza’ es una palabra central de la fe bíblica, hasta el punto de 
que en muchos pasajes las palabras ‘fe’ y ‘esperanza’ parecen intercambiables. Así, 
la Carta a los hebreos une estrechamente la ‘plenitud de la fe’ (10,22) con la ‘firme 
confesión de la esperanza’ (10,23). También cuando la Primera Carta de Pedro exhorta 
a los cristianos a estar siempre prontos para dar una respuesta sobre el  logos –el 
sentido y la razón– de su esperanza (cf. 3,15), ‘esperanza’ equivale a ‘fe’. El haber 
recibido como don una esperanza fiable fue determinante para la conciencia de los 
primeros cristianos, como se pone de manifiesto también cuando la existencia cris-
tiana se compara con la vida anterior a la fe o con la situación de los seguidores de 
otras religiones. Pablo recuerda a los Efesios cómo antes de su encuentro con Cristo 
no tenían en el mundo «ni esperanza ni Dios» (Ef  2,12)» (n. 2).

3  Recientemente un autor refiriéndose a Italia habla de “il crollo della pratica 
religiosa e il vero e proprio vuoto o salto nella trasmissione della fede, peraltro ben 
anteriore al 1989. Non è un mistero che per la stragrande maggioranza dei giovani 
le chiese siano dei non luoghi […] Esse sono luoghi strani, nei quali si fa non si 
sa bene che cosa” (O. De Bertolis, “La solitudine dei giovani”, La Civiltà Cattolica, 
2024 I, 522).



44	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

las prácticas religiosas tienen cada vez menos partidarios, o sea, 
menos asistentes. Hay una crisis de fe que afecta a mayores, a 
adultos, a jóvenes, a adolescentes y a niños. En todas las edades 
hay gente que tiene dificultades para creer, para mantener el tipo 
religioso4.

¿Por qué la fe hace hoy crisis? El Papa Benedicto hablaba 
“de una profunda crisis de fe que afecta a muchas personas 
[…] La fe está sometida más que en el pasado a una serie de 
interrogantes que provienen de un cambio de mentalidad que, 
sobre todo hoy, reduce el ámbito de las certezas racionales al 
de los logros científicos y tecnológicos”5. Hay muchos motivos, 
pero uno importante, y casi resumen de todos los demás, es 
el motivo cultural: hablando de manera general, la cultura que se 
viene implantando desde hace muchos años de la escuela a la 
universidad, y se transmite por los medios de comunicación, 
es radicalmente agnóstica, lo que conduce al indiferentismo 
religioso, actitud más negativa respecto de Dios que el propio 
ateísmo6. La cultura, en una gran parte de sus representantes más 

4  En España, según el CIS [Centro de Investigaciones Sociológicas] el porcen-
taje de personas que se definen como católicas ha bajado desde el 90,5% en mayo 
de 1978 hasta el 55,4% en octubre de 2021, la cifra más baja de la historia. En 
cambio,  el número de personas que se declaran no creyentes  (ateos, agnósticos, 
indiferentes, etc.) se ha multiplicado por cinco: de un 7,6% a un 39,9% (Fichero 
Integrado de Datos del CIS).

5 Carta apostólica en forma de motu proprio Porta fidei del Sumo Pontífice 
Benedicto XVI con la que se convoca el Año de la fe (11/10/2011), nn. 2 y 12. 
Recientemente, la revista Salesianum (86/ 2024/ 1) dedica este número a modo de 
homenaje a Joseph Ratzinger – Benedetto XVI bajo el título “La luce amabile della 
fede”, y en él hay un trabajo que viene muy al caso de Massimo Epis, “La fede 
cristiana e la sfida delle culture” (106-126), especialmente el apartado “La cultura 
contemporanea. L’insidia del relativismo” (117-123).

6  “Abbiamo creato un mondo non ateo, ma, descrittivamente parlando, ‘senza 
Dio’ (gottlos), come di fatto egli non abita, in genere, nella letteratura, nel cinema, nei 
giornali, nella televisione, nelle canzoni o nei social, rappresentazioni del mondo che 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 45

influyentes, no quiere saber nada de Dios, o bien porque –dicen– 
de él no podemos conocer nada (a-gnosticismo) o porque es un 
estorbo, un impedimento para avanzar en conquistas sociales y 
científicas de todo tipo. Si se presenta una imagen de Dios tan 
oscura, tan negativa, tan obstructora de la libertad, si se da una 
explicación de todo, desde el universo hasta el hombre, en la que 
Dios no entra para nada, porque todo tiene su explicación en 
una serie de combinaciones de átomos y moléculas, entonces las 
posibilidades de la fe se reducen, puesto que, si la ciencia lo explica 
todo sin Dios, Dios sobra7. Y así es: va creciendo la sospecha de 
que Dios no existe, que es un engaño de los curas para mantener 
abierto el negocio de la Iglesia. Pero hay más: la crisis de fe tiene 
mucho que ver con una presentación sistemáticamente negativa, 
y muchas veces odiosa, de la Iglesia. No sólo se airean escándalos 
que tienen por protagonistas a algunos sacerdotes u obispos, 
sino que se presentan muchas de las intervenciones del Papa, de 
los Obispos, de la Conferencia Episcopal como en oposición y 
conflicto con las demandas de la sociedad. Es la imagen de una 
Iglesia del permanente no: no al aborto, no al divorcio, no a la 
manipulación de los embriones, no a las parejas de hecho, no al 
matrimonio entre homosexuales8 etc. Naturalmente, no se dice 

riflettono appunto la vita di ognuno, cioè come noi ci percepiamo e orientiamo la 
notra esistenza” (O. De Bertolis, “La solitudine dei giovani”, p. 522s). 

7  Contra esta ideologización atea de la ciencia, cf. M.-Y. Bolloré –D. Bonnassies, 
Dios. La ciencia. Las pruebas. El albor de una revolución, Ed. Funambulista, Las Ro-
zas (Madrid) 2023, después de recorrer las pruebas de la existencia de un Creador, 
pruebas de orden físico, químico, matemático, cosmológico, biológico, filosófico… 
termina con el capítulo 23: “El materialismo: una creencia irracional” (503-506).

8  Dicasterio para la Doctrina de la fe, Declaración Dignitas infinita sobre la dig-
nidad humana [2/04/2024], donde denuncia Algunas violaciones graves de la dignidad 
humana: El drama de la pobreza. La guerra. El trabajo de los emigrantes. La trata de personas. 
Los abusos sexuales. Las violencias contra las mujeres. El aborto. La maternidad subrogada. La 
eutanasia y el suicidio asistido. El descarte de las personas discapacitadas. La teoría de género. El 
cambio de sexo. La violencia digital.



46	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

nunca una palabra de las razones de la Iglesia para no dar el visto 
bueno y aceptar todo lo que la sociedad materialista demanda en 
forma de nuevos derechos. Lo cierto es que muchos mensajes que 
se emiten por televisión, por la radio o por la prensa predisponen 
a la gente contra la Iglesia, lo cual lleva consigo inevitablemente 
el distanciamiento y desafecto de una parte de la sociedad por 
causa de la mala imagen que de ella algunos poderosos medios 
de comunicación se esfuerzan en pintar un día sí y otro también.

Dentro de este ambiente cultural impregnado de agnosticismo 
combativo, los canales de desevangelización son muy poderosos 
y eficaces: hoy es una película que se ensaña con la religión 
cristiana; mañana es un reportaje de televisión que ridiculiza 
a la Iglesia en la persona de sus dirigentes o en sus ritos; otro 
día una revista o un periódico saca a relucir un escándalo de 
algún clérigo; todos los días y a todas la horas las canciones que 
escuchan y aprenden los jóvenes poco o nada tienen que ver con 
el evangelio, o son claramente opuestas a lo que Jesús nos enseñó. 
El que está influido por todas estas fuentes de cultura y bebe de 
ellas es difícil que pueda compatibilizar tales mensajes con el de 
la fe. ¿Cómo afrontar hoy este reto en la transmisión de la fe a las 
nuevas generaciones? Ahí aparece la misión de la familia, porque 
“sin la implicación familiar, cualquier intervención educativa y/o 
pastoral será probablemente un fracaso […] La parroquia o el 
colegio o el centro de pastoral difícilmente sustituirán la labor de 
los padres” en la transmisión de la fe9. Pero no habrá transmisión 
de la fe en el seno de la familia si en la familia no se vive la fe, algo 
que cualquier profesor de religión, cualquier catequista, cualquier 

9  P. Guerrero S.J., “Vivencia de la fe en lo cotidiano: Familia y transmisión de 
la fe”, Sal Terrae 112 (2024) 407, donde plantea los retos y apunta sugerencias para 
realizar esta labor en el ámbito de la familia.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 47

sacerdote puede comprobar en la preparación de los sacramentos 
de la Primera Comunión, de la Confirmación, y del Matrimonio.

En este desértico contexto espiritual, ¿qué aporta la escuela 
católica o cómo lo afronta? Durante muchas décadas una parte 
importante de la educación en España ha estado en manos, y 
todavía lo está, de congregaciones, institutos o asociaciones de 
inspiración católica. ¿Qué valores cristianos se han transmitido 
y se transmiten, junto con la excelencia educativa, que hayan 
convencido a los alumnos, por lo menos a una parte de ellos, 
a enfocar la vida de otra manera a la común y corriente? ¿Hay 
que echar toda la culpa del fracaso en conocimientos y prácticas 
religiosas a las influencias perniciosas que llegan de fuera? A 
veces se echa de menos alguna autocrítica10, que sería el principio 
de la rectificación del rumbo seguido hasta ahora en la misión 
evangelizadora de la escuela cristiana, claro que para cumplir tal 
misión los profesores han de ser ellos mismos evangelizados. Y 
en esas estamos, o sea, en “la quiebra en la transmisión de la fe”11.

La crisis de fe es, pues, honda y extensa: no podemos mirar 
para otro lado, pensando que todavía muchos se bautizan, 
algunos (cada vez menos) se casan por la Iglesia, hacen la primera 
comunión, solicitan la clase de religión, y muchos están integrados 
en cofradías y procesiones. Pero la cosa no es así de sencilla. El 

10  Una autocrítica que no se refiere sólo a la forma de actuar de las instituciones 
educativas, sino a la misma manera de ejercer la misión de evangelizar, santificar 
y gobernar al pueblo de Dios. Cf. T. Halík, La tarde del cristianismo. Valor para la 
transformación, Herder, Barcelona 2023: “No sólo deberíamos investigar por qué 
la gente abandona la Iglesia, sino que deberíamos preguntarnos de dónde sacan la 
fuerza y la paciencia los que todavía permanecen” (p. 139).

11  Título del número de mayo de 2024 de la revista Sal Terrae que trata amplia-
mente de este asunto desde distintos puntos de vista, por ejemplo, en el ámbito de 
la familia al que hemos aludido en la nota 9, y en el ámbito de la educación: “La 
misión de transmitir la fe en los colegios del siglo XXI”, a cargo de Álvaro Lobo 
Arranz S.J., 421-435.



48	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

influjo de una cultura irreligiosa, difundida por los medios de 
comunicación, está calando profundamente en el modo de pensar 
y de comportarse de mucha gente, pues la cultura moldea a la 
persona humana y a la comunidad donde uno vive12.Y, en efecto, 
es un hecho indiscutible que lo que moldea a la mayoría de las 
personas –independientemente de que sean creyentes o no– es 
la confluencia de toda una serie de mensajes implícitos recibidos 
de su contexto social, que tienen un influjo decisivo sobre el 
horizonte de sus esperanzas. El contenido de tales mensajes que 
va configurando la mentalidad de las nuevas generaciones, en 
gran parte, no tiene nada que ver con el Evangelio. La cultura en 
la que estamos inmersos y de la que formamos parte, nos está 
haciendo insensibles a la problemática de Dios y de la religión. Si 
no estamos atentos, si no reaccionamos críticamente, la cultura 
dominante puede secar, o las está secando ya, las fuentes de la 
fe13.

12  “La cultura tiene su origen en la comunidad. Transmite valores simbólicos 
que fundan una comunidad. Cuanto más se convierte la cultura en mercancía, tanto 
más se aleja de su origen. La comercialización y mercantilización total de la cultura 
ha tenido por efecto la destrucción de la comunidad […] La comunidad como mer-
cancía es el fin de la comunidad” (Byung-Chul Han, No-cosas. Quiebras del mundo 
de hoy, Taurus, Madrid 2021, p. 31).

13  “La crisis actual de la religión no puede atribuirse simplemente al hecho de 
que hayamos perdido toda fe en Dios […] En un plano más profundo, esta crisis 
apunta a que estamos perdiendo cada vez más la capacidad contemplativa […] La 
religión presupone una atención particular […] Hoy el alma ya no ora más. Hoy 
el alma se produce. Debido a su hiperactividad se le puede atribuir la responsabilidad 
por la pérdida de la experiencia religiosa. La crisis de la religión es una crisis de la 
atención. La vida activa, con su páthos de la acción, impide el acceso a la religión. 
La acción no forma parte de la experiencia religiosa […] El verbo para la religión 
es ‘escuchar’, mientras que ‘actuar’ es el verbo para la historia […] En la era de las 
permanentes autoproducción y autoescenificación narcisistas, la religión pierde su 
fundamento […] La autoproducción es más dañina que el ateísmo para la religión” 
(Byung-Chul Han, Vida contemplativa. Elogio de la inactividad, Taurus, Madrid 2023, 
pp. 107-109).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 49

El Papa Francisco desde su primera Exhortación apostólica 
Evangelii Gaudium (24/11/2013), hace ya más de diez años, pone 
en guardia sobre algunos desafíos culturales (cf. nn. 61-67): 

“En la cultura predominante, el primer lugar está ocupado 
por lo exterior, lo inmediato, lo visible, lo rápido, lo superficial, 
lo provisorio […] El proceso de secularización tiende a reducir 
la fe y la Iglesia al ámbito de lo privado y de lo íntimo. Además, 
al negar toda trascendencia, ha producido una creciente defor-
mación ética, un debilitamiento del sentido del pecado personal 
y social y un progresivo aumento del relativismo”. 

1.  La fe, luz en la oscuridad14

Cuenta el libro de los Hechos de los Apóstoles que cuando 
Pablo y Bernabé volvieron a Antioquía después de su primer 
viaje misional, “reunieron a la comunidad y se pusieron a contar 

14 “La luz de la fe: la tradición de la Iglesia ha indicado con esta expresión 
el gran don traído por Jesucristo, que en el Evangelio de san Juan se presenta 
con estas palabras: «Yo he venido al mundo como luz, y así, el que cree en mí 
no quedará en tinieblas» (Jn 12,46). También san Pablo se expresa en los mismos 
términos: «Pues el Dios que dijo: “Brille la luz del seno de las tinieblas”, ha brillado 
en nuestros corazones» (2 Co 4,6). En el mundo pagano, hambriento de luz, se había 
desarrollado el culto al Sol, al Sol invictus, invocado a su salida. Pero, aunque renacía 
cada día, resultaba claro que no podía irradiar su luz sobre toda la existencia del 
hombre. Pues el sol no ilumina toda la realidad; sus rayos no pueden llegar hasta 
las sombras de la muerte, allí donde los ojos humanos se cierran a su luz. «No se ve 
que nadie estuviera dispuesto a morir por su fe en el sol», decía san Justino mártir. 
Conscientes del vasto horizonte que la fe les abría, los cristianos llamaron a Cristo 
el verdadero sol, cuyos rayos dan la vida. Quien cree ve; ve con una luz que ilumina 
todo el trayecto del camino, porque llega a nosotros desde Cristo resucitado, estrella 
de la mañana que no conoce ocaso” (Así comienza el Papa Francisco su primera 
Carta encíclica Lumen fidei sobre la fe, 29/06/2013).



50	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

todo cuanto Dios había hecho juntamente con ellos y cómo había 
abierto a los gentiles la puerta de la fe” (14,27)15.

Un año antes de su renuncia al pontificado, el Papa Benedicto 
XVI convocó un Año de la fe, conmemorativo del quincuagésimo 
aniversario de la inauguración del Concilio Vaticano II, y lo 
hizo por medio de una Carta apostólica titulada “Porta fidei” que 
empieza con estas palabras:

“La puerta de la fe (cf. Hch 14,27), que introduce en la vida 
de comunión con Dios y permite la entrada en su Iglesia, está 
siempre abierta para nosotros. Se cruza ese umbral cuando la 
Palabra de Dios se anuncia y el corazón se deja plasmar por la 
gracia que transforma. Atravesar esa puerta supone emprender 
un camino que dura toda la vida”, pues va del bautismo a la 
entrega de nuestra alma en manos de Dios.

¿Qué entendemos por fe? El viejo catecismo, siguiendo a 
San Agustín, definía la fe como un creer lo que no vimos16. 
Evidentemente, por la fe creemos en Dios al que nadie ha visto 
jamás, y creemos en Jesucristo, al que no hemos podido ver 
porque vivió hace dos mil años, también creemos en la vida eterna 
que no hemos visto. La Carta a los hebreos nos propone una 

15  Según Tomás Halík, en el libro citado en la nota 10: “La fe cristiana ya no 
dirige hacia el ateísmo combativo una dura persecución que moviliza y estimula a 
los creyentes, ni siquiera persigue un peligro mucho mayor: la indiferencia […] Lo 
que es la antesala y la entrada de la fe: valor para confiar. ‘Remad mar adentro y echad 
vuestras redes para la pesca’, decía su primer sermón […] La fe en Cristo es el camino 
de la confianza y el coraje, el amor y la fidelidad. Es un movimiento hacia el futuro 
que Cristo ha abierto y la que nos invita” (pp. 17.20).

16  Según san Agustín: “Fe es creer aquellas cosas que todavía no ves y cuya 
recompensa será llegar a la visión de lo que has creído” (Serm 43,1, San Agustín, 
Nos hiciste, Señor, para ti. Kempis agustiniano. Selección de textos realizada por A. 
Tonna-Barthet, O.S.A., BAC, Madrid 1991, p. 142).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 51

especie de definición teológica de la fe que luego la ejemplifica 
con los testigos que enumera a partir de Abel hasta Samuel y los 
profetas: “La fe es garantía de lo que se espera; la prueba de lo que no se 
ve” (11,1)17. Así pues, la fe tiene que ver con alguien y algo que no 
hemos visto, porque si lo viéramos ya no sería fe sino evidencia. 
Pero no es suficiente con esta definición para entender lo que es 
la fe. Porque también en el ámbito de las relaciones personales 
y del conocimiento no vemos muchas cosas y, sin embargo, las 
creemos: ¿quién ve lo que pasa por la mente del que nos mira o 
habla con nosotros?, ¿quién ha visto las galaxias lejanas?18 No las 
hemos visto, pero sabemos que existen porque nos fiamos de las 
pruebas que aportan los científicos, aunque nosotros no seamos 
capaces de interpretarlas ni de entenderlas. Y aquí aparece un 
rasgo característico de la fe: la confianza. Estamos hablando 
de la fe en Dios, al que no vemos, pero nos fiamos de él. Sin 
confianza en Dios que no quiere ni puede engañarnos, no hay 
fe. Confiamos en los que han sido sus testigos y han recibido su 
palabra. Confiamos sobre todo en su Hijo que nos ha hablado, 
nos ha revelado el misterio de Dios y de su buena voluntad para 
con nosotros. Como confía uno en su amigo y por eso puede 
haber amistad, porque hay confianza, de modo semejante hay 

17  Cf. Benedicto XVI explica el significado de este versículo en su encíclica Spe 
salvi [30/11/2007]: “La fe no es solamente un tender de la persona hacia lo que ha 
de venir, y que está todavía totalmente ausente; la fe nos da algo. Nos da ya ahora 
algo de la realidad esperada, y esta realidad presente constituye para nosotros una 
«prueba» de lo que aún no se ve. Ésta atrae al futuro dentro del presente, de modo 
que el futuro ya no es el puro «todavía-no». El hecho de que este futuro exista cam-
bia el presente; el presente está marcado por la realidad futura, y así las realidades 
futuras repercuten en las presentes y las presentes en las futuras” (n. 7).

18  Número de estrellas en nuestra galaxia llamada Vía Láctea: 1011; número de 
galaxias en el universo: 1012; y otras magnitudes increíblemente grandes y pequeñas 
de orden físico y biológico, en M.-Y. Bolloré – D. Bonnassies, Dios. La ciencia. Las 
pruebas, pp. 521-529.



52	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

fe porque confiamos en Dios, en su palabra salvadora, en sus 
acciones salvíficas. La fe es, ante todo, una relación personal, 
una acogida, una aceptación de la persona de Jesucristo. La fe 
no es sólo cosa de misterios, de dogmas, de doctrinas; es, sobre 
todo, una aceptación del Señor, porque es digno de fe, digno 
de fiar, porque no busca su interés sino sólo y en exclusiva el 
nuestro, nuestra salvación. La fe “no consiste en el asentimiento 
meramente intelectual a unas proposiciones, sino en una entrega 
vital y personal que compromete a todo el hombre con Cristo, 
en todas sus relaciones con Dios, con los demás hombres y con 
el mundo”19.

Pero quizás la nota más importante de la fe se llama 
obediencia20. Creer en Dios es obedecerle, una obediencia que no 
es sometimiento y opresión. Si Dios exige obediencia no es para 
imponerse él sobre nosotros, sino para que nosotros lleguemos 
a ser realmente nosotros, para que alcancemos la meta para la 
que hemos sido creados: para vivir en la libertad de los hijos de 
Dios. En Abrahán aparece con gran fuerza esta dimensión de la 
fe: Abrahán cree en Dios obedeciéndole, su fe es la obediencia 
puesta a prueba en el sacrificio de su hijo Isaac21. Pero la fe como 
obediencia aparece sobre todo en la Virgen María no sólo en el 

19 J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo. Síntesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid 
1975, p. 170.

20 “Obediencia de la fe es una expresión acuñada por Pablo, en la cual la fe se entiende 
de modo abarcante como obediencia […] Pablo habla de la fe, que consiste en la obe-
diencia y que se atestigua como obediencia frente al evangelio” (G. Eichholz, El Evangelio 
de Pablo. Esbozo de la teología paulina, Sígueme, Salamanca 1977, p. 328). 

21  “Por la fe, Abrahán, sometido a la prueba, ofreció a Isaac como ofrenda, y, el que 
había recibido las promesas, ofrecía a su único hijo, respecto del cual se le había dicho: 
Por Isaac tendrás descendencia. Pensaba que poderoso era Dios aun para resucitarlo de 
entre los muertos. Por eso lo recobró como símbolo” (Heb 11,17-19). Y comenta la nota 
de la BJer: “Isaac es figura de la resurrección universal y también, según una tradición 
exegética constante, de la pasión y de la resurrección de Cristo”.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 53

misterio de la Encarnación, cuando se somete por entero a la 
voluntad de Dios que pedía su consentimiento: “Hágase en mí, 
según tu palabra”. La fe de María se hace total obediencia cuando 
en la Cruz ve morir a su único Hijo, a aquel de quien le había 
dicho el ángel: “será grande, se le llamará Hijo del Altísimo y el Señor 
Dios le dará el trono de David, su padre; reinará sobre la casa de Jacob por 
los siglos y su reino no tendrá fin”(Lc 1,32s). Si en la Encarnación no 
comprendió, pero obedeció, en el Calvario se hizo noche oscura 
por completo y, sin embargo, ella se mantuvo en pie junto a la 
Cruz de su Hijo. Sin obediencia no hay fe verdadera, porque 
decir que uno cree en Dios y vivir como si no existiera, es el más 
rotundo desmentido de esa presunta fe. “Sólo la práctica de la 
fe, que incluye la vida espiritual interna del creyente y su vida en 
sociedad, puede responder a en qué Dios cree […] Por ello, solo 
la vida práctica de una persona puede ser la clave que nos permita 
conocer en lo que realmente cree y sobre qué construye su vida 
más allá de lo que digan sus palabras”22.

En resumen: la fe se refiere al misterio de Dios que nos 
sobrepasa por completo, misterio absolutamente trascendente, 
por tanto, la fe no es evidencia, algo que podamos ver o comprobar 
con los instrumentos de la ciencia o de la técnica23; la fe no es 
visión inmediata de Dios, pero es un conocimiento verdadero 
de Dios, aunque en la oscuridad de los símbolos que nos hablan 
y remiten a él, el principal de los cuales es el sacramento de la 
Eucaristía. Que por eso mismo la fe requiere fiarnos, confiar en 

22  T. Halík, La tarde del cristianismo, p. 22.
23  Cf. R. Woodrow Wilson, Premio Nóbel de Física 1978, en el Prólogo al libro 

Dios. La ciencia. Las pruebas, afirma: “Este libro explora la idea de un espíritu o de 
un Dios creador -idea que se encuentra en muchas religiones- en relación con los 
conocimientos científicos actuales. Ciertamente […] no puedo pensar en una teoría 
científica del origen del Universo que coincida mejor con las descripciones del libro 
del Génesis que el Big Bang” (p. 11s).



54	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

la verdad y buena voluntad de Dios para con nosotros. La fe es un 
acto de confianza en aquel que nos ama. Y en la medida en que la 
fe es más auténtica se expresará más claramente como obediencia 
a la voluntad de Dios, que es siempre nuestra salvación24. La fe, 
pues, exige obediencia y coherencia. Porque “¿de qué le sirve a uno 
decir que tiene fe, si no tiene obras? ¿Podrá acaso salvarlo esa fe” (Sant 
2,14)? Las obras buenas son las que autentifican la fe25, o sea, la 
obediencia a los mandamientos de Dios nos hace verdaderos, no 
mentirosos (cf. 1Jn 2,4). Por eso el Papa Benedicto, al final de su 
carta apostólica, afirma que “lo que más necesita el mundo hoy es 
el testimonio creíble de los que son capaces de abrir el corazón y 
la mente de muchos al deseo de Dios y de la vida verdadera, ésa 
que no tiene fin”(n. 15). 

2.  “La fe se fortalece dándola”

Así se expresaba San Juan Pablo II en el principal documento 
misionero que publicó a lo largo de su dilatado pontificado, la 
encíclica “Redemptoris missio”26, conmemorativa de los veinticinco 
años del decreto “Ad gentes”, sobre la actividad misionera de la 
Iglesia, del Concilio Vaticano II. Pero ¿de qué fe se trata? Sin 

24  “La fe es la aceptación de la acción salvadora de Dios que el evangelio procla-
ma, aceptación llevada a cabo en una confianza obediente y una obediencia confia-
da (Rom 1,5; 6,16; 2 Cor 10,5, entre otros) (G. Bornkamm, Pablo de Tarso, Sígueme, 
Salamanca 1979, p. 194).

25 La carta de Santiago “pone de manifiesto claramente que no sólo la fe, sino 
la fe y las obras son las que nos hacen justos por parte de Dios” (G. Bornkamm, 
Pablo de Tarso, p. 195).

26 “La misión renueva la Iglesia, refuerza la fe y la identidad cristiana, da nuevo 
entusiasmo y nuevas motivaciones. ¡La fe se fortalece dándola!” (n. 2). La referencia 
a Cristo como Redentor aparece en tres encíclicas: Redemptor hominis (4/03/1979); 
Redemptoris mater (25/03/1987); Redemptoris misio (7/12/1990), y en la Exhortación 
apostólica Redemptoris custos (15/08/1989).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 55

duda de aquella que está fundada en el Evangelio, la fe que tiene 
por objeto a Dios y su plan de salvación sobre los hombres. Para 
describir el contenido concreto de esta fe, Jesús se sirvió de un 
texto del profeta Isaías [61,1-2]: “El Espíritu del Señor está sobre 
mí, porque me ha ungido para anunciar a los pobres la Buena Noticia, 
me ha enviado a proclamar la liberación a los cautivos y la vista a los 
ciegos, para dar la libertad a los oprimidos y proclamar un año de gracia 
del Señor” (Lc 4,18-19). Este es el programa que Jesús anunció al 
comienzo de su misión en Nazaret, “donde se había criado”, y de 
tal manera lo hizo suyo que, ante el asombro de sus paisanos, 
dijo: “Esta Escritura que acabáis de oír se ha cumplido hoy” (4,21). 
Más tarde, a los enviados del Bautista que le preguntaron de su 
parte si era él el que tenía que venir, les respondió: “Id y contad a 
Juan lo que habéis visto y oído: los ciegos ven, los cojos andan, los leprosos 
quedan limpios, los sordos oyen, los muertos resucitan, se anuncia a los 
pobres la Buena Noticia” (Lc 7,22; cf. Is 35,5-6). Jesús fue enviado 
por el Padre para llevar a cabo la salvación de los hombres, una 
salvación que abarca al hombre entero, en su dimensión corporal 
y espiritual. Esta misma misión es la que el Señor confió a sus 
discípulos nada más resucitar de entre los muertos: “Como el Padre 
me ha enviado, así también os envío yo”, a realizar su misma obra de 
salvación, sostenidos por el mismo Espíritu que animó toda la 
vida y actividad de Jesús: “Recibid el Espíritu Santo” (Jn 20,21-22). Y, 
desde entonces, el Espíritu Santo es el protagonista de la misión 
que el Señor confió a su Iglesia, o como dice San Juan Pablo II 
en la encíclica Redemptoris missio, “el Espíritu Santo es en verdad 
el protagonista de toda la misión eclesial; su obra resplandece de 
modo eminente en la misión ad gentes” (n. 21), y que no es otra 
que “llevar a todos el anuncio del Evangelio. Este es el servicio 
más valioso que la Iglesia puede prestar a la humanidad y a toda 
persona que busca las razones profundas para vivir en plenitud 
su existencia”. Este servicio redunda además en provecho propio 



56	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

porque “el incesante anuncio del Evangelio vivifica también a la 
Iglesia, su fervor, su espíritu apostólico”27. 

Ahora bien, si es verdad que la fe se fortalece dándola, 
comunicándola a los demás hasta alcanzar a todos los pueblos de 
la tierra, si el ser y la identidad de la Iglesia, de cada uno de los 
cristianos, se afianza al proclamar el Evangelio, ¿a qué se debe la 
debilidad de la fe que se percibe en amplios estratos del Pueblo 
de Dios sino a la falta de compromiso misionero? A muchos 
bautizados les cuesta dar testimonio público de su fe y mucho 
más anunciar a otros la fe que da sentido a sus vidas; cada vez 
son más los que guardan para sí la fe y la viven para sus adentros 
como un asunto privado, a lo más familiar. Pero la fe no se 
defiende encerrándola en las cuatro paredes del hogar o de la 
iglesia, más bien eso da a entender una cierta inseguridad, una 
clara debilidad que no arriesga la confrontación para no verse 
puesta en peligro. Pero si uno considera que la fe es el don más 
grande que Dios nos ha regalado, que llena de alegría la vida en 
este mundo y nos abre a la plenitud de la vida futura, entonces 
no tendríamos miedo de comunicar a los demás, empezando por 
los más cercanos, el gozo de la presencia de Dios que recibimos 
con la fe. Esta “audacia” apostólica fortalece la fe para dar la cara 
por Cristo incluso hasta el martirio. Por eso es tan importante 
no privatizar la fe sino manifestarla con palabras y obras, como 
Jesús: anunciaba la Buena Noticia de la bondad de Dios Padre 
para con todos, especialmente para con los pobres y pecadores, 
y multiplicaba el pan, curaba a los enfermos y abrazaba a los 
pecadores, porque el Espíritu del Señor estaba sobre él, como 
está hoy en el corazón de la Iglesia para continuar su misma obra 
a favor de todos los hombres. En realidad, esta es la misión que 
Jesús dejó a la Iglesia antes de ascender al cielo: “Id por todo el 

27  Benedicto XVI, Mensaje para la Jornada Mundial de las Misiones, 2011. 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 57

mundo y proclamad la Buena Nueva a toda la creación” (Mc 16,15). 
En el cumplimiento de esta misión está implicada toda la Iglesia, 
todos sus miembros, cada uno según el carisma que haya recibido, 
pero ninguno queda excluido. Como la vocación misionera 
constituye la razón de ser de la Iglesia no puede reservarse para 
algunos y para algunas ocasiones. Según el Papa Benedicto en 
el último Mensaje [antes de su renuncia al ministerio petrino 
el 11/02/2013] para la Jornada Mundial de las Misiones, los 
Padres conciliares“contribuyeron significativamente a reafirmar 
la necesidad y la urgencia de la evangelización ad gentes, y de esta 
manera llevar al centro de la eclesiología la naturaleza misionera 
de la Iglesia. Hoy esta visión no ha disminuido, sino que, por 
el contrario, ha experimentado una fructífera reflexión teológica 
y pastoral, a la vez que vuelve con renovada urgencia, ya que 
ha aumentado enormemente el número de aquellos que aún no 
conocen a Cristo, necesitamos por tanto retomar el mismo fervor 
apostólico de las primeras comunidades cristianas que, pequeñas 
e indefensas, fueron capaces de difundir el Evangelio en todo el 
mundo entonces conocido mediante su anuncio y testimonio”28.

En el programa que Jesús anunció en Nazaret y en la 
respuesta que más tarde dio a los enviados del Bautista, destaca 
como contenido del Evangelio la atención concreta a los más 
necesitados: pobres, enfermos, marginados. Como él traspasó a 
su Iglesia la misión que él había recibido del Padre y llevado a 
cabo bajo la acción del Espíritu Santo, ésta no puede descuidar 
en el anuncio del Evangelio el servicio a los que sufren, como 
recordaba el Papa Francisco en su Exhortación apostólica 
Evangelii Gaudium: 

28  Benedicto XVI, Mensaje para la Jornada Mundial de las Misiones de 2012. 



58	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

“Hacer oídos sordos a este clamor [de los pobres], cuando no-
sotros somos los instrumentos de Dios para escuchar al pobre, 
nos sitúa fuera de la voluntad del Padre y de su proyecto, porque 
ese pobre ‘clamaría al Señor contra ti y tú te cargarías con un 
pecado’ (Dt 15,9) […] Para la Iglesia la opción por los pobres 
es una categoría teológica antes que cultural, sociológica, po-
lítica o filosófica […] Estamos llamados a descubrir a Cristo 
en ellos, a prestarles nuestra voz en sus causas, pero también 
a ser sus amigos, a escucharlos, a interpretarlos y a recoger la 
misteriosa sabiduría que Dios quiere comunicarnos a través de 
ellos […] Quiero expresar con dolor que la peor discriminación 
que sufren los pobres es la falta de atención espiritual […] La 
opción preferencial por los pobres debe traducirse principal-
mente en una atención religiosa privilegiada y prioritaria” (nn. 
187.198.200).

Así es como la fe se fortalece, saliendo al encuentro de los que 
sufren en el cuerpo o en el alma, como Jesús de parte del Padre 
bajo la fuerza del Espíritu.

3.  Lenguajes para una renovada evangelización

En la homilía que el 28 de junio de 2010 pronunció Benedicto 
XVI durante la celebración de las Primeras Vísperas de los Santos 
Apóstoles Pedro y Pablo, anunció su decisión de “crear un nuevo 
organismo, en la forma de Consejo Pontificio, con la tarea principal 
de promover una renovada evangelización en los países donde 
ya resonó el primer anuncio de la fe y están presentes Iglesias 
de antigua fundación, pero que están viviendo una progresiva 
secularización de la sociedad y una especie de eclipse del sentido de 
Dios”. Estando así las cosas en la mayor parte de los países de 
vieja tradición cristiana, ¿qué lenguajes tendríamos que proponer 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 59

o potenciar para que la buena noticia del Evangelio vuelva a 
resonar entre nosotros? Sin olvidar otros, a mí me parece que 
habría que cuidar sobre todo tres tipos de lenguajes: el de la 
palabra, el de los signos y el de la vida. Ahora bien, para que estos 
tres lenguajes tengan algún éxito deben ir estrechamente unidos.

El lenguaje de la palabra
¿Cómo era este lenguaje en boca de Jesús? Por aquí hay que 

empezar, puesto que tenemos que comunicar hoy el mismo 
mensaje que él anunció en su tiempo y que consideramos válido 
para todos los tiempos. La palabra de Jesús era viva y concreta, 
tomada de las experiencias cotidianas de aquellas gentes a las 
que él se dirigía. Él había vivido inmerso durante treinta años en 
medio de la gente humilde del pueblo; conocía a sus paisanos por 
dentro, porque convivía con ellos y participaba de sus mismas 
inquietudes, esperanzas y sufrimientos. Por eso la gente entendía 
sus parábolas y las imágenes que empleaba en sus discursos: 
comunicaba un mensaje vivo con una palabra viva y por eso 
llegaba al corazón de las masas. 

Hoy, por el contrario, se acusa al lenguaje de los eclesiásticos de 
retórico y repetitivo, plagado de lugares comunes, desconectado 
de las experiencias vitales de aquellos a los que nos dirigimos, un 
lenguaje que apenas despierta interés porque no logra comunicar 
la novedad del Evangelio. Y, sin embargo, el mensaje de Jesús 
es la novedad perpetua, porque es la novedad misma de Dios 
que nunca se repite, que siempre sorprende. Pero esta novedad 
está condicionada por las diferentes culturas, por las tradiciones 
de los pueblos y por las experiencias personales y comunitarias. 
Por eso, si no se tienen en cuenta las distintas circunstancias 
sociales y culturales en que se anuncia el Evangelio y viven los 
destinatarios del mismo, la novedad se torna repetición cansina, 
la concreción de la palabra de Jesús se hace abstracción y pierde 



60	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

interés resbalando por la vida de los oyentes29. La renovada 
evangelización que pide el Papa Francisco en su documento 
programático, Evangelii Gaudium, especialmente en el capítulo III 
que trata sobre “El anuncio del Evangelio” tiene que empezar 
por dar vida al lenguaje de la palabra que empleamos y esto 
sólo es posible si nos tomamos en serio el lugar, la cultura y las 
experiencias reales de los destinatarios del Evangelio. Si seguimos 
hablando en abstracto, al margen de la vida y de los intereses, 
expectativas, problemas y sufrimientos de los fieles, difícilmente 
podrá darse una renovada evangelización en los países de vieja 
tradición cristiana. Y por ello le da amplio espacio al anuncio 
litúrgico de la Palabra, es decir, a la homilía (cf. nn. 135-144).

El lenguaje de los signos
El lenguaje de los signos tiene que ver con la capacidad para 

captar el sentido de lo simbólico. Ahora bien, “el mundo sufre 
hoy una fuerte carestía de lo simbólico […] En el vacío simbólico 
se pierden aquellas imágenes y metáforas generadoras de sentido 
y fundadoras de comunidad que dan estabilidad a la vida […] La 
pérdida de los simbólico y la pérdida de lo ritual se fomentan 
mutuamente […] La desaparición de los símbolos remite a la 
progresiva atomización de la sociedad30. Así pues, junto con el 

29  “En el cristianismo no podemos separar el servicio religioso del servicio del 
hombre ni el conocimiento de Dios del conocimiento del mundo y del hombre. Si 
la teología pretende ser tomada en serio como parte de un servicio a la gente, debe 
ser contextual, reflejar la experiencia de fe, su presencia en la vida de las personas 
y en la sociedad. Tiene que pensar en la fe en el contexto de los cambios históri-
cos y culturales, así como mantener un diálogo con las ciencias que se ocupan del 
hombre, la cultura, la sociedad y la historia”. (T. Halík, La tarde del cristianismo, 40s).

30 Byung-Chul Han, La desaparición de los rituales. Una topología del presente, 
Herder, Barcelona 2022, pp. 12.17. El mismo autor en el libro citado Vida contem-
plativa: “Los símbolos producen cosas comunes que hacen posible el nosotros, la cohe-
sión de una sociedad. Solo por medio de lo simbólico, por medio de lo estético, se 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 61

lenguaje de la palabra está el de los signos, especialmente el de 
los signos sacramentales. No olvidemos lo que allá por el siglo 
V dijo el gran pontífice San León Magno: “Lo que era visible 
en nuestro Salvador ha pasado a sus misterios”31, es decir, los 
signos de salvación que en su tiempo realizó Jesús con los pobres, 
enfermos y pecadores hoy los continúa realizando a través de los 
sacramentos. La presencia viva de Jesús y de su obra de salvación 
entre nosotros la encontramos no sólo en su palabra recogida en 
los evangelios, sino también y de un modo muy especial en los 
signos que él mismo instituyó como memoria suya y de su obra 
de salvación. De ahí la importancia que tiene celebrar bien los 
sagrados misterios, o sea, los sacramentos, todos y cada uno de 
ellos, pero especialmente aquel sacramento que el Señor nos dejó 
como alimento, viático y compañía durante nuestra peregrinación 
por este mundo: la sagrada Eucaristía en la que, como enseña el 
Concilio Vaticano II, “se contiene todo el bien espiritual de la 
Iglesia, a saber, Cristo mismo, nuestra Pascua y Pan vivo por su 
carne, que da la vida a los hombres, vivificada y vivificante por el 
Espíritu Santo” (PO 5).

De este lenguaje es responsable en primera persona el ministro 
celebrante; él debe cuidarlo de tal manera que logre transmitir a 
los fieles que participan en la celebración de la Eucaristía, o del 
Bautismo, o del Matrimonio, etc., la presencia misma del Señor 
actualizando en los sacramentos, por medio de la Iglesia, la obra 

construye el sentir compartido, el sim-páthos o la co-pasión. En el vacío simbólico, por el 
contrario, la sociedad se divide en individuos indiferentes, porque ya no existe lo 
asociativo y vinculante […] El vacío simbólico-narrativo conduce a la segmentación 
y a la erosión de la sociedad […] Lo simbólico promete una plenitud de ser, una 
salvación. Sin el ordenamiento simbólico, somos trozos y fragmentos” (p. 66s).

31  “Los misterios de la vida de Cristo son los fundamentos de lo que, en ade-
lante, por los ministros de su Iglesia, Cristo dispensa en los sacramentos, porque ‘lo 
que era visible en nuestro Salvador ha pasado a sus misterios’ (S. León Magno, serm. 
74,2)” (Catecismo de la Iglesia Católica, n. 1115).



62	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

de la redención de los hombres. Nada es más penoso y más 
dañino para una renovada evangelización que una celebración 
rutinaria, funcionarial y desacralizada, donde no se vive la fe ni 
se logra percibir la dimensión trascendente del acontecimiento 
que se celebra. El lenguaje de los signos requiere avivar la fe en 
el que preside la celebración de los sagrados misterios y en los 
que están llamados a participar activamente en ellos. Por eso 
los llamamos “sacramentos de la fe” (CCE, 1122-1126), pues 
sin ella los signos sacramentales no dicen ni comunican nada. 
Así pues, si queremos trabajar por una renovada evangelización, 
tendremos que esforzarnos por mejorar nuestras celebraciones 
impregnándolas de un mayor espíritu de fe, es decir, haciéndolas 
más sagradas, lo que no significa alejarlas de la vida, sino poner la 
vida en contacto con el misterio santo de Dios para ser sanada y 
santificada. Para lo cual “hay que atreverse a encontrar los nuevos 
signos, los nuevos símbolos, una nueva carne para la transmisión 
de la Palabra, las formas diversas de belleza que se valoran en 
diferentes ámbitos culturales, e incluso aquellos modos no 
convencionales de belleza, que pueden ser poco significativos 
para los evangelizadores, pero que se han vuelto particularmente 
atractivos para otros” (Evangelii Gaudium, n. 167).

El lenguaje de la vida
Casi es el lenguaje más decisivo hoy. En su tiempo San Agustín 

ya advertía sobre este asunto: 

“El ejercicio de nuestra vida presente debe tender a alabar 
a Dios, porque el regocijo sempiterno de nuestra vida futura 
será la alabanza de Dios; y nadie puede hacerse idóneo de la 
vida futura si no se hubiese ejercitado ahora en orden a ella […] 
Alabad íntegramente. Es decir, no sólo alabe a Dios la lengua y 
la voz, sino también vuestra conciencia, vuestra vida, vuestros 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 63

hechos […] Dejas de alabar a Dios cuando te apartas de la jus-
ticia y de aquello que a él le agrada. Pero si no te apartas jamás 
de la vida buena, aunque calle tu lengua, vocea tu vida, y el oído 
de Dios está atento a tu corazón […] cante la voz, cante la vida, 
canten las obras”32. 

Es el lenguaje del testimonio, de la coherencia entre lo 
que creemos y vivimos. El Papa Francisco en el documento 
programático de su pontificado, Evangelii Gaudium, pone de relieve 
la importancia de este asunto en el capítulo IV “La dimensión social 
de la evangelización”: “El contenido del primer anuncio tiene una 
inmediata repercusión moral cuyo centro es la caridad […] La 
Palabra de Dios enseña que en el hermano está la permanente 
prolongación de la Encarnación para cada uno de nosotros [cf. 
Mt 25,40]” (n. 177.179). Los dos lenguajes anteriores, el de la 
palabra y el de la celebración, alcanzarán todo su significado y 
su eficacia si van acompañados por el testimonio de una vida 
conforme a lo que predicamos y celebramos. Por el contrario, 
ya podemos hablar divinamente y celebrar sin ningún defecto, si 
luego nuestro comportamiento deja algo o mucho que desear no 
será posible lograr una renovada evangelización. Los testigos son 
más convincentes que los predicadores; Santa Teresa de Calcuta 
es el caso más paradigmático de nuestro tiempo33: en medio de 

32  Comentario al Salmo 148, BAC n. 264, p. 875.877, en J.M. de Miguel González, 
La alabanza divina. Orar con los salmos, Secretariado Trinitario, Salamanca 2006, p. 
360s.

33  Homilía de San Juan Pablo II en la beatificación de la Madre Teresa de 
Calcuta el domingo 19 de octubre de 2003: “¿No es acaso significativo que su 
beatificación tenga lugar precisamente en el día en que la Iglesia celebra la Jornada 
mundial de las misiones? Con el testimonio de su vida, madre Teresa recuerda a todos 
que  la misión evangelizadora de la Iglesia pasa a través de la caridad, alimentada con la 
oración y la escucha de la palabra de Dios. Es emblemática de este estilo misionero 
la imagen que muestra a la nueva beata mientras estrecha, con una mano, la mano 



64	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

un mundo fuertemente secularizado, entre millones de fieles de 
otras religiones, ella consiguió que el mensaje de Jesús se abriera 
paso y fuera escuchado no por medio de grandes discursos, sino 
con el ejemplo concreto de su dedicación incondicional a los más 
pobres y abandonados de este mundo. Las mayores dificultades de 
la gente con respecto a la Iglesia, o con relación a los sacerdotes, 
están precisamente aquí: en que muchos no ven con claridad que 
el mensaje evangélico que predicamos esté sostenido o puesto 
en práctica por los encargados de anunciarlo. Sin duda, hay 
muchos buenos y santos sacerdotes que han entregado su vida al 
servicio del Evangelio y con él, al servicio de los más necesitados; 
pero estos sacerdotes no cuentan ni existen para los medios de 
comunicación. Los malos ejemplos de algunos malos sacerdotes 
y religiosos se airean con tal frecuencia y profusión que causan 
escándalo en muchos hombres y mujeres de buena voluntad, 
dando la impresión de que esos comportamientos indignos son 
moneda corriente en el seno de la Iglesia. Por eso, el lenguaje del 
testimonio evangélico, que es el de la santidad, por parte de los 

de un niño, y con la otra pasa las cuentas del rosario. Contemplación y acción, 
evangelización y promoción humana: madre Teresa proclama el Evangelio con su 
vida totalmente entregada a los pobres, pero, al mismo tiempo, envuelta en la oración”. 
Y el Papa Francisco en el domingo 4 de septiembre en la canonización: “Madre 
Teresa, a lo largo de toda su existencia, ha sido una generosa dispensadora de la 
misericordia divina, poniéndose a disposición de todos por medio de la acogida y 
la defensa de la vida humana, tanto la no nacida como la abandonada y descartada. 
Se ha comprometido en la defensa de la vida proclamando incesantemente que «el 
no nacido es el más débil, el más pequeño, el más pobre». Se ha inclinado sobre las 
personas desfallecidas, que mueren abandonadas al borde de las calles, reconocien-
do la dignidad que Dios les había dado; ha hecho sentir su voz a los poderosos de la 
tierra, para que reconocieran sus culpas ante los crímenes de la pobreza creada por 
ellos mismos. La misericordia ha sido para ella la «sal» que daba sabor a cada obra 
suya, y la «luz» que iluminaba las tinieblas de los que no tenían ni siquiera lágrimas 
para llorar su pobreza y sufrimiento. Su misión en las periferias de las ciudades y en 
las periferias existenciales permanece en nuestros días como testimonio elocuente 
de la cercanía de Dios hacia los más pobres entre los pobres”.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 65

que anuncian el Evangelio y celebran los Sacramentos, tiene que 
ser hoy más que nunca límpido y transparente, si se quiere llevar 
a cabo una renovada evangelización muy necesaria en los países 
de vieja tradición cristiana. Damos por descontado que hay fe, 
a pesar de lo que nos dicen las encuestas y que lo constatamos 
continuamente a nuestro alrededor de manera impresionante 
sobre todo a partir de la pandemia del coronavirus. Seguimos 
actuando y dirigiéndonos a los fieles como si todos tuvieran fe y 
supieran de qué hablamos cuando les hablamos de las exigencias 
prácticas de la fe, de una fe cuyo contenido está cada vez más 
desdibujado porque descuidamos el centro34y ponemos todo 
el esfuerzo en actividades puramente asistenciales a modo de 
sustitutivo de “la fe que actúa por la caridad” (Gál 5,6). Pero hoy 
la fe no se comunica con grandes discursos, sino con el testimonio 
de una vida entregada. Según esto, es urgente potenciar una nueva 
evangelización, especialmente en los países de antigua civilización 
cristiana. Por eso una pastoral de mantenimiento dirigida a las 
personas que siguen viniendo a nuestras iglesias, personas en 
gran medida de edad avanzada, supone la prolongación de la 
agonía del cristianismo en nuestra tierra. El autor checo Tomas 
Halík termina su libro con estas palabras: “He llamado a este 
libro La tarde del cristianismo. ¿Acaso la noción de tarde no sugiere 
la proximidad de la noche, la extinción y la muerte? Respondo: 

34  “Si el misterio de la Encarnación continúa en la historia del cristianismo, de-
bemos estar preparados para que Cristo siga entrando de forma creativa en el cuer-
po de nuestra historia […] Si el misterio de la Resurrección continúa en la historia, 
entonces debemos estar preparados para buscar a Cristo no entre los muertos, en la 
tumba vacía del pasado, sino para descubrir la Galilea de hoy […] Estoy convencido 
de que esta Galilea de hoy es el mundo más allá de los límites visibles de la Iglesia. 
Si la Iglesia nació del evento de Pentecostés y este evento continúa en su historia, 
entonces tiene que tratar de hablar de una manera que pueda ser entendida por 
personas de diferentes culturas, pueblos y lenguas” (T. Halík, La tarde del cristianismo, 
269s).



66	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

en la comprensión bíblica del tiempo, un nuevo día comienza con 
la noche. No pasemos por alto el momento en el que la primera 
estrella aparece en el cielo nocturno” (p. 277)35.

4.  Por una espiritualidad de la esperanza

¿Qué se entiende por espiritualidad? Este es un concepto 
reciente que se difunde en la Iglesia católica por influjo del 
famoso y valioso Dictionnaire de Spiritualite36. Con la noción de 
‘espiritualidad’ se quiere indicar una “vida a partir del Espíritu”, 
bajo la inspiración y el influjo del Espíritu. El Espíritu Santo es, 
pues, el principio animador y sustentador de la vida cristiana. 
Como se trata del Espíritu de Cristo, la espiritualidad cristiana es 
profundamente cristológica y, en último término, trinitaria. 

Hoy no es difícil percibir un déficit de esperanza, consecuencia 
del déficit de fe, que se expresa en un vacío de espiritualidad. En 
el mercado de la globalización lo que prima es la producción: 
los países que más producen y a más bajo precio son los que 
crecen; los que no producen se quedan fuera de la globalización 
y, por tanto, del progreso. En este mercado global la ideología 
dominante, que envuelve a todas las demás, es el materialismo, 
no ya el materialismo dialéctico, sino el materialismo puro y duro. 
Sólo hay bienes e intercambios materiales; la propia existencia del 

35 Y así comienza en el Prólogo el mismo autor: “El estado actual de la Iglesia 
católica recuerda mucho a la situación justo antes de la Reforma. En ese momento, 
se descubrió un número inusitado de casos de abuso sexual y psicológico que afectó 
a la credibilidad de la Iglesia y provocó una serie de preguntas relacionadas con el 
funcionamiento del sistema eclesiástico. Las iglesias vacías y cerradas durante la 
pandemia de coronavirus las he sentido como una profética señal de advertencia: 
este puede ser pronto el aspecto de la Iglesia si no se produce un cambio” (p. 14).

36 Dictionnarie de Spiritulité. Ascétique et Mystique. Doctrine et Histoire (16 volúmenes, 
Beauschene, París 1937-1995).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 67

hombre queda reducida a lo que hace, produce y consume. Los 
valores en alza son el rendimiento económico-productivo y el 
pragmatismo. La deshumanización del trabajo, y de la economía, 
tiene mucho que ver con el afán de consumir, pues como Dios ha 
sido expulsado del horizonte de la vida, sólo quedan los objetos 
materiales que nunca llenarán el corazón del hombre, y por eso la 
idolatría del consumo se muestra insaciable. “Hoy se impone por 
todas partes la forma de vida consumista en la que toda necesidad 
debe ser satisfecha de inmediato”37.

En este contexto, es necesario promover entre los cristianos 
un estilo de vida diferente, más espiritual, en el que las relaciones 
interpersonales no estén siempre marcadas por el interés del do 
ut des, sino que haya espacio para la gratuidad. No es posible vivir 
una “vida a partir del Espíritu” sin el ejercicio de la gratuidad: 
la gracia que nosotros recibimos y por la que vivimos tiene que 
traducirse en gracia para los demás.

Esta “vida a partir del Espíritu” tiene que generar forzosamente 
una espiritualidad de esperanza: el Espíritu se nos da en forma de 
arras o de aval que nos garantiza la plena posesión de la salvación, 
puesto que “fuimos salvados en esperanza”. La salvación 
ciertamente ya está realizada, y nos alcanza a nosotros, pero sólo 
la podemos percibir y experimentar en esperanza, hasta que la 
esperanza se convierta en visión. La esperanza está íntimamente 
vinculada a la experiencia de salvación. Por eso no puede haber 
esperanza donde no se espera ninguna salvación. Así comienza 
Benedicto XVI su segunda encíclica:

“Spe salvi facti sumus – en esperanza fuimos salvados, dice san 
Pablo a los Romanos y también a nosotros (Rm 8,24). Según la 
fe cristiana, la ‘redención’, la salvación, no es simplemente un 

37  Byung-Chul Han, Vida contemplativa, p. 22.



68	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

dato de hecho. Se nos ofrece la salvación en el sentido de que se 
nos ha dado la esperanza, una esperanza fiable, gracias a la cual 
podemos afrontar nuestro presente: el presente, aunque sea 
un presente fatigoso, se puede vivir y aceptar si lleva hacia una 
meta, si podemos estar seguros de esta meta y si esta meta es tan 
grande que justifique el esfuerzo del camino. Ahora bien, se nos 
plantea inmediatamente la siguiente pregunta: pero, ¿de qué gé-
nero ha de ser esta esperanza para poder justificar la afirmación 
de que, a partir de ella, y simplemente porque hay esperanza, 
somos redimidos por ella? Y, ¿de qué tipo de certeza se trata?”.

¿Cómo expresa San Pablo esta experiencia, o sea, la 
experiencia de la salvación que sostiene su esperanza? ¿De qué 
imágenes se sirve para dárnosla a entender? El gran experto en la 
teología paulina Joseph A. Fitzmyer, S.J., destaca como “efectos 
del acontecimiento de Cristo” que sostienen y fundamentan la 
esperanza teologal, diez aspectos principales que paso a resumir38.

a) Justificación
Esta es la imagen que con más frecuencia emplea san Pablo 

para traducir su propia experiencia de haber sido salvado por 
Cristo, experiencia que la expresa de modo admirable con estas 
palabras: “Vivo en la fe del Hijo de Dios, que me amó y se entregó a sí 
mismo por mí” (Gál 2,20). Según Benedicto XVI, “todo lo que 
hace san Pablo parte de este centro. Su fe es la experiencia de 

38  Joseph A. Fitzmyer, S.J., “Teología paulina”, en Nuevo Comentario Bíblico San 
Jerónimo. Nuevo Testamento y artículos temáticos (Verbo Divino, Estella 2004, pp. 
1198-1204). A este trabajo nos referimos en adelante cuando citamos sólo el núme-
ro de página. También tendremos presente la otra obra de este mismo autor Teología 
de San Pablo. Síntesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid 1975. Además, añadiremos 
muchos textos que Benedicto XVI pronunció con ocasión del Año Paulino [2008-
2009] conmemorativo del bimilenario del nacimiento del Apóstol.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 69

ser amado por Jesucristo de un modo totalmente personal; es la 
conciencia de que Cristo no afrontó la muerte por algo anónimo, 
sino por amor a él –a san Pablo–, y que, como Resucitado, 
lo sigue amando, es decir, que Cristo se entregó por él. Su fe 
consiste en ser conquistado por el amor de Jesucristo, un amor 
que lo conmueve en lo más íntimo y lo transforma. Su fe no es 
una teoría, una opinión sobre Dios y sobre el mundo. Su fe es 
el impacto del amor de Dios en su corazón. Y así esta misma fe 
es amor a Jesucristo”39. Para el Apóstol, Jesús es una “persona 
que me ama, con la que puedo hablar, que me escucha y me 
responde, este es realmente el principio para entender el mundo 
y para encontrar el camino en la historia”40. Y al comentar su 
conversión, afirma el Papa que “San Pablo no fue transformado 
por un pensamiento sino por un acontecimiento, por la presencia 
irresistible del Resucitado, de la cual ya nunca podrá dudar. Este 
acontecimiento cambió radicalmente la vida de San Pablo. Sólo 
el acontecimiento, el encuentro fuerte con Cristo, es la clave para 
entender lo que sucedió. En este sentido más profundo podemos 
y debemos hablar de conversión”41. 

Pues bien, a partir del encuentro con Jesús en el camino de 
Damasco, Pablo fue percibiendo cada vez con más claridad, desde 
su propia experiencia, el hecho universal de “la pecaminosidad de 
todos los seres humanos y el papel de Cristo Jesús en la reparación 
de esta situación” (p. 1198). Lo expresa de manera apodíctica en 
Rom 3,23: “Todos pecaron y están privados de la gloria de Dios”. 

Por tanto, “cuando Pablo afirma que Cristo ha ‘justificado’ 
a los hombres, está diciendo que Él, por su pasión, muerte y 

39  Homilía en la inauguración del Año Paulino en la Basílica de San Pablo extramu-
ros, sábado 28 de junio de 2008.

40  La divinidad de Cristo en la predicación de San Pablo, Audiencia General, 22-10-
2008.

41  La conversión de San Pablo, Audiencia General, 3-09-2008.



70	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

resurrección, ha logrado que todos estén absueltos o sean 
declarados inocentes ante el tribunal de Dios con independencia 
de las obras prescritas por la ley. El proceso de la justificación 
comienza en Dios, que es ‘justo’ y ‘justifica’ al pecador impío como 
resultado de lo que Cristo ha hecho en favor de la humanidad. 
Por eso Pablo habla también de Cristo como ‘nuestra justicia’ 
(1Cor 1,30), puesto que, mediante su obediencia, muchos serán 
‘hechos justos” (p. 1198). Pues “así como por la desobediencia de un 
hombre, todos fueron constituidos pecadores, así también por la obediencia 
de uno todos serán constituidos justos” (Rom 5,19). A los corintios les 
recuerda Pablo que eran tan pecadores como los demás, “pero 
habéis sido lavados, habéis sido santificados, habéis sido justificados en el 
nombre del Señor Jesucristo y en el Espíritu de nuestro Dios” (1Cor 6,11). 
Pablo acentúa que esto sólo es posible por la acción de Dios, por 
pura gracia acogida en la fe. En efecto, “todos son justificados por 
el don de su gracia, en virtud de la redención realizada en Cristo Jesús, a 
quien Dios exhibió como instrumento de propiciación por su propia sangre, 
mediante la fe, para mostrar su justicia” (Rom 3,24s). 

Al abordar este tema paulino, Benedicto XVI se pregunta 
cómo llegó el Apóstol al convencimiento de que lo que nos hace 
justos ante el Dios justo no son las obras de la ley sino la fe en 
Jesucristo.

“La iluminación de Damasco le cambió radicalmente la exis-
tencia: comenzó a considerar todos sus méritos [que había con-
seguido cumpliendo escrupulosamente todos los preceptos de 
la ley], como ‘basura’ frente a la sublimidad del conocimiento de 
Jesucristo (cf. Flp 3,8). Precisamente por esta experiencia perso-
nal de la relación con Jesucristo, san Pablo pone ya en el centro 
de su Evangelio una irreductible oposición entre dos itinerarios 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 71

alternativos hacia la justicia: uno construido sobre las obras de 
la Ley, el otro fundado sobre la gracia de la fe en Cristo”42. 

Evidentemente, el Apóstol, después del cambio de mentalidad 
acontecido en el camino de Damasco, piensa que “el hombre es 
justificado por la fe, independientemente de las obras de la ley” (Rom 3,28). 

Pero ¿cuáles son esas obras de la Ley que no sirven para 
alcanzar la justificación? Son aquellas por las que el judío piadoso 
expresaba su identidad religiosa y nacional, frente a la presión de 
la cultura helenista dominante: “la circuncisión, las observancias 
acerca del alimento puro y en general la pureza ritual, las reglas 
sobre la observancia del sábado etc”. Estas obras servían de 
muro de contención, de escudo de defensa para proteger la 
preciosa herencia de la fe. Como los seguidores de Jesús las 
declararon abolidas, por eso mismo Saulo los perseguía con saña, 
porque veía en ellos un peligro para la fe y la identidad del pueblo 
elegido. El encuentro con el Resucitado le hizo ver que el muro 
levantado entre Israel y los pueblos paganos ya no era necesario, 
pues Cristo lo había abolido, por tanto, las obras de la ley ya no 
eran el camino de la justificación del hombre.

“Cristo es nuestra identidad común en la diversidad de cultu-
ras, y es él el que nos hace justos. Ser justo quiere decir sencilla-
mente estar con Cristo y en Cristo. Y esto basta. La fe es mirar 
a Cristo, encomendarse a Cristo, unirse a Cristo, conformarse 
a Cristo, a su vida. Y la forma, la vida de Cristo es el amor; por 
tanto, creer es conformarse a Cristo y entrar en su amor. San 
Pablo sabe que en el doble amor a Dios y al prójimo está pre-
sente y se cumple toda la ley. Así, en la comunión con Cristo, 
en la fe que crea la caridad, se realiza toda la ley. Somos justos 

42  La justificación en la enseñanza de san Pablo, Audiencia General, 19-11-2008.



72	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

cuando entramos en comunión con Cristo, que es el amor. La 
comunión con Cristo, la fe en Cristo, crea la caridad. Y la ca-
ridad es realización de la comunión con Cristo. Así, estando 
unidos a él, somos justos, y de ninguna otra forma”43. 

Pablo se ha convencido de que “el hombre no es capaz de 
ser ‘justo’ con sus propias acciones, sino que realmente sólo 
puede llegar a ser ‘justo’ ante Dios porque Dios le confiere su 
‘justicia’ uniéndolo a Cristo, su Hijo. Y esta unión con Cristo, el 
hombre la obtiene mediante la fe. Sin embargo, esta fe no es un 
pensamiento, una opinión o una idea. La fe, si es verdadera, si es 
real, se convierte en amor, se convierte en caridad, se expresa en 
la caridad. Una fe sin caridad, sin este fruto, no sería verdadera fe. 
Sería fe muerta”, como dirá Santiago: “Del mismo modo que el cuerpo 
sin espíritu está muerto, así también la fe sin obras está muerta” (St 2,26). 
Para San Pablo, la verdadera fe es la que actúa por la caridad (Gál 
5,6). O dicho con otras palabras:

“Las consecuencias de una fe que no se encarna en el amor 
son desastrosas, porque se reduce al arbitrio y al subjetivismo 
más nocivo para nosotros y para los hermanos. ¿A qué se re-
duciría una liturgia que se dirigiera sólo al Señor y que no se 
convirtiera, al mismo tiempo, en servicio a los hermanos, [a qué 
se reduciría] una fe que no se expresara en la caridad? Esto es lo 
esencial: la ética cristiana no nace de un sistema de mandamien-
tos, sino que es consecuencia de nuestra amistad con Cristo. 
Esta amistad influye en la vida: si es verdadera, se encarna y se 
realiza en el amor al prójimo”44. 

43  La justificación en la enseñanza de san Pablo, (Audiencia General, 19-11-2008).
44  Benedicto XVI, La doctrina de la justificación. De la fe a las obras (Audiencia Ge-

neral 26-11-2008).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 73

La justificación nos la regala Dios por la fe en Cristo, una fe 
que actúa por la caridad (Gál 5,6) y alienta la esperanza, pues “la 
fe es la sustancia de la esperanza”45.

Para completar este punto es bueno tener presente el siguiente 
documento:

Declaración Conjunta sobre la Doctrina de la Justificación
Federación Luterana Mundial y Pontificio Consejo para la 

Promoción de la Unidad de los Cristianos (31/10/1999).

El Mensaje bíblico de la Justificación

“Nuestro común arte y manera de escuchar la Palabra de 
Dios en las Escrituras ha dado lugar a estos nuevos enfoques. 
Juntos y juntas oímos lo que dice el Evangelio: «De tal manera 
amó Dios al mundo, que ha dado a su Hijo unigénito para que 
todo aquel que en él cree no se pierda, sino que tenga vida eter-
na» (Jn 3,16). Esta buena nueva se plantea de diversas maneras 
en la Sagrada Escritura. En el Antiguo Testamento escuchamos 
la palabra de Dios acerca del pecado (Sal 51,1-5; Dn 9,5 y ss; 
Ecl 8,9 y ss; Esd 9,6 y ss) y la desobediencia humana (Gn 3,1-19 
y Neh 9,16-26), así como la «justicia» (Is 46,13; 51,5-8; 56,1; cf  
53,11; Jer 9,24) y el «juicio» de Dios (Ecl 12,14; Sal 9,5 y ss; y 
76,7-9). En el Nuevo Testamento se tratan en forma diferencia-
da los temas de la «justicia» y la «justificación» en los evangelios 
de san Mateo (5,10; 6,33 y 21,32) y san Juan (16,8-11); en las 
cartas de los Hebreos (5,1-3 y 10,37-38) y de Santiago (2,14-
26)10. También en las cartas de san Pablo se describe de varias 
maneras el don de la salvación, entre ellas: «Estad pues, firmes 

45 Benedicto XVI, Carta encíclica Spe salvi, sobre la esperanza cristiana 
(30/11/2007), n. 10.



74	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

en la libertad con que Cristo nos hizo libres» (Gál 5,1-13, cf. 
Rom 6,7); «Y todo esto proviene de Dios que nos reconcilió 
consigo mismo» (2 Cor 5,18-21; cf. Rom 5,11); «tenemos paz 
con Dios» (Rom 5,1); «es nueva criatura» (2 Cor 5,17); «vivos 
para Dios en Cristo Jesús» (Rom 6,11-23) y «santificados en 
Cristo Jesús» (1 Cor 1,2 y 1,31; 2 Cor 1,1). Entre estas expre-
siones sobresale la descripción de la «justificación» del pecado 
de los seres humanos por la gracia de Dios por medio de la fe 
(Rom 3, 23-25), que cobró singular relevancia en la época de la 
Reforma. San Pablo describe el Evangelio como fuerza de Dios 
para la salvación de quien ha caído bajo el poder del pecado: 
como mensaje que proclama que «la justicia de Dios se reve-
la de fe en fe» (Rom 1,16-17) y otorga la «justificación» (Rom 
3,21-31). Proclama a Jesucristo como «nuestra justificación» (1 
Cor 1,30), atribuyendo al Señor resucitado lo que Jeremías pro-
clama de Dios mismo (23,6). En la muerte y resurrección de 
Cristo están arraigadas todas las dimensiones de su obra re-
dentora, ya que él es «Señor nuestro, quien fue entregado por 
nuestros pecados y resucitado para nuestra justificación» (Rom 
4,25). Todos los seres humanos tienen necesidad de la justicia 
de Dios, pues «todos pecaron y están privados de la gloria de 
Dios» (Rom 1,18; 2,23; 3,22; 11,32 y Gál 3,22). En la carta a los 
Gálatas (3,6) y en la carta a los Romanos (4,3-9) comprende Pa-
blo la fe de Abrahán (Gn 15,6) como fe en el Dios que justifica 
a los pecadores y apela al testimonio del Antiguo Testamento, 
para subrayar su evangelio de que la justicia le es imputada a 
quienes como Abrahán confían en la promesa de Dios. «El jus-
to vivirá por la fe» (Hab 2,4; cf. Gál 3,11; Rom 1,17). En las car-
tas paulinas la justicia de Dios es también fuerza para aquellos 
que creen (Rom 1,16s) El hace que sea justicia nuestra la suya 
(2 Cor 5,21). La justificación se nos otorga por medio de Cristo 
Jesús, «a quien Dios exhibió como instrumento de propiciación 
por su propia sangre, mediante la fe» (Rom 3,2, véase 3,21-28). 
«Pues habéis sido salvados por la gracia mediante la fe; y esto 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 75

no viene de vosotros, sino que es don de Dios; tampoco viene 
de las obras...» (Ef  2,8-9). (11) La justificación es perdón de los 
pecados (cf. Rom 3,23-25; Hech 13,39 y Lc 18,14), liberación 
del dominio del pecado y la muerte (Rom 5,12-21) y de la mal-
dición de la ley (Gál 3,10-14). Es aceptación en la comunión 
con Dios, ahora ya, aunque plenamente realizada en el futuro 
reino de Dios (Rom 5,12). Ella nos une a Cristo, a su muerte y 
resurrección (Rom 6,5). Acontece por la recepción del Espíritu 
Santo en el bautismo como incorporación al cuerpo uno (Rom 
8,1-2.9-11; 1 Cor 12,12-13). Todo ello proviene sólo de Dios, 
por causa de Cristo y por gracia mediante la fe en «el evangelio 
del Hijo de Dios» (Rom 1,1-3). Las personas justificadas viven 
por la fe que dimana de la Palabra de Cristo (Rom 10,17) y que 
obra por el amor (Gál 5,6), que es fruto del Espíritu (Gál 5,22). 
Pero como los poderes y las pasiones atacan a las personas cre-
yentes desde fuera y desde dentro (Rom 8,35-39 y Gál 5,16-21) 
y sucumben al pecado (1 Jn 1,8.10), han de escuchar una y otra 
vez las promesas de Dios y confesar sus pecados (1 Jn 1,9), 
participar en el Cuerpo y la Sangre de Cristo y ser exhortadas 
a vivir en justicia, conforme a la voluntad de Dios. De ahí que 
el Apóstol diga a las personas justificadas: «ocupaos en vuestra 
salvación con temor y temblor, porque Dios es quien obra en 
vosotros el querer y el obrar, como bien le parece» (Fil 2,12-13). 
Mas esto no invalida la buena nueva: «Por consiguiente, nin-
guna condenación pesa ya sobre los que están en Cristo Jesús» 
(Rom 8,1) y en quienes Cristo vive (Gál 2,20). Por la justicia de 
Cristo «procura a todos los hombres toda la justificación que 
da la vida» (Rom 5,18)” (joint_declaration_2019_es.pdf  (luthe-
ranworld.org).

b)  Salvación 
Siguiendo la enumeración del exegeta norteamericano, 

Fitzmyer, una segunda imagen que emplea san Pablo para expresar 



76	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

lo que supuso para él el encuentro con Cristo es “salvación”, 
estrechamente unida a la anterior, pues “la justificación del 
cristiano es otra de las formas con que Pablo expresa los efectos de 
la acción salvífica de Cristo”46. Pues “en el encuentro con Jesús le 
quedó muy claro el significado central de la cruz: comprendió que 
Jesús había muerto y resucitado por todos y por él mismo. En la cruz, 
por tanto, se había manifestado el amor gratuito y misericordioso 
de Dios. Días tras día, en su nueva vida, experimentaba que la 
salvación era ‘gracia’, que todo brotaba de la muerte de Cristo y 
no de sus méritos. Así, el ‘evangelio de la gracia’ se convirtió para 
él en la única forma de entender la cruz. Para San Pablo la cruz 
tiene un primado fundamental en la historia de la humanidad; 
representa el punto central de su teología, porque decir cruz 
quiere decir salvación como gracia dada a toda criatura. La cruz 
revela ‘el poder de Dios’ (cf. 1Cor 1,24), que es diferente del 
poder humano, pues revela su amor. El Crucificado manifiesta 
de verdad quién es Dios, es decir, poder de amor que llega hasta 
la cruz para salvar al hombre”47. Pero “por sí sola la cruz no 
podría explicar la fe cristiana; más aún, sería una tragedia, señal 
de la absurdidad del ser. El misterio pascual consiste en el hecho 
de que el Crucificado ‘resucitó al tercer día, según las Escrituras’ 
(1Cor 15,4): el que fue crucificado y así manifestó el inmenso 
amor de Dios por el hombre, resucitó y está vivo en medio de 
nosotros”48.

La idea de ‘salvación’ que tiene detrás san Pablo está inspirada 
en el acontecimiento “de la liberación del pueblo de Israel llevada 

46  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo. Síntesis y perspectivas, Cristiandad, Madrid 
1975, p. 132.

47 Benedicto XVI, La teología de la cruz en la predicación de san Pablo, Audiencia 
General, 29-10-2008.

48 Benedicto XVI, La resurrección de Cristo en la teología de san Pablo, Audiencia 
General, 5-11-2008.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 77

a cabo por Dios. La imagen expresa liberación o rescate de un 
mal o de un daño, físico, psíquico, nacional, de catástrofes o 
moral. Al usarla, Pablo reconoce que los cristianos ‘son salvados’ 
por la cruz de Cristo, es decir, rescatados del mal (moral y de 
otros tipos)” (p.1199). El Apóstol es bien consciente de que “la 
predicación de la cruz es una locura para los que se pierden; mas para los que 
se salvan –para nosotros– es fuerza de Dios […] De hecho, como el mundo 
mediante su propia sabiduría no conoció a Dios en su divina sabiduría, 
quiso Dios salvar a los creyentes mediante la locura de la predicación […] 
Nosotros predicamos a un Cristo crucificado: escándalo para los judíos, 
locura para los gentiles; mas para los llamados, lo mismo judíos que griegos, 
un Cristo, fuerza de Dios y sabiduría de Dios” (1Cor 1,18.21-24)49.

Esta enseñanza paulina

“tiene importantes consecuencias para nuestra vida de fe: 
estamos llamados a participar hasta lo más profundo de nues-
tro ser en todo el acontecimiento de la muerte y resurrección 
de Cristo. Esto se traduce en la práctica compartiendo los su-
frimientos de Cristo, como preludio a la configuración plena 
con él mediante la resurrección, a la que miramos con esperan-
za. La teología de la cruz no es una teoría; es la realidad de la 
vida cristiana. El cristianismo no es el camino de la comodidad; 
más bien, es una escalada exigente, pero iluminada por la luz de 
Cristo y por la gran esperanza que nace de él. Experimentan-
do el sufrimiento, conocemos la vida en su profundidad, en su 

49  “La especulación racional, que en el mundo pasa por la sabiduría, no se había 
dado cuenta de que Dios actuó a través de un salvador sufriente, la locura de lo que 
predicamos: Esta es la palabra de la cruz (1,18) […] La locura de Dios es un Cristo 
crucificado que los judíos rechazan debido a sus expectativas mesiánicas y los gen-
tiles debido a su racionalismo” (J. Murphy-O’Connor, O.P., “Primera carta a los 
Corintios”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, Verbo Divino, Estella (Navarra) 
2004, p. 318).



78	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

belleza, en la gran esperanza suscitada por Cristo crucificado y 
resucitado”50.

En la carta a los filipenses llama Pablo a Jesús “salvador”: 
“Nosotros somos ciudadanos del cielo, de donde esperamos como Salvador al 
Señor Jesucristo, el cual transfigurará nuestro pobre cuerpo a imagen de su 
cuerpo glorioso, en virtud del poder que tiene de someter a sí todas las cosas” 
(Flp 3,20s)51. Históricamente, Jesús ya ha realizado la salvación, 
pero lo que esta significa en su plenitud sólo se nos revelará al 
final de los tiempos (dimensión escatológica). En efecto, “Dios 
no nos ha destinado para la ira, sino para obtener la salvación por nuestro 
Señor Jesucristo, que murió por nosotros, para que, velando o durmiendo, 
vivamos juntos con Él” (1Ts 5,9s). Esta mirada de la esperanza 
aparece también en este texto: “La prueba de que Dios nos ama es que 
Cristo, siendo nosotros todavía pecadores, murió por nosotros. ¡Con cuánta 
más razón, justificados ahora por su sangre, seremos por él salvados de la 
ira! Si cuando éramos enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la muerte 
de su Hijo, ¡con cuánta más razón, estando ya reconciliados, seremos salvos 
por su vida!” (Rom 5,9-10). Estamos salvados, ciertamente, pero 
todavía estamos a la espera de la realización plena de la salvación, 
“porque nuestra salvación es en esperanza” (Rom 8,24).

Justamente porque nuestra salvación espera su plena 
realización en el futuro de Dios, por eso san Pablo dice que 
Cristo mientras tanto intercede por nosotros en el cielo (cf. Rom 

50 Benedicto XVI, La resurrección de Cristo en la teología de san Pablo, Audiencia 
General, 5-11-2008.

51  “Los cuerpos de los cristianos, que actualmente son partícipes de la mortali-
dad de la vida presente, no pueden entrar en la gloria final sin pasar por una ‘trans-
formación’ […] en la forma de su cuerpo glorioso: Cristo resucitado es también 
modelo en cuanto representante de la verdadera humanidad que Dios quiso para 
los seres humanos desde el principio (Rom 8,19-21.29-30)” (B. Byrne, S.J., “Carta a 
los Filipenses”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, p. 312).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 79

8,34). Es ésta también la razón por la que puede recomendar a los 
filipenses: “Trabajad por vuestra propia salvación con temor y temblor” 
(Flp 2,12), pero añadiendo inmediatamente: “porque Dios es quien 
está trabajando en vosotros el querer y el obrar en virtud de su beneplácito” 
(Flp 2,13), para que nadie pueda pensar que la salvación puede 
lograrse sin la gracia de Dios. Igualmente, relacionada con ese 
futuro escatológico está la advertencia de Pablo acerca del juicio, 
“porque es necesario que todos nosotros comparezcamos ante el tribunal de 
Cristo, para que cada cual reciba conforme a lo que hizo durante su vida 
mortal, el bien o el mal” (2Cor 5,10). O como escribe a los Romanos: 
en aquel día “Dios dará a cada cual según sus obras: a los que, por la 
perseverancia en el bien busquen gloria, honor e inmortalidad: vida eterna; 
mas a los rebeldes, indóciles a la verdad y dóciles a la injusticia: ira y cólera. 
Tribulación y angustia sobre toda alma humana que obre el mal: del judío 
primeramente y también del griego; en cambio, gloria, honor y paz a todo 
el que obre el bien; al judío primeramente y también al griego; que Dios es 
imparcial” (Rom 2,6-11). Según esto, el Apóstol afirma que “Dios 
no tiene acepción de personas; pese a sus privilegios, los judíos 
no saldrán mejor librados que los gentiles, a menos que hagan lo 
que se supone de deben hacer”52.

Esta dimensión escatológica de la salvación hay que tenerla 
siempre presente, para comprender lo que Cristo hizo por 
nosotros en su misterio pascual: nos salvó en esperanza. En la 
carta a los Efesios, la idea de la justificación por la fe se transforma 
en la de la salvación (cambia ‘justificación’ por ‘salvación’): “Pues 
habéis sido salvados por la gracia mediante la fe; y esto no viene de vosotros, 
sino que es un don de Dios; tampoco viene de las obras, para que nadie se 
gloríe. En efecto, hechura suya somos: creados en Cristo Jesús, en orden a las 
buenas obras que de antemano dispuso Dios que practicásemos” (Ef  2,8-

52 J.A. Fitzmyer, S.J., “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Bíblico San 
Jerónimo, p. 371.



80	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

10). Aquí Pablo “habla de la salvación como el resultado del don 
de Dios exclusivamente. La dicotomía no es ya fe u obras (Rom 
3,28), sino gracia de Dios o buenas acciones del hombre”53.

c) Reconciliación 
Una tercera imagen empleada por Pablo para dar a 

entender lo que significó para él el encuentro con Cristo es la 
de “reconciliación”54. “Cuando Pablo aplica esta imagen al 
acontecimiento de Cristo, siempre habla de Dios o Cristo, que 
reconcilia consigo a los hombres, porque todos son enemigos 
o pecadores. La iniciativa es de Dios, quien, mediante Cristo, 
consigue que los pecadores pasen de un estado de enemistad a 
otro de amistad” (p. 1200). Veamos algunos textos: “Todo proviene 
de Dios, que nos reconcilió consigo por Cristo y nos confió el ministerio de la 
reconciliación. Porque en Cristo estaba Dios reconciliando al mundo consigo, 
no tomando en cuenta las transgresiones de los hombres, sino poniendo en 
nosotros la palabra de la reconciliación” (2Cor 5,18s). 

En la carta a los Romanos, Pablo pone de relieve las 
consecuencias o efectos de la reconciliación: “Si cuando éramos 
enemigos, fuimos reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, ¡con 
cuánta más razón, estando ya reconciliados, seremos salvos por su vida! Y 
no solamente eso, sino que también nos gloriamos en Dios, por nuestro Señor 
Jesucristo, por quien hemos obtenido ahora la reconciliación” (5,10s)55. 

53  P.J. Kobelski. “Carta a los Efesios”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, 
p. 445.

54  Léon Roy, O.S.B., “Reconciliación”, en X. Léon-Dufour, Vocabulario de Teología 
Bíblica, Herder, Barcelona 1973, 756s. Desarrolla este concepto que no es “sino un 
aspecto de su obra de redención” a través de cuatro notas: la iniciativa de Dios; los 
efectos de la reconciliación; el ministerio de la reconciliación; la acogida del don de 
Dios.

55  “El efecto de la justificación es que el cristiano llega hasta a gloriarse de Dios 
mismo, mientras que antes vivía atemorizado por su ira. Tras haber experimentado 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 81

En la carta a los Efesios habla de la reconciliación entre los dos 
pueblos mediante la superación del muro que los separaba: Cristo 
“es nuestra paz: el que de los dos pueblos hizo uno, derribando el muro 
divisorio, la enemistad, anulando en su carne la ley con sus mandamientos y 
decretos, para crear en sí mismo, de los dos, un solo Hombre Nuevo, haciendo 
las paces, y reconciliar con Dios a ambos en un solo cuerpo, por medio de la 
cruz, dando en sí mismo muerte a la Enemistad […] Por él, unos y otros 
tenemos libre acceso al Padre en un mismo Espíritu” (Ef  2,14-18)56.

Según el Apóstol, la reconciliación alcanzada por Cristo no 
afecta sólo a la relación del hombre con Dios, consigo mismo y 
con los demás, sino que alcanza también a la creación entera que 
espera “ser liberada de la esclavitud de la corrupción para participar en la 
gloriosa libertad de los hijos de Dios” (Rom 8, 20-22). Esta implicación 
cósmica aparece también en Col 1,20: Dios quiso “reconciliar por 
él y para él todas las cosas, pacificando, mediante la sangre de su cruz, los 
seres de la tierra y de los cielos”. Para Pablo, “el efecto principal de la 
pasión, muerte y resurrección de Cristo es la reconciliación del 
hombre con Dios, la restauración del hombre en el estado de paz 
y unión con el Padre […] El Padre ha reconciliado a los hombres 
consigo mismo a través de Cristo, y concretamente a través de la 
muerte de Cristo, ‘por su sangre’ (Rom 5,9)”57.

el amor de Dios en la muerte de Cristo, puede exultar ante el mero pensamiento 
de Dios” (J.A. Fitzmyer, S.J., “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Bíblico San 
Jerónimo, p. 382).

56  “La humanidad vieja quedó defectuosa y alejada de Dios debido al pecado 
de Adán (Rom 5,12-17), pero la humanidad nueva creada en Cristo ha sido recon-
ciliada con Dios mediante la cruz” (P.J. Kobelski, “Carta a los Efesios”, en Nuevo 
Comentario Bíblico San Jerónimo, p. 446).

57  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, pp. 123.124.



82	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

d) Expiación 
Otro de los efectos del acontecimiento de Cristo lo expresa 

San Pablo con la imagen de la ‘expiación’. Esta imagen la toma 
el Apóstol del Antiguo Testamento58. En el Santo de los Santos 
se guardaba el arca de la alianza (cf. Ex 25,17-22); sobre ella, a 
modo de cubierta, se colocó una lámina de oro fino que “estaba 
pensada como punto de contacto entre Dios y el hombre, punto 
de la presencia misteriosa de Dios en el mundo de los hombres”. 
Sobre esta lámina, el Sumo Sacerdote derramaba, una vez al año, 
la sangre de los animales sacrificados en el día de la expiación 
(cf. Lv 16,14-20: Yom Kippur), “sangre que simbólicamente ponía 
los pecados del año transcurrido en contacto con Dios y, así, los 
pecados arrojados al abismo de la bondad divina quedaban como 
absorbidos por la fuerza de Dios, superados, perdonados. La vida 
volvía a empezar”59. La Vulgata tradujo el nombre de esta lámina 
(kapporet / hilasterion) como ‘propitiatorium’, o sea, el lugar donde, 
mediante la sangre del sacrificio, el pueblo se congraciaba con 
Dios. 

Pablo usa esta imagen sólo en Rom 3,25: a Cristo Jesús “Dios 
exhibió como instrumento de propiciación [hilasterion] por su propia sangre, 
mediante la fe, para mostrar su justicia, habiendo pasado por alto los pecados 
cometidos anteriormente”. Según el Apóstol, lo que representaba 
antiguamente el rito de la expiación repetido cada año, Cristo lo 
ha llevado a perfección de una sola vez con su muerte en la cruz, 

58  “Las traducciones de la Biblia utilizan con frecuencia el término ‘expiación’, o 
a veces ‘propiciación’ en el AT, sea a propósito de los sacrificios ‘por el pecado’, en 
que se dice que el sacerdote ‘ejecuta el rito de la expiación’ (p.e. Lev 4), sea, todavía 
más especialmente, a propósito de la fiesta anual llamada generalmente ‘el día de las 
expiaciones’ o ‘el gran día de la expiación’, cuyo ritual está descrito detalladamente 
en Lev 16” (St. Lyonnet, “Expiación”, en Vocabulario de Teología bíblica, p. 322).

59 Benedicto XVI, Ha llegado el tiempo del verdadero culto, Catequesis miércoles 7 de 
enero de 2009.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 83

por eso Cristo crucificado es el nuevo y definitivo ‘propiciatorio’, 
por cuya sangre derramada se borran los pecados del mundo. 
En el propiciatorio de la cruz se da el verdadero contacto entre 
el hombre y Dios: Cristo crucificado “es el lugar de contacto 
entre la miseria humana y la misericordia divina; en su corazón 
se deshace la masa triste del mal realizado por la humanidad y se 
renueva la vida”60. Pero para entender bien lo que aquí está en 
juego es necesario tener en cuenta lo siguiente:

“La muerte de Cristo en expiación del pecado fue un acto de 
amor simultáneamente hacia el Padre y hacia los hombres, por 
el que Jesús hizo la oblación de su vida para volver a consagrar 
los hombres a Dios […] Pablo no enseña que el Padre quisiera 
la muerte de su Hijo para satisfacer las deudas contraídas con 
Dios o con el diablo por los pecados del hombre […] No es que 
Cristo vaya a la muerte como víctima vicaria que paga la deuda 
al Padre o al diablo, sino que el Padre amoroso, reconociendo el 
amor que el Hijo le tiene a él y a la humanidad, salda la cuenta 
pendiente ofreciendo a su propio Hijo. Fundamentalmente es 
un acto de amor de Dios que se ha derramado en los corazones 
de los hombres (Rom 5,6-8;8,35.39)”61.

e) Redención / rescate 
Otra imagen de la que se sirve Pablo para expresar su 

experiencia del encuentro con Cristo, que cambió su existencia 
y le posibilitó una vida nueva, es ‘redención’ o ‘rescate’. El 
trasfondo de esta imagen está en el Antiguo Testamento, en la 
intervención de Dios para rescatar a su pueblo de la esclavitud: 
“Yo soy Yahvé; Yo os sacaré de los duros trabajos de los egipcios, os libraré de 

60  Benedicto XVI, Ha llegado el tiempo del verdadero culto, Catequesis, 7 de enero de 
2009.

61  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, p. 129.



84	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

su esclavitud y os redimiré con brazo poderoso” (Ex 6,6). Tras el paso del 
Mar Rojo, Moisés y los israelitas entonaron este cántico a Yahvé: 
“Guiaste con bondad al pueblo que rescataste, los condujiste con poder a tu 
santa morada” (Ex 15,13). 

Pablo “ve la ‘redención’ como un efecto del acontecimiento 
de Cristo: reconoce que la pasión y muerte de Cristo eran un 
rescate para liberar a los pecadores de la esclavitud o cautividad” 
(p. 1202). Por eso cuando recuerda a los corintios que han sido 
“comprados a gran precio” (1Cor 6,20; 7,23) les está diciendo que el 
precio que Cristo ha tenido que pagar por el rescate ha sido muy 
grande62. Pero no dice nunca a quién se ha pagado ese precio. 
Pablo además nunca llama a Cristo ‘redentor’; ni siquiera habla 
de ‘rescate’. Pero lo llama ‘nuestra redención’: Dios hizo a Cristo 
para nosotros redención (1Cor 1,30). Y llega a afirmar que “en 
virtud de la redención realizada en Cristo Jesús” (Rom 3,24), todos los 
hombres, pues “todos pecaron y están privados de la gloria de Dios”, 
son liberados y justificados. Pero, aunque la redención ya ha sido 
realizada, “todavía hay un aspecto futuro, escatológico, porque 
los cristianos ‘esperan la redención del cuerpo’ (Rom 8,23), y hasta un 
aspecto cósmico, puesto que la ‘creación’ (Rom 8,19-23) gime 
esperándola” (p. 1202).

El himno de la carta a los Efesios relaciona la redención con 
el perdón de los pecados: “En Cristo tenemos por medio de su sangre la 

62  “El término ‘redención’ no sirve solamente para designar la obra llevada 
a cabo por Cristo en el Calvario, sino igualmente la que realizará el final de los 
tiempos en el momento de la parusía y de la resurrección gloriosa de los cuerpos 
[…] y en los dos casos se trata de una liberación, pero quizá todavía más de una 
‘adquisición’, de una ‘toma de posesión por Dios’ [… ] Por eso es por lo que el NT 
pudo expresar esta misma noción por medio del verbo ‘comprar’ (gr. agoradsein, 
1Cor 6,20;7,23; cf. Gál 3,13; 4,5) […] Redención ‘costosa’: a la inmolación de vícti-
mas irracionales sucede el sacrificio personal y voluntario del Siervo de Yahveh que 
‘entregó su vida a la muerte’ (Is 53,12) y ‘sirvió bien a la comunidad (53,11 LXX)” 
(St. Lyonnet, “Redención”, en Vocabulario de Teología bíblica, 758s).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 85

redención, el perdón de los delitos, según la riqueza de su gracia” (Ef  1,7). 
Igualmente, en Col 1,13s: el Padre “nos libró del poder de las tinieblas 
y nos trasladó al reino de su Hijo querido, en quien tenemos la redención: el 
perdón de los pecados”63.

f) Libertad 
En su polémica con los gálatas, termina el Apóstol afirmando 

con gran contundencia: “Para ser libres nos ha liberado Cristo. 
Manteneos, pues, firmes y no os dejéis oprimir nuevamente bajo el yugo 
de la esclavitud” (Gál 5,1). De la obra salvadora de Cristo brota 
la libertad, “la gloriosa libertad de los hijos de Dios” (Rom 8,21), esa 
libertad “que anhela ávidamente toda la creación, aún no es 
perfecta. No obstante, existe una libertad que Cristo ha logrado 
ya para los hombres”64. Con el término ‘libertad’, el Apóstol 
se refiere a veces a la obra de ‘redención/rescate’ realizada por 
Jesucristo; pero casi siempre que utiliza esta palabra la relaciona 
con “la idea grecorromana de libertad como estado social de 
los ciudadanos en una polis griega o un municipium romano […] 
Pablo aplica esta imagen al acontecimiento de Cristo, dando a 
entender que Cristo Jesús ha puesto a los cristianos en libertad, 
les ha dado los derechos de ciudadanos de una ciudad o estado 
libre” (p.1203). 

63  “Pablo, al declarar que ‘Dios condenó al pecado en la carne’ (Rom8,3) […] 
precisa que esta victoria de Dios por su Cristo sobre el pecado se efectuó allí mismo 
donde Satán creía reinar para siempre, ‘en la carne’; explica que a este objetivo ‘en-
vió Dios a su Hijo en la semejanza de una carne de pecado, es decir, una condición 
en la que la carne de Cristo, sin ser como la nuestra ‘instrumento de pecado’, era, 
sin embargo, como la nuestra, pasible y mortal a causa del pecado […] El ‘retorno 
a Dios’, la ‘redención’ se ha efectuado en cuanto que Cristo ha pasado del estado 
‘carnal’ al estado ‘espiritual’, y nosotros en él” (St. Lyonnet, “Redención”, 761s).

64  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, p. 130.



86	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

En efecto, nuestra ciudadanía, la que nos hace libres, está en los cielos 
(Fpl 3,20), pero ejercemos los derechos de ciudadanos del cielo 
mientras estamos en la tierra, pues “aunque todavía no han llegado 
plenamente al nuevo eón, los cristianos ya están empadronados 
como ciudadanos de la ‘ciudad celestial’”65: “Nosotros somos 
ciudadanos del cielo, de donde esperamos como Salvador al Señor Jesucristo, 
el cual transfigurará nuestro pobre cuerpo a imagen de su cuerpo glorioso, en 
virtud del poder que tiene de someter a sí todas las cosas”.

El fundamento de esta condición de ciudadanos libres está en 
el Espíritu, porque “donde está el Espíritu del Señor, hay libertad” (2Cor 
3,17). Esta libertad es una conquista de Cristo, que los gálatas 
parecen haber olvidado (cf. 5,1). La esclavitud a la que se refiere 
el Apóstol es la del pecado y la muerte, es la ley, es el propio yo 
(cf. Rom 5-7; esp. 7,3; 8,1-2)66. En la Carta a los Romanos les dice: 
“Cuando erais esclavos del pecado fuisteis liberados para la justicia” (6,20). 
La libertad que Cristo nos ha conquistado aparece también en la 
alegoría de Sara y Agar (Gál 4,21-31): nosotros somos hijos de la 
mujer libre. En su lucha contra los judaizantes, Pablo denuncia 
a los falsos hermanos que se “han introducido subrepticiamente para 
espiar la libertad que tenemos en Cristo Jesús” (Gál 2,4). Este aspecto 
del acontecimiento de Cristo también tiene un matiz, un tono 
escatológico: la creación espera ser liberada “de la esclavitud de la 
corrupción para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios […] 
Y no sólo ella; también nosotros gemimos en nuestro interior anhelando el 

65  B. Byrne, S.I., “Carta a los Filipenses”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, 
p. 312.

66  “El creyente es libre en cuanto que en Cristo ha recibido el poder de vivir ya 
en la intimidad del Padre, sin verse impedido por los lazos del pecado, de la muerte 
y de la ley”, tres conceptos paulinos desarrollados a continuación, para terminar con 
el ejercicio de la libertad cristiana entendida como parresia, frente a todo libertinaje, 
y sobre todo, destacando el primado de la caridad en el ejercicio de la libertad (Léon 
Roy, “Liberación, libertad”, en Vocabulario de Teología bíblica, 485-387).



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 87

rescate de nuestro cuerpo” (Rom 8,21.23). Pablo sabe muy bien que 
“los cristianos no han realizado todavía enteramente este destino 
[y por eso] insiste: ‘Vosotros fuisteis llamados a la libertad, pero no la 
uséis como una ocasión para la carne’ (Gál 5,13). La libertad no es 
libertinaje, [al contrario] ‘haceos esclavos unos de otros por el amor’ (Gál 
5,13)” (p. 1203).

En la homilía de la inauguración del Año paulino, Benedicto 
XVI destacó

“una de las palabras-clave [de la teología paulina]: la libertad. 
La experiencia de ser amado hasta el fondo por Cristo le había 
abierto los ojos sobre la verdad y sobre el camino de la existen-
cia humana; aquella experiencia lo abarcaba todo. San Pablo era 
libre como hombre amado por Dios que, en virtud de Dios, era 
capaz de amar juntamente con él. Este amor es ahora la ‘ley’ 
de su vida, y precisamente así es la libertad de su vida. Habla y 
actúa movido por la responsabilidad del amor. Libertad y res-
ponsabilidad están aquí inseparablemente unidas. Por estar en la 
responsabilidad del amor, es libre; por ser alguien que ama, vive 
totalmente en la responsabilidad de este amor y no considera la 
libertad como un pretexto para el arbitrio y el egoísmo”67.

g) Santificación 
San Pablo utiliza también el término ‘santificación’ para 

expresar la gracia que brota del acontecimiento de Cristo; 
ciertamente no la inventó él, proviene del Antiguo Testamento. 
Cuando Yahvé se apareció a Moisés en la zarza ardiente, “le dijo: 
‘No te acerques aquí; quítate las sandalias de tus pies, porque el lugar que 
pisas es suelo santo” (Ex 3,5). Jerusalén es la ciudad santa (Is 48,2); 
el templo es santo (Is 64,10). El pueblo de Israel es una nación 

67  Homilía en la Basílica de San Pablo extramuros, sábado 28 de junio de 2008



88	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

santa (Ex 19,6). La santidad brota del mismo ser de Dios tres 
veces santo (cf. Is 6,3 Ap 4,8). “Yahvé dijo a Moisés: Di a toda la 
comunidad de los israelitas: Sed santos, porque yo, Yahvé, vuestro Dios, soy 
santo” (Lev 19,1s). 

Con el término ‘santificación’ no se quería expresar una 
consagración interior de las personas al servicio de Yahvé. “Era 
un término cúltico que indicaba la separación de personas y cosas 
de la esfera secular o profana para el servicio divino. Según Pablo, 
Dios hizo a Cristo ‘nuestra santificación’ (1Cor 1,20), es decir, el 
medio por el que los seres humanos se consagraban de nuevo 
a Dios y se disponían a servirle con temor y respeto. A esto ‘nos 
ha llamado Dios’ (1Tes 4,7), y hemos sido ‘santificados’ o ‘hechos 
santos’ por Cristo Jesús [“habéis sido santificados en el nombre del Señor 
Jesucristo” (1Cor 6,11)], o por su Espíritu [Pablo ejerce el sagrado 
oficio del Evangelio de Dios, “para que la oblación de los gentiles sea 
agradable, santificada por el Espíritu Santo” (Rom 15,16)]. Es esto tan 
cierto para Pablo que ‘santos’ es una designación corriente de los 
cristianos; los cristianos están llamados a ser santos” (p. 1203): 
“A todos los amados de Dios que estáis en Roma, santos por vocación, a 
vosotros gracia y paz, de parte de Dios nuestro Padre y del Señor Jesucristo” 
(Rom 1,7). Y en el saludo “a la Iglesia de Dios que está en Corinto: a los 
santificados en Cristo Jesús, llamados a ser santos” (1Cor 1,2).

h) Transformación 
Pablo toma esta imagen de la mitología grecorromana; por 

entonces circulaban muchas leyendas sobre transformaciones o 
metamorfosis de serpientes en piedras68, o más tarde, la de Lucio 

68  “Entonces apareció un gran portento: una serpiente de lomo rojo intenso, 
pavorosa […] Allí había unos polluelos de gorrión recién nacidos, tiernas criaturas 
sobre la cimera rama, acurrucados de terror bajo las hojas: eran ocho, y la novena 
era la madre que había tenido a los hijos […] Tras devorar a los hijos del gorrión y a 
la propia madre […] la convirtió en piedra el taimado hijo de Crono” (Ilíada, canto 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 89

en un asno69. Al aplicarla al acontecimiento de Cristo, el Apóstol 
quiere dar a entender cómo Jesús transforma gradualmente a 
los seres humanos ‘que vuelven al Señor’. El Dios creador, por 
medio de Cristo resucitado, hace brillar de nuevo la luz creadora 
en la vida humana, que queda transformada por ella. Pablo 
aclara esta imagen en la segunda carta a los corintios: “Todos 
nosotros, que con el rostro descubierto reflejamos como en un espejo la gloria 
del Señor, nos vamos transformando en esa misma imagen cada vez más 
gloriosos” (2Cor 3,18). Comentando este texto, dice Murphy-
O’Connor que “la salvación es un proceso cuya meta consiste 
en la conformidad con Cristo. La auténtica humanidad de éste 
debe hacerse progresivamente manifiesta en los creyentes […] 
A medida que los creyentes se van conformando con Cristo, se 
hacen cada vez más capaces de rendirle el honor que se debe a 
Dios […] El agente de la transformación es Dios que actúa a 
través del Espíritu”70. Íntimamente relacionado con ese versículo 
está este otro de la misma carta: “Pues el mismo Dios que dijo: Del 
seno de las tinieblas brille la luz, la ha hecho brillar en nuestros corazones, 
para iluminarnos con el conocimiento de la gloria de Dios que está en la 
faz de Cristo” (2Cor 4,6). El rostro de Cristo es como un espejo 
que refleja la gloria que viene del Dios creador. “Esta es una de 
las más sublimes descripciones paulinas del acontecimiento de 
Cristo” (p. 1204). 

Finalmente, en la carta a los Filipenses habla también de la 
futura transformación operada por Cristo en nosotros: “Él 

II, 305-319. Introducción general, traducción y notas de Emilio Crespo Güemes, 
Biblioteca Básica Gredos, Madrid 2000, p. 30).

69  Cf. Apuleyo, El asno de oro, libro III, nn. 22-25. Introducción general de F. 
Pejenaute Rubio. Traducción y notas de L. Rubio Fernández, Biblioteca Básica Gre-
dos, Madrid 2001, pp. 71-73ss. 

70  J. Murphy-O’Connor, “Segunda carta a los Corintios”, en Nuevo Comentario 
Bíblico San Jerónimo, p. 346.



90	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

transfigurará nuestro pobre cuerpo a imagen de su cuerpo glorioso, en virtud 
del poder que tiene de someter a sí todas las cosas” (3,21). De esta imagen 
los Padres griegos “derivaron la idea posterior de theopoiesis, la 
gradual ‘divinización’ del cristiano, que en ellos es prácticamente 
un equivalente de ‘justificación’” (p. 1204).

i) Nueva creación 
Esta imagen, relacionada con la anterior, Pablo la toma también 

de los textos del Antiguo Testamento acerca de la creación. Dios 
es el creador del cielo y la tierra y de los hombres. “Al aplicarla al 
acontecimiento de Cristo, Pablo quiere decir que Dios ha creado 
de nuevo a la humanidad en Cristo, dándole ‘novedad de vida’ 
(Rom 6,4), es decir, una vida en unión con el Cristo resucitado 
(Gál 2,20: ‘Cristo vive en mí’), una vida destinada a compartir ‘la 
gloria de Dios’ (Rom 3,23)” (p. 1204).

Al final de la carta a los Gálatas, afirma Pablo que “lo que cuenta 
no es la circuncisión, ni la incircuncisión, sino la creación nueva” (6,15). 
“Por tanto, el que está en Cristo, es una nueva creación; pasó lo viejo, todo 
es nuevo” (2Cor 5,17). Esta es la razón por la que Pablo llama 
a Cristo resucitado ‘el último Adán’ (1Cor 15,45): él es cabeza 
de la humanidad nueva, escatológica, igual que el primer Adán 
fue el comienzo de la vida para la humanidad terrena. Por eso, 
puede decir Pablo que Dios “a los que de antemano conoció, también 
los predestinó a reproducir la imagen de su Hijo, para que fuera él el 
primogénito entre muchos hermanos” (Rom 8,29). Y de esa forma los 
hará partícipes de su propia resurrección. Pues “Dios, que resucitó al 
Señor, nos resucitará también a nosotros mediante su poder” (1Cor 6,14). 
Pues sabemos que “el que resucitó al Señor Jesús, también nos resucitará 
con Jesús y nos presentará ante él juntamente con vosotros” (2Cor 4,14). 
Pero este final tiene un principio: “en Cristo se ha inaugurado 
ya una nueva creación […] Esto se aplica en primer lugar al 
hombre renovado interiormente por el bautismo a imagen de 



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 91

su Creador (Col 3,10), hecho en Cristo ‘nueva criatura’ (Gál 
6,15): en él ha desaparecido el ser antiguo, un nuevo ser existe 
(2Cor 5,17)”71. En efecto, “fuimos con él sepultados por el bautismo 
en la muerte, a fin de que, al igual que Cristo resucitó de entre los muertos 
por medio de la gloria del Padre, así también nosotros vivamos una vida 
nueva. Porque si nos hemos injertado en él por una muerte semejante a la 
suya, también lo estaremos por una resurrección semejante” (Rom 6,4-5). 
En efecto, “el bautismo produce una identificación del cristiano 
con Cristo glorificado, posibilitando que aquél viva en realidad 
con la vida de Cristo mismo (Gál 2,20); esto conlleva una ‘nueva 
creación’ […] El cristiano, identificado con Cristo por medio del 
bautismo, queda capacitado para llevar una nueva vida consciente 
que no puede conocer el pecado”72. La enseñanza paulina a este 
respecto, suena como un eco de lo que Jesús le dijo a Nicodemo 
del nuevo nacimiento “de agua y de Espíritu” (Jn 3,5), también el 
Apóstol destaca la obra del Espíritu en la nueva creación por la 
resurrección, pues “si el Espíritu de Aquel que resucitó a Jesús de entre 
los muertos habita en vosotros, Aquel que resucitó a Jesús de entre los muertos 
dará también la vida a vuestros cuerpos mortales por su Espíritu que habita 
en vosotros” (Rom 8,11). Para Pablo, “Jesús es instrumento de una 
‘creación nueva’ (2Cor 5,17; Gál 6,15), porque con la resurrección 
se hizo pneuma zoopoioun, ‘espíritu de vida’ (1Cor 15,45). En virtud 
de este principio dinámico, Pablo comprueba que ya no es él 
quien vive, sino que es Cristo resucitado quien vive en él (Gál 
2,20), transformando incluso su vida física (cf. 2Cor 3,18; 4,5-
6)”73.

71  Paul Auvray, “Creación”, en Vocabulario de Teología bíblica, p. 198.
72  J.A. Fitzmyer, “Carta a los Romanos”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo, 

p. 387.
73  J.A. Fitzmyer, Teología de San Pablo, p. 119s.



92	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

j) Glorificación 
Por último, Pablo emplea también los términos ‘gloria’ o 

‘glorificación’ para expresar su experiencia del acontecimiento 
salvador de Cristo que fundamenta la esperanza. Detrás están 
las afirmaciones veterotestamentarias que hablan de la gloria o 
esplendor de Dios (kabod) cuando él se manifiesta74. Así, durante 
la estancia de Moisés en el Sinaí, se nos dice que “la nube cubría 
el monte. La gloria de Yahvé descansaba sobre el monte Sinaí y la nube lo 
cubrió durante seis días. Al séptimo día, Yahvé llamó a Moisés de en medio 
de la nube. La gloria de Yahvé aparecía a los israelitas como fuego devorador 
sobre la cumbre del monte” (Ex 24,15-17). Y cuando Yahvé toma 
posesión del santuario se dice: “La Nube cubrió entonces la Tienda 
del Encuentro y la gloria de Yahvé llenó la Morada. Moisés no podía entrar 
en la Tienda del Encuentro, pues la Nube moraba sobre ella y la gloria de 
Yahvé llenaba la Morada” (Ex 40,34s). Cuando la rebelión de los 
israelitas en el desierto, “toda la comunidad hablaba de apedrearlos, 
cuando la gloria de Yahvé se apareció a todos los israelitas en la Tienda 
del Encuentro” (Nm 14,10). Por tanto, con el término “gloria” el 
Antiguo Testamento quiere expresar la manifestación de Dios 
que, al ser absolutamente trascendente, reviste formas de aspecto 
numinoso “tremendo y fascinante”75.

Pablo relaciona ‘gloria’ con el Dios creador; por eso con la 
imagen de ‘glorificación’ “está refiriéndose a otro aspecto del 
poder transformador de Cristo resucitado. Lo presenta como 
‘glorificador’ de los cristianos, es decir, concediéndoles ya desde 
ahora una participación en la gloria de la que él, una vez resucitado 
de entre los muertos, disfruta junto al Padre” (p. 1204).

74  Cf. D. Mollat, “Gloria”, en Vocabulario de Teología bíblica, 357-361.
75  Cf. R. Otto, Lo Santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios (original 

alemán Das Heilige, 1917), Alianza Editorial, Madrid, 1980.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 93

“Pablo habla de este efecto en Rom 8,30: “A los que predestinó, 
también los llamó; y a los que llamó también los justificó; y a los que justificó 
también los glorificó”. Si bien, esta glorificación que parece ponerse 
en cuestión por los trabajos, persecuciones y sufrimientos 
que experimentan frecuentemente los discípulos, se mostrará 
plenamente en el futuro: “Porque estimo que los sufrimientos del tiempo 
presente no son comparables con la gloria que se ha de manifestar en nosotros” 
(Rom 8,18). De esta gloria hay que hacerse dignos durante nuestra 
peregrinación por este mundo, por eso el Apóstol les recuerda 
a los tesalonicenses que “como un padre a sus hijos, así también a 
cada uno de vosotros os exhortábamos y animábamos, exigiéndoos vivieseis 
de una manera digna de Dios, que os ha llamado a su Reino y gloria” 
(1Ts 2,11s). Según Raymond F. Collins, “el propósito de esta 
instrucción es que los tesalonicenses puedan responder fielmente 
a la llamada de Dios a entrar en su reino y su gloria. Basileia se usa 
muy raramente en Pablo […]. Tanto ‘reino’ como ‘gloria’ hacen 
referencia al reinado escatológico de Dios”76. Hacia aquí tiende la 
esperanza que anima la vida de los cristianos.

Conclusión

Así pues, la experiencia de la salvación, que suscita y anima una 
espiritualidad de esperanza, tiene muchos matices o tonalidades, 
por eso el Apóstol se sirve de diferentes imágenes o conceptos 
para tratar de comunicárnosla. El problema principal con que hoy 
se tropezaría San Pablo, y se tropieza la Iglesia, para comunicar 
el mensaje de la salvación realizada por Jesucristo en su pasión, 
muerte y resurrección, salvación que él experimentó de manera 

76  “Primera carta a los Tesalonicenses”, en Nuevo Comentario Bíblico San Jerónimo. 
Nuevo Testamento y artículos temáticos, Verbo Divino, Estella (Navarra) 2004, p. 
283.



94	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

tan intensa en el encuentro de Damasco, es el hecho de que 
muchos hombres no sienten necesidad de salvación alguna, de 
ser salvados por nadie. La cultura moderna ha ido desplazando a 
Dios de la vida del hombre y de la sociedad, ha dejado al hombre 
solo consigo mismo, haciéndole creer que él es el único artífice de 
sí mismo y de su destino. Al contemplar esta situación afirmaba 
Benedicto XVI que “este pensamiento moderno, al final, sólo 
puede crear tristeza y cinismo”77. ¿Por qué tristeza? Porque se 
priva al hombre de la esperanza de la salvación, de vencer al mal. 
El hombre sin esperanza está herido por la tristeza. Y ¿por qué 
cinismo? Porque el hombre de nuestro tiempo aparenta vivir como 
si estuviera contento, y por eso monta todas las diversiones, para 
olvidar que no tiene esperanza. 

Cultivar hoy una espiritualidad de esperanza es algo sumamente 
necesario, quizá sea una de las aportaciones más importantes del 
testimonio cristiano; lo ha sido siempre, porque es consustancial 
con la misma fe que profesamos, pero en las actuales circunstancias 
tiene una urgencia especial. El fundamento de esta espiritualidad 
está en el acontecimiento salvador de Cristo, cuyos rasgos más 
significativos hemos recordado. De aquí brota la certeza de que 
“al final estaremos siempre con el Señor […] Nuestro futuro 
es ‘estar con el Señor’; en cuanto creyentes, en nuestra vida 
ya estamos con el Señor; nuestro futuro, la vida eterna, ya ha 
comenzado”78. Pues como escribe el Apóstol, “si creemos que Jesús 
murió y resucitó, de la misma manera Dios llevará consigo a los que murieron 
en Jesús […] Y así estaremos siempre con el Señor” (1Ts 4,14.17). 

77 Benedicto XVI, El pecado original en la enseñanza de San Pablo, Audiencia Gene-
ral, 3-12-2008.

78 Benedicto XVI, La parusía en la predicación de san Pablo, Audiencia General, 
12-11-2008.



	 DE LA FE A LA ESPERANZA MEDIANTE LA CARIDAD	 95

La espiritualidad de la esperanza que nos impulsa hacia la ciudad 
de Dios, no es una evasión para desentendernos de la edificación 
de la ciudad terrena. Benedicto XVI ha sido extremadamente 
claro al respecto: “La espera de la parusía de Jesús no dispensa del 
trabajo en este mundo; al contrario, crea responsabilidad ante el 
Juez divino sobre nuestro obrar en este mundo. Precisamente así 
crece nuestra responsabilidad de trabajar en y para este mundo”79. 
Evidentemente, esta responsabilidad se realiza de un modo 
particular en el anuncio del Evangelio. Para san Pablo lo mejor 
sería dejar este mundo para estar con el Señor, pero el servicio 
a las comunidades le parecía todavía necesario (cf. Flp 1,21-26); 
en todo caso, se muestra disponible y obediente para lo que 
Dios quiera de él. La esperanza de vivir por siempre con Cristo 
sostiene el trabajo apostólico de Pablo, por eso siente en lo más 
íntimo de su ser la urgencia de la evangelización (cf. 1Cor 9,16); 
esa misma esperanza anima y sostiene los esfuerzos de la Iglesia 
por hacer llegar la salvación de Cristo a todos los hombres y 
mujeres de la tierra. 

De la fe a la esperanza pasando por la caridad, este sería el 
recorrido que hemos intentado trazar en este trabajo. El Papa 
Francisco acaba de poner de relieve esta íntima relación: “La 
esperanza, junto con la fe y la caridad, forman el tríptico de las 
‘virtudes teologales’, que expresan la esencia de la vida cristiana 
(cf. 1 Cor 13,13; 1Ts 1,3). En su dinamismo inseparable, la 
esperanza es la que, por así decirlo, señala la orientación, indica la 
dirección y la finalidad de la existencia cristiana”80. Pero el punto 

79 Benedicto XVI, La parusía en la predicación de san Pablo, Audiencia General, 
12-11-2008.

80  Spes non confundit, Bula de convocación del Jubileo ordinario del año 2025, n. 
18; y en el n. 3: “La esperanza nace del amor y se funda en el amor que brota del 
Corazón de Jesús traspasado en la cruz” que “se manifiesta en nuestra vida de fe, 
que empieza con el Bautismo; se desarrolla en la docilidad a la gracia de Dios y, por 



96	 JOSE MARÍA DE MIGUEL GONZÁLEZ

de arranque es siempre la fe, no una fe intelectualista centrada en 
conceptos, sino una fe que obra por la caridad. Es la fe que abre 
las puertas de la esperanza y con ella el acceso al reino de Dios, 
término último de la peregrinación por esta tierra. Porque “la 
puerta oscura del tiempo, del futuro, ha sido abierta de par en par. 
Quien tiene esperanza vive de otra manera; se le ha dado una vida 
nueva”81. De la mano de San Pablo, y siguiendo las enseñanzas 
de Benedicto XVI que nos brindó la oportunidad de conocer 
mejor al Apóstol a lo largo del Año Paulino (2008-2009) junto 
con la iluminación aportada por J.A. Fitzmyer, hemos perfilado 
el contenido de la esperanza teologal y escatológica con todas las 
consecuencias prácticas encaminadas a cultivar una espiritualidad 
de la esperanza, pues “habiendo recibido de la fe la justificación, estamos 
en paz con Dios, por nuestro Señor Jesucristo, por quien hemos obtenido 
también, mediante la fe, el acceso a esta gracia en la cual nos hallamos, y nos 
gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios” (Rom 5,1-2). Y comenta 
la Biblia de Jerusalén: “La esperanza cristiana es la espera de los 
bienes escatológicos”, o sea, el acceso a los cielos nuevos y la 
tierra nueva en la contemplación del “río de agua de vida, brillante 
como el cristal, que brotaba del trono de Dios y del Cordero”, allí “los 
siervos de Dios le darán culto. Verán su rostro y llevarán su nombre en 
la frente […] y reinarán por los siglos de los siglos” (Ap 22,1-5). Es la 
esperanza que, fundada en la vida y obra de Jesucristo que el 
Padre le encargó realizar (Jn 17,4), y avivada por el Espíritu Santo, 
nos conduce a “reconocer la gloria de la eterna Trinidad y adorar 
la Unidad en su poder y grandeza”82.

tanto, está animada por la esperanza, que se renueva siempre y se hace inquebranta-
ble por la acción del Espíritu Santo”.

81  Benedicto XVI, Carta encíclica Spe salvi, n. 2.
82  Oración colecta de la solemnidad de la Santísima Trinidad.


