
El Espíritu Santo vivificador de 
los creyentes en los sermones de 
Pentecostés de san Agustín

Enrique A. Eguiarte B.
Pontificium Institutum 

Patristicum Augustinianum
Roma

Vivit enim corpus meum de anima mea 
et vivit anima mea de te 1.

Resumen: En el artículo se hace la presentación del Espíritu Santo 
como el principio vital del cristiano, según el pensamiento agustiniano. Para 
ello se expone la doctrina de san Agustín sobre el Espíritu Santo como 
vivificador en sus primeros escritos. Posteriormente se hace un breve 
repaso de los sermones predicados por san Agustín, tanto en la vigilia de 
la fiesta de Pentecostés como en el día mismo de la fiesta, para buscar en 

1  conf. 10, 29. “Mi cuerpo vive de mi alma, mi alma vive de ti”.

                           	        Est Trin Vol. 58 Núm. 1 (2024) 5-39



6	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

ellos huellas y vestigios del tema del Espíritu como principio vivificador de 
los creyentes. Se abordan asimismo las consecuencias espirituales del hecho 
que el Espíritu Santo sea el vivificador de los creyentes, presentando en 
primer lugar, las exigencias de conversión que implica el recibir al Espíritu.
Posteriormente se identifican las maneras en las que el Espíritu Santo realiza 
su inhabitación vivificadora en los creyentes como templos suyos que son, 
finalizando con una breve reflexión sobre el pecado contra el Espíritu Santo 
según el pensamiento agustiniano.

Palabras clave: San Agustín, Espíritu Santo, vivificación de los 
creyentes, sermones de Pentecostés de san Agustín.

Abstract: The article presents the Holy Spirit as the vital principle of  
the Christian, according to Augustinian thought. For this purpose, the 
doctrine of  St. Augustine on the Holy Spirit as Giver of  Life in the first 
writings of  St. Augustine is presented. Subsequently, a brief  review is made 
of  the sermons preached by St. Augustine, both on the vigil of  the feast of  
Pentecost, as well as on the day of  the feast itself, in order to look for traces 
and vestiges of  the theme of  the Spirit as the life-giving principle of  the 
believers. The spiritual consequences of  the fact that the Holy Spirit is the 
life-giving principle of  believers are also discussed, first of  all by presenting 
the demands of  conversion involved in receiving the Spirit. Subsequently, 
the ways in which the Holy Spirit makes his life-giving indwelling in believers 
as his temples are identified, concluding with a brief  reflection on the sin 
against the Holy Spirit according to Augustinian thought.

Keywords: St. Augustine, Holy Spirit, vivification of  believers, Pentecost 
sermons of  St. Augustine.

1.   Introducción

El siglo cuarto está marcado por una serie de tratados 
importantes sobre el Espíritu Santo. Todos ellos constituyen 
una preparación dogmática para el concilio de Constantinopla 
(381), o bien son una secuela del mismo y una ratificación de 
sus doctrinas, en contra de Macedonianos y Pneumatómacos, o 



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  7

simplemente son una catequesis sobre la tercera persona de la 
Santísima Trinidad. Podemos mencionar el tratado insigne de 
Dídimo de Alejandría (llamado Dídimo “el Ciego”) quien a pesar 
de sus simpatías por Orígenes en este tratado evita los elementos 
que serían posteriormente condenados del Adamantius en la 
crisis origenista de finales del siglo IV. Por otro lado está el genial 
tratado de san Basilio sobre el Espíritu Santo, con su famoso 
argumento litúrgico para demostrar la misma divinidad del 
Espíritu Santo. El tratado de san Ambrosio, deudor claro de todos 
los tratados anteriormente mencionados, se inserta dentro del 
programa catequético para el malogrado emperador Graciano. 
De todos estos tratados e ideas será heredero san Agustín. 

Ciertamente el Hiponense no dedicó ningún libro al tema del 
Espíritu Santo, su presencia es constante a lo largo de toda su 
obra, no solo en los grandes tratados teológicos, especialmente el 
De Trinitate, sino también de manera particular en sus exposiciones 
sobre el Símbolo de la fe, pero también en sus predicaciones.

En el presente artículo haremos una exposición del Espíritu 
Santo como vida del creyente, a partir principalmente de lo 
que ha sido llamado la “teología predicada” de san Agustín, es 
decir la presencia del Espíritu Santo como vida del creyente 
en sus sermones ad populum, sin excluir en algún momento, otras 
reflexiones agustinianas presentes en alguna otra obra. 

Para ello identificaremos primero al Espíritu como el principio 
vital del cristiano, la vida de nuestra vida. Posteriormente haremos 
un breve estudio de la presencia del Espíritu como vivificador, 
en los primeros escritos de san Agustín. Después haremos un 
breve repaso de los sermones predicados por san Agustín, tanto 
en la vigilia de la fiesta de Pentecostés, como en el día mismo 
de la fiesta, para buscar en ellos huellas y vestigios del tema del 
Espíritu como vida de la vida del creyente. Nos detendremos a 
continuación brevemente a hacer un excursus sobre la cuestión 



8	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

donatista, que está muy presente en los sermones de san Agustín 
sobre el Espíritu Santo, para señalar algunas características 
peculiares. A continuación abordaremos las consecuencias 
espirituales del hecho que el Espíritu Santo sea la vida de la vida 
de los creyentes, presentando en primer lugar, las exigencias de 
conversión que implica el recibir la vida de Dios por medio del 
Espíritu. Posteriormente identificaremos las maneras en las que 
el Espíritu Santo realiza una inhabitación vivificadora en los 
creyentes como templos suyos que son. Finalmente ofreceremos 
unas conclusiones.

2.   El Espíritu Santo vivifica al creyente

La comprensión eclesiológica de san Agustín parte en muchas 
ocasiones del texto de 1 Cor 12, 12ss, con la metáfora usada por 
san Pablo del cuerpo de Cristo para hablar de la Iglesia2.

 San Agustín retomará esta imagen y la hará suya, sacando una 
serie de consecuencias teológicas, espirituales y eclesiales. Por ello, 
cuando expone el don de lenguas y la efusión del Espíritu (Hch 2, 
1-13), regresa a esta cuestión de la Iglesia como cuerpo de Cristo. 
Y así como el cuerpo de Cristo vive de un solo Espíritu que le 
anima y le da vida, del mismo modo el creyente debe descubrir 
que el soplo vital de su existencia depende del Espíritu Santo. 

2  «La Chiesa, particolare forma di aggregazione che ha in Cristo il suo punto 
di coesione, tramite la ministerialità si inserisce nella continuità dell’opera salvifica 
del Figlio di Dio. Agostino, utilizzando la metafora del corpo, fece maturare la 
ministerialità della Chiesa alla realtà del “Cristo totale” (Christus totus”); la Chiesa, 
cioè è il corpo il cui capo è Cristo con il quale fa un tutt’uno». Vittorino Grossi, La 
Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Bologna, Dehoniane, 2012, 83.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  9

Es precisamente el Espíritu quien vivifica al creyente3. No 
es solo aquel que alimenta e impulsa su vida material, sino 
particularmente la vida que es preciso escribir con mayúsculas, es 
decir la Vida que no se termina con la muerte, la Vida que viene 
de Dios y que es Cristo mismo (Jn 14, 6). 

Por eso san Agustín reflexiona y contempla al Espíritu como el 
alma del Cuerpo de Cristo, cumpliendo una misión parangonable 
con la del alma de todo ser humano:

Lo que es el alma respecto al cuerpo del hombre, eso mismo es el Espí-
ritu Santo respecto al cuerpo de Cristo que es la Iglesia. El Espíritu Santo 
obra en la Iglesia lo mismo que el alma en todos los miembros de un único 
cuerpo4.

Se trata, de hecho, de una idea que tiene una larga historia 
en el pensamiento de san Agustín. Ya en una obra que había 
comenzado a escribir en el 388, y que terminará antes de su 
ordenación sacerdotal en el 3915, el De libero arbitrio, san Agustín 
ya había enunciado este tema, al señalar que el principio vital del 

3 «Au mileu de ces joies et de ces peines, de nos esperances et de nos méfiances, 
nous devons redécouvrir aujourd’hui la présence de l’Espirit-Saint ‘qui est Seigneur 
et qui donne la vie’. Mais comment découvrir cette présence de l’Espirit-Sainte? 
Comment faire l’expérience de sa presence dans notre travail, dans notre vie? Oui, 
nous sommes sûrs qu’il est present parmi nous car il est “l’âme de notre âme”, “la 
vie de notre vie”, comme il est aussi âme de l’Église, l’âme de nos commautés». 
Jaime García, Vivre le Pentecôte avec saint Augustine, Paris, Du Cerf, 2015, 53.

4  s. 267, 4.
5  Cf. J. Anoz, “Cronología de la producción agustiniana”, en AVGVSTINVS 47 

(2002), 235. De hecho la frase que citamos a continuación, forma parte de la obra 
escrita en el 388, ya que los especialistas nos indican que la obra se detuvo en lib. arb. 
3, 9, 26, y que algunos años después en este mismo punto san Agustín la retomó. 
Por tanto, la idea expresada por esta frase, forma parte de uno de los pensamientos 
del joven Agustín, del que ha sido llamado el “Agustín laico”. Cf. Nello Cipriani, I 
Dialoghi. Guida alla lettura, Roma, Institutum Patristicum Augustinianum, 2013, 165. 



10	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

cuerpo era el alma, y que a la vez el alma del hombre vivía de 
Dios. La frase agustiniana es:

Así como toda la vida del cuerpo es el alma, así también la vida bien-
aventurada del alma es Dios. Y mientras procuramos esto, hasta llegar a 
conseguirlo, estamos en camino6.

Se trata de un pensamiento que dentro del De libero arbitrio 
forma parte de los argumentos que sostienen la afirmación que 
de Dios solo puede venir el bien, antes de entrar a tratar el tema de 
la bondad de la libre voluntad7. Es pues una idea que san Agustín 
expresa por primera vez en esta obra, pero que estará presente a 
lo largo de toda la vida del Obispo de Hipona. Posiblemente su 
versión más conocida y popular sea la expresada por san Agustín 
dentro de las Confesiones:

Que te busque yo para que viva mi alma, porque si mi cuerpo vive de 
mi alma, mi alma vive de ti8.

Unos quince años más tarde, en el 4149, cuando escriba el 
tratado 47 de su comentario al evangelio según san Juan (Io. eu. 
tr.), lo expresará de manera llana y sencilla, como es lo propio de 
una exposición hecha en un sermón:

Tu alma es la vida de tu cuerpo, y Dios es la vida de tu alma10.

6  lib. arb. 2, 16, 41.
7 Cf. Nello Cipriani, I Dialoghi di Agostino. Guida alla lettura, Roma, Institutum 

Patristicum Augustinianum, 2013, 163.
8  conf. 10, 29.
9  Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», en AVGVSTINVS 47 

(2002), 264.
10  Io. eu. tr. 47, 8.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  11

Este pensamiento es tan importante, que por estos mismos 
años (411-414) en el libro IV del De Trinitate11, se vuelve a expresar, 
aunque en términos negativos, es decir en lugar de hablar de la 
vida del alma, habla de la muerte de la misma, y todo causado por 
su cercanía o alejamiento de Dios:

Muere el alma cuando Dios la abandona; muere el cuerpo cuando lo 
abandona el alma: la primera se hace insipiente, éste, cadáver12.

3.  Pater Pignoris: El Espíritu Santo los primeros escritos

Con el paso de los años, la figura del Espíritu Santo se irá 
clarificando, e irá adquiriendo una mayor importancia en el 
pensamiento y en la teología espiritual de san Agustín13. De hecho, 
como acertadamente ha señalado en sus bien fundamentados 
estudios N. Cipriani, san Agustín ya en sus primeros escritos nos 
presenta algunos vestigios de sus concepciones trinitarias14. En estos 
primeros conceptos, el Espíritu Santo es concebido como Pater  

11 Cf. J. Anoz, «Cronología de la producción agustiniana», en AVGVSTINVS 
47 (2002), p. 239.

12 trin. 4, 3, 5. Lo mismo es expresado en el s. 180, 8: “Muere el cuerpo cuando 
se aleja el alma; muere el alma cuando se aparta de Dios”; Algo parecido se dice en 
el s. 62, 2: “El abandono de Dios es la muerte del alma; el abandono del alma es la 
muerte del cuerpo. La muerte del cuerpo es de necesidad; la del alma depende de la 
voluntad”; También en ciu. 13, 2: “Muere el alma cuando es abandonada por Dios, 
y muere el cuerpo cuando es abandonado por el alma”.

13  Cf. Basil Studer, “Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate 
15, 17, 27 – 27, 50), Augustinianum 35 (1995), 570; Cf. Nello Cipriani, Lo Spirito Santo, 
Amore che unisce. Pneumatologia e spiritualità in Agostino, Roma, Citta Nuova, 2011, 19.

14  Cf. Nello Cipriani, “Le fonti cristiane della dottrina trinitaria nei primi dialoghi 
di san’Agostino”, en Augustinianum 34 (1994), 253-312. La versión en español: “Las 
fuentes cristianas de la doctrina trinitaria en los primeros diálogos de san Agustín”, 
en AVGVSTINVS 56 (2011), 311-366.



12	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

pignoris15, elemento que le llevará después a afinar este concepto, 
y aunque el Espíritu sigue siendo pignus, se irá transformando 
paulatinamente en arrha, según la diferencia que hace san Agustín 
entre el pignus y las arrha16. Esta misma concepción del Espíritu 
Santo como Pater pignoris, le valdrá la siguiente reconsideración o 
“retractación”, en el libro V del De Trinitate:

Cuando decimos prenda (pignus) del Padre y del Hijo, ¿nos está tam-
bién permitido decir Padre de la prenda (patrem pignoris) o Hijo de la 
prenda (Filium pignoris)? Decimos Don del Padre y del Hijo, pero nunca 
podemos decir Padre del Don o Hijo del Don; y para que estas expresiones 
se correspondan mutuamente, se dice Don del dador y dador del Don; pues 
aquí podemos encontrar una palabra en uso; allí, no.17

El Espíritu Santo será también en esos primeros escritos 
agustinianos la admonitio autem quaedam18, la voz de Dios en el 
corazón y en el interior del hombre, una voz que nos lleva a 
buscar a Dios y a amarle.

Por lo tanto, en los primeros escritos agustinianos, la vida 
del alma, la vida de la vida del hombre es atribuida a Dios. Cabe 
señalar que este tema de la vida y la misma inmortalidad del alma 

15  sol. 1, 2.
16  “Recibisteis el espíritu de adopción de hijos por el que clamamos: Abba, ¡Padre! ¿Cuál es 

la realidad, si las arras son tales? No se debe hablar de prenda (pignus), sino de arras (arrha). En 
efecto, cuando se deja una prenda, ésta se retira una vez que se devuelve lo garantizado. Las arras, 
en cambio, son una parte de aquello que se promete dar, de forma que, cuando se cumpla la promesa, 
lo ya recibido no cambia, sino que se recibe en su totalidad. Así, pues, que cada uno examine su 
corazón y vea si dice con sincero amor desde lo más íntimo de su corazón Padre”. s. 156, 16.

17 trin. 5, 12, 13. Cf. N. Cipriani, “La retractatio agostiniana sulla processione-
generazione dello Spirito santo (trin. V, 12, 13)”, en Augustinianum 37 (1997), 431-439. 
Traducción en castellano: “La retractatio agustiniana sobre la procesión-generación 
del Espíritu Santo (trin. V, 12, 13)”, en AVGVSTINVS 57 (2012), 339-348.

18  beata u. 4, 35.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  13

es una cuestión que preocupa al joven san Agustín. De hecho los 
Soliloquios son, como es bien sabido, un intento fallido por explicar 
y dar un fundamento sólido a la idea de la inmortalidad del alma19. 
Se trataba para el joven san Agustín de una idea fundamental20, 
de una de las grandes novedades y atractivos del cristianismo21, 
ya que daba voz a una de las inquietudes del mundo pagano, y 
particularmente de la época de san Agustín, en la que volvieron 
a florecer, como lo habían hecho en la antigüedad griega y latina, 
diversos ritos mistéricos22, particularmente los misterios de Mitra23, 
en donde lo fundamental era -como en los famosos misterios 
eleusinos-, poder descubrir el camino que lleva a la inmortalidad. 

Es preciso señalar también, cómo este tema de la vida y de la 
inmortalidad del alma, es lo que preocupa grandemente al joven 
san Agustín. Muchas personas al leer las Confesiones, pierden de 
vista este Zeitgeist particular agustiniano, y hacen interpretaciones 
erradas, particularmente del libro cuarto, en donde san Agustín 
nos dice que después de la muerte de su amigo tan querido, él cae 
en una situación de confusión y de profunda tristeza (conf. 4, 9). 

19  “È ad ogni modo evidente che Agostino va a la ricerca di nuovi argomenti, 
diversi da quelli proposti da Platone e riferiti da Cicerone nel Somnium Scipionis, perché 
essi partono da presupposti contrari alla fede cristiana; la natura eterna e divina 
dell’anima e la sua preesistenza”. Nello Cipriani, I Dialoghi. Guida alla lettura, 129.

20  Cf. Nello Cipriani, La Teologia di Sant’Agostino, Roma, Institutm Patristicum 
Augustinianum, 2015, 27.

21  Cf. N. Cipriani, I Dialoghi. Guida alla lettura, 133.
22  Cf. G. Wasson - A. Hofmann - C.A.P. Ruck, El camino de Eleusis. Una solución 

al enigma de los misterios, México, FCE, 1981; Carl Kerenyi, Eleusis. Archetypal image of  
Mother and Daughter, Princeton, Princeton University Press, 1991. 

23 Cf. Ruggero Iorio, Mitra: el mito della forza invincibile, Marsilio, 1998; Cf. Ugo 
Bianchi (ed.), Mysteria Mithrae:  Proceedings of  the International Seminar on the ‘Religio-
historical Character of  Roman Mithraism with Particular Reference to Roman and Ostian 
Sources’, Rome and Ostia, 28-31 March 1978, Leiden, Brill, 1979; Cf. Payam Nabarz, 
The Mysteries of  Mithras.The Pagan Belief  that shaped the Christian World, Vermont, Inner 
Tradition, 2005.



14	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Para entender bien este acontecimiento, no basta solo hablar 
de los géneros literarios usados por san Agustín, o bien del 
profundo aprecio que tenía por la amistad. Es preciso también 
ver esta preocupación íntima reflejada en sus primeros escritos: 
la preocupación de la vida de la propia vida, es decir la cuestión 
de la inmortalidad del alma24, a la que dedica, como hemos dicho, 
una obra inconclusa (los Soliloquios), a la que se añadirá otra, 
De immortalitate animae, en donde san Agustín presenta con más 
solvencia y solidez este tema25.

Años más tarde, una vez que recibe el bautismo y se incorpora 
plenamente a la Iglesia para recibir a manos llenas su vida, 
descubre en su propia reflexión, que esta vida que anima su alma 
es Dios, pero particularmente el Espíritu Santo, más allá de los 
errores de Mario Victorino, como ha descrito N. Cipriani26.

Así pues, este Dios que da la vida al alma es el Espíritu Santo, 
quien es plenamente Dios, y no un ser inferior, como querían los 

24  “The Young Augustine was probably still thinking of  his lost friend and his 
distress at that time when he confessed to Reason some years later, ‘Now there 
are only three things that can move me: the fear of  losing those I love, the fear of  
pain, the fear of  death’ (sol. 1, 16). This fear of  physical death for his nearest and 
dearest and for himself  would no longer be exactly that of  the bishop for whom 
immortality was henceforward a state which he must help his flock to attain, but 
enough of  it would remain to keep him very sensitive to the anguish of  dying”. 
Serge Lancel, Saint Augustine, London, SCM Press, 2002, 440.

25  “The difference between the body and the soul seems to be that, although 
both are created from nothing, the body can die, whereas the sol cannot. It is, of  
its nature, immortal. Why this is and must be so, was a question which genuinely 
preoccupied Augustine in these early years. He tackles it at length in the second 
book of  the Soliloquia written at Cassiciacum, and then seems to have continued 
these reflections in De immortalitate animae”. Carol Harrison, Rethinking Augustine’s 
Early Theology. An argument for continuity, Oxford, Oxford University Press, 2008, 49; 
Cf. Giovanni Catapano, Agostino, Roma, Carroci, 2010.

26 Nello Cipriani, Lo Spirito Santo, Amore che unisce. Pneumatologia e spiritualità in 
Agostino, Roma, Città Nuova, 2013, 18; Cf. Nello Cipriani, “Agustín lector de los 
comentarios paulinos de Mario Victorino”, en AVGVSTINVS 56 (2011), 412-438.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  15

herejes a los que combate san Agustín en su obra. Por ello en sus 
sermones expresará con claridad este hecho, de que el Espíritu es 
la vida del alma de la Iglesia, y también de cada creyente:

Por eso, el Apóstol, al mencionar un solo cuerpo, para que no pensá-
semos en uno muerto, dijo: Un solo cuerpo. Pero te suplico: -¿Este cuerpo 
está vivo? -Sí, vive. -¿De dónde recibe la vida? -De un único espíritu. Y 
un solo Espíritu.27

4.   El Espíritu de vida en los sermones de Pentecostés

Aunque san Agustín vivió más de treinta fiestas de Pentecostés 
como obispo, conservamos solo once sermones con dicho 
motivo: siete de la fiesta (ss. 267, 268, 269, 270, 271, 272A, 272B)28 
y cuatro de la vigilia de Pentecostés (ss. 29, 29 A; s. Dolbeau 8 = 
s. 29B29 s. 26630).

27  s. 268, 2
28 Jaime García incluye entre estos sermones, el s. 278, aunque expresa sus 

dudas, como en realidad es, ya que no se le suele considerar como un sermón de 
Pentecostés. Jaime García dice: “Nous avons aussi le sermón 278. Or, sur celui-ci, 
il-y a quelques doutes qu’il ait été préché à la Pentecôte”: Jaime García, Vivre le 
Pentecôte avec saint Augustine, Paris, Du Cerf, 2015, 19. 

29  Es el sermón Mayence 21. Según afirma F. Dolbeau, fue predicado en Cartago 
en el 397. Por el sermón 29 sabemos que en Cartago, en la liturgia de Pentecostés, 
eran leídos, en este orden, los salmos 140 y 117. En el Mayence 21, es decir el 
sermón Dolbeau 8 = 29B, se explica el salmo 117, 1. Al final del número 4 hay una 
alusión a una fábula de Fedro, que el mismo san Agustín recordará brevemente 
en las confesiones. Cf. François Dolbeau, Vingt-six Sermons au Peuple D’Afrique. 
Retrouvés a Mayence ,edités et commentés par François Dolbeau, Paris, Institut d’Ètudes 
Augustiniennes, 1996, 12-25; Cf. Hubertus Drobner, “Augustinus, Sermo in vigilia 
pentecostes aus den in Mainz neuentdeckten Predigten. Datierung und deutsche 
Übersetzung”, en Theologie und Glaube 83 (1993), 446-454. 

30  Este sermón corresponde al Mayence 20 y ratifica lo que comentamos en la 
nota precedenre, ya que en él, se comenta el texto del salmo 140, 5. 



16	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

En el sermón 266, aunque no se hace alusión directa y explicita 
a que el Espíritu sea la vida del cuerpo de Cristo, se habla de un 
tema paralelo, que es el relativo a la gracia, y cómo los apóstoles 
se habían convertido en odres nuevos31 al estar llenos, no de vino 
material, como creían sus contemporáneos, sino del vino nuevo 
de la gracia, que los llevó a predicar y a difundir la vida de Cristo32:

(…) ya llenos del vino nuevo, porque se habían convertido en odres 
nuevos Los odres viejos se llenaban de admiración ante los nuevos, y por 
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban. Refutada, finalmente, 
la falsedad, tan pronto como prestaron oídos a los apóstoles que les dirigie-
ron la palabra explicándoles lo que estaba acaeciendo y anunciándoles la 
gracia de Cristo, al escucharlos se arrepintieron; con el arrepentimiento se 
transformaron, y transformados creyeron; y creyendo, merecieron recibir lo 
que admiraban en los otros33.

En este mismo sermón 266, como señalábamos, siguiendo la 
costumbre litúrgica de Cartago, donde el sermón fue predicado 
muy posiblemente entre los años 403-40834, se leía el salmo 
140 y el 117, en este orden. En el presente sermón tenemos un 
comentario al salmo 140, 5: El justo me corregirá y me reprenderá con 
misericordia, pero el óleo del pecador no ungirá mi cabeza.

El sermón 29B (= s. Dolbeau 8), como hemos comentado 
antes, fue predicado en Cartago, y por tanto refleja la tradición 
litúrgica de esta Iglesia, donde era costumbre leer los salmos 140 
y 117. En este caso se comenta el salmo 117, 1: “Confesad al Señor, 

31  Cf. s. 266, 2.
32  Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¿aun sopla donde quiere? La predicación de 

san Agustín en la fiesta de Pentecostés”, en AVGVSTINVS 54 (2010), 69-70.
33  s. 266, 2.
34  Cf. J. Anoz, “Cronología de la producción agustiniana”, en AVGVSTINVS 

47 (2002), 285.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  17

porque es bueno”. No se habla del Espíritu como dador de vida, 
pero es una invitación a confesar el propio pecado y a reconocer 
en el pecado un principio de muerte:

Que mi iniquidad yo reconozco, y mi pecado frente a mi está siempre. 
No esté ante ti, porque está ante mí; retira tu faz de donde yo no la retiro; 
desconoce tú lo que yo reconozco. No temas, pues, morir; confiesa para no 
morir35.

El sermón 267 pone de manifiesto que a semejanza del 
espíritu del hombre, que da vida y unidad a todos sus miembros, 
del mismo modo el Espíritu de Cristo vivifica a los miembros de 
Cristo, y a pesar de sus diferencias, les da unidad y cohesión:

(…) viven: vive el oído, vive la lengua: son diversas las funciones, pero 
una misma la vida. Así es la Iglesia de Dios: en unos santos hace mila-
gros, en otros proclama la verdad, en otros guarda la virginidad, en otros 
la castidad conyugal; en unos una cosa y en otros otra; cada uno realiza su 
función propia, pero todos viven la misma vida36.

En el sermón 268, además de acentuar los elementos 
anteriormente dichos, y usando de nuevo el texto de 1 Cor 10, se 
ponen de manifiesto la supeditación de la vida a la pertenencia 
al cuerpo de Cristo. Si un miembro se desgaja y se separa del 
cuerpo de Cristo, pierde la vida, como sucede con los miembros 
del cuerpo físico. Ciertamente san Agustín en este sermón de una 
forma particular está pensando en los donatistas:

35  s. 29B, 5.
36  s. 267, 4.



18	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

(…) fuera del cuerpo tiene solamente la forma, pero no la vida. Lo 
mismo sucede al hombre separado de la Iglesia37. 

En el sermón 269, no hay alusiones a la vida. En el sermón 
270, aunque no hay alusiones directamente a la vida, se habla 
claramente de la gracia de Dios que se nos concede por el Espíritu 
Santo, y también se nos recuerda un elemento esencial, el amor es 
un don, o por decirlo con palabras de san Agustín: “la caridad es 
un don del Espíritu Santo”38, pues “el amor de Dios ha sido derramado en 
nuestros corazones por medio del Espíritu Santo”, haciendo referencia 
explícita a Rm 5, 539. Así pues, el Espíritu indirectamente es 
señalado como fuente de vida al hablar de la gracia:

¿Qué significa les da su gracia? Les da el Espíritu Santo. Llena a los 
humildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirlo40.

En el sermón 271 no se hace alusión al hecho de que el Espíritu 
sea la vida, sino que se subrayan algunos de sus frutos, desde una 
perspectiva muy marcada por la polémica antidonatista, como 
son la paz y la unidad41. De aquí que san Agustín llame a sus 
fieles en un momento determinado “retoños de unidad, hijos de 
la paz”: 

37  s. 268, 2.; Cf. Vittorino Grossi, , La Chiesa di Agostino. Modelli e simboli, Bologna, 
Dehoniane, 2012, 64 ss. 

38  s. 270, 4.
39  “Gott ist die Liebe bezieht sich vielmehr auf  den Geist, denn es heisst von 

der von Gott uns geschenkten Liebe, dass sie uns in Gott und ihm in uns bleiben 
lässt. Die Geist ist eben die liebe Gottes die in unsere Herzen ausgegossen ist”. 
Basil Studer, “Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate 15, 17, 
27 – 27, 50), Augustinianum 35 (1995), 570.

40  s. 270, 6.
41  Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¿aun sopla donde quiere? La predicación de 

san Agustín en la fiesta de Pentecostés”, 69.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  19

Vosotros, hermanos míos, miembros del cuerpo de Cristo, retoños de la 
unidad, hijos de la paz, celebrad este día alegres y seguros42.

En los dos sermones restantes, 272A y 272B, por su brevedad, 
no aparece el tema de la vida, aunque en el sermón 272B, sí que 
aparece un término sinónimo de la vida, que es la gracia, cuyo 
régimen comienza con Pentecostés, y que supera el régimen de 
muerte que es el de la ley:

La ley, por tanto, descubre su condición culpable; la gracia los libra de 
la culpabilidad; la ley amenaza, la gracia acaricia; la ley tiene a la vista el 
castigo, la gracia promete el perdón. Sin embargo, es lo mismo lo que ordena 
la ley y la gracia43,

5.  La vida del Espíritu y la conversión

a)  Renunciar al propio espíritu para recibir el Espíritu de Dios

Pero vivir del Espíritu Santo y recibir su vivificación no 
solo tiene consecuencias eclesiales, tiene particularmente en 
el pensamiento de san Agustín consecuencias para la vida 
del creyente, que es templo del Espíritu Santo. Por ello nos 
centraremos ahora en la importancia que tiene la conversión 
como un proceso a través de cual el creyente se dispone a recibir 
la vida de Dios que le viene por medio del Espíritu.

Así pues, dentro de los sermones agustinianos, el concepto 
del Espíritu Santo como el principio de la vida sobrenatural de 
todo ser humano, está vinculado al tema de la conversión. No es 

42  s. 271.
43  s. 272B, 



20	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

posible vivir la vida del Espíritu si no se vive en una actitud de 
conversión. Aquel que quiere vivir según el espíritu del hombre, 
es decir de la carne, o según el espíritu del mundo (Gal 5, 17), no 
puede recibir la vida que procede del Espíritu Santo. Así lo señala 
claramente san Agustín: para poder recibir la vida que proviene 
del Espíritu de Cristo, es preciso renunciar al propio espíritu, es 
decir al espíritu de la carne y del mundo:

Desprecia tu propio espíritu, recibe el Espíritu de Dios. No ha de 
temer tu espíritu que, cuando comience a habitar en ti el Espíritu de Dios, 
vaya a sufrir estrecheces en tu cuerpo44.

En esta labor de conversión, recibiendo la vida del Espíritu, 
a través del cual el amor de Dios ha sido derramado en nuestros 
corazones (Rm 5, 5), no hay que tener miedo de perder la vida, 
es decir el propio “espíritu”. Sino por el contrario, la vida se ve 
redimensionada y ampliada. Recibir la vida del Espíritu Santo 
debe llevar al ser humano a ampliar sus horizontes, y darse cuenta 
de que su vida es más vida precisamente porque ha recibido la 
vida de Dios por medio del Espíritu. San Agustín lo explica 
señalando que el Espíritu es un huésped rico, que no hace que 
el corazón y la vida se estrechen, sino todo lo contrario, que se 
ensanchen y se dilaten:

Acoge al rico Espíritu de Dios; te sentirás ensanchado, nunca en estre-
checes. Ensanchaste tus pasos debajo de mí –dices-. Has de decir a tu hués-
ped: Ensanchaste mis pasos debajo de mí. Antes de estar tú aquí, sufría 
estrecheces; al llenar mi celda, no me expulsaste a mí, sino a la estrechez 
que padecía45.

44  s. 169, 15.
45  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  21

Y el gran don que deja este Huésped divino, que es la vida del 
creyente, no es otro que su propia presencia. Sin ella la vida del 
ser humano pierde su sentido, y deja de ser propiamente ‘vida’, 
para transformarse en una verdadera muerte. Por ello, san Agustín 
recomienda aferrar a este Huésped divino, y pedirle de todas las 
maneras posibles, que se quede siempre con nosotros, dándole 
vida a nuestra propia existencia, ya que sin él, sin la presencia del 
Espíritu que es Dios y da la vida, el ser humano está muerto:

No temas hallarte en estrecheces, recibe a este huésped, y que no sea 
huésped como de paso. Nada va a darte en el momento de la partida. Al 
venir, habite en ti, y éste es su don. Sé de él, que no te abandone ni se aleje 
de ti; sujétale del todo y dile: Señor, Dios nuestro, poséenos46.

En un sermón dirigido a los neófitos en la octava de Pascua 
o semana in albis, muy posiblemente hacia el final de la vida 
de san Agustín, hacia el 428 o el 42947, sabiendo el Obispo de 
Hipona de las malas costumbres de celebrar grandes comilonas 
y borracheras en esos días, invita a sus fieles, particularmente a 
los recién bautizados, a la sobriedad, pues solo así podrán retener 
consigo al Espíritu Santo principio vivificador y huésped de sus 
almas. Por ello pide encarecidamente san Agustín a los neófitos 
que no echen de sus vidas y de sus corazones al Espíritu Santo 
que ha empezado a habitar en ellos, y a ser su propio principio 
vital:

No marchéis de aquí sobrios y regreséis ebrios; después de mediodía vol-
veremos a vernos. El Espíritu Santo ha comenzado a habitar en vosotros. 

46  s. 169, 15.
47  Cf. J. Anoz, “Cronología de la producción agustiniana”, en AVGVSTINVS 

47 (2002), p. 282.



22	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

¡Que no se tenga que marchar! No lo expulséis de vuestros corazones. Es 
buen huésped48.

Y para ratificar esta idea, san Agustín les hace ver cuáles son 
los beneficios de la inhabitación de tal Huésped divino, y como 
sin él, el ser humano carece de vida y de sentido:

Es buen huésped: si os encuentra vacíos, os llena; si hambrientos, os 
alimenta; finalmente, si os halla sedientos, os embriaga. Sea él quien os 
embriague, pues dice el Apóstol: No os embriaguéis de vino, en el cual 
está todo desenfreno. Y, como queriendo enseñarnos con qué hemos de em-
briagarnos, añade: Antes bien, llenaos del Espíritu Santo, cantando entre 
vosotros con himnos, salmos y cánticos espirituales; cantando al Señor en 
vuestros corazones49.

San Agustín nos invitaría a hacerle al Espíritu la petición 
expresada con palabras del texto de Isaías 36, 13 (sec. LXX: 
Domine possiede nos). Se trata de palabras que son comentadas 
en otros lugares de la obra del Doctor de Hipona. Baste solo 
como comentario de las mismas, las ideas expresadas dentro de 
la enarratio al salmo 3250, donde san Agustín deja claro que Dios, 
en este caso por medio del Espíritu Santo, nos posee, y nosotros 
también lo poseemos a él, aunque todo esto se hace con un fin 
claro, que es nuestra propia felicidad, nuestra plena vivificación:

(…) él nos posee, y también es poseído; y todo esto es por nosotros. Pero 
no sucede que así como nosotros somos felices poseyéndolo a él, así también 

48  S. 225, 4.
49  Idem.
50  La cita aparece también en en. Ps. 78,3. Curiosamente esta cita (Is 36, 13) no 

está recogida, como otras muchas, dentro del índice de citas bíblicas del CAG.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  23

él nos posea para ser feliz. Posee y es poseído por el único motivo de hacernos 
felices a nosotros51.

Una idea semejante, expresa san Agustín en el s. 163, en 
donde a la luz de la exhortación paulina a ensanchar los linderos 
del propio interior para superar el camino de los infieles de los 
paganos (2 Cor 6, 13-14), el Doctor de Hipona comenta que este 
ensanchamiento es fruto precisamente del amor. Este amor es 
el que derrama el Espíritu Santo en el corazón del creyente para 
que pueda ensanchar su interior, ampliar los senos de su alma 
para poder recibir la presencia del Espíritu, y por consiguiente 
su vida y su gracia. Y como comenta san Agustín, si el interior 
se encuentra vivificado y ensanchado, Dios se podrá pasear en 
nuestro interior:

Exhortándonos a esto, dice el Apóstol: Ensanchaos, para no unciros 
al yugo con los infieles. Si nos ensanchamos, Dios se pasea en nosotros; 
pero ese ensancharse es obra del mismo Dios. Sí el ensancharse lo produce 
la caridad que no conoce estrechez, ved que es Dios quien se lo procura en 
nosotros para sí mismo, según testimonio del Apóstol: La caridad de Dios 
se ha difundido en nuestros corazones mediante el Espíritu que se nos ha 
dado. Gracias a esta anchura –repito-, Dios se pasea en nosotros52.

De este modo, san Agustín nos invitaría a dejar nuestro 
propio espíritu, nuestra propia vida meramente humana y según 
el hombre viejo (Ef  4, 22), para recibir el Espíritu y la vida del 
hombre nuevo, la vida que procede de Dios y que no se termina 
nunca. Este hecho de renunciar a la vida del mundo y del hombre 
no es algo negativo que deje vacío al ser humano, o que haga que 

51  en. Ps. 32, 3, 18.
52  s.163, 1.



24	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

su interior se encoja. Es más bien, todo lo contrario, quien recibe 
al “huésped” del Espíritu Santo, plenifica su vida, al recibir la vida 
de Dios.

b.  Dios da su gracia (su Espíritu) a los humildes

Una condición indispensable para poder recibir el Espíritu 
de Dios, es decir la vida de Dios, es la humildad. Solo quien es 
humilde es el que puede recibir el Espíritu de Dios, el soberbio 
no hace otra cosa que alejar de sí al Espíritu53.

San Agustín recuerda que el Espíritu Santo es el que nos hace 
vivir en la unidad, alejándonos de la multiplicidad. Él es quien hace 
posible que el fenómeno de Pentecostés se lleve continuamente 
a cabo en nuestros corazones, y en el interior del creyente; que 
pueda vencer la disensión y la división para vivir en unidad en sí 
mismo, pero también con aquellos que le rodean. De este modo, 
al Espíritu Santo, y en consecuencia, a la vida propia del Espíritu, 
se le puede poseer por la humildad:

Soportándoos mutuamente en el amor -esto es, la caridad-, esforzándoos 
en mantener la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz. En consecuen-
cia, puesto que el Espíritu Santo nos convierte de multiplicidad en unidad, 
se le apropia por la humildad y se le aleja por la soberbia54. 

Y san Agustín nos da un ejemplo. El Espíritu es como agua 
que se posa en los lugares cóncavos, que están bajos o abajados, 
mientras que no puede quedarse en las colinas, y resbala de ellas. 
Lo mismo el Espíritu puede vivificar al que es humilde, mientras 
que se aleja del soberbio:

53 s. 270, 6.
54  s. 270, 6.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  25

El agua es el corazón humilde que busca como un lugar cóncavo donde 
detenerse; en cambio, ante la altivez de la soberbia como altura de una 
colina, rechazada, cae en cascada55. 

Y san Agustín ratifica la importancia de ser humilde para recibir 
la vida de Dios por medio del Espíritu, avalando sus palabras 
con un texto bíblico, como es su costumbre. En este caso se 
trata de un texto muy conocido y repetido por san Agustín56, 
particularmente en sus sermones ad populum, el texto de 1 Pe 5, 5 (St 
4, 657; Prov 3, 34): Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes 
les da su gracia. Al citar este texto, que ocupa un lugar particular en 
la lucha antipelagiana58, san Agustín explica lo que es la gracia de 

55  Idem.
56  “(…) (Prou. 3, 34) tient dans son oeuvre une place de premier plan. Deus 

superbis resistit, humilibus autem dat gratiam represent une des sentences sapientiales 
auxquelles Augustin reste fidèle du début à la fin de sa carrière”. A.-M., La 
Bonnardiere, Livre des Proverbes (Biblia augustiniana: A.T.), Études Augustinnienes, 
Paris, 1973, 123.

57 Cf. Jonathan Yates, “The Epistle of  James in Augustine and his Pelagian 
Adversaries. Some Preliminary Observations”, en Augustiniana 52 (2002), 273-290. 
“(…) Augustine referenced to the content of  Jas 4:6 more than sixty times (…) 
The Bishop never gave any indication that he wanted to cite Jas exclusively when 
he referenced the content of  Jas 4:6. It is clear that Augustine was aware that the 
specific content of  Jas 4:6 occurs elsewhere in his cannon, just as he makes it clear 
that the principle that God resists pride and relates positively to those willing to 
humble themselves can be found throughout the Christian holy texts. In the mind 
of  the Bishop it was apparently sufficient to know that this text was “scripture”, i.e., 
that it possesed the authority of  Scripture, and just as importantly, that it could be 
found in more than one canonical book”. Jonathan Yates, In epistola alterius apostoli: 
The Presence and use of  the Epistle of  James in the Writings of  Augustine of  Hippo (354-430), 
Tesis Doctoral de la Universidad de Lovaina, Leuven, 2005, 401. 

58 “Augustine does not hesitate to quote his characteristically anti-Pelagian 
insinuation here: “Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam”. A. Dupont, Gratia 
in Augustine’s Sermones ad Populum during the Pelagian Controversy. Do Different Contexts 
furnish Different Insights?, Leiden, Brill, 2013, 114.



26	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Dios, que no es otra cosa que la misma presencia del Espíritu, de 
su vida, en el corazón del creyente:

Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes les da su gracia. 
¿Qué significa  les da su gracia? Les da el Espíritu Santo. Llena a los 
humildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirlo59.

Por lo tanto para poder recibir el don de la vida, y al Espíritu 
vivificador, es preciso ser humilde, ya que el Espíritu de Dios 
se aleja de los soberbios, y solo puede habitar y descansar en 
los humildes, que se convierten en su lugar de reposo, como si 
fueran su sábado. Por eso dice san Agustín que al Espíritu Santo 
se le reserva el número siete, que es el número del descanso:

Él descansa en el hombre humilde y sosegado como en su sábado. Por 
eso también se reserva al Espíritu Santo el número siete, como lo indican 
con suficiencia nuestras Escrituras60.

c.  El hombre, un vaso roto

San Agustín nos recuerda que para poder recibir la vida del 
Espíritu necesitamos darnos cuenta de que la carne tiene deseos 
contrarios al Espíritu, y junto con san Pablo nos recuerda que si 
nos dejamos llevar por los deseos de la carne, moriremos (Gal 5, 
17). Solo es el Espíritu de Dios quien nos va a dar vida. Por ello 
señala san Agustín que es el Espíritu el que lucha en nosotros, en 
nuestro interior, pero también contra nosotros, para que no nos 
dejemos llevar por el espíritu de muerte, el espíritu de la carne, y 

59  s. 270, 6.
60  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  27

que permitamos que sea el Espíritu de Dios quien viva en nuestro 
interior para vivificar toda nuestra existencia:

(…) dice el Apóstol: La carne tiene deseos contrarios al Espíritu, y 
el Espíritu, contrarios a la carne, sólo se da con referencia al espíritu del 
hombre. Es el Espíritu de Dios quien combate en ti contra ti, contra lo que 
hay en ti contrario a ti61.

Y son precisamente estos deseo de la carne los que hacen 
que el hombre no pueda mantenerse firme en la vida de Dios, y 
por ello, como un vaso que se encuentra roto, dividido entre los 
deseos carnales que llevan a la muerte, y el Espíritu de Dios que 
es el único que puede verdaderamente dar la vida, la vida de Dios. 
El hombre necesita en primer lugar, reconocer que está roto, 
como un vaso, y ponerse en manos de Dios para ser restaurado y 
vivificado por el Espíritu:

En efecto, no quisiste sostenerte firme junto al Señor; caíste y te rom-
piste; te hiciste añicos como un vaso cuando, de la mano del hombre, cae 
al suelo. Y, como te hiciste añicos, por eso eres contrario a ti mismo, estás 
enfrentado contigo mismo. No haya en ti nada contrario a ti, y te manten-
drás íntegro62.

Lo único que puede dar vida al hombre, a este “vaso roto” 
(fractus es quomodo uas) es el espíritu, pues la carne y sus apetencias 
llevan a la muerte. No obstante san Agustín reflexiona sobre las 
palabras de san Pablo y se pregunta si el hombre con su propio 
espíritu, es decir con su propio principio vital, puede luchar contra 
las apetencias de la carne, y se da cuenta de que el hombre por 

61  s. 128, 7.
62  s. 128, 6, 9.



28	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

sí mismo no puede luchar contra sus tentaciones, y que necesita 
el Espíritu de Dios para poder vencer las obras del mundo y de 
la carne, y verdaderamente vivir. Por ello san Agustín imagina un 
diálogo con san Pablo, para que sea el Apóstol quien le indique 
qué espíritu es el que tiene que luchar contra la carne y darle vida:

Si vivís según la carne, moriréis; pero, si con el Espíritu dais muerte a 
las obras de la carne, viviréis. Indícanos, Apóstol, con qué espíritu. Porque 
también el hombre tiene un espíritu, propio de su naturaleza, gracias al 
cual es hombre63.

No obstante san Agustín llega a la conclusión que el espíritu 
que debe vencer las apetencias de la carne en el interior del 
hombre es el Espíritu de Dios, ya que el hombre es frágil y no 
puede nada sin la gracia de Dios. Por ello señala san Agustín el 
texto de Rm 8, 14: “todos los que se dejan guiar por el Espíritu de Dios 
son hijos de Dios”. Es por tanto el Espíritu de Dios quien da muerte 
en nosotros a las obras de la carne:

No son hijos de Dios si no son guiados por el Espíritu de Dios. Ahora 
bien, si son guiados por el Espíritu de Dios, combaten, porque tienen un 
poderoso ayudante64.

En esta lucha, san Agustín pone de manifiesto un elemento 
particular, muy de su gusto, aprovechando las lides del anfiteatro 
para hablar de la vida cristiana65. En esta vida contra la muerte, 
es decir por tener la vida del Espíritu, Dios nos contempla, no 

63  Idem.
64  s. 128, 7
65 Cf. Enrique A. Eguiarte, “Quomodo gladiatores quasi destinati ad ferrum. 

Los espectáculos del anfiteatro en san Agustín y sus implicaciones espirituales”, en 
AVGVSTINVS 57 (2012), 75-97. 



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  29

como un espectador en las gradas de un anfiteatro que contempla 
a un cazador y no puede hacer nada para ayudarle, Dios nos 
contempla y a la vez nos ayuda:

Dios, en efecto, no nos contempla cuando luchamos del mismo modo que 
el pueblo contempla a los cazadores. El pueblo puede ponerse a favor de un 
cazador, pero no puede ayudar al que se halla en peligro66.

d.  El Espíritu nos hace anhelar la verdadera vida

La labor de conversión debe llevarnos a tomar consciencia de 
que las cosas de este mundo, y que incluso la vida mortal del ser 
humano, no es verdaderamente vida, pues la vida auténtica es la 
de Dios, y por eso el Espíritu nos lleva desear y anhelar esa vida, 
moviéndonos no por la obligación o el temor, sino por el amor:

Cuando el Espíritu de Dios llama al género humano ordenándonos lo 
que hemos de hacer y prometiendo lo que debemos esperar, comienza infla-
mando nuestra mente con la idea del premio, para que hagamos lo que se 
nos manda, más por amor al bien que por temor al mal67.

Y no hay nadie que no quiera esta vida, pues todo ser lo 
que quiere es alcanzar la vida y que esta vida sea perpetua. No 
obstante el Espíritu señala un camino que implica renuncias y 
dejar las cosas de este mundo, para ser capaces de recibir los 
bienes de Dios. Es preciso pues, morir a las cosas y realidades del 
mundo, para poder recibir la vida de Dios. San Agustín explica 
esta vida nueva en el Espíritu y sus exigencias con el texto del 
salmo 33, 14-15:

66  s. 128, 7.
67  s. 16, 1.



30	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Pues ¿quién no quiere la vida? ¿Quién no ama ver días buenos? Escu-
cha, pues, lo que sigue, tú, hombre, quienquiera que seas el que quieres y 
amas eso; escuchad lo que sigue todos los hombres: Reprime -dice- tu lengua 
del mal y tus labios no hablen engaño. Apártate del mal y obra el bien; 
busca la paz y persíguela68. 

Para acoger esta vida nueva de Dios es preciso que el ser 
humano transforme su propio interior y se convierta en un odre 
nuevo (Mc 2, 22), para que pueda acoger el vino nuevo la vida 
nueva, que dona Dios por medio del Espíritu. Quien no se pone 
en este camino de cambio y de disposición interior, no puede 
acoger la vida del Espíritu, pues sigue atado a su vida pasada y a 
la vida del hombre y del mundo. Solo quien se ha dejado renovar 
por la misma acción del Espíritu, puede ser un odre nuevo, y con 
este odre nuevo puede recibir el vino nuevo de la vida de Dios, 
su gracia y su salvación. 

Por ello san Agustín cuando habla de los apóstoles en el día 
de Pentecostés, se fija en el hecho de que fueron calificados de 
estar ebrios. Como el mismo Doctor de Hipona señala, no es que 
estuvieran ebrios de vino, sino del mismo Espíritu Santo que los 
llenaba con su vida:

De forma más plena y perfecta aún, la confirmó el don del Espíritu 
Santo enviado por él, don que llenó a sus discípulos, convertidos ya en odres 
nuevos para poder recibir el vino nuevo, razón por la cual, al hablar distin-
tas lenguas, se los consideró borrachos y cargados de mosto. La voz de los 
oyentes fue un testimonio en favor de la Escritura del Señor, pues él había 
dicho: Nadie echa vino nuevo en odres viejos69.

68  s. 16, 1.
69  s. 272B, 1.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  31

Del mismo modo, quien quiera recibir la vida nueva del 
Espíritu, debe dejar que Dios lo convierta en un odre nuevo. 
Solo así, como indica san Agustín se pueden acoger incluso sus 
propias palabras:

Escuche vuestra santidad con mayor atención cuál es aquel bosquejo 
y cuál su realización en el día de Pentecostés. El precio a pagar por ello 
es la atención; el hablar es fructífero cuando se escucha con atención. Sed 
también vosotros odres nuevos para que podáis recibir, por mi ministerio, 
el vino nuevo70.

5.  Inhabitación vivificadora

a.  Vuestros cuerpos son templos del Espíritu Santo (1 Cor 6, 19; 
1 Cor 3, 16)
San Agustín reflexiona y profundiza en el concepto paulino de 

que los cuerpos de los creyentes son templos de Dios, son templos 
vivos del Espíritu vivificador. En su reflexión, san Agustín se 
apoya en los textos paulinos anteriormente mencionados, aunque 
el texto más repetido, sin una llamativa diferencia, es el de 1 Cor 
6, 1971.

Así pues, san Agustín va a unir a esta idea paulina, un concepto 
y una reflexión propia. Ya que el Espíritu habita desde el día del 
bautismo del creyente “en lo más profundo de la propia interioridad”72, 
esta presencia no solo santifica al creyente, sino que también 
lo vivifica. Cuando san Agustín presenta estas ideas, vuelve de 
nuevo a citar la frase que nos es ya conocida de la concatenación 

70  Idem.
71  Aparece 27 veces en la obra agustiniana. Cf. CAG.
72  conf. 3, 11.



32	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

causal o serie de inclusiones: si el cuerpo vive por el alma, el ama 
vive por Dios, por la presencia del Espíritu.

No obstante este Espíritu vivificador del cuerpo y del 
ser espiritual del hombre no se encuentra localizado en un 
solo lugar, ni en el cerebro, como quieren algunos autores 
contemporáneos73. Por ello, a la pregunta de Dárdano sobre el 
lugar en el que se encuentra el alma, san Agustín le responde que 
como el cuerpo del creyente, del bautizado es templo del Espíritu 
Santo, el mismo Espíritu vivifica todo el cuerpo, y se encuentra 
distribuida y expandida por todo el cuerpo, sin estreches, sino 
con una amplitud y holgura, no de espacios corporales, sino de 
gozos espirituales (latitudinem […] spiritalium gaudiorum). 

El alma establecida en el cuerpo no solo no encuentra apreturas, sino 
que tiene cierta holgura, no de espacios corporales, sino de gozos espirituales, 
cuando se realiza lo que dice el Apóstol, ¿No sabéis que vuestros cuerpos 
son en vosotros templos del Espíritu Santo, que recibisteis de Dios? (1 Cor 
6, 19) Y solo un necio puede decir que el Espíritu Santo no halla lugar en 
nuestro cuerpo, cuando nuestra alma llena el cuerpo entero74.

Por lo tanto, en el pensamiento agustiniano, el Espíritu Santo 
no solo vivifica a su templo, que es el cuerpo del creyente, sino 
que también lo llena de gozos espirituales, su presencia es vida, 
alegría y paz75. 

Y en esta misma línea, en el s. 161 san Agustín se hace una 
interesante pregunta retórica, invitando a sus oyentes a meditar 
sobre la fuente de la verdadera vida, sobre el venero de donde 

73  CF. Eduardo Punset, El alma está en el cerebro, Barcelona, Destino, 2012, 400 pp.
74  ep. 187, 4, 15.
75  Cf. s. 71, 28.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  33

procede la vida del alma que a la vez es la vida del cuerpo o bien 
los invita a considerar si acaso el alma vive por sí misma:

¿Piensas que no existe otra vida por la que vive tu alma? Tu alma es 
cierta vida, gracias a la cual vive tu carne. ¿Piensas que no hay otra vida 
gracias a la cual vive tu misma alma o que, como tu carne tiene una vida -el 
alma por la que vive tu carne- tu misma alma, tiene una vida propia suya?76

 Una vez planteada la cuestión, san Agustín invita a sus oyentes 
a buscar una solución a esta aporía planteada, es preciso conocer 
cuál es el origen de la vida del alma, que a la vez es la que vivifica 
al cuerpo:

Hallemos, pues, cuál es esta vida, no la de tu cuerpo, que es tu alma, 
sino la vida de la vida de tu cuerpo, la vida de tu alma77.

Y la respuesta a esta búsqueda es importante, pues hay muchas 
cosas que dependen de ella, ya que si el ser humano teme por su 
propia naturaleza a la muerte del cuerpo, ¿cuánto más no habrá 
de temer la muerte del principio que anima el mismo cuerpo, que 
es el alma? San Agustín invitaría a pensar sobre la manera en la 
que se puede evitar la muerte de este principio vital esencial que 
el alma, vivificadora del cuerpo y principio vital por excelencia 
del ser humano. Por eso el Obispo de Hipona dice a sus oyentes:

Una vez hallada, pienso que más que esta muerte por la que temes que 
el alma sea arrojada de tu carne, debes temer aquella otra, para que no sea 
arrojada de tu alma la vida de tu alma78. 

76  s. 161, 6.
77  Idem.
78  s. 161, 6.



34	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Y posteriormente lo dice con mayor claridad: la vida del alma 
es Dios, es el Espíritu Santo que inhabita el alma y hace a la vez 
que el cuerpo se convierta en templo de Dios de acuerdo con la 
reflexión paulina (1 Cor 3, 16; 1 Cor 6, 19), a la que san Agustín 
no puede dejar de aludir:

La vida del cuerpo es el alma, y la vida del alma, Dios. El Espíritu 
de Dios habita en el alma y, a través del alma, en el cuerpo, para que 
también nuestros cuerpos sean templos del Espíritu Santo, don que nos 
otorga Dios79.

El Espíritu que vivifica nuestras almas, es también el que 
se derrama en nuestros corazones por el amor, y es el que nos 
hace ser templos de Dios, posesión de Dios. Así san Agustín 
explica que para ser templo de Dios, Dios toma posesión, en 
primer lugar, de las potencias superiores, de lo mejor que hay 
en el hombre, representados por el corazón, la mente y el alma. 
De este modo, cuando Dios ha tomado posesión y vivifica 
estos elementos superiores, puede poseer y vivificar también los 
elementos inferiores, como es el cuerpo. 

(…) lo posee todo quien posee lo principal. En ti es lo principal lo que 
es mejor. Poseyendo Dios lo mejor, es decir, tu corazón, tu mente, tu alma, 
automáticamente, a través de lo superior posee también lo inferior, o sea, 
tu cuerpo80.

De este modo, si el Espíritu de Dios permanece en el alma, 
aunque el cuerpo pueda llegar a morir el alma estará siempre viva, 
vivificada por la acción del Espíritu. Por ello san Agustín citando 

79  Idem.
80  s.161, 6.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  35

un texto del libro Sirácida (30, 24): Miserere animae tuae placens 
Deo, nos recuerda de la importancia de vivir una vida de santidad 
para no privar a nuestra alma de su propio principio vital, que es 
el Espíritu Santo. Este texto del libro del Sirácida, se repite en 
varias ocasiones en la obra agustiniana y en algunas de ellas con 
el mismo sentido que tiene en este s. 16181.

Así pues, como señala el mismo san Agustín, nuestra alma 
puede invitar al cuerpo a cuidarse para evitar que el alma 
abandone al cuerpo, y este se quede sin vida, convertido en un 
cadáver. Lo mismo se debe decir al ser humano, que debe evitar 
el pecado para no darse muerte a sí mismo, siendo compasivo 
consigo mismo, agradando a Dios, viviendo una vida recta, para 
que el alma de su alma y la vida de su vida que es el Espíritu Santo 
no lo abandone:

Si no expiró su vida, es decir, a su Dios, se hallará en aquel a quien no 
alejó de sí, en aquel de quién no se separó. Si, por el contrario, condesciendes 
con la debilidad de tu alma que te dice: «Si te hiere, te abandono», ¿no 
temes a Dios que te dice: «Si pecas, te abandono»?82

Es interesante notar que cuando san Agustín comenta este 
mismo texto del libro Sirácida (Sir 30, 24), señala particularmente 
dos elementos. Uno implícito, que es el que venimos comentando, 
relativo a la vida, y un segundo elemento sumamente llamativo, de 
presentar al creyente teniendo compasión de sí mismo, y haciendo 
la primera limosna con su propia persona, procurando vivir 
bien, para evitar que el alma se quede muerta por los pecados, y 
hambrienta y sedienta de justicia. Por ello san Agustín señala que 
es preciso tener misericordia de la propia alma, y por ello hay que 

81  Cf. ciu. 21, 27; ench. 76; s. Erfurt 2, 2: s. Erfurt 2, 4.
82  s. 161, 6.



36	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

regresar a la conciencia, para que desde ahí el ser humano pueda 
darse cuenta de cómo se encuentra el alma, muy posiblemente 
enferma y muerta, y por tanto necesitada del perdón de Dios y 
de ser vivificada de nuevo por la acción del Espíritu Santo. Así lo 
comenta san Agustín:

Quienquiera que seas, si vives mal, si vives como un infiel, regresa a 
tu conciencia y allí encontrarás a tu alma pidiendo limosna; la encontrarás 
necesitada, pobre, hecha una piltrafa; quizá no la encuentres ni necesitada, 
sino muda a causa de su necesidad83.

De este modo el remedio previsto por san Agustín para 
poderle devolver la vida al alma, es decir para que el Espíritu 
Santo vuelva a habitar en ella, es el del juicio y la caridad. El juicio 
que reconoce el pecado, y la caridad que hace que de nuevo el 
amor de Dios vuelva a estar en el centro de la propia vida y del 
propio corazón:

Da a tu alma una limosna de juicio y caridad. ¿Qué es el juicio? Mira 
y descúbrelo: desagrádate a ti mismo, pronuncia sentencia contra ti. ¿Y qué 
es la caridad? Ama al Señor Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y 
con toda tu mente, y ama a tu prójimo como a ti mismo84.

Y junto con estos dos elementos, san Agustín recomienda 
darle pan al alma, es el pan de creer en Cristo, para purificar el 
alma, y el pan de la eucaristía, que es el mismo Cristo, para que le 
done al alma el Espíritu, y ésta vuelva a la vida:

83  s. 106, 4.
84  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  37

Alimenta tu alma para que no perezca de hambre. Dale pan. Pero 
¿qué pan? (..) Yo soy el pan vivo que he bajado del cielo. ¿No comenzarías 
dando este pan a tu alma, practicando así la limosna con ella? Por tanto, 
si crees, lo primero que debes hacer es alimentar tu alma. Cree en Cristo 
y quedará purificado cuanto hay dentro de ti, y lo que está fuera quedará 
también purificado85.

6.  El pecado contra el Espíritu Santo

En su De sermone Domini in Monte, san Agustín pone de 
manifiesto cuál es según su punto de vista, el pecado contra el 
Espíritu Santo (Mt 12, 31-32), que no sería otro sino oponerse, 
por envida o bien por maldad, a la caridad fraterna, es decir a la 
propia comunidad, una vez que se ha recibido la gracia para poder 
vivir en ella; o bien, oponerse a la misma gracia del Espíritu Santo 
que es la que vivifica al creyente. Por ello, el pecado no puede ser 
perdonado, porque la persona se opone precisamente a la gracia 
que podría actuar en su interior.

De este modo san Agustín nos señala primero que este 
pecado contra el Espíritu Santo, sería producido por la envidia y 
la maldad, por tanto a fin de cuentas sería un fruto que procede 
de la oscura raíz de la soberbia, a quien sigue como una hija, la 
envidia:

Quizás sea este el pecado contra el Espíritu Santo, es decir, a través de 
la maldad y la envidia tentar la caridad fraterna una vez recibida la gracia 
del Espíritu Santo, pecado que, según el Señor, ni se podrá perdonar en este 
mundo ni en el futuro86.

85  s. 161, 4.
86  s. dom. m. 1, 75.



38	 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Posteriormente san Agustín afina un poco más su reflexión, 
y nos señala como origen del pecado, solamente la envidia, y su 
actuación negativa es la de combatir la gracia, es decir, la misma 
vida del Espíritu Santo en su interior:

Recibido el Espíritu Santo, si envidian la fraternidad y quisieran com-
batir la gracia que han recibido, no se les perdonará ni en este siglo ni en 
el venidero87.

Por ello, los que comenten este pecado contra el Espíritu Santo, 
ahogan la vida del Espíritu en su interior movidos particularmente 
por la soberbia, con el fruto oscuro de la envida, la malicia y la 
oposición activa a la gracia de Dios, a la vida que procede del 
Espíritu, al mismo amor de Dios que ha sido derramado en 
nuestros corazones por medio de mismo Espíritu Santo. 

Conclusión

En las páginas precedentes hemos visto como el Espíritu 
Santo es para san Agustín, entre otras cosas, el alma del alma 
humana, y la misma vida de la vida del creyente. Hemos hecho 
un breve repaso de los sermones predicados en Pentecostés por 
san Agustín, poniendo de manifiesto en ellos aquellos elementos 
en los que se habla acerca de la vida que proviene del Espíritu. 
Posteriormente nos hemos detenido brevemente en la cuestión 
donatista, para señalar cómo para san Agustín, la vida que se 
recibe del Espíritu debe ser un compromiso de unidad y de paz. 

A continuación hemos presentado algunas consecuencias 
espirituales esenciales que brotan del hecho que el Espíritu Santo 

87  Idem.



EL ESPÍRITU SANTO VIVIFICADOR DE LOS CREYENTES...                  39

sea la vida del creyente, según el punto de vista de san Agustín. 
De este modo hemos presentado la necesidad de conversión que 
tiene quien quiere recibir la vida del Espíritu, o bien mantenerla 
eficiente en su propio ser. De este modo hemos señalado que 
la presencia del Espíritu vivificador exige renunciar al espíritu 
del mundo y del hombre viejo, para poder recibir el Espíritu de 
Dios que transforma al creyente en un odre nuevo, que pueda 
recibir el vino nuevo de la vida y la doctrina de Dios. Hemos 
también puesto de manifiesto la necesidad de la humildad para 
poder recibir la vida de parte del Espíritu, pues Dios rechaza a los 
soberbios y concede solo su gracia a los humildes, a aquellos que 
reconocen su pobreza y su completa dependencia de Dios. Y el 
Espíritu Santo es el que debe darle de nuevo unidad y cohesión al 
hombre que está roto, como un vaso, por la lucha interior entre 
la carne y el Espíritu. En esta lucha debe vencer el Espíritu para 
poder vivir la vida de Dios, y el vaso roto debe ser rehecho por la 
fuerza de la vida del mismo Espíritu Santo.

Por otra parte, hemos puesto de manifiesto cómo es 
precisamente el mismo Espíritu el que nos hace anhelar la 
verdadera vida, la vida eterna de Dios, por encima de la vida de 
esta tierra y de las cosas materiales.

Finalmente, nos hemos detenido a considerar los cuerpos de los 
creyentes, como templos inhabitados por la presencia vivificante 
del Espíritu, que no se encuentra en un lugar determinando del 
creyente, de su templo vivo, sino que se expande por todo el ser 
del creyente, con una particular amplitud de gozo espiritual.

Así pues, san Agustín está plenamente convencido de que el 
Espíritu Santo es el vivificador y quien nos hace permanecer en 
la vida verdadera, la vida de Dios.


