Est Trin Vol. 58 Num. 1 (2024) 5-39

El Espiritu Santo vivificador de
los creyentes en los sermones de
Pentecostés de san Agustin

ENRIQUE A. EGUIARTE B.
Pontificium Institutum
Patristicum Augustinianum

Roma

Vivit enim corpus menm de anima mea
et vivit anima mea de te .

Resumen: En el articulo se hace la presentacion del Espiritu Santo
como el principio vital del cristiano, segin el pensamiento agustiniano. Para
ello se expone la doctrina de san Agustin sobre el Espiritu Santo como
vivificador en sus primeros escritos. Posteriormente se hace un breve
repaso de los sermones predicados por san Agustin, tanto en la vigilia de
la fiesta de Pentecostés como en el dia mismo de la fiesta, para buscar en

' conf. 10, 29. “Mi cuerpo vive de mi alma, mi alma vive de t”.



6 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

ellos huellas y vestigios del tema del Espiritu como principio vivificador de
los creyentes. Se abordan asimismo las consecuencias espirituales del hecho
que el Espiritu Santo sea el vivificador de los creyentes, presentando en
primer lugar, las exigencias de conversion que implica el recibir al Espiritu.
Posteriormente se identifican las maneras en las que el Espiritu Santo realiza
su inhabitacion vivificadora en los creyentes como templos suyos que son,
finalizando con una breve reflexién sobre el pecado contra el Espiritu Santo
segin el pensamiento agustiniano.

Palabras clave: San Agustin, Espiritu Santo, vivificacién de los
creyentes, sermones de Pentecostés de san Agustin.

Abstract: The article presents the Holy Spirit as the vital principle of
the Christian, according to Augustinian thought. For this purpose, the
doctrine of St. Augustine on the Holy Spirit as Giver of Life in the first
writings of St. Augustine is presented. Subsequently, a brief review is made
of the sermons preached by St. Augustine, both on the vigil of the feast of
Pentecost, as well as on the day of the feast itself, in order to look for traces
and vestiges of the theme of the Spirit as the life-giving principle of the
believers. The spiritual consequences of the fact that the Holy Spirit is the
life-giving principle of believers ate also discussed, first of all by presenting
the demands of conversion involved in receiving the Spirit. Subsequently,
the ways in which the Holy Spirit makes his life-giving indwelling in believers
as his temples are identified, concluding with a brief reflection on the sin
against the Holy Spirit according to Augustinian thought.

Keywords: St. Augustine, Holy Spirit, vivification of believers, Pentecost
sermons of St. Augustine.

1. INTRODUCCION

El siglo cuarto esta marcado por una serie de tratados
importantes sobre el Espiritu Santo. Todos ellos constituyen
una preparaciéon dogmatica para el concilio de Constantinopla
(381), o bien son una secuela del mismo y una ratificacion de
sus doctrinas, en contra de Macedonianos y Pneumatémacos, o



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.OS CREYENTES... 7

simplemente son una catequesis sobre la tercera persona de la
Santisima Trinidad. Podemos mencionar el tratado insigne de
Didimo de Alejandria (llamado Didimo “el Ciego”) quien a pesar
de sus simpatias por Origenes en este tratado evita los elementos
que serfan posteriormente condenados del Adamantius en la
crisis origenista de finales del siglo IV. Por otro lado esta el genial
tratado de san Basilio sobre el Espiritu Santo, con su famoso
argumento liturgico para demostrar la misma divinidad del
Espiritu Santo. El tratado de san Ambrosio, deudor claro de todos
los tratados anteriormente mencionados, se inserta dentro del
programa catequético para el malogrado emperador Graciano.
De todos estos tratados e ideas sera heredero san Agustin.

Ciertamente el Hiponense no dedic6 ningun libro al tema del
Espiritu Santo, su presencia es constante a lo largo de toda su
obra, no solo en los grandes tratados teoldgicos, especialmente el
De Trinitate, sino también de manera particular en sus exposiciones
sobre el Simbolo de la fe, pero también en sus predicaciones.

En el presente articulo haremos una exposicion del Espiritu
Santo como vida del creyente, a partir principalmente de lo
que ha sido llamado la “teologia predicada” de san Agustin, es
decir la presencia del Espiritu Santo como vida del creyente
en sus sermones ad populum, sin excluir en algin momento, otras
reflexiones agustinianas presentes en alguna otra obra.

Para ello identificaremos primero al Espiritu como el principio
vital del cristiano, la vida de nuestra vida. Postetiormente haremos
un breve estudio de la presencia del Espiritu como vivificador,
en los primeros escritos de san Agustin. Después haremos un
breve repaso de los sermones predicados por san Agustin, tanto
en la vigilia de la fiesta de Pentecostés, como en el dia mismo
de la fiesta, para buscar en ellos huellas y vestigios del tema del
Espiritu como vida de la vida del creyente. Nos detendremos a
continuacion brevemente a hacer un excursus sobre la cuestion



8 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

donatista, que estd muy presente en los sermones de san Agustin
sobre el Espiritu Santo, para sefialar algunas caracteristicas
peculiares. A continuacién abordaremos las consecuencias
espirituales del hecho que el Espiritu Santo sea la vida de la vida
de los creyentes, presentando en primer lugar, las exigencias de
conversion que implica el recibir la vida de Dios por medio del
Espiritu. Posteriormente identificaremos las maneras en las que
el Espiritu Santo realiza una inhabitacién vivificadora en los
creyentes como templos suyos que son. Finalmente ofreceremos
unas conclusiones.

2. EL ESPIRITU SANTO VIVIFICA AL CREYENTE

La comprension eclesiolégica de san Agustin parte en muchas
ocasiones del texto de 1 Cor 12, 12ss, con la metafora usada por
san Pablo del cuerpo de Cristo para hablar de la Iglesia®.

San Agustin retomara esta imagen y la hara suya, sacando una
serie de consecuencias teologicas, espirituales y eclesiales. Por ello,
cuando expone el don de lenguas y la efusion del Espiritu (Hch 2,
1-13), regresa a esta cuestion de la Iglesia como cuerpo de Cristo.
Y asi como el cuerpo de Cristo vive de un solo Espiritu que le
anima y le da vida, del mismo modo el creyente debe descubrir
que el soplo vital de su existencia depende del Espiritu Santo.

> «La Chiesa, particolare forma di aggregazione che ha in Cristo il suo punto
di coesione, tramite la ministerialita si inserisce nella continuita dell’opera salvifica
del Figlio di Dio. Agostino, utilizzando la metafora del corpo, fece maturare la
ministerialita della Chiesa alla realta del “Cristo totale” (Christus totus”); la Chiesa,
cioe ¢ il corpo il cui capo ¢ Cristo con il quale fa un tutt’unow. Vittorino Grossi, La

Chiesa di Agostino. Modelli ¢ simboli, Bologna, Dehoniane, 2012, 83.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.OS CREYENTES... 9

Es precisamente el Espiritu quien vivifica al creyente’. No
es solo aquel que alimenta e impulsa su vida material, sino
particularmente la vida que es preciso escribir con mayusculas, es
decir la Vida que no se termina con la muerte, la Vida que viene
de Dios y que es Cristo mismo (Jn 14, 6).

Por eso san Agustin reflexiona y contempla al Espiritu como el
alma del Cuerpo de Cristo, cumpliendo una misiéon parangonable
con la del alma de todo ser humano:

Lo gue es el alma respecto al cuerpo del hombre, eso mismo es el Espi-
ritu Santo respecto al cuerpo de Cristo que es la Iglesia. El Espiritu Santo
obra en la Iglesia lo mismo que el alma en todos los mienbros de un rinico
cuerpo’.

Se trata, de hecho, de una idea que tiene una larga historia
en el pensamiento de san Agustin. Ya en una obra que habia
comenzado a escribir en el 388, y que terminaria antes de su
ordenacioén sacerdotal en el 391°, el De libero arbitrio, san Agustin
ya habfa enunciado este tema, al sefalar que el principio vital del

® «Au mileu de ces joies et de ces peines, de nos esperances et de nos méfiances,
nous devons redécouvrir aujourd’hui la présence de Espirit-Saint ‘qui est Seigneur
et qui donne la vie’. Mais comment découvrir cette présence de I'Espirit-Sainte?
Comment faire 'expérience de sa presence dans notre travail, dans notre vie? Oui,
nous sommes surs qu’il est present parmi nous car il est “I’'ame de notre ame”, “la
vie de notre vie”’, comme il est aussi ame de I’Eglise, I’ame de nos commautésy.
Jaime Garcia, Vivre le Pentecote avec saint Augnstine, Paris, Du Cerf, 2015, 53.

* 5267, 4.

* Cf. J. Anoz, “Cronologia de la produccién agustiniana”, en AVGVSTINTYS 47
(2002), 235. De hecho la frase que citamos a continuacién, forma parte de la obra
escrita en el 388, ya que los especialistas nos indican que la obra se detuvo en /zb. arb.
3,9, 20, y que algunos aflos después en este mismo punto san Agustin la retomo.
Por tanto, la idea expresada por esta frase, forma parte de uno de los pensamientos
del joven Agustin, del que ha sido llamado el “Agustin laico”. Cf. Nello Cipriani, I
Dialoghi. Guida alla lettura, Roma, Institutum Patristicum Augustinianum, 2013, 165.



10 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

cuerpo era el alma, y que a la vez el alma del hombre vivia de
Dios. La frase agustiniana es:

Asi como toda la vida del cuerpo es el alma, asi también la vida bien-
aventurada del alma es Dios. Y mientras procuramos esto, hasta llegar a
conseguirlo, estamos en camind®.

Se trata de un pensamiento que dentro del De /libero arbitrio
forma parte de los argumentos que sostienen la afirmacién que
de Dios solo puede venir el bien, antes de entrar a tratar el tema de
la bondad de la libre voluntad’. Es pues una idea que san Agustin
expresa por primera vez en esta obra, pero que estard presente a
lo largo de toda la vida del Obispo de Hipona. Posiblemente su
version mas conocida y popular sea la expresada por san Agustin
dentro de las Confesiones:

Que te busque yo para que viva mi alma, porque si mi cuerpo vive de
wii alma, mi alma vive de 17

Unos quince afios miés tarde, en el 414°, cuando escriba el
tratado 47 de su comentario al evangelio segin san Juan (lo. ex.
#r.), 1o expresara de manera llana y sencilla, como es lo propio de
una exposicion hecha en un sermoén:

Tu alma es la vida de tu cuerpo, y Dios es la vida de tn alma".

 [ib. arb. 2,16, 41.

7 Cf. Nello Cipriani, I Dialoghi di Agostino. Guida alla lettura, Roma, Institutum
Patristicum Augustinianum, 2013, 163.

¢ conf. 10, 29.

? Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccion agustiniana», en AVGVSTINIVS 47
(2002), 264.

10 To. eu. tr. 47, 8.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 11

Este pensamiento es tan importante, que por estos mismos
afios (411-414) en ellibro IV del De Trinitate!, se vuelve a expresat,
aunque en términos negativos, es decir en lugar de hablar de la
vida del alma, habla de la muerte de la misma, y todo causado por
su cercania o alejamiento de Dios:

Muere el alma cuando Dios la abandona; muere el cuerpo cuando lo
abandona el alma: la primera se hace insipiente, éste, caddaver'.

3. PAatER PigNoris: EL ESPIRITU SANTO LOS PRIMEROS ESCRITOS

Con el paso de los afios, la figura del Espiritu Santo se ira
clarificando, e ird adquiriendo una mayor importancia en el
pensamiento y en la teologfa espiritual de san Agustin'®. De hecho,
como acertadamente ha sefialado en sus bien fundamentados
estudios N. Cipriani, san Agustin ya en sus primeros escritos nos
presenta algunos vestigios de sus concepciones trinitarias'!. En estos
primeros conceptos, el Espiritu Santo es concebido como Pater

"' Cf. J. Anoz, «Cronologia de la produccién agustiniana», en AVGIVSTINT'S
47 (2002), p. 239.

"2 trin. 4, 3, 5. Lo mismo es expresado en el s. 180, 8: “Muere el cuerpo cuando
se aleja el alma; muere el alma cuando se aparta de Dios”; Algo parecido se dice en
el 5. 62, 2: “El abandono de Dios es la muerte del alma; el abandono del alma es la
muerte del cuerpo. La muerte del cuerpo es de necesidad; la del alma depende de la
voluntad”; También en cn. 13, 2: “Muere el alma cuando es abandonada por Dios,
y muere el cuerpo cuando es abandonado por el alma”.

'3 Cf. Basil Studer, “”Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate
15,17, 27 =27, 50), Augustinianum 35 (1995), 570; Cf. Nello Cipriani, Lo Spirito Santo,
Amore che unisce. Pneumatologia e spiritnalita in Agostino, Roma, Citta Nuova, 2011, 19.

'* Cf. Nello Cipriani, “Le fonti cristiane della dottrina trinitaria nei primi dialoghi
di san’Agostino”, en Augustiniannm 34 (1994), 253-312. La version en espafiol: “Las
fuentes cristianas de la doctrina trinitaria en los primeros didlogos de san Agustin”,
en AVGIVSTINVS 56 (2011), 311-366.



12 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

pignoris”, elemento que le llevard después a afinar este concepto,
y aunque el Espiritu sigue siendo pignus, se ira transformando
paulatinamente en arrba, segun la diferencia que hace san Agustin
entre el pignus y las arrha’®. Esta misma concepcién del Espiritu
Santo como Pater pignoris, le valdra la siguiente reconsideracion o
“retractacion”, en el libro V del De Trinitate:

Cuando decimos prenda (pignus) del Padre y del Hijo, snos estd tam-
bién permitido decir Padre de la prenda (patrem pignoris) o Hijo de la
prenda (Filium pignoris)? Decimos Don del Padre y del Hijo, pero nunca
podemos decir Padre del Don o Hijo del Dony y para que estas expresiones
se correspondan mutuamente, se dice Don del dador y dador del Dony pues
aqui podemos encontrar una palabra en uso; alli, no."’

El Espiritu Santo sera también en esos primeros escritos
agustinianos la admonitio autem quaedam', la voz de Dios en el
corazon y en el interior del hombre, una voz que nos lleva a
buscar a Dios y a amarle.

Por lo tanto, en los primeros escritos agustinianos, la vida
del alma, la vida de la vida del hombte es atribuida a Dios. Cabe
sefialar que este tema de la vida y la misma inmortalidad del alma

15 50l 1, 2.

16 “Recibisteis el espiritu de adopcion de hijos por el que clamamos: Abba, [Padre! ;Cudl es
la realidad, si las arras son tales? No se debe hablar de prenda (pignus), sino de arras (arrba). En
efecto, cuando se deja una prenda, ésta se retira una vez que se devuelve lo garantizado. Las arras,
en cambio, son una parte de aquello que se promete dar, de forma que, cnando se cumpla la promesa,
lo ya recibido no cambia, sino que se recibe en su totalidad. Asi, pues, que cada uno examine su
corazon y vea si dice con sincero amor desde lo mds intimo de su corazon Padre”. 5. 1506, 16.

' trin. 5, 12, 13. Cf. N. Cipriani, “La refractatio agostiniana sulla processione-
generazione dello Spirito santo (#n. V, 12, 13)”, en Augustinianum 37 (1997), 431-439.
Traduccién en castellano: “La refractatio agustiniana sobre la procesion-generacion
del Espiritu Santo (#rin. V, 12, 13)”, en AVGVSTINTV'S 57 (2012), 339-348.

% beata n. 4, 35.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 13

es una cuestion que preocupa al joven san Agustin. De hecho los
Soliloguios son, como es bien sabido, un intento fallido por explicar
y dar un fundamento sélido a la idea de la inmortalidad del alma'.
Se trataba para el joven san Agustin de una idea fundamental®,
de una de las grandes novedades y atractivos del cristianismo®',
ya que daba voz a una de las inquietudes del mundo pagano, y
particularmente de la época de san Agustin, en la que volvieron
a florecer, como lo habian hecho en la antigiedad griega y latina,
diversos titos mistéricos™, particularmente los misterios de Mitra®,
en donde lo fundamental era -como en los famosos mistetios
eleusinos-, poder descubrir el camino que lleva a la inmortalidad.

Es preciso sefialar también, como este tema de la vida y de la
inmortalidad del alma, es lo que preocupa grandemente al joven
san Agustin. Muchas personas al leer las Confesiones, pierden de
vista este Zez/gesst particular agustiniano, y hacen interpretaciones
erradas, particularmente del libro cuarto, en donde san Agustin
nos dice que después de la muerte de su amigo tan querido, €l cae
en una situacion de confusion y de profunda tristeza (conf. 4, 9).

1 “F ad ogni modo evidente che Agostino va a la ricerca di nuovi argomenti,
diversi da quelli proposti da Platone e riferiti da Cicerone nel Somninm Scipionis, perché
essi partono da presupposti contrari alla fede cristiana; la natura eterna e divina
dell’anima e la sua preesistenza”. Nello Cipriani, I Dialoghi. Guida alla lettnra, 129.

* Cf. Nello Cipriani, La Teologia di Sant’Agostino, Roma, Institutm Patristicum
Augustinianum, 2015, 27.

*1 Cf. N. Ciptiani, I Dialoghi. Guida alla lettura, 133.

2 Cf. G. Wasson - A. Hofmann - C.A.P. Ruck, E/ camino de Eleusis. Una solucién
al enigma de los misterios, México, FCE, 1981; Carl Kerenyi, Eleusis. Archetypal image of
Mother and Daughter, Princeton, Princeton University Press, 1991.

» Cf. Ruggero lorio, Mitra: el mito della forza invincibile, Marsilio, 1998; Cf. Ugo
Bianchi (ed.), Mysteria Mithrae: Proceedings of the International Seminar on the Religio-
historical Character of Roman Mithraism with Particular Reference to Roman and Ostian
Sources’, Rome and Ostia, 28-31 March 1978, Leiden, Brill, 1979; Cf. Payam Nabarz,
The Mysteries of Mithras. The Pagan Belief that shaped the Christian World, Vermont, Inner
Tradition, 2005.



14 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Para entender bien este acontecimiento, no basta solo hablar
de los géneros literarios usados por san Agustin, o bien del
profundo aprecio que tenfa por la amistad. Es preciso también
ver esta preocupacion intima reflejada en sus primeros escritos:
la preocupacién de la vida de la propia vida, es decir la cuestién
de la inmortalidad del alma*, a la que dedica, como hemos dicho,
una obra inconclusa (los So/iloguios), a la que se anadira otra,
De immortalitate animae, en donde san Agustin presenta con mas
solvencia y solidez este tema®.

Aflos mas tarde, una vez que recibe el bautismo y se incorpora
plenamente a la Iglesia para recibir a manos llenas su vida,
descubre en su propia reflexion, que esta vida que anima su alma
es Dios, pero particularmente el Espiritu Santo, mas alla de los
errores de Mario Victorino, como ha descrito N. Ciptiani®.

Asi pues, este Dios que da la vida al alma es el Espiritu Santo,
quien es plenamente Dios, y no un ser inferior, como querian los

* “The Young Augustine was probably still thinking of his lost friend and his
distress at that time when he confessed to Reason some years later, Now there
are only three things that can move me: the fear of losing those I love, the fear of
pain, the fear of death’ (so/ 1, 16). This fear of physical death for his nearest and
dearest and for himself would no longer be exactly that of the bishop for whom
immortality was henceforward a state which he must help his flock to attain, but
enough of it would remain to keep him very sensitive to the anguish of dying”.
Serge Lancel, Saint Augustine, London, SCM Press, 2002, 440.

# “The difference between the body and the soul seems to be that, although
both are created from nothing, the body can die, whereas the sol cannot. It is, of
its nature, immortal. Why this is and must be so, was a question which genuinely
preoccupied Augustine in these early years. He tackles it at length in the second
book of the So/iloguia written at Cassiciacum, and then seems to have continued
these reflections in De immwrtalitate animae’. Carol Harrison, Rethinking Angustine’s
Early Theology. An argument for continnity, Oxford, Oxford University Press, 2008, 49;
Cf. Giovanni Catapano, Agosting, Roma, Carroci, 2010.

% Nello Ciptiani, Lo Spirito Santo, Amore che unisce. Pnenmatologia e spiritualita in
Agostino, Roma, Citta Nuova, 2013, 18; Cf. Nello Cipriani, “Agustin lector de los
comentarios paulinos de Mario Victorino”, en AVGIVSTINTS 56 (2011), 412-438.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 15

herejes a los que combate san Agustin en su obra. Por ello en sus
sermones expresara con claridad este hecho, de que el Espiritu es
la vida del alma de la Iglesia, y también de cada creyente:

Por eso, el Apdstol, al mencionar un solo cuerpo, para que no pensd-
semos en uno muerto, dijo: Un solo cuerpo. Pero te suplico: -3 Este cuerpo
estd vivo? -Si, vive. -;De dinde recibe la vida? -De un sinico espiritu. Y
un solo Espiritn”’

4. EL ESPIRITU DE VIDA EN LOS SERMONES DE PENTECOSTES

Aunque san Agustin vivié mas de treinta fiestas de Pentecostés
como obispo, conservamos solo once sermones con dicho
motivo: siete de la fiesta (ss. 267, 268, 269, 270, 271, 272A, 272B)*
y cuatro de la vigilia de Pentecostés (ss. 29, 29 A; s. Dolbeau 8 =
s. 29B% s. 266™).

75268, 2

# Jaime Garcia incluye entre estos sermones, el 5. 278, aunque expresa sus
dudas, como en realidad es, ya que no se le suele considerar como un sermén de
Pentecostés. Jaime Garcfa dice: “Nous avons aussi le sermén 278. O, sur celui-ci,
il-y a quelques doutes qu’il ait été préché a la Pentecote”: Jaime Garcia, Vivre le
Pentecite avec saint Augustine, Paris, Du Cerf, 2015, 19.

# Es el sermdén Mayence 21. Segun afirma E. Dolbeau, fue predicado en Cartago
en el 397. Por el sermén 29 sabemos que en Cartago, en la liturgia de Pentecostés,
eran leidos, en este orden, los salmos 140 y 117. En el Mayence 21, es decir el
sermé6n Dolbeau 8 = 29B, se explica el salmo 117, 1. Al final del nimero 4 hay una
alusién a una fabula de Fedro, que el mismo san Agustin recordard brevemente
en las confesiones. Cf. Francois Dolbeau, Iungt-six Sermons an Peuple D’Afrique.
Retrouvés a Mayence ,edités et commentés par Frangois Dolbean, Paris, Institut d’Etudes
Augustiniennes, 1996, 12-25; Cf. Hubertus Drobner, “Augustinus, Sermo in vigilia
pentecostes aus den in Mainz neuentdeckten Predigten. Datierung und deutsche
Ubersetzung”, en Theologie und Glanbe 83 (1993), 446-454.

* Este sermon corresponde al Mayence 20 y ratifica lo que comentamos en la
nota precedente, ya que en él, se comenta el texto del salmo 140, 5.



16 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

En el sermén 266, aunque no se hace alusion directa y explicita
a que el Espiritu sea la vida del cuerpo de Cristo, se habla de un
tema paralelo, que es el relativo a la gracia, y como los apdstoles
se habian convertido en odres nuevos®! al estar llenos, no de vino
material, como crefan sus contemporaneos, sino del vino nuevo
de la gracia, que los llevé a predicar y a difundir la vida de Cristo™:

(...) ya lenos del vino nuevo, porque se habian convertido en odres
nuevos Los odres viejos se llenaban de admiracion ante los nuevos, y por
dedicarse a difamar, ni se renovaban ni se llenaban. Refutada, finalmente,
la falsedad, tan pronto como prestaron oidos a los apdstoles que les dirigie-
ron la palabra explicandoles lo que estaba acaeciendo y anunciandoles la
gracia de Cristo, al escucharlos se arrepintieron; con el arrepentimiento se
transformaron, y transformados creyeron; y creyendo, merecieron recibir lo
gue admiraban en los otros”.

En este mismo sermoén 266, como sefialabamos, siguiendo la
costumbre liturgica de Cartago, donde el sermén fue predicado
muy posiblemente entre los afios 403-408*, se lefa el salmo
140 y el 117, en este orden. En el presente sermén tenemos un
comentario al salmo 140, 5: £/ justo me corregird y me reprenderd con
misericordia, pero el dleo del pecador no ungird mi cabeza.

El sermoén 29B (= s. Dolbeau 8), como hemos comentado
antes, fue predicado en Cartago, y por tanto refleja la tradicion
litdrgica de esta Iglesia, donde era costumbre leer los salmos 140
y 117. En este caso se comenta el salmo 117, 1: “Confesad al Sesior,

' Cf. 5. 266, 2.

> Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¢aun sopla donde quiere? La predicacion de
san Agustin en la fiesta de Pentecostés”, en AV'GISTINT'S 54 (2010), 69-70.

52606, 2.

* Cf.]. Anoz, “Cronologia de la produccion agustiniana”, en AVGLSTINT'S
47 (2002), 285.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 17

porque es bueno”. No se habla del Espiritu como dador de vida,
pero es una invitacioén a confesar el propio pecado y a reconocer
en el pecado un principio de muerte:

Que mii iniquidad yo reconozeo, y mi pecado frente a mi estd siempre.
No esté ante ti, porque esti ante iy retira tu fag de donde yo no la retiro;
desconoce tii lo que yo reconogco. No temas, pues, morir; confiesa para no
morir’

El sermén 267 pone de manifiesto que a semejanza del
espiritu del hombre, que da vida y unidad a todos sus miembros,
del mismo modo el Espiritu de Cristo vivifica a los miembros de
Cristo, y a pesar de sus diferencias, les da unidad y cohesién:

(-..) viven: vive el oido, vive la lengna: son diversas las funciones, pero
una misma la vida. Asi es la Iglesia de Dios: en unos santos hace mila-
gros, en otros proclama la verdad, en otros gnarda la virginidad, en otros
la castidad conyugal; en unos una cosa y en otros otra; cada uno realiza su
Jfuncidn propia, pero todos viven la misma vida*.

En el sermén 268, ademas de acentuar los elementos
anteriormente dichos, y usando de nuevo el texto de 1 Cor 10, se
ponen de manifiesto la supeditacién de la vida a la pertenencia
al cuerpo de Cristo. Si un miembro se desgaja y se separa del
cuerpo de Cristo, pierde la vida, como sucede con los miembros
del cuerpo fisico. Ciertamente san Agustin en este sermon de una
forma particular esta pensando en los donatistas:

® 5. 29B, 5.
* 5. 267, 4.



18 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

(...) fuera del cuerpo tiene solamente la forma, pero no la vida. Lo
mismo sucede al hombre separado de la Iglesia®.

En el sermén 269, no hay alusiones a la vida. En el sermén
270, aunque no hay alusiones directamente a la vida, se habla
claramente de la gracia de Dios que se nos concede por el Espiritu
Santo, y también se nos recuerda un elemento esencial, el amor es
un don, o por decirlo con palabras de san Agustin: “/a caridad es
un don del Espiritu Santo”™®, pues “el amor de Dios ha sido derramado en
nuestros corazones por medio del Espiritn Santo”, haciendo referencia
explicita a Rm 5, 5”. Asi pues, el Espiritu indirectamente es
seflalado como fuente de vida al hablar de la gracia:

cQué significa les da su gracia? Les da el Espiritu Santo. 1lena a los

huniildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirle®.

En el sermo6n 271 no se hace alusion al hecho de que el Espiritu
sea la vida, sino que se subrayan algunos de sus frutos, desde una
perspectiva muy marcada por la polémica antidonatista, como
son la paz y la unidad*. De aqui que san Agustin llame a sus
fieles en un momento determinado “retofios de unidad, hijos de
la paz’:

7 5. 268, 2.; Cf. Vittorino Grossi, , La Chiesa di Agostino. Modelli e sinboli, Bologna,
Dehoniane, 2012, 64 ss.

#5270, 4.

¥ “Gott ist die Liebe bezieht sich vielmehr auf den Geist, denn es heisst von
der von Gott uns geschenkten Licbe, dass sie uns in Gott und ihm in uns bleiben
lisst. Die Geist ist eben die liebe Gottes die in unsere Herzen ausgegossen ist”.
Basil Studer, “Zur Pneumatologie des Augustinus von Hippo (De Trinitate 15, 17,
27 =27, 50), Augnstinianum 35 (1995), 570.

#5270, 6.

1 Cf. Hans van Reisen, “El viento, ¢aun sopla donde quiere? La predicacion de
san Agustin en la fiesta de Pentecostés”, 69.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 19

Vosotros, hermanos mios, miembros del cuerpo de Cristo, retorios de la
unidad, hijos de la paz, celebrad este dia alegres y seguros®.

En los dos sermones restantes, 272A y 272B, por su brevedad,
no aparece el tema de la vida, aunque en el sermoén 272B, si que
aparece un término sinénimo de la vida, que es la gracia, cuyo
régimen comienza con Pentecostés, y que supera el régimen de
muerte que es el de la ley:

La ley, por tanto, descubre su condicion culpable; la gracia los libra de
la cnlpabilidad; la ley amenaza, la gracia acaricia; la ley tiene a la vista el
castigo, la gracia promete el perdon. Sin embargo, es lo mismo lo que ordena
la ley y la gracia®,

5. L.A VIDA DEL ESPIRITU Y LA CONVERSION

a) Renunciar al propio espiritu para recibir el Espiritu de Dios

Pero vivir del Espiritu Santo y recibir su vivificacién no
solo tiene consecuencias eclesiales, tiene particularmente en
el pensamiento de san Agustin consecuencias para la vida
del creyente, que es templo del Espiritu Santo. Por ello nos
centraremos ahora en la importancia que tiene la conversion
como un proceso a través de cual el creyente se dispone a recibir
la vida de Dios que le viene por medio del Espiritu.

As{ pues, dentro de los sermones agustinianos, el concepto
del Espiritu Santo como el principio de la vida sobrenatural de
todo ser humano, esta vinculado al tema de la conversion. No es

2 5 271.
¥ 5. 272B,



20 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

posible vivir la vida del Espiritu si no se vive en una actitud de
conversion. Aquel que quiere vivir segun el espiritu del hombre,
es decir de la carne, o segtn el espiritu del mundo (Gal 5, 17), no
puede recibir la vida que procede del Espiritu Santo. Asf lo sefiala
claramente san Agustin: para poder recibir la vida que proviene
del Espiritu de Cristo, es preciso renunciar al propio espiritu, es
decir al espiritu de la carne y del mundo:

Desprecia tn propio espiritn, recibe el Espiritu de Dios. No ha de
temer tu espiritu que, cuando comience a habitar en ti el Espiritu de Dios,
vaya a sufrir estrecheces en tu cuerpo™.

En esta labor de conversion, recibiendo la vida del Espiritu,
a través del cual el amor de Dios ha sido derramado en nuestros
corazones (Rm 5, 5), no hay que tener miedo de perder la vida,
es decir el propio “espiritu”. Sino por el contrario, la vida se ve
redimensionada y ampliada. Recibir la vida del Espiritu Santo
debe llevar al ser humano a ampliar sus horizontes, y darse cuenta
de que su vida es mas vida precisamente porque ha recibido la
vida de Dios por medio del Espiritu. San Agustin lo explica
sefialando que el Espiritu es un huésped rico, que no hace que
el corazén y la vida se estrechen, sino todo lo contrario, que se
ensanchen y se dilaten:

Acoge al rico Espiritu de Dios; te sentirds ensanchado, nunca en estre-
checes. Ensanchaste tus pasos debajo de mi —dices-. Has de decir a tn hués-
ped: Ensanchaste mis pasos debajo de mi. Antes de estar tii aqui, sufria
estrecheces; al llenar i celda, no me expulsaste a mi, sino a la estrechez
gue padecia®.

#5169, 15.
S Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 21

Y el gran don que deja este Huésped divino, que es la vida del
creyente, no es otro que su propia presencia. Sin ella la vida del
ser humano pierde su sentido, y deja de ser propiamente ‘vida’,
para transformarse en una verdadera muerte. Por ello, san Agustin
recomienda aferrar a este Huésped divino, y peditle de todas las
maneras posibles, que se quede siempre con nosotros, dandole
vida a nuestra propia existencia, ya que sin €l, sin la presencia del
Espiritu que es Dios y da la vida, el ser humano esta muerto:

No temas hallarte en estrecheces, recibe a este huésped, y que no sea
huésped como de paso. Nada va a darte en el momento de la partida. Al
ventit, habite en 11, y éste es su don. S¢ de él, que no te abandone ni se aleje
de ti; sujétale del todo y dile: Serior, Dios nuestro, poséenos™.

En un sermon dirigido a los nedfitos en la octava de Pascua
o semana 7 albis, muy posiblemente hacia el final de la vida
de san Agustin, hacia el 428 o el 429%, sabiendo el Obispo de
Hipona de las malas costumbres de celebrar grandes comilonas
y borracheras en esos dias, invita a sus fieles, particularmente a
los recién bautizados, a la sobriedad, pues solo asi podran retener
consigo al Espiritu Santo principio vivificador y huésped de sus
almas. Por ello pide encarecidamente san Agustin a los nedéfitos
que no echen de sus vidas y de sus corazones al Espiritu Santo
que ha empezado a habitar en ellos, y a ser su propio principio
vital:

No marchéis de aqui sobrios y regreséis ebrios; después de mediodia vol-
veremos a vernos. El Espiritu Santo ha comenzado a habitar en vosotros.

#5169, 15.
7 Cf.]. ANoz, “Cronologia dela produccién agustiniana”, en AVGVSTINTS
47 (2002), p. 282.



22 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

[Qne no se tenga que marchar! No lo expulséis de vuestros corazones. Es
buen huésped®.

Y para ratificar esta idea, san Agustin les hace ver cudles son
los beneficios de la inhabitacion de tal Huésped divino, y como
sin €l, el ser humano carece de vida y de sentido:

Es buen huésped: si os encuentra vacios, os llenay si hambrientos, os
alimenta; finalmente, si os halla sedientos, os embriaga. Sea él quien os
embriague, pues dice el Apdstol: No os embriaguéis de vino, en el cual
estd todo desenfreno. Y, como queriendo enseiiarnos con qué hemos de enm-
briagarnos, anade: Antes bien, lenaos del Espiritu Santo, cantando entre
vosotros con himnos, salmos y canticos espirituales; cantando al Senor en
vuestros corazones”.

San Agustin nos invitarfa a hacerle al Espiritu la peticion
expresada con palabras del texto de Isafas 36, 13 (sec. LXX:
Dowmine possiede nos). Se trata de palabras que son comentadas
en otros lugares de la obra del Doctor de Hipona. Baste solo
como comentario de las mismas, las ideas expresadas dentro de
la enarratio al salmo 32°°; donde san Agustin deja claro que Dios,
en este caso por medio del Espiritu Santo, nos posee, y nosotros
también lo poseemos a €él, aunque todo esto se hace con un fin
claro, que es nuestra propia felicidad, nuestra plena vivificacion:

(...) €l nos posee, y también es poseido; y todo esto es por nosotros. Pero
no sucede que asi como nosotros somos felices poseyéndolo a él, asi también

S, 225, 4,

¥ Tdem.

% La cita aparece también en en. Ps. 78,3. Curiosamente esta cita (Is 36, 13) no
esta recogida, como otras muchas, dentro del indice de citas biblicas del CAG.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 23

¢l nos posea para ser feliz. Posee y es poseido por el sinico motivo de hacernos
felices a nosotros™.

Una idea semejante, expresa san Agustin en el s. 163, en
donde a la luz de la exhortacion paulina a ensanchar los linderos
del propio interior para superar el camino de los infieles de los
paganos (2 Cor 6, 13-14), el Doctor de Hipona comenta que este
ensanchamiento es fruto precisamente del amor. Este amor es
el que derrama el Espiritu Santo en el corazén del creyente para
que pueda ensanchar su interior, ampliar los senos de su alma
para poder recibir la presencia del Espiritu, y por consiguiente
su vida y su gracia. Y como comenta san Agustin, si el interior
se encuentra vivificado y ensanchado, Dios se podra pasear en
nuestro interior:

Exhortindonos a esto, dice el Apdstol: Ensanchaos, para no unciros
al yugo con los infieles. Si nos ensanchamos, Dios se pasea en nosotros;
pero ese ensancharse es obra del mismo Dios. S7 el ensancharse lo produce
la caridad que no conoce estrechez, ved que es Dios quien se lo procura en
nosotros para si mismo, segrin testimonio del Apdstol: 1a caridad de Dios
se ha difundido en nuestros corazones mediante el Espiritu que se nos ha
dado. Gracias a esta anchura —repito-, Dios se pasea en nosotros™.

De este modo, san Agustin nos invitarfa a dejar nuestro
propio espiritu, nuestra propia vida meramente humana y segin
el hombre viejo (Ef 4, 22), para recibir el Espiritu y la vida del
hombre nuevo, la vida que procede de Dios y que no se termina
nunca. Este hecho de renunciar a la vida del mundo y del hombre
no es algo negativo que deje vacio al ser humano, o que haga que

U en. Ps. 32,3, 18.
2 5163, 1.



24 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

su interior se encoja. Es mas bien, todo lo contrario, quien recibe
al “huésped” del Espiritu Santo, plenifica su vida, al recibir la vida
de Dios.

b. Dios da su gracia (su Espiritu) a los humildes

Una condicién indispensable para poder recibir el Espiritu
de Dios, es decir la vida de Dios, es la humildad. Solo quien es
humilde es el que puede recibir el Espiritu de Dios, el soberbio
no hace otra cosa que alejar de si al Espiritu®.

San Agustin recuerda que el Espiritu Santo es el que nos hace
vivir en la unidad, alejandonos de la multiplicidad. Fl es quien hace
posible que el fenémeno de Pentecostés se lleve continuamente
a cabo en nuestros corazones, y en el interior del creyente; que
pueda vencer la disension y la division para vivir en unidad en si
mismo, pero también con aquellos que le rodean. De este modo,
al Espiritu Santo, y en consecuencia, a la vida propia del Espiritu,
se le puede poseer por la humildad:

Soportdandoos mutuamente en el amor -esto es, la caridad-, esforgdndoos
en mantener la unidad del Espiritu en el vinculo de la paz. En consecuen-
cia, puesto que el Espiritu Santo nos convierte de multiplicidad en unidad,
se le apropia por la humildad y se le aleja por la soberbia™.

Y san Agustin nos da un ejemplo. El Espiritu es como agua
que se posa en los lugares concavos, que estan bajos o abajados,
mientras que no puede quedarse en las colinas, y resbala de ellas.
Lo mismo el Espiritu puede vivificar al que es humilde, mientras
que se aleja del soberbio:

5. 270, 6.
¥ 5. 270, 6.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 25

E/ agua es el corazin humilde que busca como un lugar concavo donde
detenerse; en cambio, ante la altivez de la soberbia como altura de nna

colina, rechazada, cae en cascada’.

Y san Agustin ratificalaimportancia de ser humilde para recibir
la vida de Dios por medio del Espiritu, avalando sus palabras
con un texto biblico, como es su costumbre. En este caso se
trata de un texto muy conocido y repetido por san Agustin®,
particularmente en sus sermones ad populum, el texto de 1 Pe 5,5 (St
4, 6°"; Prov 3, 34): Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes
les da su gracia. Al citar este texto, que ocupa un lugar particular en

la lucha antipelagiana™, san Agustin explica lo que es la gracia de

> Idem.

%6 “(...) (Prou. 3, 34) tent dans son ocuvre une place de premier plan. Deus
superbis resistit, bumilibus antem dat gratiam represent une des sentences sapientiales
auxquelles Augustin reste fidéle du début a la fin de sa carriere”. A.-M., La
Bonnardiere, Livre des Proverbes (Biblia angustiniana: A.T,), Frudes Augustinnienes,
Paris, 1973, 123.

57 Cf. Jonathan Yates, “The Epistle of James in Augustine and his Pelagian
Adversaries. Some Preliminary Observations”, en Augustiniana 52 (2002), 273-290.
“(...) Augustine referenced to the content of Jas 4:6 more than sixty times (...)
The Bishop never gave any indication that he wanted to cite Jas exclusively when
he referenced the content of Jas 4:6. It is clear that Augustine was aware that the
specific content of Jas 4:6 occurs elsewhere in his cannon, just as he makes it clear
that the principle that God resists pride and relates positively to those willing to
humble themselves can be found throughout the Christian holy texts. In the mind
of the Bishop it was apparently sufficient to know that this text was “scripture”, i.e.,
that it possesed the authority of Scripture, and just as importantly, that it could be
found in more than one canonical book”. Jonathan Yates, I ¢pistola alterins apostoli:
The Presence and use of the Epistle of James in the Writings of Augustine of Hippo (354-430),
Tesis Doctoral de la Universidad de Lovaina, Leuven, 2005, 401.

% “Augustine does not hesitate to quote his characteristically anti-Pelagian
insinuation here: “Deus superbis resistit, humilibus antem dat gratian”. A. Dupont, Gratia
in Aungustine’s Sermones ad Populum during the Pelagian Controversy. Do Different Contexts
Sfurnish Different Insights?, Leiden, Brill, 2013, 114.



26 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Dios, que no es otra cosa que la misma presencia del Espiritu, de
su vida, en el corazén del creyente:

Dios resiste a los soberbios; en cambio, a los humildes les da su gracia.
cQué significa les da su gracia? Les da el Espiritu Santo. Llena a los
huniildes, porque en ellos encuentra capacidad para recibirle.

Por lo tanto para poder recibir el don de la vida, y al Espiritu
vivificador, es preciso ser humilde, ya que el Espiritu de Dios
se aleja de los soberbios, y solo puede habitar y descansar en
los humildes, que se convierten en su lugar de reposo, como si
fueran su sabado. Por eso dice san Agustin que al Espiritu Santo
se le reserva el nimero siete, que es el nimero del descanso:

E7 descansa en el hombre humilde y sosegado como en su sdabado. Por
eso también se reserva al Espiritn Santo el niimero siete, como lo indican
con suficiencia nuestras Escrituras®™.

c. El hombre, un vaso roto

San Agustin nos recuerda que para poder recibir la vida del
Espiritu necesitamos darnos cuenta de que la carne tiene deseos
contrarios al Espiritu, y junto con san Pablo nos recuerda que si
nos dejamos llevar por los deseos de la carne, moriremos (Gal 5,
17). Solo es el Espiritu de Dios quien nos va a dar vida. Por ello
sefiala san Agustin que es el Espiritu el que lucha en nosotros, en
nuestro interior, pero también contra nosotros, para que NO NOS
dejemos llevar por el espiritu de muerte, el espiritu de la carne, y

¥ 5270, 6.
O Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 27

que permitamos que sea el Espiritu de Dios quien viva en nuestro
interior para vivificar toda nuestra existencia:

(...) dice el Apdstol: La carne tiene deseos contrarios al Espiritn, y
el Espiritu, contrarios a la carne, silo se da con referencia al espivitu del
hombre. Es el Espiritu de Dios quien combate en ti contra i, contra lo gue
hay en ti contrario a 17",

Y son precisamente estos deseo de la carne los que hacen
que el hombre no pueda mantenerse firme en la vida de Dios, y
por ello, como un vaso que se encuentra roto, dividido entre los
deseos carnales que llevan a la muerte, y el Espiritu de Dios que
es el unico que puede verdaderamente dar la vida, la vida de Dios.
El hombre necesita en primer lugar, reconocer que esta roto,
como un vaso, y ponerse en manos de Dios para ser restaurado y
vivificado por el Espiritu:

En efecto, no quisiste sostenerte firme junto al Seror; caiste y te rom-
piste; te hiciste ajiicos como un vaso cuando, de la mano del hombre, cae
al suelo. Y, como te hiciste aiicos, por eso eres contrario a ti mismo, estds
enfrentado contigo mismo. No haya en ti nada contrario a ti, y te manten-
drds integro®.

Lo unico que puede dar vida al hombre, a este “vaso roto”
(fractus es quomodo nas) es el espiritu, pues la carne y sus apetencias
llevan a la muerte. No obstante san Agustin reflexiona sobre las
palabras de san Pablo y se pregunta si el hombre con su propio
espiritu, es decir con su propio principio vital, puede luchar contra
las apetencias de la carne, y se da cuenta de que el hombre por

o' 5. 128, 7.
2 5.128,6,9.



28 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

s mismo no puede luchar contra sus tentaciones, y que necesita
el Espiritu de Dios para poder vencer las obras del mundo y de
la carne, y verdaderamente vivir. Por ello san Agustin imagina un
didlogo con san Pablo, para que sea el Apostol quien le indique
qué espiritu es el que tiene que luchar contra la carne y darle vida:

S7 vivis segiin la carne, moriréis; pero, si con el Espiritu dais muerte a
las obras de la carne, viviréis. Indicanos, Apdstol, con qué espiritn. Porque
también el hombre tiene un espiritu, propio de su naturaleza, gracias al
cual es hombre”.

No obstante san Agustin llega a la conclusion que el espiritu
que debe vencer las apetencias de la carne en el interior del
hombre es el Espiritu de Dios, ya que el hombre es fragil y no
puede nada sin la gracia de Dios. Por ello sefiala san Agustin el
texto de Rm 8, 14: “sodos los que se dejan guiar por el Espiritu de Dios
son hijos de Dios”. Es por tanto el Espiritu de Dios quien da muerte
en nosotros a las obras de la carne:

No son hijos de Dios si no son guiados por el Espiritu de Dios. Ahora
bien, si son guiados por el Espiritu de Dios, combaten, porgue tienen un
poderoso ayndante”.

En esta lucha, san Agustin pone de manifiesto un elemento
particular, muy de su gusto, aprovechando las lides del anfiteatro
pata hablar de la vida cristiana®. En esta vida contra la muerte,
es decir por tener la vida del Espiritu, Dios nos contempla, no

S Idem.

5 128,7

% Cf. Enrique A. Eguiarte, “Quomodo gladiatores quasi destinati ad ferrum.
Los espectaculos del anfiteatro en san Agustin y sus implicaciones espirituales”, en
AVGVSTINYS 57 (2012), 75-97.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 29

como un espectador en las gradas de un anfiteatro que contempla
a un cazador y no puede hacer nada para ayudarle, Dios nos
contempla y a la vez nos ayuda:

Dios, en efecto, no nos contempla cuando luchamos del misno modo que
el pueblo contempla a los cazadores. El pueblo puede ponerse a favor de un
cazador, pero no puede ayndar al gue se halla en peligro™.

d. El Espiritu nos hace anhelar la verdadera vida

La labor de conversion debe llevarnos a tomar consciencia de
que las cosas de este mundo, y que incluso la vida mortal del ser
humano, no es verdaderamente vida, pues la vida auténtica es la
de Dios, y por eso el Espiritu nos lleva desear y anhelar esa vida,
moviéndonos no por la obligacion o el temor, sino por el amor:

Cuando el Espiritu de Dios llama al género humano ordendndonos lo
que hemos de hacer y prometiendo lo que debemos esperar, comienza infla-
mando nuestra mente con la idea del premio, para que hagamos lo que se
nos manda, mids por amor al bien que por temor al mal”.

Y no hay nadie que no quiera esta vida, pues todo ser lo
que quiere es alcanzar la vida y que esta vida sea perpetua. No
obstante el Espiritu sefiala un camino que implica renuncias y
dejar las cosas de este mundo, para ser capaces de recibir los
bienes de Dios. Es preciso pues, morir a las cosas y realidades del
mundo, para poder recibir la vida de Dios. San Agustin explica

esta vida nueva en el Espiritu y sus exigencias con el texto del
salmo 33, 14-15:

6 5128, 7.
7 s 16, 1.



30 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Pues squién no quiere la vida? ;Quién no ama ver dias buenos? Escu-
cha, pues, lo que sigue, til, hombre, quienquiera que seas el que quieres y
amas eso; escuchad lo que sigue todos los hombres: Reprime -dice- tu lengna
del mal y tus labios no hablen engario. Apdrtate del mal y obra el bien;
busca la paz y persignela”.

Para acoger esta vida nueva de Dios es preciso que el ser
humano transforme su propio interior y se convierta en un odre
nuevo (Mc 2, 22), para que pueda acoger el vino nuevo la vida
nueva, que dona Dios por medio del Espiritu. Quien no se pone
en este camino de cambio y de disposicién interior, no puede
acoger la vida del Espiritu, pues sigue atado a su vida pasada y a
la vida del hombre y del mundo. Solo quien se ha dejado renovar
por la misma accion del Espiritu, puede ser un odre nuevo, y con
este odre nuevo puede recibir el vino nuevo de la vida de Dios,
su gracia y su salvacion.

Por ello san Agustin cuando habla de los apéstoles en el dia
de Pentecostés, se fija en el hecho de que fueron calificados de
estar ebrios. Como el mismo Doctor de Hipona sefiala, no es que
estuvieran ebrios de vino, sino del mismo Espiritu Santo que los
llenaba con su vida:

De forma mis plena y perfecta asin, la confirmd el don del Espiritn
Santo enviado por él, don que llend a sus discipulos, convertidos ya en odres
nuevos para poder recibir el vino nuevo, razon por la cual, al hablar distin-
tas lenguas, se los considerd borrachos y cargados de mosto. La vog de los
oyentes fue un testimonio en favor de la Escritura del Senor, pues él habia
dicho: Nadie echa vino nuevo en odres viejos”™.

% 516, 1.
% . 272B, 1.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 31

Del mismo modo, quien quiera recibir la vida nueva del
Espiritu, debe dejar que Dios lo convierta en un odre nuevo.
Solo asi, como indica san Agustin se pueden acoger incluso sus
propias palabras:

Escuche vuestra santidad con mayor atencion cudl es aquel bosquejo
Y cudl su realizacion en el dia de Pentecostés. El precio a pagar por ello
es la atencion; el hablar es fructifero cuando se escucha con atencion. Sed
también vosotros odres nuevos para que poddis recibir, por mi ministerio,
el vino nuevo’.

5. INHABITACION VIVIFICADORA

a. Vuestros cuerpos son templos del Espiritu Santo (1 Cor 6, 19;
1 Cor 3, 16)

San Agustin reflexiona y profundiza en el concepto paulino de
que los cuerpos de los creyentes son templos de Dios, son templos
vivos del Espiritu vivificador. En su reflexién, san Agustin se
apoya en los textos paulinos anteriormente mencionados, aunque
el texto mas repetido, sin una llamativa diferencia, es el de 1 Cor
6, 197

Asi pues, san Agustin va a unir a esta idea paulina, un concepto
y una reflexion propia. Ya que el Espiritu habita desde el dia del
bautismo del creyente “en /o s profundo de la propia interioridad ™,
esta presencia no solo santifica al creyente, sino que también
lo vivifica. Cuando san Agustin presenta estas ideas, vuelve de
nuevo a citar la frase que nos es ya conocida de la concatenacion

0 Idem.
"I Aparece 27 veces en la obra agustiniana. Cf. CAG.
> conf: 3, 11.



32 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

causal o serie de inclusiones: si el cuerpo vive por el alma, el ama
vive por Dios, por la presencia del Espiritu.

No obstante este Espiritu vivificador del cuerpo y del
ser espiritual del hombre no se encuentra localizado en un
solo lugar, ni en el cerebro, como quieren algunos autores
contemporineos”™. Por ello, a la pregunta de Dardano sobre el
lugar en el que se encuentra el alma, san Agustin le responde que
como el cuerpo del creyente, del bautizado es templo del Espiritu
Santo, el mismo Espiritu vivifica todo el cuerpo, y se encuentra
distribuida y expandida por todo el cuerpo, sin estreches, sino
con una amplitud y holgura, no de espacios corporales, sino de
gozos espirituales (latitudinem [...] spiritalinm gandiorum).

E7 alma establecida en el cuerpo no solo no encuentra apreturas, sino
que tiene cierta holgura, no de espacios corporales, sino de gozos espirituales,
cuando se realiza lo que dice el Apdstol, ;No sabéis que vuestros cuerpos
son en vosotros templos del Espiritu Santo, que recibisteis de Dios? (1 Cor
6, 19) Y solo un necio puede decir gue el Espiritu Santo no halla lugar en

nuestro cuerpo, cuando nuestra alma llena el cuerpo entero™.

Por lo tanto, en el pensamiento agustiniano, el Espiritu Santo
no solo vivifica a su templo, que es el cuerpo del creyente, sino
que también lo llena de gozos espirituales, su presencia es vida,
alegtia y paz”.

Y en esta misma linea, en el 5. 161 san Agustin se hace una
interesante pregunta retorica, invitando a sus oyentes a meditar
sobre la fuente de la verdadera vida, sobre el venero de donde

7 CF Eduardo Punset, E/ alma estd en el cerebro, Barcelona, Destino, 2012, 400 pp.
" . 187, 4, 15.
» Cf. 5. 71, 28.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 33

procede la vida del alma que a la vez es la vida del cuerpo o bien
los invita a considerar si acaso el alma vive por si misma:

¢Piensas que no existe otra vida por la que vive tu alma? Tu alma es
cierta vida, gracias a la cual vive tu carne. ;Piensas que no hay otra vida
gracias a la cual vive tn misma alma o que, como tu carne tiene una vida -el
alma por la que vive tu carne- tn misma alma, tiene una vida propia suya?’®

Una vez planteada la cuestion, san Agustin invita a sus oyentes
a buscar una solucién a esta aporia planteada, es preciso conocer
cudl es el origen de la vida del alma, que a la vez es la que vivifica
al cuerpo:

Hallemos, pues, cudl es esta vida, no la de tu cuerpo, que es tu alma,
§ino la vida de la vida de tu cuerpo, la vida de tn alma’.

Y la respuesta a esta busqueda es importante, pues hay muchas
cosas que dependen de ella, ya que si el ser humano teme por su
propia naturaleza a la muerte del cuerpo, ¢cuanto mas no habra
de temer la muerte del principio que anima el mismo cuerpo, que
es el alma? San Agustin invitarfa a pensar sobre la manera en la
que se puede evitar la muerte de este principio vital esencial que
el alma, vivificadora del cuerpo y principio vital por excelencia
del ser humano. Por eso el Obispo de Hipona dice a sus oyentes:

Una vez hallada, pienso que mds que esta muerte por la gue temes que
¢l alma sea arrojada de tu carne, debes temer aquella otra, para gue no sea
arrojada de tu alma la vida de tn alma’.

7 5161, 6.
" Idem.
5161, 6.



34 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Y posteriormente lo dice con mayor claridad: la vida del alma
es Dios, es el Espiritu Santo que inhabita el alma y hace a la vez
que el cuerpo se convierta en templo de Dios de acuerdo con la
reflexion paulina (1 Cor 3, 16; 1 Cor 6, 19), a la que san Agustin
no puede dejar de aludir:

La vida del cuerpo es el alma, y la vida del alma, Dios. El Espiritu
de Dios habita en el alma y, a través del alma, en el cuerpo, para que
también nuestros cuerpos sean templos del Espiritu Santo, don que nos
otorga Dios”.

El Espiritu que vivifica nuestras almas, es también el que
se derrama en nuestros corazones por el amor, y es el que nos
hace ser templos de Dios, posesion de Dios. Asi san Agustin
explica que para ser templo de Dios, Dios toma posesion, en
primer lugar, de las potencias superiores, de lo mejor que hay
en el hombre, representados por el corazon, la mente y el alma.
De este modo, cuando Dios ha tomado posesion y vivifica
estos elementos superiores, puede poseer y vivificar también los
elementos inferiores, como es el cuerpo.

(...) lo posee todo quien posee lo principal. En 17 es lo principal lo que
es mejor. Poseyendo Dios lo mejor, es decir, tu corazin, tu mente, tn alma,
antomdticamente, a través de lo superior posee también lo inferior, o sea,
tu cunerpo®.

De este modo, si el Espiritu de Dios permanece en el alma,
aunque el cuerpo pueda llegar a morir el alma estara siempre viva,
vivificada por la accién del Espiritu. Por ello san Agustin citando

" Idem.
805161, 6.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 35

un texto del libro Siracida (30, 24): Miserere animae tuae placens
Deo, nos recuerda de la importancia de vivir una vida de santidad
para no privar a nuestra alma de su propio principio vital, que es
el Espiritu Santo. Este texto del libro del Siracida, se repite en
varias ocasiones en la obra agustiniana y en algunas de ellas con
el mismo sentido que tiene en este 5. 161°'.

Asi pues, como sefiala el mismo san Agustin, nuestra alma
puede invitar al cuerpo a cuidarse para evitar que el alma
abandone al cuerpo, y este se quede sin vida, convertido en un
cadaver. Lo mismo se debe decir al ser humano, que debe evitar
el pecado para no darse muerte a si mismo, siendo compasivo
consigo mismo, agradando a Dios, viviendo una vida recta, para
que el alma de su alma y la vida de su vida que es el Espiritu Santo
no lo abandone:

87 no expird su vida, es decir, a su Dios, se hallard en aquel a quien no
alejd de si, en aquel de quién no se separd. Si, por el contrario, condesciendes
con la debilidad de tn alma que te dice: «Si te hiere, te abandonoy, ;no
temes a Dios que te dice: «S1 pecas, te abandono»??

Es interesante notar que cuando san Agustin comenta este
mismo texto del libro Siracida (Sir 30, 24), sefiala particularmente
dos elementos. Uno implicito, que es el que venimos comentando,
relativo a la vida, y un segundo elemento sumamente llamativo, de
presentar al creyente teniendo compasion de si mismo, y haciendo
la primera limosna con su propia persona, procurando vivir
bien, para evitar que el alma se quede muerta por los pecados, y
hambrienta y sedienta de justicia. Por ello san Agustin sefiala que
es preciso tener misericordia de la propia alma, y por ello hay que

80 Cf. cin. 21, 27; ench. 76 5. Erfurt 2, 2: 5. Erfurt 2, 4.
8 5161, 6.



36 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

regresar a la conciencia, para que desde ahi el ser humano pueda
darse cuenta de como se encuentra el alma, muy posiblemente
enferma y muerta, y por tanto necesitada del perdén de Dios y
de ser vivificada de nuevo por la accién del Espiritu Santo. Asi lo
comenta san Agustin:

Quienquiera que seas, si vives mal, si vives como un infiel, regresa a
tu conciencia y alli encontrards a tu alma pidiendo limosnay la encontrards
necesitada, pobre, hecha una piltrafa; quizd no la encuentres ni necesitada,
sino muda a causa de su necesidad”.

De este modo el remedio previsto por san Agustin para
poderle devolver la vida al alma, es decir para que el Espiritu
Santo vuelva a habitar en ella, es el del juicio y la caridad. El juicio
que reconoce el pecado, y la caridad que hace que de nuevo el
amor de Dios vuelva a estar en el centro de la propia vida y del
propio corazon:

Da a tu alma una limosna de juicio y caridad. ;Qué es el juicio? Mira
y desciibrelo: desagradate a ti mismo, pronuncia sentencia contra t1. ;Y qué
¢s la caridad? Ama al Senor Dios con todo tu corazon, con toda tu alma y
con toda tu mente, y ama a tu prijino como a ti mismo™.

Y junto con estos dos elementos, san Agustin recomienda
darle pan al alma, es el pan de creer en Cristo, para purificar el
alma, y el pan de la eucaristia, que es el mismo Cristo, para que le
done al alma el Espiritu, y ésta vuelva a la vida:

% 51006, 4.
8 Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 37

Alimenta tn alma para que no perezca de hambre. Dale pan. Pero
cqué pan? (..) Yo soy el pan vivo que he bajado del cielo. ;No comenzarias
dando este pan a tu alma, practicando asi la limosna con ella? Por tanto,
5t crees, lo primero que debes hacer es alimentar tu alma. Cree en Cristo
Y quedard purificado cuanto hay dentro de 1, y lo que estd fuera quedardi
también purificado®.

6. EL PECADO CONTRA EL HSPIRITU SANTO

En su De sermone Domini in Monte, san Agustin pone de
manifiesto cual es segun su punto de vista, el pecado contra el
Espiritu Santo (Mt 12, 31-32), que no serfa otro sino oponerse,
por envida o bien por maldad, a la caridad fraterna, es decir a la
propia comunidad, una vez que se ha recibido la gracia para poder
vivir en ella; o bien, oponerse a la misma gracia del Espiritu Santo
que es la que vivifica al creyente. Por ello, el pecado no puede ser
perdonado, porque la persona se opone precisamente a la gracia
que podtia actuar en su interiof.

De este modo san Agustin nos sefala primero que este
pecado contra el Espiritu Santo, serfa producido por la envidia y
la maldad, por tanto a fin de cuentas serfa un fruto que procede
de la oscura raiz de la soberbia, a quien sigue como una hija, la
envidia:

Quizds sea este el pecado contra el Espiritu Santo, es decir, a través de
la maldad y la envidia tentar la caridad fraterna una ve, recibida la gracia
del Espiritu Santo, pecado que, segrin el Senior, ni se podri perdonar en este
mundo ni en el futuro®.

5 5161, 4.

8 5. dom. m. 1, 75.



38 ENRIQUE A. EGUIARTE B.

Posteriormente san Agustin afina un poco mas su reflexion,
y nos sefiala como origen del pecado, solamente la envidia, y su
actuacion negativa es la de combatir la gracia, es decir, la misma
vida del Espiritu Santo en su interior:

Recibido el Espiritn Santo, si envidian la fraternidad y quisieran com-
batir la gracia que han recibido, no se les perdonard ni en este siglo ni en
el venidero®.

Por ello, los que comenten este pecado contra el Espiritu Santo,
ahogan la vida del Espiritu en su interior movidos particularmente
por la soberbia, con el fruto oscuro de la envida, la malicia y la
oposicion activa a la gracia de Dios, a la vida que procede del
Espiritu, al mismo amor de Dios que ha sido derramado en
nuestros corazones por medio de mismo Espiritu Santo.

CONCLUSION

En las paginas precedentes hemos visto como el Espiritu
Santo es para san Agustin, entre otras cosas, el alma del alma
humana, y la misma vida de la vida del creyente. Hemos hecho
un breve repaso de los sermones predicados en Pentecostés por
san Agustin, poniendo de manifiesto en ellos aquellos elementos
en los que se habla acerca de la vida que proviene del Espiritu.
Posteriormente nos hemos detenido brevemente en la cuestion
donatista, para sefialar como para san Agustin, la vida que se
recibe del Espiritu debe ser un compromiso de unidad y de paz.

A continuacién hemos presentado algunas consecuencias
espirituales esenciales que brotan del hecho que el Espiritu Santo

ST Idem.



EL ESPIRITU SANTO VIVIFICADOR DE L.LOS CREYENTES... 39

sea la vida del creyente, segin el punto de vista de san Agustin.
De este modo hemos presentado la necesidad de conversion que
tiene quien quiere recibir la vida del Espiritu, o bien mantenerla
eficiente en su propio ser. De este modo hemos sefalado que
la presencia del Espiritu vivificador exige renunciar al espiritu
del mundo y del hombre viejo, para poder recibir el Espiritu de
Dios que transforma al creyente en un odre nuevo, que pueda
recibir el vino nuevo de la vida y la doctrina de Dios. Hemos
también puesto de manifiesto la necesidad de la humildad para
poder recibir la vida de parte del Espiritu, pues Dios rechaza a los
soberbios y concede solo su gracia a los humildes, a aquellos que
reconocen su pobreza y su completa dependencia de Dios. Y el
Espiritu Santo es el que debe darle de nuevo unidad y cohesion al
hombre que esta roto, como un vaso, por la lucha interior entre
la carne y el Espiritu. En esta lucha debe vencer el Espiritu para
poder vivir la vida de Dios, y el vaso roto debe ser rehecho por la
fuerza de la vida del mismo Espiritu Santo.

Por otra parte, hemos puesto de manifiesto cémo es
precisamente el mismo Espiritu el que nos hace anhelar la
verdadera vida, la vida eterna de Dios, por encima de la vida de
esta tierra y de las cosas materiales.

Finalmente, nos hemos detenido a considerarlos cuerpos de los
creyentes, como templos inhabitados por la presencia vivificante
del Espiritu, que no se encuentra en un lugar determinando del
creyente, de su templo vivo, sino que se expande por todo el ser
del creyente, con una particular amplitud de gozo espiritual.

Asi pues, san Agustin esta plenamente convencido de que el
Espiritu Santo es el vivificador y quien nos hace permanecer en
la vida verdadera, la vida de Dios.



